
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 1

Artikel: Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus"

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-38536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-38536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus'

Von Christoph Schäublin, Bern

Dass der 'Lucullus' in mehrfacher Hinsicht als fundamental wichtige
Schrift zu gelten hat, ist bekannt und wird wohl auch von niemandem ernstlich
bestritten. Zu seiner Bedeutung trägt zunächst einmal ein rein quantitativer
Faktor bei: Die Szenerie der 'Academici libri' hatte Cicero - wie seine
Korrespondenz fast lückenlos bezeugt1 - grösste Mühe bereitet. Im Mai 45 lag eine
erste Fassung vor, in deren zwei Büchern (1. 'Catulus'; 2. 'Lucullus') der Autor
sich mit drei führenden Politikern (Catulus, Lucullus, Hortensius) unterhält;
über (ausgearbeitete oder lediglich erwogene) Zwischenstufen kam es dann zur
zweiten Fassung in vier Büchern, die Cicero bereits im Juli des gleichen Jahres
Varro, seinem neuen Dialogpartner (neben Atticus), zusenden und mit einem
Begleitbrief (Farn. 9, 8) widmen konnte. Es müssen also einst sechs Bücher im
Umlauf gewesen sein; von ihnen ist, dank einem glücklichen Zufall, der 'Lucullus'

vollständig auf uns gekommen - und er allein, denn sonst hat sich nur
gerade noch ein grösseres Fragment des 1. Buches der zweiten Fassung erhalten.

Abgesehen vom Überlieferungsbefund wird man ferner bedenken, dass die
'Academici libri' Ciceros systematische Darstellung der griechischen Philosophie

in lateinischer Kunstprosa recht eigentlich eröffnen: in ihnen begründet
er gewissermassen seinen eigenen Standpunkt, sein Bekenntnis zur skeptischen
Richtung der Akademie, indem er prüft, «welche Art zu philosophieren am
wenigsten anmassend, anderseits am meisten in sich gefestigt und sachgerecht
sei»2. Die Erkenntnislehre aber, um die es in dem Werk geht, ist nicht nur ein
zentraler, sondern auch ein aussergewöhnlich schwieriger Gegenstand. Gleich
zu Beginn also, ohne sich eine längere Angewöhnung an die neue Aufgabe
gegönnt zu haben, nimmt Cicero eine beträchtliche Herausforderung an; er
besteht die Prüfung, gelingt es ihm doch, verwickelte Gedankengänge verständig

nachzuvollziehen, übersichtlich zu entwickeln und auch elegant wiederzu-

* Fur die kritische Durchsicht eines ersten Entwurfs habe ich meinem Freund und Kollegen
Andreas Graeser zu danken

1 Die Testimonien finden sich bequem zusammengestellt in M Tulh Ciceronis Paradoxa Stoi-
corum, Academicorum reliquiae cum Lucullo, Timaeus, De natura deorum, De divinatione, De
fato, ed. O Piasberg, fasc 1 (Leipzig 1908) 28ff., ferner in der Editio minor fasc 42 der
Teubner Gesamtausgabe) des gleichen Herausgebers (Leipzig 1922 Nachdruck 1980) illff
Vgl überdies M Tulh Ciceronis Academica, the text revised and explained by J. S Reid
(London 1885. Nachdrucke Ann Arbor/London 1980 und Hildesheim/Zurich/New York
1984) 28ff, R. Phihppson, Art. M Tullius Cicero, RE 7A (1939) 1 128ff

2 Vgl Cic. De div 2,1 quod genus philosophandi minime adrogans maximeque et constans et

elegans abritraremur, quattuor Academicis hbris ostendimus Als gültig anerkannt wird also

nur noch die zweite Fassung



42 Christoph Schaubhn

geben - ja, die sprachlichen Voraussetzungen fur sein epochales Unternehmen
fortlaufend überhaupt erst einmal zu schaffen. Schliesslich gilt für die 'Acade-
mici libri', was für Ciceros Philosophica insgesamt: dass sie in zusammenhängender

Darlegung Lehrstücke der hellenistischen Philosophie zur Geltung
bringen, die wir sonst überwiegend nur aus einzelnen Fragmenten kennen.
Zwar sind die Zeiten, da man es für möglich hielt, fast für jeden Abschnitt eine

einschlägige 'Quelle' namhaft zu machen, wohl endgültig vorbei; trotzdem
wird, wer Denken und Argumentationsweisen eines Antiochos von Askalon
ins Auge fasst, nach wie vor sorgfältig die Rede des Lucullus (11-62)
berücksichtigen3, und Ciceros eigene Ausführungen (64-147) bleiben eine Fundgrube
für unsere Kenntnis der akademischen Skepsis4.

Trotz so vieler guter Gründe hat der 'Lucullus' während der letzten
Jahrzehnte nur geringe Aufmerksamkeit gefunden. Keine neue Ausgabe hat diejenige

von Piasberg aus dem Jahre 1922 abgelöst5, kein neuer Kommentar gleich
zwei Nachdrucke des vorzüglichen von Reid aus dem Jahre 1885 überflüssig
gemacht6. Welche Umstände auch immer diese Vernachlässigung bewirkt
haben mögen - die Schwierigkeit des Textes und der Materie allein kann es kaum
gewesen sein der Jubilar, dem die folgenden Zeilen zugedacht sind, wird
hoffentlich anerkennen, dass hier eine Aufgabe vorliegt, die einiges Interesse
verdient - selbst verglichen etwa mit Silius Italicus (und andern lateinischen
Dichtern) oder mit Tacitus.

I

Der eigentliche Streitpunkt, über den sich Stoiker und Skeptiker nicht
einig werden, ist die Möglichkeit oder Unmöglichkeit der perceptio (Karä-

3 Die 'Quellenfrage' wurde für den Lucullus zuletzt ausführlich behandelt von J. Glucker
Antiochus and the Late Academy. Hypomnemata 56 (Göttingen 1978) 39Iff (vgl besonders
die Tabelle 419). Gegen seine - etwas uberholt anmutenden - Versuche, bestimmte fest

umnssene Passagen auf ganz bestimmte Vorlagen zurückzuführen (z B. Luc 13-39 auf Antiochos'

Sosos, 40-60 auf ein spateres Werk des Antiochos), wendet sich zu Recht J Barnes
Antiochus ofAscalon, in: Philosophia Togata Essays on Philosophy and Roman Society, ed

by M Griffin and J Barnes (Oxford 1989) 51 ff, bes. 66f (nur schon deswegen könne Lucullus
nicht dem Sosos folgen, weil dieser gegen Philon gerichtet war - und mit Philons Neuerungen
will sich Lucullus ausdrücklich nicht auseinandersetzen: Luc 12) - Die Fragmente des Antiochos

wurden zuletzt gesammelt von H J. Mette, Philon \on Larisa und Antiochos von Askalon.
Lustrum 28-29 (1986-87) 9ff, bes. 25ff, aus dem Lucullus stammt F 5 (S. 34-41).

4 Anfällige direkte 'Quellen' Ciceros sucht Glucker, a O zu ermitteln Selbstverständlich liefert
der Lucullus 'Fragmente' verschiedener Akademiker, so z B des Arkesilaos vgl H J. Mette.
Zwei Akademiker heute Krantor und Arkesilaos, Lustrum 26 (1984) 7ff, bes. 41 ff 68f (F 8)

ferner des Karneades: vgl Mette, Weitere Akademiker heute Von Lakvdes bis zu Kleitoma-
chos, Lustrum 27 (1985) 39ff. bes 53ff. 83-88 (F 5)

5 Vgl oben Anm 1 Nutzlich ist immerhin Cicero, De natura deorum Academica, with an

English translation by H Rackham (London/Cambridge, Mass 1933 Viele Nachdrucke)
Wenig zu befriedigen vermag M Tulhus Cicero, Hortensius. Lucullus Academici hbri, hg

übers, und komm, von L. Straume-Zimmermann, F Broemser und O Gigon (München/Zurich

1990).
6 Vgl oben Anm. 1



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' 43

Âj|\jnç). Für Cicero gilt natürlich nihil posse percipi, und er eröffnet seinen

eigenen Vortrag mit einem a persona gewonnenen Argument: Dass verum und
falsum sich nicht aufgrund einer untrüglichen nota auseinanderhalten Hessen,
habe Antiochos von Askalon mit seiner bekannten Richtungsänderung7 gleichsam

vorgelebt (69): sed prius pauca cum Antiocho, qui haec ipsa quae a me
defenduntur et didicit apud Philonem tarn diu ut constaret diutius didicisse
neminem8, et scripsit de us rebus acutissime, et idem haec non acrius accusavit
in senectute quam antea defensitaverat. Hier erfordert das letzte Glied des
Trikolons eine gewisse Aufmerksamkeit, denn 'wörtlich' übersetzt vermag es

zu Ciceros Argumentation kaum etwas beizutragen. In der Tat genügt die
Formulierung «derselbe Mann hat diese Lehre im Alter genau so scharf
angegriffen, wie er sie vorher verteidigt hatte»9 weder (in Entsprechung zu den
ersten zwei Gliedern) Antiochos' jugendlicher Treue zur Akademie noch der
Schroffheit der späteren 'Konversion'. Der erste Gesichtspunkt kommt zur
Geltung, wenn man den Satz - wie üblich - affirmativ ausklingen lässt und
sinngemäss folgendermassen auffasst: 'Antiochos ist in seiner Jugend nicht
weniger energisch für die akademische Lehre eingestanden, als er sie im Alter
dann bekämpft hat'. Das wäre vertretbar, führt aber den Gedanken nicht
weiter, sondern wiederholt nur bereits Gesagtes. Vielmehr sollte doch, da
Cicero auf die inconstantia des Antiochos zielt (inconstantia levatur auctoritas),
überhaupt einmal in gebührender Schärfe von der unverständlichen
Kehrtwendung gesprochen werden, die den ganzen Disput ausgelöst hat. Genau
diese Wirkung wird erzielt, wenn man das betreffende Kolon leicht abtrennt
und als Frage versteht: «Und dann10: hat dieser gleiche Mann die akademische
Lehre im Alter nicht noch heftiger angegriffen, als er sie zuvor stets verteidigt
hatte?» - In diesem Fall wäre es wohl nicht nötig, die Frage eigens als solche
kenntlich zu machen (nonne anstelle von non). Dagegen bedarf eine (von den
Herausgebern treffend angemerkte) unwillige Frage des Lucullus vielleicht
doch der Verdeutlichung. Im Zusammenhang wird diskutiert, ob es zulässig
sei, visa ((pavraaiat) von Menschen in 'normalem' Zustand zu entwerten,
indem man sie mit visa vergleicht, wie sie Träumenden, Wahnsinnigen und
Betrunkenen widerfahren11 (53): quaerimus gravitatis constantiae firmitatis
sapientiae mdicium, utimur exemplis somniantium, furiosorum, ebriosorum:

1 Zu Antiochos' 'Konversion' vgl. Barnes, a O. (oben Anm 3) 68ff
8 Zur Problematik dieser leicht elliptischen Aussage (was alles gilt es zu didicisse hinzuzudenken7)

vgl Barnes, a O 55 Anm 18
9 Dies die Wiedergabe von Gigon, a O (oben Anm 5)

10 Uber et am Anfang «unwilliger Fragen», häufig mit einem «betonten Personal- oder anderen
Pronomen» verbunden, vgl A Szantyr, Lat. Syntax und Stilistik (2 Aufl München 1972) 460.
480.

11 De div 2, 120-122 wird Cicero übrigens die divinatonsche Qualität von Traumen bestreiten,
indem er sie mit den visa von Geisteskranken und Betrunkenen vergleicht und darauf besteht,
dass verum und falsum sich nicht unterscheiden liessen Ferner wird er dort die gleichen
'optischen Täuschungen' heranziehen, mit denen er Luc 80f die Zuverlässigkeit der visa
generell in Frage stellt.



44 Christoph Schaublin

illud adtendimus, in hoc omni genere quam inconstanter loquamur? Ob bei
diesem Staccato der Wechsel des Tons tatsächlich herauskommt? Gigon12 hegt
offenbar seine Zweifel und schreibt: illud { non) adtendimus. Allerdings, wie
die Fortsetzung zu erkennen gibt (non enim proferremus... : «sonst würden wir
doch nicht »), suggeriert Lucullus in seinem Ärger eine negative Antwort,
dieser Sprechhaltung würde die folgende, paläographisch vertretbare Änderung

gerecht: ...ebriosorum: num) illud adtendimus
In der Tat ist der Text auch sonst durch grössere und kleinere Lücken

gestört. Manche von ihnen sind nachgewiesen, andere gilt es erst noch zu
entdecken: Den Skeptikern, behauptet Lucullus (33), nützt ihre Berufung auf
ein probabüe (ruüavöv) nichts, solange sie - weil verum und falsum nicht
unterschieden werden könnten - eine notio (evvoia) vert et falsi in Abrede
stellten und an einer visio veri falsique communis (KOivp (pavraava xoö rs
àkr|"ûoùç Kai \|/eo5oùç13) festhielten (34): in eo [sc. v«o] autem si {veri) erit
communitas cum falso, nullum erit ludicium. Der vorgeschlagene Eingriff wäre
ebenso leicht wie sinngemäss und klärend. - Nach längerer positiver Darlegung

beginnt Lucullus mit einer kritischen Wiedergabe der Argumentation,
welche die Akademiker üblicherweise gegen die Möglichkeit der perceptio
vorbrächten (40): conponunt igitur primum artem quandam de his quae visa dici-
mus, eorumque et vim et genera definiunt, in his quale sit id quod percipi et

conprendi possit, totidem verbis quot Stoici. Dieser Satz weist verschiedene
Seltsamkeiten auf. So wird im Grunde erst nach zweimaligem Lesen deutlich,
dass von definiunt einerseits zwei Objekte abhängen {et vim et genera), anderseits

eine Frage {quale sit), wobei die Verbindung hergestellt wird durch eine
formell asyndetische pronominale Umschreibung {in his), deren Bezug erst
noch etwas in der Schwebe bleibt: nimmt sie genera auf oder «generally the

part of the sentence which precedes»14? Schliesslich klappen die letzten Worte
{totidem Stoici), wie abgehängt, einigermassen nach. Auf der inhaltlichen
Ebene wirkt eher befremdlich, dass Lucullus ausgerechnet den Akademikern
nachsagt, 'sie definierten die Beschaffenheit dessen, was (oder: eines visum,
das) erfasst und begriffen werden könne' - denn diese Formulierung impliziert
unstreitig die Möglichkeit der perceptio, während die diesbezügliche skeptische
Argumentation doch nur ein Ziel kennt: den Nachweis, dass nichts begriffen
werden kann {nihil posse percipi)15. In der Tat spricht Cicero dort, wo er
Karneades' Klassierung und Einteilung der visa im Ansatz entwickelt (99),
weder von einer eigentlichen Wesensdefinition der perceptio noch von
irgendwelchen Wissensansprüchen, die erhoben worden seien. Zwar wird das erste

genus visorum (hypothetisch) in solche gegliedert quae percipi possint und sol-
12 Vgl oben Anm 5

13 Vgl Sextus Emp Adv math 7, 164 175 (zum Zusammenhang vgl Anm 16).
14 Vgl Reid, a.O (oben Anm 1) zur Stelle.
15 Da Lucullus den Akademikern - d. h Karneades - nachsagt, sie hatten bezüglich der visa eine

eigentliche ars (ein 'System') entwickelt, gebührt dem Wort definire wohl seine volle Kraft Es

geht nicht nur darum, dass Karneades die stoische Begrifflichkeit 'registriert' (o a.) habe.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' 45

che quae non possint, doch gilt eben: tale visum nullum esse ut perceptio conse-
quereturi6. Vielleicht liesse sich eine Rettung der fraglichen Aussage (40)
erzwingen, wenn man verstünde: 'wie etwas beschaffen sein müsste, damit es

erfasst und begriffen werden könnte' - doch wäre der Wortlaut zumindest
ausgesprochen irreführend, und der unbefangene Leser wird niemals auf eine
solche Deutung verfallen17. Dem Gesagten könnte man allenfalls entgegenhalten,

dass Lucullus ja bestrebt sei, das Vorgehen der Akademiker als unangemessen

zu erweisen; deshalb bemühe er sich in seinem Referat wohl weder um
letzte Genauigkeit noch um strikte Konsequenz. Dann aber bleibt immer noch
die etwas gewundene Formulierung. Beide Schwierigkeiten fielen im wesentlichen

dahin infolge der Einführung eines geeigneten Partizipiums, wie zum
Beispiel: in his (quaerentes) quale sit. Die doppelte Bestimmung von defi-
munt wäre behoben; die Akademiker 'definierten' die perceptio nicht mehr,
sondern machten sie zum Gegenstand ihrer Untersuchungen (wo fände sie -
im 'System' der visa - ihren Platz?); und in his nähme mit grosser Wahrscheinlichkeit

genera auf. Überdies wären die Schlussworte (totidem Stoici) dank
der Nähe zu quaerentes besser an den Satz angebunden.

Gleich einleitend hatte Lucullus den Akademikern vorgeworfen, dass sie
m durchaus unzulässiger Weise für ihre Skepsis die Autorität der frühen
Philosophen in Anspruch nähmen (13-15). Cicero seinerseits verteidigt dieses
Vorgehen (72ffi). Als Zeuge dient ihm (74), neben andern, Empedokles, da er den
Sinnen keine bedeutende vis zuerkannt habe; ebenso bemerkenswert scheint
freilich zu sein, dass seine Gedichte einen dignissimus rebus is de quibus loquitur

sonus verströmten: Parmenides Xenophanes minus bonis quamquam versi-
bus sed tarnen illi versibus increpant eorum adrogantiam qui.. Es ist zweifellos

der Vergleich mit dem im voranstehenden Satz gerühmten Empedokles,
der die Verse von Parmenides und Xenophanes 'weniger gut' erscheinen lässt:
an sich schon ein interessantes Urteil18! Steht aber einmal fest, dass Cicero die
Aussage über Parmenides und Xenophanes - zumindest was die Form ihrer

16 Vgl schon 68 ita emm finilima sunt falsa verts eaque quae percipi non possunt (us quae
possunt add Lambinus (si modo ea sunt quaedam ut sin aulem ommno nihil esse quod
percipi possit a me sumpsero - Sehr viel ausführlicher als Ciceros Behandlung der von
Karneades postulierten genera visorum - der Lateiner entnimmt sie dem ersten der vier
Bucher De sustinendis adsensibus des Kleitomachos (98) - ist diejenige bei Sextus Emp Ad\
math 7, 166-184, der Text bei A A Long/D N Sedley, The Hellenistic Philosophers Vol 1

7 ranslations ofthe Principal Sources with Philosophical Commentary Vol 2 Greek and Latin
Texts with Notesand Bibliograph' (Cambridge UP 1987) als 69D und 69E; vgl. im übrigen das
Schema im Kommentar 1, 458 Mette, a O (oben Anm 4) bringt Sextus' Text als Karneades
F 2

17 Dabei befindet er sich freilich in guter Gesellschaft, von Rackham, Gigon (vgl oben Anm 5)
und Long/Sedley, diese fuhren Luc 40-42 als 70B und ubersetzen' «including a description of
the kind that can be cognized and grasped»

18 Es trifft sich im Grunde mit demjenigen des Aristoteles, der einerseits (fr 70 R Empedokles'
grosse Sprachgewalt hervorhebt und anderseits (Poet 1447 b 17ff ausgerechnet an seinem
Werk verdeutlicht, was den 7totr|-cf)ç vom ipuaioÀoyoç unterscheidet



46 Christoph Schaubhn

Schriften anbelangt - als Vergleich mit Empedokles gestaltet hat, so erklärt
sich vielleicht auch das etwas redundant klingende tarnen tili. Reid19 hatte ilh
für gerechtfertigt gehalten, weil die eingeschobene Konzession (minus bonis

quamquam versibus) ein leichtes Anakoluth bewirke; indes könnte ilh dann
immer noch im Sinne von 'sie zumindest' missdeutet werden. Dagegen wäre

jede Unregelmässigkeit beseitigt, wenn man einfach den Vergleich weiterlaufen

liesse und verstünde 'auch sie' (wie Empedokles): sed tarnen et ilh. - Im
Anschluss an den Verweis auf die ältesten Philosophen hatte Lucullus dann die

Frage aufgeworfen, ob nicht wenigstens später - im Verlauf der langen
Geschichte der Philosophie - die anfänglichen Zweifel an der menschlichen
Erkenntnisfähigkeit hätten überwunden werden können (15). Auch diese
Beschwerde nimmt Cicero in seiner Antwort auf (76): ex me quaesieras, nonne
putarem post illos veteres tot saecuhs inveniri verum potuisse tot ingénus tantis-
que studus quaerentibus. Vollkommen zu Recht merkt Reid an, dass die studia

- neben den ingénia als 'Subjekt' von quaerere dienend - eine 'sehr starke
Personifikation' erführen; er erwägt deshalb die Aussonderung von -que, um
aus tantis studus einen modalen Ablativ zu gewinnen20. In der Tat hätte er sich

dafür sogar auf Lucullus' eigene Formulierung berufen können (15): nihilne tot
saecuhs summis ingeniis maxumis studus explicatum putamus? Eine andere -
von Reid offenbar nicht wahrgenommene - Schwierigkeit bleibt dann freilich
bestehen: dass nämlich die ingénia nicht qualifiziert sind (Lucullus preist sie
als summa); ihre schiere Menge jedenfalls berechtigt noch nicht zu einer hohen
Erfolgserwartung. Vielleicht ist also studus von einem Schreiber in den Text
gesetzt worden, der von den drei (funktionsverschiedenen!) Ablativen in
Lucullus' Frage so beeindruckt war, dass er auf keinen verzichten wollte: tot
ingénus tantisque [studiis] quaerentibus. Vgl. 118 tot viri et tanti. Aus der
gesuchten Nachstellung von tantisque resultiert übrigens ein schöner Doppel-
creticus.

Weder eine Ergänzung noch eine Tilgung ist schliesslich an der folgenden
Stelle erforderlich: Lucullus begründet die Möglichkeit der perceptio zunächst
in aufsteigender Linie, beginnend mit den Sinnen (19): deren ludicia seien so

zuverlässig, dass der Mensch - hätte er die Wahl - sich darüber hinaus gar
nichts Besseres wünschen könnte. Beim Sehen zum Beispiel kehrten wir zuweilen

mancherlei vor, «bis das Hinblicken selbst Vertrauen m sein eigenes Urteil
schaffe» (dum aspectus ipse fidem faciat sui ludicu). An diesem Verständnis des

Satzes ('das Sehen' ist imstande, das von ihm Wahrgenommene selbst zu
'beurteilen') sollte nicht gezweifelt werden21; und da die Fortsetzung den Einzelfall

19 a O zur Stelle.
20 Was Reid, a O. zur Stelle, nur im Kommentar diskutiert hatte (ihm war Pluygers, Mnemosyne

11 [1862] 62 vorausgegangen), wurde von Rackham (vgl oben Anm 5) in den Text
aufgenommen

21 Reid, a O zur Stelle, gibt sich grosse Muhe, den Genetiv bei fidem facere als idiomatisch
nachzuweisen, weniger einsichtig ist dagegen seine Behauptung, nicht aspectus, sondern
ein nicht ausgedrucktes quisque habe als 'Subjekt' von sut tudicu zu gelten Gegen diese



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' 47

verallgemeinert, wird man zunächst versuchen, einen möglichst genauen
Zusammenhang herzustellen: quod idem fit in voabus in odore in sapore, ut nemo
sit nostrum qui in sensibus sui cuiusque generis ludicium requirat acrius. Ahnt
man auch, was Lucullus damit etwa zum Ausdruck bringen will, so bereitet der

genaue Wortlaut doch Schwierigkeiten; insbesondere die Funktion von sui ist
nicht leicht zu bestimmen, ja die Formulierung 'in den Sinnen jeder einzelnen

eigenen Art' oder 'ein Urteil jeder einzelnen eigenen Art' klingt, auch abgesehen

vom Kontext, geradezu rätselhaft. Also rechnet Reid mit einer Attraktion
des sinngemäss sensibus zugeordneten Possessivums an cuiusque, während
Kiihner/Stegmann umgekehrt anzunehmen scheinen, cuiusque sei seinerseits
an sui angeglichen - ohne freilich zu verdeutlichen, wie sie den Ausdruck
tatsächlich (d. h. ohne 'Angleichung') auffassen22. Immerhin, mit Reids Erklärung

könnte man sich zufriedengeben; den Umstand, dass die sensus
überhaupt mit einem Possessivum versehen sind, würde man wohl mit dem Wortlaut

der einleitenden Frage rechtfertigen (contentane sit suis integris incorrup-
tisque sensibus), obwohl dort betont die natura humana als 'Besitzerin' der 'ihr
eigenen (und entsprechenden) Sinne' eingeführt wird. Ein letzter Zweifel lässt
sich allerdings deswegen nicht ganz unterdrücken, weil man - wie gesagt -
aufgrund des voranstehenden Satzes (fidem sui ludicu), ja der ganzen
Argumentation eigentlich nochmals eine Hervorhebung der für Lucullus offenbar
so wichtigen Besonderheit erwartet, dass die ludicia den Sinnen selbst zugehören.

Überdies hängt der Komparativ acrius ohne Ergänzung vielleicht doch
etwas in der Luft. Die geringfügige - wenn auch gewiss kühne - Änderung von
sui in suo würde beiden Forderungen genügen; dabei wäre suo als 'Ablativus
comparationis' aufzufassen im Sinne von acrius quam suum cuiusque generis:
«niemand von uns verlangt bei den Sinnen nach einem ludicium, das schärfer
wäre als das jeder einzelnen Art eigene»23. Der Bezug des reflexiven Possessivums

auf einen obliquen Kasus ('sein eigen') ist geläufig und braucht wohl
nicht belegt zu werden.

II
Nicht anders als Arkesilaos verwirft auch Karneades die Möglichkeit der

perceptio (KaxdZr|\)/iç). Kommt diese zustande, so beruht sie nach stoischer
Lehre auf der 'Zustimmung' (auyKaxàdeaiç, adsensio) zu einer 'katalepti-
schen' (pavraaia (visum). Das heisst: der Streit zwischen den Schulen geht

Auffassung spricht allein schon der erste Satz des betreffenden Abschnitts, ordiamur igitur
a sensibus, quorum ita clara ludicia et certa sunt, ut

22 R Kuhner/C Stegmann, Ausfithrliche Grammatik der lateinischen Sprache (2. Auü. Hanno-
ver 1912. Nachdruck Darmstadt 1971) 2, 1, 645 Anm 6 Sonst losen K.-St. bei allen Belegen,
die sie für diese «eigentumliche Attraktion» nennen, die Angleichung zwischen Klammern
auf

23 Ein mit einem Genetiv verbundener 'Ablativus comparationis' mag zwar ungewöhnlich sein
(vgl z B E Lofstedt, Svntactica 1 [2 Aufl Lund 1958] 325f.), doch ware er in diesem Fall
vielleicht vertretbar wegen der engen Zusammengehörigkeit von suus und quisque



48 Christoph Schaublin

letztlich eben um die 'Zustimmung'. Der Skeptiker 'hält sie zurück', weil er

nicht an die Existenz von Kaxakr|7i:TiKai cpavxaaiat glaubt, und was Karneades

betrifft, so versichert Cicero (108) - indem er eine Formulierung des Kleitoma-
chos aufgreift -, er habe dadurch, dass er die adsensio gleichsam wie ein wildes

Tier aus unsern Seelen riss, eine fast schon herkulische Tat vollbracht. Soweit

ist die Sache klar. Eine gewisse Verwirrung indes scheint bereits unter den

nachfolgenden Akademikern hinsichtlich der Frage geherrscht zu haben, ob

Karneades insofern von der Linie des Arkesilaos abgewichen und ein 'milderer'

Skeptiker geworden sei, als er dem Weisen zumindest ein 'Meinen' (8oi;<x-

Çeiv, opinari) zugestanden habe24. Da man, wie gesagt, schon in der Akademie
darüber nicht einig wurde, was genau nun Karneades diesbezüglich vertreten
hatte, wäre für den modernen Betrachter in der Tat vielleicht èrcoxf] geboten
Trotzdem dauert die Diskussion natürlich bis in die jüngste Zeit an. So sehen

die einen im 'Meinen' des Weisen eine gewissermassen logische Folge daraus,
dass Karneades als 'Kriterium' für die praktische Lebensführung das Tivüavöv

(probabile), oder genauer: die Tuûavr] tpavxaaia mit ihren feinen Unterteilungen

(bis hin zur vertrauenswürdigen 7uüavf] apa Kai à7iEpia7iacrxoç Kai

ÔveÇcûôgupsvri25) ins Spiel gebracht habe26; dem Dissens der Nachfolger glaubt
man allenfalls entnehmen zu können, dass Karneades selbst nicht restlos deutlich

gemacht habe, ob er es mit dem neuen 'Kriterium' eigentlich ganz ernst
meine27. Die Gegenseite rechnet mit einem Missverständnis Ciceros. Ihm sei

verborgen geblieben, dass der Satz 'der Weise werde (zuweilen) eine Meinung
hegen' nur in dem von ihm selbst (67) erwähnten Syllogismus seinen Platz
habe (s. unten S. 51); dort aber diene er dazu, die Stoiker aufgrund ihrer
eigenen Voraussetzungen zu widerlegen, und erfülle eine rein dialektische
Funktion28. Nun ist es zwar richtig, dass allein Cicero (in seinem eigenen

Vortrag wie in dem des Lucullus) die fragliche Auffassung des Karneades

24 Den Quellenbefund dargestellt und ausgewertet hat m jüngerer Zeit zuerst R Hirzel, Untersu¬

chungen zu Ciceros philosophischen Schriften 3 (Leipzig 1883. Nachdruck Hildesheim 1964)

162ff Forderlich ist insbesondere die ausfuhrliche Behandlung der philosophischen Implikationen,

welche die Debatte bestimmen, durch G. Striker, Sceptical Strategies, in: Doubt and

Dogmatism Studies m Hellenistic Epistemolog), ed by M Schofield, M Burnyeat, J Barnes

(Oxford 1980) 54-83
25 Ihr kommt die höchste Überzeugungskraft zu, vgl. Sextus Emp Adv math 7, 166ff., und zur

Einteilung der ipavracnai durch Karneades oben Anm 16

26 Vgl Hirzel. a O 171 ff, Mette, a O (oben Anm 4 Lustrum 27 [1985]) 128

27 Vgl Glucker, a O. (oben Anm 3) 75f, A Goedeckemeyer, Die Geschichte des griechischen

Skeptizismus (Leipzig 1905 Nachdruck Aalen 1968) 64 vermutet, dass Karneades sich «nicht

gerade gern» dazu durchgerungen habe, das 'Meinen' des Weisen einzuräumen Die
Einschränkung durfte die antike Uneinigkeit widerspiegeln

28 Vgl Long/Sedley, aO (oben Anm 16) 1. 456 («Cicero's fuss is out of order»), ahnlich
bereits P Couissin, The Stoicism of the New Academy, in The Skeptical Tradition, ed by M

Burnyeat (Berkeley/Los Angeles/London 1983) 31ff, bes. 45f. (zuerst' Le Stoïcisme de la

Nouvelle Académie, Rev d'histoire de la philosophie 3 [1929] 24 Iff, bes 261) Vgl auch

Striker, a O (oben Anm. 24) 75f



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' 49

überhaupt erwähnt und als strittig charakterisiert29. Da er sich dafür aber auf
Gewährsleute beruft, möchte man ungern ihn allein auch für die - wie es heisst

- 'deplazierte Aufregung' verantwortlich machen. Wie dem auch sei: die
betreffenden Aussagen geben Probleme auf, selbst abgesehen von der Frage, in
welcher Absicht und zu welchem Zweck Karneades vom 'Meinen' des Weisen
allenfalls gesprochen hat30.

Es ist Lucullus, der das vermeintliche Skandalon zuerst aufgreift (59).
Wenn denn schon £7to%f| gepredigt werde, meint er, so hebe sich Arkesilaos'
Konsequenz vorteilhaft ab, si vera sunt quae de Carneade nonnulli existimant.

Carneadem autem etiam heri audiebamus soli tum esse (eo add. Ernesti)
delabi interdum ut diceret opinaturum id est peccaturum esse sapientem. Lucullus

wählt seine Worte sehr sorgfältig: nur 'einige' glaubten, dass Karneades das

opinari (und peccare) des Weisen vertreten habe; und deshalb bringt er für
seine Person auch einen klugen Vorbehalt an (si vera sunt...). Cicero seinerseits
wird die nonnulli identifizieren (er nennt Philon und Metrodor), sich im
gleichen Atemzug freilich von ihnen absetzen (78): mehr Vertrauen verdiene nämlich

Kleitomachos, demzufolge Karneades den fraglichen Satz nicht 'gebilligt',
sondern nur 'in die Diskussion eingebracht' habe (magis disputatum quam
probatum). An anderer Stelle wiederum (112) deutet Cicero an, er würde sich
gerne von den Zwängen lösen, welche die Auseinandersetzung mit den Stoikern

ihm auferlege. Hielte etwa ein Peripatetiker seiner Verwerfung der per-
ceptio entgegen, 'der Weise hege dafür zuweilen eine Meinung' (sapientem
interdum opinari), so würde er keinen Widerstand leisten, 'da ja auch Karneades

dagegen keinen starken Widerstand leistet' {ne Carneade quidem huic loco
valde répugnante). Zwar nimmt Cicero hier das opmari nicht explizit für
Karneades in Anspruch, doch zieht er auch keine scharfe Trennlinie31. Das also ist
die erwähnte Verwirrung innerhalb der Akademie: sie setzt sich bis in Ciceros
eigenes Schwanken fort32. - Schliesslich deutet Lucullus (59) an, dass der

29 Vgl Reid, a.O. (oben Anm 1) zu Luc 78
30 A Graeser weist daraufhin, dass 'meinen' fur Karneades vielleicht etwas anderes bedeute als

fur die Stoiker Vgl auch Striker, aO 81, die erwagt, dass Karneades unterschieden habe
«between opinion - as defined by the Stoics - and belief» und dass er dem Weisen zwar keine

«opinions», wohl aber «more or less firm beliefs» zugestanden habe
31 Da es keine KaraT.r|7rriKai ipavracriai gebe, fahrt er fort, (113) incognito mmirum adsentiar id

est optnabor Diese Formulierung klingt unverkennbar an diejenige an, die Cicero (78) als nur
angeblich 'karneadeisch' erwähnt (nihil perctpere et tarnen opinari) und mit der Catulus (148)
seinen 'karneadeischen' Standpunkt umschreibt (s oben im Text). Im übrigen fallt auf, dass
Cicero hier sein eigenes 'Meinen' gewissermassen mit dem 'Meinen' des Weisen rechtfertigt,
wie es die Alte Akademie und der Peripatos gebilligt hatten Im Gegensatz dazu stellt er zu
Beginn seines Vortrags einen klaren Unterschied zwischen sich und dem Weisen fest (66)' nec
tarnen ego is sum qui nihil umqvam falsi adprobem, qui numquam adsentiar, qui nihil opiner,
sed quaerimus de sapiente ego vero ipse et magnus quidam sum opmator (non enim sum
sapiens) et

32 In einem interessanten Exkurs hatte Cicero in der Konsulatsrede Pro Mur 60-66 dem Ideal
des rigorosen stoischen Weisen - verkörpert durch Cato - so etwas wie ein Ideal des milderen
icademicus sapiens gegenübergestellt und diesem zugestanden (63) ipsum sapientem saepe

t Museum Helveticum



50 Christoph Schaublin

Streitpunkt bereits am Vortag zur Sprache gekommen sei, d.h. im 'Catulus'
Dort hatte sich der Titelheld, wie aus seinem Schlusswort im 'Lucullus' hervorgeht,

zu einer 'karneadeischen' Auffassung bekannt, die das 'Meinen' ein-
schloss (148): egone?... adpatris revolvor sententiam, quam quidem die Carnea-
deam esse dicebat, ut percipi mhd putem posse, adsensurum autem non percepto
id est opinaturum sapientem existumem, sed ita ut intellegat se opinari sciatque
nihü esse quod conprehendi et percipi possitn.

Wie aber ist der Satz, mit dem Lucullus (59) die Position des Karneades
zugleich umschreibt und tadelt (eo delabi), genau zu verstehen? Insbesondere'
pflegte Karneades zuweüen zu behaupten, der Weise werde eine Meinung
(oder: Meinungen) hegen, oder pflegte er zu behaupten, der Weise werde
zuweilen eine Meinung hegen (interdum ut dicat als 'Traiectio' gedeutet, die

interdum zusätzliches Gewicht verleiht)? Wer den Wortlaut unbefangen auf
sich wirken lässt, wird fraglos zunächst der ersten Möglichkeit zuneigen, und
die meisten Leser dürften sich, ohne zu zögern, für sie entschieden haben34.

Doch beim Überdenken steigen Zweifel auf: War Karneades tatsächlich ein so

unbeständiger Philosoph, dass er bald diese, bald jene Ansicht in die Welt
setzte35? Und bedarf der starke Begriff peccare, angewandt auf den Weisen,
nicht einer entschiedenen Einschränkung36? Gewiss, man mag versucht sein,
das (scheinbare) Schwanken mit dem Umstand in Verbindung zu bringen, dass

Karneades' Auffassung bei den Nachfolgern eben umstritten war; doch konnte
der Bescheid, er habe dem Weisen 'zuweilen' ein 'Meinen' nachgesagt,
hinsichtlich der streng alternativen Ausgangsfrage weder die eine Seite ('Karneades

hat das opinari vertreten') noch die andere ('er hat das opinari nicht vertreten')

wirklich zufriedenstellen: wer also trüge dafür die Verantwortung?
Kommt hinzu, dass Lucullus sich auf Aussagen des Vortags beruft; sie wurden,
wie erwähnt, mit aller Wahrscheinlichkeit von Catulus getan, und dieser lässt

in seinem Schlusswort (Luc. 148: s. oben S. 50) nichts von einem Hin und Her

spürbar werden. Vielmehr spricht er ganz einfach von einer sententia Carnea-

aliquid opinari quod nesciat Zu der Passage insgesamt vgl K A Neuhausen, Academicus

Sapiens Zum Bild des Weisen m der Neuen Akademie, Mnemosyne 40 (1987) 353ff., bes

370ff., der dafür wirbt, dem bisher vernachlässigten 'akademischen Weisen' einmal eine

eigene Monographie zu widmen Immerhin' gerade Neuhausens Analyse macht deutlich, dass

Cicero in Pro Mur den 'akademischen Weisen' Punkt fur Punkt als Gegenbild zum stoischen

Weisen konzipiert, und zwar eindeutig in rhetorischer Absicht Ja. am Ende stellt sich die

Frage, ob die Akademiker dort, wo sie vom 'Weisen' sprechen, nicht generell das Bild des

'stoischen Weisen' im Visier haben und einer Prüfung unterziehen Für das opinari jedenfalls
gibt die Stelle wegen ihrer argumentativen Ausrichtung wenig her

33 Glucker, a O. (oben Anm. 3) 417f vermutet Catulus' Position sei identisch mit derjenigen
des Heraklit von Tyros m Antiochos' Sosos (vgl Anm 3) Heraklit, sonst ein treuer Anhänger
Philons, habe Karneades' Lehre (oder was er dafür hielt) gegen Philons 'Neuerungen' verteidigt

Vgl auch Long/Sedley, a O (oben Anm 16) 2, 451 (zu 69K)
34 Vgl die Übersetzungen von Rackham und Gigon et al (oben Anm 5)

35 Damit scheint sich Glucker, a O 76 mit Anm 218, abfinden zu wollen
36 Denkbar ist freilich, dass die Explikation id est peccaturum von Lucullus stammt, der damit

vollends deutlich machen wollte, wie abwegig Karneades' Sicht des Weisen sei



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus' 51

dea - wie das auch zu erwarten ist, da er sie sich ja zu eigen macht und deshalb
bestimmt kein Interesse daran hat, sie in irgendeiner Weise zu relativieren.
Dasselbe muss fur alle Akademiker gegolten haben, die mit Catulus - zu Recht
oder nicht - das 'bewusste' opinari des Weisen auf Karneades zurückführten.
Ihre Gegner anderseits hätten ebenso wenig Nutzen aus einer Relativierung zu
ziehen vermocht, so dass diese sich - wollte man an ihr festhalten - auf jeden
Fall als vordergründige Verzerrung erwiese, verursacht durch eine unklare
Quellenlage.

Ja, von der besagten Unklarheit betroffen ist nur schon der Wortlaut der
Behauptung, für die man bald Karneades' Autorität in Anspruch nimmt und
von der man ihn bald entlastet. Catulus sagt (148) opinaturum sapientem,
Cicero selbst (112), im Zusammenhang seiner fiktiven Diskussion mit den
Peripatetikern, sapientem interdum opinari37 Die beiden Stellen vermitteln
also keine Gewissheit hinsichtlich der Frage, ob die Präzisierung interdum in
59 unbedingt erforderlich ist oder nicht - denn schwerlich dürfte das Tempus
des Infinitivs den Ausschlag geben. Am Ende kommt anscheinend alles auf den
schon erwähnten (oben S. 48) Syllogismus an und darauf, wie ihn Arkesilaos
und Karneades - Cicero zufolge - behandelt haben (67): 'sz ulli rei sapiens
adsentietur umquam, ahquando etiam opinabitur, numquam autem opinabitur:
nulli igitur rei adsentietur ' hanc conclusionem Arcesilas probabat, confirmabat
enim et primum et secundum Carneades non numquam secundum illud dabat,
'adsentiri aliquandö', ita sequebatur etiam opinari, quod tu non vis, et rede ut
mihi videris. Karneades hat Arkesilaos' Syllogismus insofern umgebaut, als er
die zweite Voraussetzung auswechselte; wie Arkesilaos indes wählte er eine
von den Stoikern anerkannte, um die Gegenseite zu einem Schluss zu zwingen,
den sie nicht gutheissen konnte. Es ist durchaus denkbar, dass er in rein dialektischer

Absicht so verfahren ist, ohne sich selbst auf das gefolgerte opinari des
Weisen festzulegen, und dass dieses 'Spiel' mit den Stoikern an der Wurzel der
ganzen Diskussion darüber steht, ob er das opinari des Weisen anerkannt habe.
An der Historizität der Diskussion selbst freilich sollte man deswegen nicht
zweifeln, auch wenn sie unter dieser Annahme den Kern der Sache nicht ganz
getroffen hat. Ciceros Schilderung der Entzweiung jedenfalls ist klar genug (78:
s oben S. 49); die dem Catulus (148: s. oben S. 50) in den Mund gelegte 'Definition'

des 'bewussten' opinari klingt nicht so, als habe Cicero selbst sie gewisser-
massen ad hoc erfunden; und sogar ein so guter Kenner des Karneades wie
Kleitomachos pflegte ja zu versichern (139): numquam se intellegere potuisse
Quid Carneadi probaretur Mithin mögen einige Akademiker in der Tat auf den
Gedanken verfallen sein, wenn der Weise einer 7ru)avf) cpavracna nachgebe,
gerate er in die Nahe des 'Meinens', und sie mögen sich dann bestätigt gefühlt
haben durch die überraschende Wendung, die Karneades dem Syllogismus
gegeben hatte.

37 Pro Mur 63 unterstellt Cicero dem 'akademischen Weisen' gar ein saepe opinari Zu dieser
Stelle vgl oben Anm 32



52 Christoph Schaublin Kritisches und Exegetisches zu Ciceros 'Lucullus'

Ciceros Worte scheinen überdies eine Bekräftigung und Erklärung zu
liefern für das zuvor so befremdliche Schwanken des Karneades: 'manchmal'
(non numquam), heisst es da, habe er 'als zweite Voraussetzung' (secundum)
des Syllogismus eingeräumt: 'adsentiri ahquando'. Diese Aussage müsste man
wohl in dem Sinne verstehen, dass Karneades sich bald mit der Fassung des

Arkesilaos begnügt, bald seine eigene hervorgezaubert hätte; und am Ende

wäre er eben doch selbst am Zwist unter seinen Schülern schuld gewesen. Das

klingt einleuchtend, vermag aber trotzdem nicht alle Bedenken auszuräumen
Denn einerseits war für Cicero (und zumal für die akademischen Vertreter des

opinari) zweifellos entscheidend, dass Karneades überhaupt, nicht dass er

manchmal mit einer Variation des Syllogismus gespielt hatte. Anderseits
würde die Formulierung erheblich an Klarheit gewinnen, wenn darin deutlich
zum Ausdruck käme, welche (zweite) Voraussetzung des Arkesilaos durch die

neue (zweite) Voraussetzung des Karneades abgelöst worden sei; zumindest
bliebe dem Leser, der die Änderung exakt nachvollziehen will, ein beschwerliches

Nachrechnen erspart: Carneades non 'numquam (opinari', sed) secundum

illud dabat, 'adsentiri aliquando' («Karneades dagegen anerkannte als

zweite Voraussetzung nicht 'niemals hege er eine Meinung', sondern die
folgende: 'zuweilen gebe er seine Zustimmung'»)38. Das adsentiri ahquando zieht
ferner unweigerlich als vollständig ausformulierte Folgerung ein opinari
ahquando nach sich, und dieses wiederum stützt die Vermutung, Lucullus habe

sich (59) einer gewählten 'Traiectio' bedient und interdum gehöre sinngemäss-
wenn auch wider den Schein - zu opinaturum.

38 Dementsprechend konnte man die Fortsetzung (Ha sequebatur etiam opinari) prägnant fol-

gendermassen verstehen (nachdem Karneades das numquam opinari schon als Voraussetzung

nicht hatte gelten lassen,) sprang das opinari dann tatsachlich sogar als Folgerung heraus


	Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus"

