Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 1

Artikel: Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus”
Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-38536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-38536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’

Von Christoph Schdublin, Bern

Dass der ‘Lucullus’ in mehrfacher Hinsicht als fundamental wichtige
Schrift zu gelten hat, ist bekannt und wird wohl auch von niemandem ernstlich
bestritten. Zu seiner Bedeutung trdgt zunédchst einmal ein rein quantitativer
Faktor bei: Die Szenerie der ‘Academici libri’ hatte Cicero — wie seine Korre-
spondenz fast liickenlos bezeugt! — grosste Miihe bereitet. Im Mai 45 lag eine
erste Fassung vor, in deren zwei Biichern (1. ‘Catulus’; 2. ‘Lucullus’) der Autor
sich mit drei fiilhrenden Politikern (Catulus, Lucullus, Hortensius) unterhilt;
iiber (ausgearbeitete oder lediglich erwogene) Zwischenstufen kam es dann zur
zweiten Fassung in vier Biichern, die Cicero bereits im Juli des gleichen Jahres
Varro, seinem neuen Dialogpartner (neben Atticus), zusenden und mit einem
Begleitbrief (Fam. 9, 8) widmen konnte. Es miissen also einst sechs Biicher im
Umlauf gewesen sein; von ihnen ist, dank einem gliicklichen Zufall, der ‘Lucul-
lus’ vollstandig auf uns gekommen - und er allein, denn sonst hat sich nur
gerade noch ein grosseres Fragment des 1. Buches der zweiten Fassung erhal-
ten. Abgesehen vom Uberlieferungsbefund wird man ferner bedenken, dass die
‘Academici libri’ Ciceros systematische Darstellung der griechischen Philoso-
phie in lateinischer Kunstprosa recht eigentlich er6ffnen: in ihnen begriindet
er gewissermassen seinen eigenen Standpunkt, sein Bekenntnis zur skeptischen
Richtung der Akademie, indem er priift, «welche Art zu philosophieren am
wenigsten anmassend, anderseits am meisten in sich gefestigt und sachgerecht
sei»?. Die Erkenntnislehre aber, um die es in dem Werk geht, ist nicht nur ein
zentraler, sondern auch ein aussergewohnlich schwieriger Gegenstand. Gleich
zu Beginn also, ohne sich eine lingere Angewthnung an die neue Aufgabe
gegonnt zu haben, nimmt Cicero eine betrdchtliche Herausforderung an; er
besteht die Priifung, gelingt es ihm doch, verwickelte Gedankenginge verstin-
dig nachzuvollziehen, iibersichtlich zu entwickeln und auch elegant wiederzu-

* Fiir die kritische Durchsicht eines ersten Entwurfs habe ich meinem Freund und Kollegen
Andreas Graeser zu danken.

I Die Testimonien finden sich bequem zusammengestellt in M. Tu/li Ciceronis Paradoxa Stoi-
corum, Academicorum reliquiae cum Lucullo, Timaeus, De natura deorum, De divinatione, De
fato, ed. O. Plasberg, fasc. 1 (Leipzig 1908) 28ff.; ferner in der Editio minor (= fasc. 42 der
Teubner Gesamtausgabe) des gleichen Herausgebers (Leipzig 1922. Nachdruck 1980) IIIff.
Vgl iiberdies M. Tulli Ciceronis Academica, the text revised and explained by J. S. Reid
(London 1885. Nachdrucke Ann Arbor/London 1980 und Hildesheim/Zirich/New York
1984) 28ff; R. Philippson, Art. M. Tullius Cicero, RE 7A (1939) 1128ff.

2 Vgl. Cic. De div. 2,1 quod genus philosophandi minime adrogans maximeque et constans et
elegans abritraremur, quattuor Academicis libris ostendimus. Als giiltig anerkannt wird also
nur noch die zweite Fassung.



42 Christoph Schdublin

geben - ja, die sprachlichen Voraussetzungen fiir sein epochales Unternehmen
fortlaufend iiberhaupt erst einmal zu schaffen. Schliesslich gilt fiir die ‘Acade-
mici libri’, was fir Ciceros Philosophica insgesamt: dass sie in zusammenhén-
gender Darlegung Lehrstiicke der hellenistischen Philosophie zur Geltung
bringen, die wir sonst iiberwiegend nur aus einzelnen Fragmenten kennen.
Zwar sind die Zeiten, da man es fiir moglich hielt, fast fiir jeden Abschnitt eine
einschlidgige ‘Quelle’ namhaft zu machen, wohl endgiiltig vorbei; trotzdem
wird, wer Denken und Argumentationsweisen eines Antiochos von Askalon
ins Auge fasst, nach wie vor sorgfaltig die Rede des Lucullus (11-62) beriick-
sichtigen?, und Ciceros eigene Ausfithrungen (64-147) bleiben eine Fundgrube
fiir unsere Kenntnis der akademischen Skepsis®.

Trotz so vieler guter Griinde hat der ‘Lucullus’ widhrend der letzten Jahr-
zehnte nur geringe Aufmerksamkeit gefunden. Keine neue Ausgabe hat dieje-
nige von Plasberg aus dem Jahre 1922 abgelGst?, kein neuer Kommentar gleich
zwel Nachdrucke des vorziiglichen von Reid aus dem Jahre 1885 iiberfliissig
gemacht®, Welche Umstinde auch immer diese Vernachlidssigung bewirkt ha-
ben mogen — die Schwierigkeit des Textes und der Materie allein kann es kaum
gewesen sein —: der Jubilar, dem die folgenden Zeilen zugedacht sind, wird
hoffentlich anerkennen, dass hier eine Aufgabe vorliegt, die einiges Interesse
verdient — selbst verglichen etwa mit Silius Italicus (und andern lateinischen
Dichtern) oder mit Tacitus.

|

Der eigentliche Streitpunkt, iiber den sich Stoiker und Skeptiker nicht
einig werden, ist die Moglichkeit oder Unmdglichkeit der perceptio (xata-

3 Die ‘Quellenfrage’ wurde fiir den Lucullus zuletzt ausfiihrlich behandelt von J. Glucker,
Antiochus and the Late Academy, Hypomnemata 56 (Go6ttingen 1978) 391ff. (vgl. besonders
die Tabelle 419). Gegen seine — etwas iberholt anmutenden — Versuche, bestimmte fest
umrissene Passagen auf ganz bestimmte Vorlagen zuriickzufiihren (z. B. Luc. 13-39 auf Antio-
chos’ Sosos, 40-60 auf ein spiteres Werk des Antiochos), wendet sich zu Recht J. Barnes,
Antiochus of Ascalon, in: Philosophia Togata. Essays on Philosophy and Roman Society, ed.
by M. Griffin and J. Barnes (Oxford 1989) 51ff., bes. 66f. (nur schon deswegen kénne Lucullus
nicht dem Seosos folgen, weil dieser gegen Philon gerichtet war — und mit Philons Neuerungen
will sich Lucullus ausdriicklich nicht auseinandersetzen: Luc. 12). — Die Fragmente des Antio-
chos wurden zuletzt gesammelt von H. J. Mette, Philon von Larisa und Antiochos von Askalon,
Lustrum 28-29 (1986-87) 9ff., bes. 25ff.; aus dem Lucullus stammt F 5 (S. 34-41).

4 Allfillige direkte *Quellen’ Ciceros sucht Glucker, a. O. zu ermitteln. Selbstverstiandlich liefert
der Lucullus ‘Fragmente’ verschiedener Akademiker, so z. B. des Arkesilaos: vgl. H. J. Mette,
Zwel Akademiker heute: Krantor und Arkesilaos, Lustrum 26 (1984) 7ff., bes. 41ff. 68f. (F 8):
ferner des Karneades: vgl. Mette, Weitere Akademiker heute: Von Lakydes bis zu Kleitoma-
chos, Lustrum 27 (1985) 39ft., bes. 53ff. 83-88 (F 5).

5 Vgl. oben Anm. 1. Niitzlich ist immerhin Cicero, De natura deorum. Academica, with an
English translation by H. Rackham (London/Cambridge, Mass. 1933. Viele Nachdrucke).
Wenig zu befriedigen vermag M. Tullius Cicero, Hortensius. Lucullus. Academici libri, hg..
iibers. und komm. von L. Straume-Zimmermann, F. Broemser und O. Gigon (Miinchen/Zi-
rich 1990).

6 Vgl. oben Anm. 1.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ 43

ayng). Fiir Cicero gilt natiirlich nihil posse percipi, und er erdffnet seinen
eigenen Vortrag mit einem a persona gewonnenen Argument: Dass verum und
falsum sich nicht aufgrund einer untriiglichen nota auseinanderhalten liessen,
habe Antiochos von Askalon mit seiner bekannten Richtungsinderung’ gleich-
sam vorgelebt (69): sed prius pauca cum Antiocho, qui haec ipsa quae a me
defenduntur et didicit apud Philonem tam diu ut constaret diutius didicisse
neminem?, et scripsit de iis rebus acutissime, et idem haec non acrius accusavit
in senectute quam antea defensitaverat. Hier erfordert das letzte Glied des
Trikolons eine gewisse Aufmerksamkeit, denn ‘wortlich’ libersetzt vermag es
zu Ciceros Argumentation kaum etwas beizutragen. In der Tat geniigt die
Formulierung «derselbe Mann hat diese Lehre im Alter genau so scharf ange-
griffen, wie er sie vorher verteidigt hatte»® weder (in Entsprechung zu den
ersten zwei Gliedern) Antiochos’ jugendlicher Treue zur Akademie noch der
Schroffheit der spdteren ‘Konversion’. Der erste Gesichtspunkt kommt zur
Geltung, wenn man den Satz — wie iiblich - affirmativ ausklingen l4sst und
sinngemiss folgendermassen auffasst: ‘Antiochos ist in seiner Jugend nicht
weniger energisch fiir die akademische Lehre eingestanden, als er sie im Alter
dann bekdmpft hat’. Das wire vertretbar, fiihrt aber den Gedanken nicht
weiter, sondern wiederholt nur bereits Gesagtes. Vielmehr sollte doch, da Ci-
cero auf die inconstantia des Antiochos zielt (inconstantia levatur auctoritas),
iberhaupt einmal in gebiihrender Schirfe von der unverstindlichen Kehrt-
wendung gesprochen werden, die den ganzen Disput ausgelGst hat. Genau
diese Wirkung wird erzielt, wenn man das betreffende Kolon leicht abtrennt
und als Frage versteht: «Und dann'®: hat dieser gleiche Mann die akademische
Lehre im Alter nicht noch heftiger angegriffen, als er sie zuvor stets verteidigt
hatte?» - In diesem Fall wiire es wohl nicht nétig, die Frage eigens als solche
kenntlich zu machen (nonne anstelle von non). Dagegen bedarf eine (von den
Herausgebern treffend angemerkte) unwillige Frage des Lucullus vielleicht
doch der Verdeutlichung. Im Zusammenhang wird diskutiert, ob es zuldssig
sel, visa (paviacial) von Menschen in ‘normalem’ Zustand zu entwerten, in-
dem man sie mit visa vergleicht, wie sie Traumenden, Wahnsinnigen und
Betrunkenen widerfahren!! (53): quaerimus gravitatis constantiae firmitatis
Sapientiae iudicium, utimur exemplis somniantium, furiosorum, ebriosorum:

7 Zu Antiochos’ ‘Konversion’ vgl. Barnes, a.0. (oben Anm. 3) 68ff.

8 Zur Problematik dieser leicht elliptischen Aussage (was alles gilt es zu didicisse hinzuzuden-
ken?) vgl. Barnes, a.0. 55 Anm. 18.

9 Dies die Wiedergabe von Gigon, a.0. (oben Anm. 5).

10 Uber et am Anfang «unwilliger Fragen», hiufig mit einem «betonten Personal- oder anderen
Pronomen» verbunden, vgl. A. Szantyr, Lat. Syntax und Stilistik (2. Aufl. Miinchen 1972) 460.
480.

11 De div. 2, 120-122 wird Cicero iibrigens die divinatorische Qualitit von Trdumen bestreiten,
indem er sie mit den visa von Geisteskranken und Betrunkenen vergleicht und darauf besteht,
dass verum und falsum sich nicht unterscheiden liessen. Ferner wird er dort die gleichen
‘optischen T#uschungen’ heranziehen, mit denen er Luc. 80f. die Zuverlissigkeit der visa
generell in Frage stellt.



44 Christoph Schiublin

illud adtendimus, in hoc omni genere quam inconstanter loquamur? Ob bei
diesem Staccato der Wechsel des Tons tatsachlich herauskommt? Gigon'? hegt
offenbar seine Zweifel und schreibt: illud (non) adtendimus. Allerdings, wie
die Fortsetzung zu erkennen gibt (non enim proferremus ... : «<sonst wiirden wir
doch nicht ... »), suggeriert Lucullus in seinem Arger eine negative Antwort;
dieser Sprechhaltung wiirde die folgende, paldographisch vertretbare Ande-
rung gerecht: ...ebriosorum: {numy illud adtendimus ...?

In der Tat 1st der Text auch sonst durch grossere und kleinere Liicken
gestort. Manche von ihnen sind nachgewiesen, andere gilt es erst noch zu
entdecken: Den Skeptikern, behauptet Lucullus (33), niitzt ihre Berufung auf
ein probabile (mUavov) nichts, solange sie — weil verum und falsum nicht
unterschieden werden kénnten — eine notio (Evvown) veri et falsi in Abrede
stellten und an einer visio veri falsigue communis (KOwT QavIocia TOD T¢
ainvotg kai yevdodc'?) festhielten (34): in eo [sc. viso] autem si {veri) erit
communitas cum falso, nullum erit iudicium. Der vorgeschlagene Eingriff wire
ebenso leicht wie sinngemaiss und kldrend. — Nach ldngerer positiver Darle-
gung beginnt Lucullus mit einer kritischen Wiedergabe der Argumentation,
welche die Akademiker iiblicherweise gegen die Moglichkeit der perceptio vor-
brachten (40): conponunt igitur primum artem quandam de his quae visa dici-
mus, eorumaque et vim et genera definiunt, in his quale sit id quod percipi et
conprendi possit, totidem verbis quot Stoici. Dieser Satz weist verschiedene
Seltsamkeiten auf. So wird im Grunde erst nach zweimaligem Lesen deutlich,
dass von definiunt einerseits zwei Objekte abhdngen (er vim et genera), ander-
seits eine Frage (quale sit), wobei die Verbindung hergestellt wird durch eine
formell asyndetische pronominale Umschreibung (in his), deren Bezug erst
noch etwas in der Schwebe bleibt: nimmt sie genera auf oder «generally ... the
part of the sentence which precedes»!4? Schliesslich klappen die letzten Worte
(totidem ... Stoici), wie abgehingt, einigermassen nach. Auf der inhaltlichen
Ebene wirkt eher befremdlich, dass Lucullus ausgerechnet den Akademikern
nachsagt, ‘sie definierten die Beschaffenheit dessen, was (oder: eines visum,
das) erfasst und begriffen werden konne’ — denn diese Formulierung impliziert
unstreitig die Moglichkeit der perceptio, wahrend die diesbeziigliche skeptische
Argumentation doch nur ein Ziel kennt: den Nachweis, dass nichts begriffen
werden kann (nihil posse percipi)’. In der Tat spricht Cicero dort, wo er
Karneades’ Klassierung und Einteilung der visa im Ansatz entwickelt (99),
weder von einer eigentlichen Wesensdefinition der perceptio noch von irgend-
welchen Wissensanspriichen, die erhoben worden seien. Zwar wird das erste
genus visorum (hypothetisch) in solche gegliedert quae percipi possint und sol-

12 Vgl. oben Anm. 3.

13 Vgl. Sextus Emp. Adv. math. 7, 164. 175 (zum Zusammenhang vgl. Anm. 16).

14 Vgl. Reid, a.0. (oben Anm. 1) zur Stelle.

15 Da Lucullus den Akademikern — d. h. Karneades — nachsagt, sie hitten beziiglich der visa eine
eigentliche ars (ein ‘System’) entwickelt, gebiihrt dem Wort definire wohl seine volle Kraft. Es
geht nicht nur darum, dass Karneades die stoische Begrifflichkeit ‘registriert’ (0.4.) habe.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ 45

che quae non possint, doch gilt eben: tale visum nullum esse ut perceptio conse-
queretur'®. Vielleicht liesse sich eine Rettung der fraglichen Aussage (40) er-
zwingen, wenn man verstiinde: ‘wie etwas beschaffen sein miisste, damit es
erfasst und begriffen werden konnte’ — doch wire der Wortlaut zumindest
ausgesprochen irrefiihrend, und der unbefangene Leser wird niemals auf eine
solche Deutung verfallen!’. Dem Gesagten konnte man allenfalls entgegenhal-
ten, dass Lucullus ja bestrebt sei, das Vorgehen der Akademiker als unange-
messen zu erweisen; deshalb bemiihe er sich in seinem Referat wohl weder um
letzte Genauigkeit noch um strikte Konsequenz. Dann aber bleibt immer noch
die etwas gewundene Formulierung. Beide Schwierigkeiten fielen im wesentli-
chen dahin infolge der Einfiihrung eines geeigneten Partizipiums, wie zum
Beispiel: in his { quaerentes) quale sit. Die doppelte Bestimmung von defi-
niunt wire behoben; die Akademiker ‘definierten’ die perceptio nicht mehr,
sondern machten sie zum Gegenstand ihrer Untersuchungen (wo finde sie —
im ‘System’ der visa — ihren Platz?); und in his nihme mit grosser Wahrschein-
lichkeit genera auf. Uberdies wiren die Schlussworte (totidem ... Stoici) dank
der Ndhe zu quaerentes besser an den Satz angebunden.

Gleich einleitend hatte Lucullus den Akademikern vorgeworfen, dass sie
in durchaus unzuléssiger Weise fiir ihre Skepsis die Autoritidt der frithen Philo-
sophen in Anspruch ndhmen (13-15). Cicero seinerseits verteidigt dieses Vor-
gehen (72ff)). Als Zeuge dient ihm (74), neben andern, Empedokles, da er den
Sinnen keine bedeutende vis zuerkannt habe; ebenso bemerkenswert scheint
freilich zu sein, dass seine Gedichte einen dignissimus rebus is de quibus loqui-
tur sonus verstromten: Parmenides Xenophanes minus bonis quamaquam versi-
bus sed tamen illi versibus increpant eorum adrogantiam ... qui... Es ist zweifel-
los der Vergleich mit dem im voranstehenden Satz geriihmten Empedokles,
der die Verse von Parmenides und Xenophanes ‘weniger gut’ erscheinen ldsst:
an sich schon ein interessantes Urteil!®! Steht aber einmal fest, dass Cicero die
Aussage iiber Parmenides und Xenophanes — zumindest was die Form ihrer

16 Vgl. schon 68 ita enim finitima sunt falsa veris eaque quae percipi non possunt (iis quae
possunt add. Lambinus ) (si modo ea sunt quaedam ...), ut ... sin autem omnino nihil esse quod
percipi possit a me sumpsero ... — Sehr viel ausfiihrlicher als Ciceros Behandlung der von
Karneades postulierten genera visorum - der Lateiner entnimmt sie dem ersten der vier
Biicher De sustinendis adsensibus des Kleitomachos (98) — ist diejenige bei Sextus Emp. Adv.
math. 7, 166—184; der Text bei A. A. Long/D. N. Sedley, The Hellenistic Philosophers. Vol. 1:
Translations of the Principal Sources with Philosophical Commentary. Vol. 2: Greek and Latin
Texts with Notes and Bibliography (Cambridge UP 1987) als 69D und 69E; vgl. im iibrigen das
Schema im Kommentar 1, 458. Mette, a.0. (oben Anm. 4) bringt Sextus’ Text als Karneades
F 2.

I7 Dabei befindet er sich freilich in guter Gesellschaft: von Rackham, Gigon (vgl. oben Anm. 5)
und Long/Sedley; diese fiihren Luc. 40-42 als 70B und iibersetzen: «including a description of
the kind that can be cognized and grasped».

I8 Es trifft sich im Grunde mit demjenigen des Aristoteles, der einerseits (fr. 70 R.) Empedokles’
grosse Sprachgewalt hervorhebt und anderseits (Poer. 1447 b 17f.) ausgerechnet an seinem
Werk verdeutlicht, was den mointiic vom @ucioAdyog unterscheidet.



46 Christoph Schiublin

Schriften anbelangt — als Vergleich mit Empedokles gestaltet hat, so erklirt
sich vielleicht auch das etwas redundant klingende tamen illi. Reid!® hatte illi
fiir gerechtfertigt gehalten, weil die eingeschobene Konzession (minus bonis
quamgquam versibus) ein leichtes Anakoluth bewirke; indes kénnte i//i dann |
immer noch im Sinne von ‘sie zumindest’ missdeutet werden. Dagegen wire
jede Unregelmaissigkeit beseitigt, wenn man einfach den Vergleich weiterlau-
fen liesse und verstiinde ‘auch sie’ (wie Empedokles): sed tamen (et illi. - Im
Anschluss an den Verweis auf die dltesten Philosophen hatte Lucullus dann die
Frage aufgeworfen, ob nicht wenigstens spdter — im Verlauf der langen Ge-
schichte der Philosophie — die anfanglichen Zweifel an der menschlichen Er-
kenntnisfahigkeit hitten iberwunden werden konnen (15). Auch diese Be-
schwerde nimmt Cicero in seiner Antwort auf (76): ex me quaesieras, nonne
putarem post illos veteres tot saeculis inveniri verum potuisse tot ingeniis tantis-
que studiis quaerentibus. Vollkommen zu Recht merkt Reid an, dass die studia
- neben den ingenia als ‘Subjekt’ von quaerere dienend - eine ‘sehr starke
Personifikation’ erfiihren; er erwdgt deshalb die Aussonderung von -que, um
aus tantis studiis einen modalen Ablativ zu gewinnen?. In der Tat hitte er sich
dafiir sogar auf Lucullus’ eigene Formulierung berufen kdonnen (15): nihilne tot
saeculis summis ingeniis maxumis studiis explicatum putamus? Eine andere -
von Reid offenbar nicht wahrgenommene — Schwierigkeit bleibt dann freilich
bestehen: dass namlich die ingenia nicht qualifiziert sind (Lucullus preist sie
als summa); ihre schiere Menge jedenfalls berechtigt noch nicht zu einer hohen
Erfolgserwartung. Vielleicht ist also studiis von einem Schreiber in den Text
gesetzt worden, der von den drei (funktionsverschiedenen!) Ablativen in Lu-
cullus’ Frage so beeindruckt war, dass er auf keinen verzichten wollte: fot
ingeniis tantisque [studiis) quaerentibus. Vgl. 118 tot viri et tanti. Aus der
gesuchten Nachstellung von tantisque resultiert iibrigens ein schoner Doppel-
creticus.

Weder eine Ergidnzung noch eine Tilgung ist schliesslich an der folgenden
Stelle erforderlich: Lucullus begriindet die Md&glichkeit der perceptio zundchst
in aufsteigender Linie, beginnend mit den Sinnen (19): deren iudicia seien so
zuverldssig, dass der Mensch - hitte er die Wahl - sich dariiber hinaus gar
nichts Besseres wiinschen konnte. Beim Sehen zum Beispiel kehrten wir zuwei-
len mancherlei vor, «bis das Hinblicken selbst Vertrauen in sein eigenes Urtell
schaffe» (dum aspectus ipse fidem faciat sui iudicii). An diesem Verstindnis des
Satzes (‘das Sehen’ ist imstande, das von thm Wahrgenommene selbst zu ‘beur-
teilen’) sollte nicht gezweifelt werden?!; und da die Fortsetzung den Einzelfall

19 a.0. zur Stelle.

20 Was Reid, a.0. zur Stelle, nur im Kommentar diskutiert hatte (thm war Pluygers, Mnemo-
syne 11 [1862] 62 vorausgegangen), wurde von Rackham (vgl. oben Anm. 5) in den Text
aufgenommen.

21 Reid, a.0. zur Stelle, gibt sich grosse Miihe, den Genetiv bei fidem facere als idiomatisch

nachzuweisen; weniger einsichtig ist dagegen seine Behauptung, nicht aspectus, sondern
ein nicht ausgedriicktes quisque habe als ‘Subjekt’ von sui iudicii zu gelten. Gegen diese



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ 47

verallgemeinert, wird man zunichst versuchen, einen moéglichst genauen Zu-
sammenhang herzustellen: quod idem fit in vocibus in odore in sapore, ut nemo
sit nostrum qui in sensibus sui cuiusque generis iudicium requirat acrius. Ahnt
man auch, was Lucullus damit etwa zum Ausdruck bringen will, so bereitet der
genaue Wortlaut doch Schwierigkeiten; insbesondere die Funktion von sui ist
nicht leicht zu bestimmen, ja die Formulierung ‘in den Sinnen jeder einzelnen
eigenen Art’ oder ‘ein Urteil jeder einzelnen eigenen Art’ klingt, auch abgese-
hen vom Kontext, geradezu ratselhaft. Also rechnet Reid mit einer Attraktion
des sinngemdss sensibus zugeordneten Possessivums an cuiusque, wahrend
Kiihner/Stegmann umgekehrt anzunehmen scheinen, cuiusque sei seinerseits
an sui angeglichen — ohne freilich zu verdeutlichen, wie sie den Ausdruck
tatsachlich (d.h. ohne ‘Angleichung’) auffassen?’. Immerhin, mit Reids Erkla-
rung konnte man sich zufriedengeben; den Umstand, dass die sensus iiber-
haupt mit einem Possessivum versehen sind, wiirde man wohl mit dem Wort-
laut der einleitenden Frage rechtfertigen (contentane sit suis integris incorrup-
tisque sensibus), obwohl dort betont die natura humana als ‘Besitzerin’ der ‘ihr
eigenen (und entsprechenden) Sinne’ eingefiihrt wird. Ein letzter Zweifel ldsst
sich allerdings deswegen nicht ganz unterdriicken, weil man - wie gesagt —
aufgrund des voranstehenden Satzes (fidem ... sui iudicii), ja der ganzen Argu-
mentation eigentlich nochmals eine Hervorhebung der fiir Lucullus offenbar
50 w1cht1gen Besonderheit erwartet, dass die iudicia den Sinnen selbst zugeho-
ren. Uberdies hiingt der Komparativ acrius ohne Ergidnzung vielleicht doch
etwas in der Luft. Die geringfiigige — wenn auch gewiss kiihne - Anderung von
sui 1n suo wiirde beiden Forderungen geniigen; dabei wire suo als ‘Ablativus
comparationis’ aufzufassen im Sinne von acrius quam Suum cuiusque generis:
«niemand von uns verlangt bei den Sinnen nach einem iudicium, das schirfer
wire als das jeder einzelnen Art eigene»??. Der Bezug des reflexiven Possessi-
vums auf einen obliquen Kasus (‘sein eigen’) ist geldufig und braucht wohl
nicht belegt zu werden.

II

Nicht anders als Arkesilaos verwirft auch Karneades die Moglichkeit der
perceptio (xatdAnyig). Kommt diese zustande, so beruht sie nach stoischer
Lehre auf der ‘Zustimmung’ (cuyxatdVeoi, adsensio) zu einer ‘katalepti-
schen’ pavtacio (visum). Das heisst: der Streit zwischen den Schulen geht

Auffassung spricht allein schon der erste Satz des betreffenden Abschnitts: ordiamur igitur

a sensibus, quorum ita clara ludicia et certa sunt, ut ...

R. Kiihner/C. Stegmann, Ausfiihrliche Grammatik der lateinischen Sprache (2. Aufl. Hanno-

ver 1912, Nachdruck Darmstadt 1971) 2, 1, 645 Anm. 6. Sonst lésen K.-St. bei allen Belegen,

die sie fiir diese «eigentiimliche Attraktion» nennen, die Angleichung zwischen Klammern

auf.

23 Ein mit einem Genetiv verbundener ‘Ablativus comparationis’ mag zwar ungewdhnlich sein
(vgl. z.B. E. Lofstedt, Syntactica 1 [2. Aufl. Lund 1958] 325f.), doch wire er in diesem Fall
vielleicht vertretbar wegen der engen Zusammengehorigkeit von suus und quisque.




48 Christoph Schaublin

letztlich eben um die ‘Zustimmung’. Der Skeptiker ‘halt sie zuriick’, weil er
nicht an die Existenz von katoAnntikal gavtaciot glaubt, und was Karneades
betrifft, so versichert Cicero (108) — indem er eine Formulierung des Kleitoma-
chos aufgreift —, er habe dadurch, dass er die adsensio gleichsam wie ein wildes
Tier aus unsern Seelen riss, eine fast schon herkulische Tat vollbracht. Soweit
ist die Sache klar. Eine gewisse Verwirrung indes scheint bereits unter den
nachfolgenden Akademikern hinsichtlich der Frage geherrscht zu haben, ob
Karneades insofern von der Linie des Arkesilaos abgewichen und ein ‘milde-
rer’ Skeptiker geworden sei, als er dem Weisen zumindest ein ‘Meinen’ (§0&a-
Cewv, opinari) zugestanden habe?*. Da man, wie gesagt, schon in der Akademie
dariiber nicht einig wurde, was genau nun Karneades diesbeziiglich vertreten
hatte, wire fiir den modernen Betrachter in der Tat vielleicht £énoyn| geboten.
Trotzdem dauert die Diskussion natiirlich bis in die jiingste Zeit an. So sehen
die einen im ‘Meinen’ des Weisen eine gewissermassen logische Folge daraus,
dass Karneades als ‘Kriterium’ fiir die praktische Lebensfiihrung das muoavov
(probabile), oder genauer: die mavn eavtacic mit ihren feinen Unterter-
lungen (bis hin zur vertrauenswiirdigen mOavrn Guo kol arepionactog Kal
SeEwdevuévn?’) ins Spiel gebracht habe?®; dem Dissens der Nachfolger glaubt
man allenfalls entnehmen zu konnen, dass Karneades selbst nicht restlos deut-
lich gemacht habe, ob er es mit dem neuen ‘Kriterium’ eigentlich ganz ernst
meine?’. Die Gegenseite rechnet mit einem Missverstdndnis Ciceros. Ihm sel
verborgen geblieben, dass der Satz ‘der Weise werde (zuweilen) eine Meinung
hegen’ nur in dem von ihm selbst (67) erwidhnten Syllogismus seinen Platz
habe (s. unten S. 51); dort aber diene er dazu, die Stoiker aufgrund ihrer
eigenen Voraussetzungen zu widerlegen, und erfiille eine rein dialektische
Funktion?®. Nun ist es zwar richtig, dass allein Cicero (in seinem eigenen
Vortrag wie in dem des Lucullus) die fragliche Auffassung des Karneades

24 Den Quellenbefund dargestellt und ausgewertet hat in jiingerer Zeit zuerst R. Hirzel, Untersu-
chungen zu Ciceros philosophischen Schriften 3 (Leipzig 1883. Nachdruck Hildesheim 1964)
162ff. Forderlich ist insbesondere die ausfiihrliche Behandlung der philosophischen Implika-
tionen, welche die Debatte bestimmen, durch G. Striker, Sceptical Strategies, in: Doubt and
Dogmatism. Studies in Hellenistic Epistemology, ed. by M. Schofield, M. Burnyeat, J. Barnes
(Oxford 1980) 54-83.

25 Thr kommt die hochste Uberzeugungskraft zu; vgl. Sextus Emp. 4dv. math. 7, 166ff., und zur
Einteilung der pavtaoiatr durch Karneades oben Anm. 16.

26 Vgl. Hirzel, a.0. 171ff.; Mette, a.0. (oben Anm. 4: Lustrum 27 [1985]) 128.

27 Vgl. Glucker, a.0. (oben Anm. 3) 75f.; A. Goedeckemeyer, Die Geschichte des griechischen
Skeptizismus (Leipzig 1905. Nachdruck Aalen 1968) 64 vermutet, dass Karneades sich «nicht
gerade gern» dazu durchgerungen habe, das ‘Meinen’ des Weisen einzurdumen. Die Ein-
schrinkung diirfte die antike Uneinigkeit widerspiegeln.

28 Vgl. Long/Sedley, a.0. (oben Anm. 16) 1, 456 («Cicero’s fuss ... is out of order»); dhnlich
bereits P. Couissin, The Stoicism of the New Academy, in: The Skeptical Tradition, ed. by M.
Burnyeat (Berkeley/Los Angeles/London 1983) 31ff., bes. 45f. (zuerst: Le Stoicisme de la
Nouvelle Académie, Rev. d’histoire de la philosophie 3 [1929] 241ff., bes. 261). Vgl. auch
Striker, a.0. (oben Anm. 24) 75f.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ 49

iiberhaupt erwihnt und als strittig charakterisiert?®. Da er sich dafiir aber auf
Gewihrsleute beruft, mochte man ungern ihn allein auch fiir die — wie es heisst
- ‘deplazierte Aufregung’ verantwortlich machen. Wie dem auch sei: die be-
treffenden Aussagen geben Probleme auf, selbst abgesehen von der Frage, in
welcher Absicht und zu welchem Zweck Karneades vom ‘Meinen’ des Weisen
allenfalls gesprochen hat?°.

Es ist Lucullus, der das vermeintliche Skandalon zuerst aufgreift (59).
Wenn denn schon €royn gepredigt werde, meint er, so hebe sich Arkesilaos’
Konsequenz vorteilhaft ab, si vera sunt quae de Carneade nonnulli existimant.
.. Carneadem autem etiam heri audiebamus solitum esse { eo add. Ernesti )
delabi interdum ut diceret opinaturum id est peccaturum esse sapientem. Lucul-
lus wihlt seine Worte sehr sorgfaltig: nur ‘einige’ glaubten, dass Karneades das
opinari (und peccare) des Weisen vertreten habe; und deshalb bringt er fiir
seine Person auch einen klugen Vorbehalt an (si vera sunt ...). Cicero seinerseits
wird die nonnulli identifizieren (er nennt Philon und Metrodor), sich im glei-
chen Atemzug freilich von ihnen absetzen (78): mehr Vertrauen verdiene nam-
lich Kleitomachos, demzufolge Karneades den fraglichen Satz nicht ‘gebilligt’,
sondern nur ‘in die Diskussion eingebracht’ habe (magis ... disputatum quam
probatum). An anderer Stelle wiederum (112) deutet Cicero an, er wiirde sich
gerne von den Zwingen losen, welche die Auseinandersetzung mit den Stoi-
kern ihm auferlege. Hielte etwa ein Peripatetiker seiner Verwerfung der per-
ceptio entgegen, ‘der Weise hege dafiir zuweilen eine Meinung’ (sapientem
interdum opinari), so wiirde er keinen Widerstand leisten, ‘da ja auch Karnea-
des dagegen keinen starken Widerstand leistet’ (ne Carneade quidem huic loco
valde repugnante). Zwar nimmt Cicero hier das opinari nicht explizit fiir Kar-
neades in Anspruch, doch zieht er auch keine scharfe Trennlinie?'. Das also ist
die erwdhnte Verwirrung innerhalb der Akademie: sie setzt sich bis in Ciceros
eigenes Schwanken fort32. — Schliesslich deutet Lucullus (59) an, dass der

29 Vgl. Reid, a.0. (oben Anm. 1) zu Luc. 78.

30 A. Graeser weist darauf hin, dass ‘meinen’ fiir Karneades vielleicht etwas anderes bedeute als
fur die Stoiker. Vgl. auch Striker, a.0. 81, die erwigt, dass Karneades unterschieden habe
«between opinion — as defined by the Stoics — and belief» und dass er dem Weisen zwar keine
«opinions», wohl aber «more or less firm beliefs» zugestanden habe.

31 Da es keine xataAnntikai paviaciat gebe, fihrt er fort, (113) incognito nimirum adsentiar id
est opinabor. Diese Formulierung klingt unverkennbar an diejenige an, die Cicero (78) als nur
angeblich ‘karneadeisch’ erwahnt (nihil percipere et tamen opinari) und mit der Catulus (148)
seinen ‘karneadeischen’ Standpunkt umschreibt (s. oben im Text). Im iibrigen féllt auf, dass
Cicero hier sein eigenes ‘Meinen’ gewissermassen mit dem ‘Meinen’ des Weisen rechtfertigt,
wie es die Alte Akademie und der Peripatos gebilligt hdtten. Im Gegensatz dazu stellt er zu
Beginn seines Vortrags einen klaren Unterschied zwischen sich und dem Weisen fest (66): nec
tamen ego is sum qui nihil umquam falsi adprobem, qui numquam adsentiar, qui nihil opiner;
sed quaerimus de sapliente. ego vero ipse el magnus quidam sum opinator (non enim sum
sapiens) et ...

32 In einem interessanten Exkurs hatte Cicero in der Konsulatsrede Pro Mur. 60-66 dem Ideal

des rigorosen stoischen Weisen — verkodrpert durch Cato — so etwas wie ein Ideal des milderen
Academicus sapiens gegeniibergestellt und diesem zugestanden (63): ipsum sapientem saepe

4 Museum Helveticum



50 Christoph Schaublin

Streitpunkt bereits am Vortag zur Sprache gekommen sei, d.h. im ‘Catulus’.
Dort hatte sich der Titelheld, wie aus seinem Schlusswort im ‘Lucullus’ hervor-
geht, zu einer ‘karneadeischen’ Auffassung bekannt, die das ‘Meinen’ ein-
schloss (148): egone?... ad patris revolvor sententiam, quam quidem ille Carnea-
deam esse dicebat, ut percipi nihil putem posse, adsensurum autem non percepto
id est opinaturum sapientem existumem, sed ita ut intellegat se opinari sciatque
nihil esse quod conprehendi et percipi possit3.

Wie aber ist der Satz, mit dem Lucullus (59) die Position des Karneades
zugleich umschreibt und tadelt (eo delabi), genau zu verstehen? Insbesondere:
pflegte Karneades zuweilen zu behaupten, der Weise werde eine Meinung
(oder: Meinungen) hegen, oder pflegte er zu behaupten, der Weise werde zu-
weilen eine Meinung hegen (interdum ut dicat als ‘Traiectio’ gedeutet, die
interdum zusitzliches Gewicht verleiht)? Wer den Wortlaut unbefangen auf
sich wirken ldsst, wird fraglos zunidchst der ersten Moglichkeit zuneigen, und
die meisten Leser diirften sich, ohne zu zdgern, fiir sie entschieden haben’,
Doch beim Uberdenken steigen Zweifel auf: War Karneades tatséchlich ein so
unbestindiger Philosoph, dass er bald diese, bald jene Ansicht in die Welt
setzte?3? Und bedarf der starke Begriff peccare, angewandt auf den Weisen,
nicht einer entschiedenen Einschrinkung?®¢? Gewiss, man mag versucht sein,
das (scheinbare) Schwanken mit dem Umstand in Verbindung zu bringen, dass
Karneades’ Auffassung bei den Nachfolgern eben umstritten war; doch konnte
der Bescheid, er habe dem Weisen ‘zuweilen’ ein ‘Meinen’ nachgesagt, hin-
sichtlich der streng alternativen Ausgangsfrage weder die eine Seite (‘Karnea-
des hat das opinari vertreten’) noch die andere (‘er hat das opinari nicht vertre-
ten’) wirklich zufriedenstellen: wer also triige dafiir die Verantwortung?
Kommt hinzu, dass Lucullus sich auf Aussagen des Vortags beruft; sie wurden,
wie erwahnt, mit aller Wahrscheinlichkeit von Catulus getan, und dieser l4sst
in seinem Schlusswort (Luc. 148: s. oben S. 50) nichts von einem Hin und Her
spiirbar werden. Vielmehr spricht er ganz einfach von einer sententia Carnea-

aliquid opinari quod nesciat. Zu der Passage insgesamt vgl. K. A. Neuhausen, 4cademicus
Sapiens. Zum Bild des Weisen in der Neuen Akademie, Mnemosyne 40 (1987) 353ff., bes.
370ff., der dafiir wirbt, dem bisher vernachldssigten ‘akademischen Weisen' einmal eine
eigene Monographie zu widmen. Immerhin: gerade Neuhausens Analyse macht deutlich, dass
Cicero in Pro Mur. den ‘akademischen Weisen’ Punkt fir Punkt als Gegenbild zum stoischen
Weisen konzipiert, und zwar eindeutig in rhetorischer Absicht. Ja, am Ende stellt sich die
Frage, ob die Akademiker dort, wo sie vom ‘Weisen’ sprechen, nicht generell das Bild des
‘stoischen Weisen’ im Visier haben und einer Priifung unterziehen. Fiir das opinari jedenfalls
gibt die Stelle wegen ihrer argumentativen Ausrichtung wenig her.

33 Glucker, a.0. (oben Anm. 3) 417f. vermutet, Catulus’ Position sei identisch mit derjenigen
des Heraklit von Tyros in Antiochos’ Sosos (vgl. Anm. 3). Heraklit, sonst ein treuer Anhédnger
Philons, habe Karneades’ Lehre (oder was er dafiir hielt) gegen Philons ‘Neuerungen’ vertei-
digt. Vgl. auch Long/Sedley, a.0. (oben Anm. 16) 2, 451 (zu 69K).

34 Vgl. die Ubersetzungen von Rackham und Gigon et al. (oben Anm. 5).

35 Damit scheint sich Glucker, a.O. 76 mit Anm. 218, abfinden zu wollen.

36 Denkbar ist freilich, dass die Explikation id est peccaturum von Lucullus stammt, der damit
vollends deutlich machen wollte, wie abwegig Karneades’ Sicht des Weisen sei.



Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’ 51

dea — wie das auch zu erwarten ist, da er sie sich ja zu eigen macht und deshalb
bestimmt kein Interesse daran hat, sie in irgendeiner Weise zu relativieren.
Dasselbe muss fiir alle Akademiker gegolten haben, die mit Catulus — zu Recht
oder nicht — das ‘bewusste’ opinari des Weisen auf Karneades zuriickfiihrten.
Thre Gegner anderseits hitten ebenso wenig Nutzen aus einer Relativierung zu
ziechen vermocht, so dass diese sich — wollte man an ihr festhalten - auf jeden
Fall als vordergriindige Verzerrung erwiese, verursacht durch eine unklare
Quellenlage.

Ja, von der besagten Unklarheit betroffen ist nur schon der Wortlaut der
Behauptung, fiir die man bald Karneades’ Autoritdt in Anspruch nimmt und
von der man ihn bald entlastet. Catulus sagt (148) opinaturum sapientem,
Cicero selbst (112), im Zusammenhang seiner fiktiven Diskussion mit den
Peripatetikern, sapientem interdum opinari®’. Die beiden Stellen vermitteln
also keine Gewissheit hinsichtlich der Frage, ob die Prizisierung interdum in
59 unbedingt erforderlich ist oder nicht - denn schwerlich diirfte das Tempus
des Infinitivs den Ausschlag geben. Am Ende kommt anscheinend alles auf den
schon erwidhnten (oben S. 48) Syllogismus an und darauf, wie ihn Arkesilaos
und Karneades — Cicero zufolge — behandelt haben (67): ‘si ulli rei sapiens
adsentietur umquam, aliqguando etiam opinabitur; numquam autem opinabitur:
nulli igitur rei adsentietur.” hanc conclusionem Arcesilas probabat; confirmabat
enim et primum et secundum. Carneades non numquam secundum illud dabat,
‘adsentiri aliquando’; ita sequebatur etiam opinari, quod tu non vis, et recte ut
mihi videris. Karneades hat Arkesilaos’ Syllogismus insofern umgebaut, als er
die zweite Voraussetzung auswechselte; wie Arkesilaos indes wihlte er eine
von den Stoikern anerkannte, um die Gegenseite zu einem Schluss zu zwingen,
den sie nicht gutheissen konnte. Es ist durchaus denkbar, dass er in rein dialek-
tischer Absicht so verfahren ist, ohne sich selbst auf das gefolgerte opinari des
Weisen festzulegen, und dass dieses ‘Spiel’ mit den Stoikern an der Wurzel der
ganzen Diskussion dariiber steht, ob er das opinari des Weisen anerkannt habe.
An der Historizitdt der Diskussion selbst freilich sollte man deswegen nicht
zweifeln, auch wenn sie unter dieser Annahme den Kern der Sache nicht ganz
getroffen hat. Ciceros Schilderung der Entzweiung jedenfalls ist klar genug (78:
S.oben S. 49); die dem Catulus (148: s. oben S. 50) in den Mund gelegte ‘Defini-
tion’ des ‘bewussten’ opinari klingt nicht so, als habe Cicero selbst sie gewisser-
massen ad hoc erfunden; und sogar ein so guter Kenner des Karneades wie
Kleitomachos pflegte ja zu versichern (139): numquam se intellegere potuisse
quid Carneadi probaretur. Mithin mogen einige Akademiker in der Tat auf den
Gedanken verfallen sein, wenn der Weise einer maviy gaviacio nachgebe,
gerate er in die Ndhe des ‘Meinens’, und sie mogen sich darin bestitigt gefiihlt
haben durch die iiberraschende Wendung, die Karneades dem Syllogismus
gegeben hatte.

37 Pro Mur. 63 unterstellt Cicero dem ‘akademischen Weisen® gar ein saepe opinari. Zu dieser
Stelle vgl. oben Anm. 32.



52 Christoph Schdublin: Kritisches und Exegetisches zu Ciceros ‘Lucullus’

Ciceros Worte scheinen iiberdies eine Bekraftigung und Erkldrung zu lie-
fern fiir das zuvor so befremdliche Schwanken des Karneades: ‘manchmal’
(non numquam), heisst es da, habe er ‘als zweite Voraussetzung’ (secundum)
des Syllogismus eingerdumt: ‘adsentiri aliquando’. Diese Aussage miisste man
wohl in dem Sinne verstehen, dass Karneades sich bald mit der Fassung des
Arkesilaos begniigt, bald seine eigene hervorgezaubert hitte; und am Ende
wire er eben doch selbst am Zwist unter seinen Schiilern schuld gewesen. Das
klingt einleuchtend, vermag aber trotzdem nicht alle Bedenken auszurdumen.
Denn einerseits war fiir Cicero (und zumal fiir die akademischen Vertreter des
opinari) zweifellos entscheidend, dass Karneades iiberhaupt, nicht dass er
manchmal mit einer Variation des Syllogismus gespielt hatte. Anderseits
wiirde die Formulierung erheblich an Klarheit gewinnen, wenn darin deutlich
zum Ausdruck kdme, welche (zweite) Voraussetzung des Arkesilaos durch die
neue (zweite) Voraussetzung des Karneades abgeldst worden sei; zumindest
bliebe dem Leser, der die Anderung exakt nachvollziehen will, ein beschwerli-
ches Nachrechnen erspart: Carneades non ‘numquam (opinari’, sed) secun-
dum illud dabat, ‘adsentiri aliquando’ («Karneades dagegen anerkannte als
zweite Voraussetzung nicht ‘niemals hege er eine Meinung’, sondern die fol-
gende: ‘zuweilen gebe er seine Zustimmung’»)¥®. Das adsentiri aliquando zieht
ferner unweigerlich als vollstindig ausformulierte Folgerung ein opinari ali-
quando nach sich, und dieses wiederum stiitzt die Vermutung, Lucullus habe
sich (59) einer gewihlten ‘Traiectio’ bedient und interdum gehdre sinngemass -
wenn auch wider den Schein — zu opinaturum.

38 Dementsprechend konnte man die Fortsetzung (ita sequebatur etiam opinari) prignant fol-

gendermassen verstehen: (nachdem Karneades das numquam opinari schon als Vorausset-
zung nicht hatte gelten lassen,) sprang das opinari dann tatsdachlich sogar als Folgerung heraus.



	Kritisches und Exegetisches zu Ciceros "Lucullus"

