
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 1

Artikel: Römische Aitia und ihre Riten : das Beispiel von Saturnalia und Parilia

Autor: Graf, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-38533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-38533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Römische Aitia und ihre Riten

Das Beispiel von Saturnalia und Parilia

Von Fritz Graf, Basel

1. Einleitung

In der Diskussion um die Mythen Roms haben die aitiologischen Erzählungen

schon immer eine besondere Rolle gespielt. In seiner heute zu Unrecht
kaum mehr gelesenen «Römischen Religion» von 1836 hatte J. A. Härtung
sämtliche Mythen Roms aitiologisch verstanden, etwa die Geschichte vom
Raub der Sabinerinnen auf die Raubhochzeit im archaischen Rom bezogen1.
Gegen solche einseitigen Ansichten hatte Wissowa zu Recht Einspruch erhoben

- und nicht weniger einseitig fast alle Aitien als jung verworfen2. Wenige
Gelehrte nur waren davon nicht beeindruckt - zu ihnen gehörte einer der
Basler Latinisten zu Beginn des Jahrhunderts, freilich ein bloss kurzzeitiger,
Walter F. Otto: gerade in seinen Basler und Wiener Jahren hatte er quer zur
Meinung seiner Zeitgenossen die Ansicht vertreten, dass römische Aitia,
«Festlegenden», wie er sagte, nicht einfach «schlechte Nachbildungen griechischer
Sage» (so die etwas karikierte Meinung Wissowas) seien, sondern durchaus
«Legenden aus dem Schatze des Volkes»3. Der Einspruch ist bedenkenswert,
auch wenn eine derartig romantische Deutung des Befundes aufgrund eines
Mythenbegriffs, der nur alte Mythen wirkliche Mythen sein lässt, heute nicht
mehr übernommen werden kann: dass die meisten Aitia junge Erfindungen
sind, wird man der Quellenforschung gern zugeben. Ob sie deswegen
bedeutungslos sind, ist zu klären: ein Versuch dazu wird auf den folgenden Seiten
gemacht4; als Ausgangspunkt sind die Saturnalia gewählt, deren Riten und
Mythen gut und reich bezeugt sind5.

1 J A. Härtung, Die Religion der Romer (Erlangen 1836) Bd. 1, 278-285.
2 G. Wissowa, Römische Sagen, in Gesammelte Abhandlungen zur römischen Religions- und

Stadtgeschichte (München 1904) 129-143, v.a. 129f.
3 W F Otto, Römische Sagen, Wien. Stud. 34 (1912) 318-331, 35 (1913) 62-74 Aufsätze zur

römischen Rehgionsgeschichte (Meisenheim am Glan 1975) 131-157.
4 In einer ersten Form habe ich die folgenden Überlegungen als Basler Antrittsvorlesung vorgeführt,

weiterentwickelt wurden sie in Gastvorlesungen in Tübingen, Princeton und
Pittsburgh Den Einladenden und allen jenen, die meine Ideen mit mir diskutierten, schulde ich
Dank, besonders J N. Bremmer H. Cancik, E. Fantham, B. Gladigow und H.-P. Stahl.

5 Das Material bei G. Wissowa, Religion und Kultus der Römer2 (München 1912) Wissowa,
RuK) 205-207; vgl H. H. Scullard, Festivals and ceremonies of the Roman republic (London
1981) 205-207, D. Sabbatucci, La rehgione dl Roma antica Dal calendano festivo all'ordine
cosmico (Mailand 1988) 343-355; zum Gott auch Ch. Guittard, Recherches sur la nature de
Saturne des origines à la réforme de 217 av J -C, in Recherches sur les religions de l'Italie
antique (Genf 1976) 43-71



14 Fritz Graf

2. Die Aitia der Saturnalia

Spät im 4. Jahrhundert der Kaiserzeit - so der fiktive Rahmenanlass der
gegen 430 verfassten «Saturnalia» des Ambrosius Theodosius Macrobius -
kamen im Haus des Vettius Agorius Praetextatus einige gelehrte und bedeutende

Männer zusammen, Romanae nobilitatis proceres, um die Zeit der Saturnalia

mit gelehrtem Gespräch zu verbringen; selbstverständlich unterhielten
sie sich über den Ursprung des Festes, das ihnen den Freiraum zum Gespräch
bot.

Der Gastgeber selber referierte die causae, die araa, des Festes - es sind
deren drei. (1) Als Ianus ganz am Anfang der Zeiten König von Italien gewesen
sei, da sei Saturnus, von seinem Sohn Iupiter vertrieben, zu Schiff zu Ianus
gekommen und habe ihm die peritia ruris, das landwirtschaftliche Grundwissen,

beigebracht: so habe der König sein wildes Volk zivilisieren können. Zum
Dank habe ihn Ianus zum Mitregenten gemacht, zur Erinnerung an das Ereignis

Münzen geprägt, die auf der einen Seite sein eigenes Bildnis, auf der andern
einen Schiffsschnabel aufgeprägt bekommen hätten, nach dem Schiff, mit dem
Saturnus gekommen sei. Darnach sei dieser plötzlich verschwunden: Ianus
habe ihm als einem Wohltäter wie einem Gott, tamquam deo, Altar und Fest
gestiftet, sein Land Saturnia (tellus) genannt. Jene Zeit lange vor der Gründung
der Stadt, fügt der Erzähler an, sei sehr glücklich gewesen, denn sie habe keine
Sklaverei gekannt6.

(2) Als Hercules seine Gefährten in Italien zurückgelassen habe - entweder

aus Zorn darüber, dass sie seine Rinder so schlecht bewacht hätten, oder
weil sie aus eigenen Stücken bleiben wollten -, seien sie von den wilden
Ureinwohnern bedrängt worden. Sie hätten sich auf den Möns Saturnins zurückgezogen,

das spätere Kapitol, in dessen Südhang ja der Saturn-Tempel liegt. Der
Gott des Berges habe sie beschützt, und zum Dank hätten sie ihm die Saturnalia

eingerichtet, «damit die ungehobelten Nachbarn durch das Fest zur Verehrung

des Heiligen gebracht würden», wie Macrob präzisiert7.
(3) Auch im dritten Aition sind es Landesfremde, die das Fest gründen,

Pelasger diesmal, die vertriebenen Ureinwohner Griechenlands8. Diese hätten
das Fest auf Geheiss des dodonäischen Orakels eingerichtet: sie sollten sich
dort niederlassen, hatte das Orakel befohlen, wo sie eine schwimmende Insel
anträfen, und zur Erinnerung das Saturnfest begründen - das traf dann am See

von Cutiliae ein, einem heute ausgetrockneten See im Sabinerland. Teil des

neuen Rituals war ein Menschenopfer, denn das griechische Orakel hatte
ihnen befohlen

Kai K£(pa3.àç'Ai8r| Kai xcp itaxpi 7ié(i7cei£ (pcoxa -
6 Macr. Sat 1, 7, 19ff.
7 Ibid. 1, 7, 27: ut agrestes vicinorum aminos ad maiorem sacri reverentiam ipsa indicti festi

observatio vocaret
8 D. Bnquel, Les Pélasges en Italie. Recherches sur l'histoire de la légende (Rome 1984) 355—

439.



Römische Aitia und ihre Riten 15

was sie verstanden als dem Hades Köpfe und dem Saturn einen Mann zu
opfern. Später kam Hercules vorbei, durchschaute das doppeldeutige
Griechisch des Orakels und ersetzte das Menschenopfer durch die Sitte, dem Dis
oscilla in Form von Gesichtern zu geben9, an den Saturnalia aber Lichter zu
schenken, was ja cpcora 7iép7tetv auch heissen kann; der Brauch hielt sich bis in
die Spätantike.

Die drei Aitia werden nicht erst von Macrobius erzählt, sind freilich auch
nicht sehr alt - wie ja unklar ist, wie alt die uns bezeugte Gestalt der Saturnalia
überhaupt ist10. Das letzte Aition führt der Erzähler selber auf Varro zurück,
und das Orakel hat ein Gewährsmann des Dionys von Halikarnass in Dodona
gelesen, freilich ohne die Beziehung zu den Saturnalia", das zweite findet sich
in verwandter Form beim selben Dionys, der sich auf einen sonst unbekannten
«Euxenos und andere italische Mythographen» beruft, was kaum vor das 2. Jh.
v. Chr. zurückführt12; mons Saturnins als Name des Kapitols kennt auch Varro,
nach Früheren13.

Für eine Einzelheit der ersten Geschichte zitiert Macrob den Iulius Hyginus,

der seinerseits einem sonst unbekannten Protarchos von Tralleis gefolgt
sei; in grossen Zügen liegt die Geschichte auch Ovid in den «Fasti» vor14.

Einzelne Elemente sind älter. Dass Italien Saturns Land, Saturnia tellus, sei,
hören wir seit Ennius15: es ist letztlich griechische Optik, für die Kronos eben
im fernen Westen regiert; offen ist, wann die Römer dies rezipierten16. Dass
Saturnus ein Sterblicher war, dem wegen seiner Wohltaten göttlicher Kult, ara
cum sacris, eingerichtet wird, folgt dem Denkmodell des Euhemeros von Mes-
sene, das seit dem 3. Jh. zur Verfügung stand und gerade Ennius geläufig war:
m seinem «Euhemerus» kam jedenfalls Saturn vor17. Der Mythos mag also von
ihm formuliert worden sein, nicht allzulange, nachdem die Saturnalia im Jahre
217 reformiert worden waren - oder erst von Varro: die Deutung des Saturn als

9 Sat 1, 7, 31 oscilla ad humanam effigiem arte simulata'. Praetextatus passt dies nicht in die
Aitiologie der Saturnalia ein. sondern lässt die Zuordnung offen; Euangelus verbindet die
oscilla dann in 1, 11, 1 mit den Sigillana, dem Schlusstag der Saturnalia, an dem den Kindern
Puppen geschenkt wurden, die er auch oscilla nennt.

10 Liv. 22, 1, 19 scheint von einer Neueinführung des Festes im Dezember 217 zu handeln
(populusque eum diem festum habere ac servare in perpetuum lussusy, der Tempel und damit
eine Form des Kults freilich sind weit älter (fanum Saturni, d.h. offenes Heiligtum, Varro,
hing. lat. 5, 42; Tempelstiftung 497, D. H. Ant. 6, 1,4; Liv. 2, 21, 3).

11 D. H. Ant 1, 19, 3, mit der Variante Kpovt8r|i anstelle von'ÄiST|i. - Dionys gibt einen AaÙKioç
Mùpioç als Quelle, mögliche Identifikationen diskutiert D. Bnquel, op. cit. (oben Anm. 8)

391-406, der einen nicht weiter fassbaren L. Mamlius (vor 88/87 v.Chr.) vorschlägt und eine
Abhängigkeit des Dionys von Varro postuliert. Viel höher hinauf führt das auch nicht.

12 D. H. Ant 1, 34.
13 Varro, Ling. lat. 5, 42 hune antea montent Saturnium appellatum prodiderunl - doch wohl die

Annalisten.
14 lui Hygin. fr. 6 Peter; Protarchos, FHG IV 485; Ov. Fast 1, 231-240.
15 Hnn. Ann. fr. 21 Skutsch.
16 Seit Diod. 5, 66. 5 und D. H. Ant. 1, 34, 5 sicher in Italien belegt.
17 Fr. 5.



16 Fritz Graf

Erntegott, die ja auch wichtig ist, ist wohl erst varronisch18. Allgemein hellenistisch

ist der Gedanke, dass eine Münze ein Königsbild trägt - das aes dasjenige

des Urkönigs Ianus: da stehen die hellenistischen Königsprägungen
dahinter. In keinem Fall ist die vorliegende Geschichte also älter als der Hellenismus

- so, wie in jedem Fall die Saturnalia 217 umgeformt worden sein müssen:
dass sie erst damals eingeführt wurden, muss trotz Livius' Aussage bezweifelt
werden: der Tempel stand damals bereits seit über zweihundert Jahren, der
Altar muss weit älter sein, und die Identifikation mit Kronos muss auf Eigenheiten

des Rituals aufruhen19.
Die Verbindung mit Euhemeros weist zudem auf gelehrte Entstehung und

Tradierung des ersten Aitions: zu keiner Zeit ist in der Antike das euhemeristi-
sche Denkmodell populär gewesen. In gelehrte Kreise führt auch das Wortspiel
des dritten Aitions: ein griechisches Wortspiel zur Erklärung eines römischen
Rituals ist weder in Griechenland noch in Rom ausserhalb der Welt der gelehrten

Antiquare denkbar. Unverbindlicher ist allein das zweite Aition, das den
Mythos von Cacus dem Rinderdieb voraussetzt: die Geschichte ist in der
augusteischen Literatur vielbehandelt, das Aition mag erst davon abhängen20.

3. Aition und Ritual

Es sind also sicher zwei, wohl eher noch alle drei Geschichten gelehrte
Erklärungen zu einem Fest, die in der vorliegenden Form kaum weit in
republikanische Zeit hineinreichen. Sie erklären ein Ritual - und sie erklären es,
anders als man vielleicht erwarten würde, erstaunlich präzis.

Das Fest der Saturnalia gehört zu jenem Festtypus, dem Nilsson schon
1906 eben den Namen der «saturnalienartigen Feste» gegeben hatte21. Sie

liegen alle an einer wichtigen Stelle im Jahr, unmittelbar vor einer der Jahresfugen:

diese Fugen werden in vielen Gesellschaften rituell so ausgestaltet, dass in
ihnen das Ende der alten und der Beginn der neuen Periode unmittelbar spürbar

wird dadurch, dass während der Festdauer die Auflösung der bisherigen
Ordnung ausgespielt, die Wiederherstellung der Ordnung als ein Neuanfang
erfahrbar wird22. Eine Funktion solcher Feste kann die Ventilfunktion sein,

18 Varro, Ant rer div frgg. 239-247 Cardauns.
19 Accius fr 3 Morel; Liv. 22, 1, 19f.; Cato, Orig fr p 48, 14 Jordan behauptet gar Graeco ritu

fiebantur Saturnalia - S. auch oben Anm. 10.

20 Zu den augusteischen Belegen F. Münzer, Cacus der Rinderdieb (Basel 1911); zur italischen
Verbreitung Jocelyn P. Small, Cacus and Marsyas in Etrusco-Roman legend (Princeton, N. J

1982).
21 M. P. Nilsson, Griechische Feste von religiöser Bedeutung mit Ausschluss der attischen (Leipzig

1907), vgl Photeine Bourbouhs, Ancient Greek festivals of the Saturnalia type (Thessalonike
1964)

22 Dies gilt auch für die Saturnalia wenigstens in der Zeit, in der die Aitia bezeugt sind, die zu
erschhessende Vorgeschichte interessiert hier nicht, vgl. auch L. Deubner, NJbClPh 17 (1911)
327f. Kieme Schriften zur klassischen Altertumskunde (Königstein 1982) 119; S. Weinstock,
in: Mullus Festschrift Theodor Klauser (Münster 1964) 391-400 und zur Kalenderfrage



Romische Aitia und ihre Riten 17

das Abbauen von angestauter Frustration in der Ordnung, wie dies bereits
Sigmund Freud, nach ihm Karl Meuli gerade für die Saturnalia vermuteten23:
Freud rechnet sie zu den Festen, «die ursprünglich nichts anderes sind als vom
Gesetz her gebotene Exzesse und dieser Befreiung auch ihren heiteren Charakter

verdanken»24 - was allerdings einseitig ist: manche europäischen Maskenbrauche,

gerade auch in der Schweiz und nicht nur m Basel, haben diesen
unheimlichen, düsteren Charakter durchaus noch gewahrt.

Rituale sind, wie man weiss, Zeichensysteme, welche Mitteilungen an die
sie durchführende Gemeinschaft machen. Diese Systeme basieren zumeist auf
einem simplen binären Mechanismus, der eine leichte Wahrnehmung der
Zeichen gewährleistet: um die Mitteilung zu machen, dass eine bestimmte Ordnung

zu Ende sei, wird Unordnung gespielt. Die Botschaften der Rituale sind
ausserdem für die Gemeinschaft wichtig: das Ritual stellt also sicher, dass sie
auch ankommen, indem dieselbe Botschaft redundant m verschiedenen Codes
geschickt wird25.

An den Saturnalia wird in verschiedenen Formen die Auflösung und
Rückkehr zur Ordnung ausgespielt26. Die Kultstatue des Gottes, die das Jahr
über gefesselt gewesen war, wird losgebunden, in eingängigem rituellem Bild
fur die Aufhebung der Ordnung27. Zur Ordnung Roms gehören die Toga und
der unbedeckte Kopf (ausser im Opfer): also meidet man (im Code der Bekleidung)

an den Saturnalia die Toga, trägt dazu den pilleus, die Filzkappe28. Zur
Ordnung gehört, dass man sein otium nicht im Spiel vertrödelt: also ist allem
an den Saturnalia Würfelspiel erlaubt29. Zur Ordnung gehört, dass Sklaven

G Radke, Fasti Romam Betrachtungen zur Frühgeschichte des romischen Kalenders (Munster

1990) 55f.
23 K Meuli, Gesammelte Schriften, hg von Th Geizer (Basel 1975) 298 (Ventilfest) 1040

(Jahresfest) u o
24 S Freud, Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), zitiert nach Studienausgabe Bd 9

(Frankfurt 1974) 122, allgemeiner formuliert in Totem und Tabu (1912-1913), ibid 424f
(eine für Meuli zentrale Stelle)

25 Hinter diesen etwas apodiktischen Formulierungen steht u a Victor Turner, insbesondere
The ritual process Structure and anti-structure (Ithaca 1969) und Dramas, fields, and metaphors

Symbolic action m human society (Ithaca 1974), vgl allgemeiner R Posner, Kultur als
Zeichensystem Zur semiotischen Explikation kulturwissenschaftlicher Giundbegnffe, in
A Assmann/D. Harth (Hgg Kultur als Lebenswelt und Monument (Frankfurt 1991) 37-74,
meine eigenen Überlegungen sind provisorisch formuliert in Em Haufen zerbrochener Bilder
Zur Interpretation griechischer Rituale, NZZ 217 (1982) 70

26 Fur den Parallelfall der attischen Kronia (deren Beziehung zu den Saturnalia ja noch immer
kontrovers ist) vgl die schone Analyse von H S. Versnel, Greek myth and ritual The case of
Cronos, m J N. Bremmer (Hg Interpretations of Greek mythology (London 1987) 121-152

27 Apollod FGrHist 244 F 118, Stat Silv 1, 6, 4, Min Fel 22, 5, Arnob Adv gent 4, 24
28 Sen Ep 18, 2f, Mart 11, 16, 4; 14, 1, If - Meuhs Analyse, der den pilleus «als eine Sonderform

der Maske» anspricht (oben Anm 23) 268-272, ist also zu eng, bei allen wertvollen
Einsichten, die sie gibt, zur Einordnung solchen Kleidertausches A Brehch, Stud Mat Stor
Relig 22 (1949/50) 16-18, H Kenner, Das Phänomen der verkehrten Welt in der griechisch-
romischen Antike (Klagenfurt 1970) 90-92

29 Hauptstellen Mart 4, 1, 47, 5, 84. 3, Suet Aug 71 1

2 Museum Helveticum



18 Fritz Graf

dienen und Herren befehlen, also wird an den Saturnalia den Sklaven Freiheit
gegeben, gar die Erlaubnis, den Herren zu befehlen30. Dies sind die markantesten

Züge des Festes. Am Schluss schenkt man eine Kerze31: die Gabe von
neuem Licht markiert die Rückkehr zur Normalität32.

Die Geschichten, die Praetextatus erzählt, stimmen nicht in allen Einzelheiten

zum Fest. Doch das ist auch unnötig: die Geschichte als narratives
Gebilde stellt innerhalb der ihr eigenen Gesetzmässigkeiten als Ereignis der
Vergangenheit dar, was das Ritual in ganz anderen Gesetzmässigkeiten
ausdrückt. Von den vielen Einzelzügen nennt Praetextatus im ersten Aition allein
die Sklavenfreiheit, und auch sie sozusagen bloss als Nachgedanken: sie sei
Zeichen für das Glück jener Frühzeit. Man weiss, dass Kronos-Saturnus auch
Herr des Goldenen Zeitalters gewesen ist - womit die Festzeit mit ihrer
Unordnung eine vielleicht überraschend positive Wertung erhält, die ja eben
auch Freud individualpsychologisch erklären wollte33.

Ansonsten stimmt in der ersten Geschichte allein die Grundsequenz zum
Ritual: für eine Weile kommt der Gott von draussen und verändert alles, dann
verschwindet er wieder. Was er bringt, ist nichts Geringeres als die menschliche

Kultur überhaupt; ohne ihn wären wir noch eichelessende Wilde. Wieder
fällt die positive Wertung der Ausnahmezeit auf. Die Geschichte erzählt dabei
als absoluten Neuanfang, dessen Resultate andauern, was im Ritual mit seiner
periodischen Wiederkehr nur Unterbruch im Kreis der Jahre ist: dass das

Neujahr regelmässig auf die Saturnalia folgt, wird narrativ umgesetzt zur
einmaligen Kulturstiftung.

Die Geschichte bedient sich dabei zweier Erzählmotive, die geläufig-traditionelle

Bausteine von Mythen sind. Saturn kommt aus der Ferne und bringt
die Landwirtschaft, mit ihr die Kultur: so kam, nach dem Selbstverständnis
der spätarchaischen Athener, Demeter aus der Ferne nach Eleusis und brachte
das Getreide, das dem tierischen Leben ein Ende setzte; so kam Dionysos nach

30 Hauptstellen Accius fr 3 Morel, Macrob Sat 1, 7, 26.
31 Kerze: Varro Ling. lat. 5, 64; Festus s.v. cereos (p 47. 23 L) - Weiter ausgestaltet in den

spatantiken Kalendae Ianuanae, dem Neujahrsritual, das Formen der (offenbar also eng
verwandten) Saturnalia ubernimmt, vgl M Meslin, La fête des calendes de janvier sous l'Empire

romain (Brüssel 1970)
32 Undurchsichtiger ist die andere Gabe, diejenige von sigilla, Puppen (Macr Sat 1, 11. 1), die

im zweiten Aition mit der Geschichte der oscilla erklärt wird (ibid 1, 7, 31) - was eigentlich
nicht passt Wichtig scheint, dass (1) oscdla fest mit verwandten Bereichen verbunden sind -
dem Totenkult (Serv. auct. Aen. 12, 603 nach Varro) und dem landlichen Kult des Liber, Verg
Georg. 2, 389; einen noch immer guten Überblick gibt W. Ehlers, RE 18. 2 (1942) 1567-1575.
und dass (2) mit dem Schenken der Puppen die Kinder, das heisst die kommende Generation,
ins Spiel kommt

33 Diesem Kontrast innerhalb der Mythologie des Kronos gilt ganz besonders H. Versnels Au¬

genmerk in dem oben (Anm. 26) zitierten Aufsatz. - Eine ganz andere Erklärung hatte seinerzeit

schon Wieland angeboten die Menschen seien unter Saturn glücklich gewesen, weil sie
noch Wilde waren Da spricht das zivilisationsmude 18. Jahrhundert, das ja eben den Edlen
Wilden erfunden hat



Romische Aitia und ihre Riten 19

Ikaria und brachte den Wein, ohne den kein Fest ist34. Auch das Fest der
Dionysien, auch die eleusinische Mysterienfeier sind Ausnahmezeiten, in
denen der Einbruch des Göttlichen als eines ganz Anderen erfahren wird.
Traditionelle Quellenanalyse freilich schliesst, dass Macrobius oder seine Quelle das

entsprechende griechische Motiv «benutzt» hätten - das macht sich die Sache

zu leicht. Selbst wenn man solche Benutzung von Text zu Text aufzeigen
könnte (wozu uns die Referenztexte fehlen), so müsste man dann auch noch
zeigen, weswegen das Motiv von Demeter oder Dionysos ausgerechnet auf das

Aition der römischen Saturnalia übertragen wurde: da sind offenbar Analogien
vorhanden.

Dasselbe gilt für das zweite Motiv, die Ankunft zu Schiff. Wieder ist dies
ein Motiv, das in einem festen Typus von Aition zu Hause ist: zu Schiff kam
auch (um nur das bekannteste zu nennen) Dionysos nach Athen und brachte
seine Ausnahmezeit - das spielt der athenische Schiffskarrenumzug dann auch
rituell aus35. Ebenso bringt auch Saturn seine Ausnahmezeit zu Schiff: vom
Meer her, dem ganz Anderen, kommt der Gott, der die Ordnung auflöst. Zu
Schiff kommen noch im christlichen Europa seltsame Gnadenbilder, die nicht
in die herrschende Ordnung passen - ein Christusbild mit Menschenhaaren
etwa, das Skeptiker zu Schaden kommen lässt, oder ein seltsam orientalisches
Bild eines schwarzen Gekreuzigten, der Volto Santo in Lucca36. Man halte
nicht dagegen, dass eben das alte Aes auf der einen Seite Ianus, auf der andern
einen Schiffsschnabel abbilde, die Geschichte also naheliege - das tut sie nicht,
denn wieso sollte Saturn überhaupt mit einer Münze zusammengebracht werden,

auf der nicht er, sondern Ianus abgebildet ist37?

Dieselbe Grundstruktur weisen auch die beiden anderen Aitia auf. In
beiden sind es Ankömmlinge aus der Fremde, welche das Ritual stiften, die
Griechen des Hercules, die Pelasger: das entspricht dem fremden Saturn. Und
wie Saturn stiften auch die Griechen Gesittung: das von ihnen gestiftete Fest
sollte die wilden Nachbarn zivilisieren38.

Ebenso geläufig ist das Motiv des dritten Aitions, dass ein falsch verstandenes

Orakel ein Menschenopfer stiftet, das später durch eine bessere Deutung

34 Das Thema ist dargestellt worden in der Zürcher Dissertation von Daniela Fluckiger-Guggen-
heim. Gottliche Gaste Die Einkehr von Gottern und Heroen in der griechischen Mythologie
(Bern / Frankfurt a. M 1984)

35 Vgl zum Festzyklus und seiner Einordnung u a Chr Auffarth, Der drohende Untergang
«Schöpfung» in Mythos und Ritual im Alten Orient und in Griechenland am Beispiel der
Odvssee und des Ezechielbuches (Berlin/New York 1991) 202-275, mit der früheren
Bibliographie

36 Cruzifix (in Oberried bei Freiburg î Br L Rohrich, Sage und Märchen (Freiburg/Basel/
Wien 1976) 50, Volto Santo P Lazzaro, II Volto Santo dl Lucca (Lucca 1980), zum ganzen
Komplex s auch Verf, Nordionische Kulte (Rom 1985) 298-307

37 Mit einer angeblich maritimen Bedeutung des Ianiculum erklarte F Borner, Gymnasium 64
(1957) 117 nach Früheren die Verbindung, er folgert, dass im Mythos («offensichtlich spate
Erfindung») doch ein «Kornchen historischer Wahrheit» stecken musse

38 agrestes vicinorum ammos ad maiorem sacrt reverentiam vocare (oben Anm 7)



20 Fritz Graf

ersetzt wird39. Von einer anderen gefesselten Gottheit, der Artemis Orthia in
Sparta, wird berichtet, dass auch für ihr Fest ein Orakel ein Menschenopfer
befohlen habe, bis der kluge Lykurg eine harmlosere Interpretation gefunden
habe40. Das Motiv spiegelt die Grundstimmung des Rituals: das Ungeordnete
und damit potentiell Gefährliche des Auflösungsrituals (kann man denn wirklich

sicher sein, dass die Ordnung je wiederkehrt?) findet narrativ in der
Geschichte vom Menschenopfer Ausdruck, das als zwar überholte, aber eben
doch mögliche Deutung des Orakels latent bleibt.

Das Motiv des unverstandenen Orakels samt dem entscheidenden
Schlussvers findet sich in Rom aber auch mit der Aitiologie des Argeer-Opfers
verbunden: in der Vorzeit, als Italien Saturnia tellus hiess, habe das Orakel des

Zeus befohlen, dem Saturn Menschen zu opfern, indem man sie vom Pons
Milvius aus in den Tiber warf; erst Hercules habe dies ersetzt durch das
Versenken der Argeer-Puppen. D. Bnquel hat gezeigt, dass dies eine sekundäre
Übertragung aus der Aitiologie der Saturnalia ist41. Doch ist auch hier die
Übertragung nicht zufällig: zwar gehört das Ritual der Argei noch immer zu
den grossen Rätseln der römischen Religionsgeschichte42, deutlich finden sich
aber Elemente des Auflösungsrituals: das Ritual selber findet auf dem
Niemandsland der Brücke über dem Fluss statt, die mitwirkende Flaminica trägt
aufgelöste Haare wie in Trauer43, die ausführenden Vestalinnen versehen eine

ganze Reihe ähnlich unheimlicher Riten44, der Name der Argei (was auch

immer seine Etymologie) wurde als Argivi, also Landesfremde, verstanden -
Ovid spricht auch hier von den Griechen des Hercules45; das Fest folgt auf die
Lemuna, die ihrerseits Züge eines Reinigungsfestes haben - die Vermutung,
das Ritual sei eine Reinigung in der Art der Pharmakos-Rituale, fügt sich hier
ein46.

39 Menschenopfer an Kronos bzw Saturnus sind mehrfach belegt, z.T in seiner Identifikation
mit dem punischen Baal-Ammon - wozu M Leglay, Saturne africain Histoire (Pans 1966) -,
sie werden aber als noch existent dargestellt, vgl Soph fr 126 Radt (Barbaren, d h Phomzer
und Italikef), Diod 20 14, 6 (Punier), Varro, Ant rer div fr 244 Cardauns (Gallier); Porph
Abst 2, 54 (Rhodos), diskutiert von H S Versnel (oben Anm 26) 128f

40 Hauptstelle Paus 3, 16, 7-11, das Material bei J Mattes, Der Wahnsinn im griechischen
Mythos (Heidelberg 1970) 44

41 Ov Fast 5, 625-632, Lact Inst 1,21,7, Arnob Adv nat 2, 68, vgl D Bnquel (oben Anm 8)

367-390
42 Einen Forschungsbericht gab eben G Radke, Gibt es Antworten aufdie «Argeerfrage»?, Lato-

mus 49 (1990) 5-19, das Material bei G Wissowa, Gesammelte Abhandlungen (Anm 2)

211-229, vgl K Latte, Romische Religionsgeschichte (München 1960) 412-414
43 Gell 10, 15, 30

44 Liste bei G Radke, Zur Entwicklung der Gottesvorstellung und der Gottesverehrung in Rom
(Darmstadt 1987) 276

45 Ov Fast 5, 645-660, Macr Sat 1, 11, 47, vgl D Sabbatucci (oben Anm 5) 169

46 Schon von Ov Fast 5, 630 geäussert (Leucadio sacra peracta modo), vgl. K. Latte (oben
Anm 42) 414, Georges Dumézil, La religion romaine archaïque, avec un appendice sur la

religion des Etrusques1 (Pans 1974) 448f. zu den Pharmakos-Riten zusammenfassend J N
Bremmer, Scapegoat rituals in ancient Greece, Harv Stud Class Phil 87 (1983) 299-320



Römische Aitia und ihre Riten 21

Die Pelasger ihrerseits feiern ihr Fest dort, wo sie auf eine schwimmende
Insel treffen, einen Ort jenseits der Kategorien, in dauerndem Ausnahmezustand

sozusagen. Solche schwimmenden Inseln werden gewöhnlich fixiert,
wenn die heutige Normalität gestiftet wird: bei der Gründung von Tyros wird
der Stadtfelsen, der bisher schwamm, verankert, und Delos, die schwimmende
Insel, wird festgemacht, wie Apollon auf ihr geboren und der Kult begründet
wird, der das Dasein der Insel ausfüllt47. Gerade dies geschieht aber nicht in
unserem Aition, die schwimmende Insel im See von Cutiliae wird durch die
Kultstiftung nicht fest: das Fest bleibt ein Raum ausserhalb der bestehenden
Ordnung. Gerade dadurch, dass das häufige Motiv nicht eingelöst wird,
beweist die Erzählung ihren Zusammenhang mit einem bestimmten Kult.

4. Die Parilia

Die Aitia sind gelehrt und sicher nicht uralt, auch wenn sie eng mit der
Grundstimmung des Rituals zusammengehen; insofern fügen sie sich zu dem,
was von mythischen Aitia erwartet wird. Offen ist, wie es mit der Verbindlichkeit

stehe: reicht ihre Gültigkeit über den Kreis der gelehrten Antiquare und
Historiker hinaus? Auf den ersten Blick möchte es nicht so scheinen - und
damit würde dann eben wieder die Frage gestellt, ob wir es wirklich mit
Mythen zu tun haben: wenigstens aitiologische Mythen in archaischen
Gesellschaften sind bekanntlich für die gesamte Gruppe verbindlich, die gemeinsam
das Ritual vollzieht, nicht bloss für einige gelehrte Antiquare und ihr gebildetes

Leserpublikum. Noch mehr: der Beschränkung der Aitia auf die römischen
Antiquare würde entsprechen, dass die Teilnahme an den Saturnalia längst
nicht mehr für jeden Römer verbindlich ist, während sich in archaischen
Gesellschaften die Gruppe ja eben durch die Teilnahme am gemeinsamen Ritual
überhaupt erst definiert: der alte Seneca ärgert sich über den Unfug des Festes
und seiner luxuria48, und der jüngere Plinius ist froh darüber, dass das Gartenhaus

seines Laurentinum so weit von der Hauptvilla abliegt, dass der Lärm der
familia, welche die Saturnalia feiert, nicht herüberdringt49. Die Gesellschaft
Roms, die dieses Fest feiert und der diese Aitia erzählt werden, war längst
nicht mehr archaisch einfach, sondern komplex und pluralistisch, anders als
die griechischen Poleis der archaischen Zeit und noch des fünften Jahrhunderts.

aus denen die uns bekannten griechischen Mythen stammen.
Dann liegt auch der Grund dafür, dass Macrob nicht bloss ein einziges

Aition berichtet, sondern gleich deren drei. Nicht zu wählen zwischen sich
konkurrenzierenden Aitien ist aber nicht die Eigenheit eines späten, christli-

47 Tyrus Nonn. Dion 40, 467ff, vgl Naster, Stud Phoen 4 (1986) 361. - Delos seit Horn.
H Ap, zum Motiv auch A B Cook, Zeus A study in ancient religion 3 (Cambridge 1940)
975-1015.

48 Sen Ep 18, 1-4
49 Plin Ep 2, 17, 34



22 Fritz Graf

chen Gelehrten: auch Ovid gibt in den «Fasti» öfters ein ganzes Bündel von
Aitia für dasselbe Fest oder denselben Götternamen, und jedes Aition hat
seinen Erklärungswert - aber es fehlt die Gruppe, welche den Konsens herstellt
darüber, welches die momentan wahre Erklärung sei. Es ist, soweit ich sehe,
kaum denkbar, dass im archaischen Athen zur Erklärung desselben Rituals
gleichzeitig mehr als eine Geschichte erzählt worden wäre: eine Erzählung ist
dann eben doch für alle verbindlich und wird von Mund zu Mund weitergegeben.

Ein Blick auf eine Gruppe ganz anderer Aitia, derjenigen der Parilia des
21. April, differenziert noch etwas50. Die Parilia wurden als öffentliches wie als

privates Fest gefeiert; Riten und Aitien der öffentlichen Feier sind schlecht
bezeugt, über die private berichten vor allem Tibull, Properz und Ovid51. Es ist
im wesentlichen ein Reinigungsritual (lustratio) in drei Schritten.

Der erste Schritt betrifft die Tiere: am Morgen des 21. April bekränzt man
Stall und Pferch mit Laub, fegt den Boden aus und räuchert die Tiere durch
Verbrennen von Schwefel, Rosmarin, Fichtenästen, herba Sabina (einem
Wacholdergewächs) und Lorbeerblättern52. Der zweite Schritt gilt der Göttin des

Festes, Pales. Man stellt ihr Hirsekuchen und Milch als Opfergabe hin, der
Gutsherr betet zu ihr um Vergebung unbeabsichtigter Verstösse gegen religiöse
Tabus, die im vergangenen Jahr ihren Zorn hätten reizen können, wäscht sich
die Hände und trinkt eine Mischung von Milch und rotem Traubenmost53. In
den dritten Schritt schliesslich werden alle Festteilnehmer einbezogen: sie alle

springen über ein Feuer aus Bohnenstroh - nach unseren Zeugnissen war dies
der rituelle Hauptakt. Daran schliesst sich ein ausgelassenes Gelage im Freien
an, im Schatten von Bäumen, Laubhütten und improvisierten Zelten; selbst
Tisch und Sofa werden aus Rasenstücken gebaut54.

Man sieht, wie zentral das Thema der Reinigung ist. Man wischt den Stall
aus, räuchert die Tiere, wäscht sich die Hände, springt durch ein reinigendes
Feuer: Hof, Vieh und Mensch sind am Schluss rituell gesäubert. Diese Reinigung

findet in einem Raum statt, der symbolisch als ein Draussen dargestellt
ist: die Laubbekränzung schafft aus dem Stall einen Wald, geräuchert wird
nicht mit Weihrauch, sondern mit Schwefel, dem geläufigsten Reinigungsmittel55,

und mit Rosmarin, Fichtenästen, herba Sabina und Lorbeerblättern, also

50 Zentral für das Fest ist die Behandlung durch Mary Beard, PCPhS 213 (1987) 1-15, vgl auch
J N Bremmer, in J N Bremmer/N M Horsfall, Roman myth and mvthography (London
1987) 80f und D Sabbalucci (oben Anm 5)128-133

51 Tib 2 5 83-100, Prop 4 4 73-80, Ov Fast 4, 721-862. eine Übersicht über die Quellen bei

Wissowa, RuK 199-201
52 Ov Fast 4 735-742, Lorbeer auch Tib 2, 5, 83

53 Ov Fast 4,743-778 unblutige Opfer betont Plut Rom 12,1

54 Betont von Tib 2, 5, 85-100 und Prop 2, 4, 75-78, knapp Ov Fast 4, 779-782
55 Plin Nat 35, 177 habet et m rehgionibus locum ad expiandas suffitu domos, mehr Blumner

RE 2A (1921) 798f



Römische Aitia und ihre Riten 23

mit aussergewöhnlichen Pflanzen: Fichtenzweige gehören zu den piamina56,
Lorbeerbäume sind nicht nur Apollo heilig, sondern werden auch vom Blitz
nicht getroffen57, nach Ovid hat die herba Sabina, nach anderen der Rosmarin
in der menschlichen Frühzeit die Rolle des Weihrauchs gespielt: das ist
vermutlich unhistorisches Konstrukt, unterstreicht aber die Besonderheit der
Pflanze58. Die Bohne, deren Stroh verbrannt wird, ist in Rom nicht anders als

in Griechenland von allen möglichen Tabus umgeben, in Rom auch mit der
Totenwelt assoziiert59; rituelle Verwendung der Milch gehört in den Grab- und
Zauberkult, Milchtrinken ist Eigenheit märchenhafter Randvölker, der Stutenmelker

Homers, gar der Mondmenschen Lukians60. Die Hirse, milium, ist die
Hauptnahrung der Äthiopen und der milchtrinkenden Sarmaten am Rand des

geographischen Horizonts, wird in Rom auch zusammen mit der Bohne für
rituelle Reinigungen verwendet, wenn der erste Wein gepresst wird61. Das
Bankett im Grünen, ohne richtige Tische und Sofas, mit Laubhütten und
Zelten steht der gängigen Form des convivium drinnen im Haus gegenüber;
Laubhütten assoziieren dabei das Leben der Vorzeit, vor dem Häuserbau62.

Die rituellen Zeichen markieren also ein Anders-Sein, das teilweise auch
als ein Früher-Sein verstanden wird. Die Aitia reagieren auf diese Zeichen.
Ovid gibt eine ganze Palette von alternativen Erklärungen, an welche Spätere
kaum mehr Neues anfügen konnten. Einiges ist unmythisch, betont die
reinigende Wirkung von Feuer und Wasser; bemerkenswert ist immerhin, dass
Ovid sagt, Feuer und Wasser seien da, weil sie Ursprung des Lebens seien63:

auch hier wird das Thema von Ursprung und Vorzeit angeschlagen. Um dieses
Thema kreisen dann die meisten mythischen Aitia. Ovid verweist unter ande-

56 Ov Fast 2, 28; Börner ad loc. hilft nicht weiter. Der Grund ist unklar; immerhin fallt die
immergrüne Fichte, deren Früchte nicht essbar sind, aus dem Rahmen der 'normalen' Bäume;
die Kategorie felix-mfelix ist freilich kaum anwendbar, vgl. J André, in' Hommages a Jean
Bayet (Brüssel 1964) 35-46

57 Plin Nat 15, 134f.; Plut Qu conv 4, 2, 665 D, Serv Aen 1, 394f. - Wie die Fichte ist der
Lorbeer immergrün und produziert keine essbaren Früchte.

58 herba Sabina. Ov. Fast 1, 343f ; Rosmarin: Ps. Apul. Herb 79
59 Flervorzuheben ist das Verbot des flamen Dialis, Bohnen zu essen (Plin Nat 18, 119 nach

Varro) bzw. zu berühren und zu nennen (Gell. 10, 15, 12), und die Rolle in der rituellen
Reinigung, Festus s v suffimenta (p. 473, 12 L, vgl unten Anm 61) und den Lemuna, Wis-
sowa. RuK 235; der Versuch von G Dumézil, REL 36 (1958) 112-121. das Strohverbrennen
als sympathetische Magie zu verstehen, löst es aus dem symbolischen Kontext - Vgl. im
übrigen die nicht nur zum Griechischen interessanten (wenn auch allzu pragmatischen)
Überlegungen bei R. Parker, Miasma Pollution and purification in early Greek religion (Oxford
1983) 364f

60 Verf., Milch, Honig und Wein Zum Verständnis der Libation im griechischen Ritual, in:
Perenmtas. Studi Angelo Brehch (Rom 1980) 209-221

61 Hirse als Nahrung Plin Nat 18, 100 (die Sarmaten machen Hirsekuchen mit Zusatz von
Milch und Pferdeblut), als Reinigungsmittel Festus s.v. suffimenta (p. 473, 12 L: suffimenta
dicebant quaefaciebant ex faba milioque mohto mulso sparso, ea dis eo tempore dabantur, quo
uvae calcatae prelo premebantur - also auch bei einem kritischen Anfangspunkt)

62 Etwa im Zeitaltermythos, Ov. Met 1, 122.
63 Ov. Fast 4, 791 f.



24 Fritz Graf

rem auf Deukalion, den Sintfluthelden64; er vermutet weiter, die Strohfeuer
sollten an die Erfindung von Feuer überhaupt erinnern65, wobei diese Erfindung

der erste und entscheidende Schritt zur Zivilisation ist; oder sie sollten

jene Feuer m Erinnerung rufen, die Aeneas den Weg aus Troia gezeigt hätten,
oder jene anderen, in denen die zukünftigen Römer ihre alten Hütten
verbrannt hätten, bevor sie die neugegründete Stadt bezogen66. So nähert sich
Ovid schrittweise dem zentralen Thema der Aitiologie an, dem Ursprung
Roms; denn die Parilia sind nicht bloss ein Hirtenfest, sondern auch der
Geburtstag der Stadt Rom.

5 Die Funktion junger Aitia

Dies ist zentral. Im Ritual weist ausdrücklich überhaupt nichts auf Rom,
die Riten sind allein Reinigungsriten. Doch hat man wenige Einzelheiten als
Zeichen einer Vorzeit verstehen können - und Reinigungsriten gehören in der
Antike vor alle möglichen Neuanfänge. Neuanfang aber heisst in Rom offenbar

immer auch imtium urbis, Vorzeit ist die Zeit ante urbem conditam.
Man hätte im Grunde bereits bei den Aitia der Saturnalia daraufkommen

können: Praetextatus betont, dass das Fest weit älter als die Stadt sei. dass auch
das religiöse Zentrum von urbs und orbis, das Kapitol, damals noch mons
Saturmus geheissen habe. Zur Nicht-Ordnung gehört die Nicht-Existenz
Roms, narrativ als ein Noch-nicht-Existieren dargestellt; das Ritual spielt in
semer Ablehnung der Toga, im Tragen des pilleus, im Rechtsstillstand am Fest
dieses Nicht-Rom aus. Referenzpunkt für Ordnung ist in Rom eben immer
Rom, Beginn der Ordnung ist die Stadtgründung; ein anderer Referenzpunkt
existiert nicht. Anders die griechischen Kosmo- und Theogonien: sie kennen
zwei Umschlagpunkte vom Chaos zum Kosmos, die beide auch aitiologisch
verwendet wurden, den Herrschaftsantritt des Zeus, der in der Auseinandersetzung

mit den Titanen, den Giganten und mit Typhon die jetzige Ordnung
schafft, und die Sintflut, an deren Ende der Beginn der Jetztzeit steht67. Rom
stellt dem als Umschlagpunkt in Ordnung die Stadtgründung gegenüber, was
vom Griechischen her gesehen ein eigenständiges Thema ist: nicht ein Gott,
sondern der als politisch-militärisch tätig verstandene, menschliche Gründer
Romulus schafft die Ordnung. Der Unterschied ist verständlich: der griechische

Mythos hat in seiner künstlerisch-literarischen Gestaltung den kleinen
Raum der Einzelpolis längst verlassen, ist polyzentnsch und panhellenisch
geworden; der Einfluss altorientalischen Erzählens mag an dieser Emanzipa-

64 Ibid 793f
65 Ibid 795-798
66 Ibid 799-806
67 Zum Kampf mit dem Ungeheuer, einem verbreiteten Mythologem in solchen Mythen,

J Trumpf, Stadlgrundung und Drachenkampf, Hermes 86 (1958) 129-157, J Fontenrose,
Pvthon A study of Delphic mythology (Berkeley/Los Angeles 1959), zum Sintflutmythos
G A Caduff Antike Sintflutsagen (Gottingen 1986)



Romische Aitia und ihre Riten 25

tion mitschuldig sein. Der römische Mythos hingegen bleibt auf die eine Stadt
ausgerichtet, die im Zentrum des römischen Kosmos steht, potentiell für alle
Zeiten: Vergil lässt auf die endlichen Zeiten von Aeneas, lulus und den Königen

Albas das Imperium sine fine von Romulus' Gründung folgen.
Diese Ausrichtung auf die eine Stadt ist nun freilich doch ein Zug, der auf

grössere Verbindlichkeit der mythischen Erzählung hinweist: die Aitiologie
steht nicht im völligen privaten Belieben des antiquarischen Erzählers, auch er
ordnet sein Erzählen ein m die römische Sicht der Dinge: schliesslich treibt er
nicht so sehr individuelle Forschung wie Darstellung der Vergangenheit zur
Erklärung und Begründung der Gegenwart. Varro hat sein antiquarisches Tun
explizit mit demjenigen des L. Caecilius Metellus verglichen, der Roms Talismane

aus dem brennenden Vesta-Tempel holte und so das Überleben der
Stadt sicherte68: das ist ein Programm zum öffentlichen Wirken auch für den

Antiquar, der sein Unternehmen einbettet in dasjenige der augusteischen
Restauration. Und noch Macrobius' diskutierende Gelehrte sind zugleich die
Spitzen des Stadtadels69, denen es also auch um das Selbstverständnis dieser
ihrer Stadt geht.

68 Varro int rer div fr 2a Cardauns
69 Romanae nobihtatis proceres Macr Sat 1,1,1


	Römische Aitia und ihre Riten : das Beispiel von Saturnalia und Parilia

