Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 49 (1992)

Heft: 1

Artikel: Romische Aitia und ihre Riten : das Beispiel von Saturnalia und Parilia
Autor: Graf, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-38533

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-38533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Romische Aitia und ihre Riten

Das Beispiel von Saturnalia und Parilia

Von Fritz Graf, Basel

1. Einleitung

In der Diskussion um die Mythen Roms haben die aitiologischen Erzah-
lungen schon immer eine besondere Rolle gespielt. In seiner heute zu Unrecht
kaum mehr gelesenen «Romischen Religion» von 1836 hatte J. A. Hartung
samtliche Mythen Roms aitiologisch verstanden, etwa die Geschichte vom
Raub der Sabinerinnen auf die Raubhochzeit im archaischen Rom bezogen!.
Gegen solche einseitigen Ansichten hatte Wissowa zu Recht Einspruch erho-
ben — und nicht weniger einseitig fast alle Aitien als jung verworfen?. Wenige
Gelehrte nur waren davon nicht beeindruckt — zu ithnen gehorte einer der
Basler Latinisten zu Beginn des Jahrhunderts, freilich ein bloss kurzzeitiger,
Walter F. Otto: gerade in seinen Basler und Wiener Jahren hatte er quer zur
Meinung seiner Zeitgenossen die Ansicht vertreten, dass romische Aitia, «Fest-
legenden», wie er sagte, nicht einfach «schlechte Nachbildungen griechischer
Sage» (so die etwas karikierte Meinung Wissowas) seien, sondern durchaus
«Legenden aus dem Schatze des Volkes»>. Der Einspruch ist bedenkenswert,
auch wenn eine derartig romantische Deutung des Befundes aufgrund eines
Mythenbegriffs, der nur alte Mythen wirkliche Mythen sein lisst, heute nicht
mehr iibernommen werden kann: dass die meisten Aitia junge Erfindungen
sind, wird man der Quellenforschung gern zugeben. Ob sie deswegen bedeu-
tungslos sind, ist zu kldren: ein Versuch dazu wird auf den folgenden Seiten
gemacht?; als Ausgangspunkt sind die Saturnalia gewihlt, deren Riten und
Mythen gut und reich bezeugt sind?.

1 J. A. Hartung, Die Religion der Romer (Erlangen 1836) Bd. 1, 278-285.

2 G. Wissowa, Romische Sagen, in: Gesammelte Abhandlungen zur romischen Religions- und
Stadtgeschichte (Miinchen 1904) 129-143, v.a. 129f.

3 W. F. Otto, Rémische Sagen, Wien. Stud. 34 (1912) 318-331; 35 (1913) 62-74 = Aufsdtze zur
rémischen Religionsgeschichte (Meisenheim am Glan 1975) 131-157.

4 In einer ersten Form habe ich die folgenden Uberlegungen als Basler Antrittsvorlesung vorge-
fiilhrt, weiterentwickelt wurden sie in Gastvorlesungen in Tiibingen, Princeton und Pitts-
burgh. Den Einladenden und allen jenen, die meine Ideen mit mir diskutierten, schulde ich
Dank, besonders J. N. Bremmer, H. Cancik, E. Fantham, B. Gladigow und H.-P. Stahl.

5 Das Material bei G. Wissowa, Religion und Kultus der Rémer? (Miinchen 1912) (= Wissowa,
RuK) 205-207; vgl. H. H. Scullard, Festivals and ceremonies of the Roman republic (London
1981) 205-207; D. Sabbatucci, La religione di Roma antica. Dal calendario festivo all’ordine
cosmico (Mailand 1988) 343-355; zum Gott auch Ch. Guittard, Recherches sur la nature de

Saturne des origines a la réforme de 217 av. J.-C., in: Recherches sur les religions de I'Italie
antique (Genf 1976) 43-71.



14 Fritz Graf

2. Die Aitia der Saturnalia

Spit im 4. Jahrhundert der Kaiserzeit — so der fiktive Rahmenanlass der
gegen 430 verfassten «Saturnalia» des Ambrosius Theodosius Macrobius —
kamen 1m Haus des Vettius Agorius Praetextatus einige gelehrte und bedeu-
tende Minner zusammen, Romanae nobilitatis proceres, um die Zeit der Satur-
nalia mit gelehrtem Gespriach zu verbringen; selbstverstdndlich unterhielten
sie sich iiber den Ursprung des Festes, das ihnen den Freiraum zum Gesprich
bot.

Der Gastgeber selber referierte die causae, die aitia, des Festes — es sind
deren drei. (1) Als Ianus ganz am Anfang der Zeiten Konig von Italien gewesen
sei, da se1 Saturnus, von seinem Sohn Iupiter vertrieben, zu Schiff zu Ianus
gekommen und habe ihm die peritia ruris, das landwirtschaftliche Grundwis-
sen, beigebracht: so habe der Konig sein wildes Volk zivilisieren kénnen. Zum
Dank habe ihn Ianus zum Mitregenten gemacht, zur Erinnerung an das Ereig-
nis Miinzen geprigt, die auf der einen Seite sein eigenes Bildnis, auf der andern
einen Schiffsschnabel aufgeprigt bekommen hétten, nach dem Schiff, mit dem
Saturnus gekommen sei. Darnach sei dieser plotzlich verschwunden: Ianus
habe ihm als einem Wohltiter wie einem Gott, tamquam deo, Altar und Fest
gestiftet, sein Land Saturnia (tellus) genannt. Jene Zeit lange vor der Griindung
der Stadt, fiigt der Erzadhler an, sei sehr gliicklich gewesen, denn sie habe keine
Sklaverei gekannt®.

(2) Als Hercules seine Gefdhrten in Italien zuriickgelassen habe — entwe-
der aus Zorn dariiber, dass sie seine Rinder so schlecht bewacht hitten, oder
weil sie aus eigenen Stiicken bleiben wollten -, seien sie von den wilden Urein-
wohnern bedringt worden. Sie hétten sich auf den Mons Saturnius zuriickge-
zogen, das spitere Kapitol, in dessen Siidhang ja der Saturn-Tempel liegt. Der
Gott des Berges habe sie beschiitzt, und zum Dank hétten sie thm die Saturna-
lia eingerichtet, «damit die ungehobelten Nachbarn durch das Fest zur Vereh-
rung des Heiligen gebracht wiirden», wie Macrob prézisiert’.

(3) Auch im dritten Aition sind es Landesfremde, die das Fest griinden,
Pelasger diesmal, die vertriebenen Ureinwohner Griechenlands®. Diese hitten
das Fest auf Geheiss des dodoniischen Orakels eingerichtet: sie sollten sich
dort niederlassen, hatte das Orakel befohlen, wo sie eine schwimmende Insel
antrifen, und zur Erinnerung das Saturnfest begriinden — das traf dann am See
von Cutiliae ein, einem heute ausgetrockneten See im Sabinerland. Teil des
neuen Rituals war ein Menschenopfer, denn das griechische Orakel hatte ih-
nen befohlen

Kol KEQAAG Adn kal 1@ matpl TEUNETE GOTO -

6 Macr. Sat. 1, 7, 191t

7 1bid. 1, 7, 27: ut agrestes vicinorum animos ad maiorem sacri reverentiam ipsa indicti festi
observatio vocaret.

8 D. Briquel, Les Pélasges en Italie. Recherches sur 'histoire de la légende (Rome 1984) 355-
439.



Romische Aitia und ihre Riten 15

was sie verstanden als dem Hades Kopfe und dem Saturn einen Mann zu
opfern. Spater kam Hercules vorbei, durchschaute das doppeldeutige Grie-
chisch des Orakels und ersetzte das Menschenopfer durch die Sitte, dem Dis
oscilla in Form von Gesichtern zu geben®, an den Saturnalia aber Lichter zu
schenken, was ja p®to néunelv auch heissen kann; der Brauch hielt sich bis in
die Spitantike.

Die drei Aitia werden nicht erst von Macrobius erzihlt, sind freilich auch
nicht sehr alt — wie ja unklar ist, wie alt die uns bezeugte Gestalt der Saturnalia
tiberhaupt ist!?. Das letzte Aition fiihrt der Erzdhler selber auf Varro zuriick,
und das Orakel hat ein Gewidhrsmann des Dionys von Halikarnass in Dodona
gelesen, freilich ohne die Beziehung zu den Saturnalia!!, das zweite findet sich
in verwandter Form beim selben Dionys, der sich auf einen sonst unbekannten
«Euxenos und andere italische Mythographen» beruft, was kaum vor das 2. Jh.
v. Chr. zuriickfiihrt!?; mons Saturnius als Name des Kapitols kennt auch Varro,
nach Friiheren!3.

Fiir eine Einzelheit der ersten Geschichte zitiert Macrob den Iulius Hygi-
nus, der seinerseits einem sonst unbekannten Protarchos von Tralleis gefolgt
sel; in grossen Ziigen liegt die Geschichte auch Ovid in den «Fasti» vor'4,
Einzelne Elemente sind ilter. Dass Italien Saturns Land, Saturnia tellus, sei,
horen wir seit Ennius!>: es ist letztlich griechische Optik, fiir die Kronos eben
im fernen Westen regiert; offen ist, wann die Romer dies rezipierten!. Dass
Saturnus ein Sterblicher war, dem wegen seiner Wohltaten gottlicher Kult, ara
cum sacris, eingerichtet wird, folgt dem Denkmodell des Euhemeros von Mes-
sene, das seit dem 3. Jh. zur Verfiigung stand und gerade Ennius geldufig war:
in seinem «Euhemerus» kam jedenfalls Saturn vor!’. Der Mythos mag also von
ihm formuliert worden sein, nicht allzulange, nachdem die Saturnalia im Jahre
217 reformiert worden waren — oder erst von Varro: die Deutung des Saturn als

9 Sat. 1, 7, 31 oscilla ad humanam effigiem arte simulata: Practextatus passt dies nicht in die
Aitiologie der Saturnalia ein, sondern ldsst die Zuordnung offen; Euangelus verbindet die
oscilla dann in 1, 11, 1 mit den Sigillaria, dem Schlusstag der Saturnalia, an dem den Kindern
Puppen geschenkt wurden, die er auch oscifla nennt.

10 Liv. 22, 1, 19 scheint von einer Neueinfiihrung des Festes im Dezember 217 zu handeln
(populusque eum diem festum habere ac servare in perpetuum iussus); der Tempel und damit
eine Form des Kults freilich sind weit ilter (fanum Saturni, d.h. offenes Heiligtum, Varro,
Ling. lat. 5, 42; Tempelstiftung 497, D. H. Ant. 6, 1, 4; Liv. 2, 21, 3).

11 D.H. Ant. 1, 19, 3, mit der Variante Kpovidn anstelle von"A1dnt. — Dionys gibt einen Agvkiog
Mdauiog als Quelle; mégliche Identifikationen diskutiert D. Briquel, op. cit. (oben Anm. 8)
391-406, der einen nicht weiter fassbaren L. Manilius (vor 88/87 v.Chr.) vorschldgt und eine
Abhingigkeit des Dionys von Varro postuliert. Viel hoher hinauf fiihrt das auch nicht.

12 D. H. 4nt. 1, 34.
13 Varro, Ling. lat. 5, 42 hunc antea montem Saturnium appellatum prodiderunt — doch wohl die
Annalisten.

14 Tul. Hygin. fr. 6 Peter; Protarchos, FHG IV 485; Ov. Fast. 1, 231-240.
IS Enn. Ann. fr. 21 Skutsch.

16 Seit Diod. S, 66, 5 und D. H. Ant. 1, 34, 5 sicher in Italien belegt.
17 Fr. 5.



16 Fritz Graf

Erntegott, die ja auch wichtig ist, ist wohl erst varronisch!®. Allgemein helleni-
stisch 1st der Gedanke, dass eine Miinze ein Kdnigsbild trigt — das aes dasje-
nige des Urkonigs Ianus: da stehen die hellenistischen Konigsprigungen da-
hinter. In keinem Fall ist die vorliegende Geschichte also dlter als der Hellenis-
mus - so, wie in jedem Fall die Saturnalia 217 umgeformt worden sein miissen:
dass sie erst damals eingefiihrt wurden, muss trotz Livius’ Aussage bezweifelt
werden: der Tempel stand damals bereits seit liiber zweithundert Jahren, der
Altar muss weit dlter sein, und die Identifikation mit Kronos muss auf Eigen-
heiten des Rituals aufruhen!®.

Die Verbindung mit Euhemeros weist zudem auf gelehrte Entstehung und
Tradierung des ersten Aitions: zu keiner Zeit ist in der Antike das euhemeristi-
sche Denkmodell populér gewesen. In gelehrte Kreise fiihrt auch das Wortspiel
des dritten Aitions: ein griechisches Wortspiel zur Erkldrung eines romischen
Rituals ist weder in Griechenland noch in Rom ausserhalb der Welt der gelehr-
ten Antiquare denkbar. Unverbindlicher ist allein das zweite Aition, das den
Mythos von Cacus dem Rinderdieb voraussetzt: die Geschichte ist in der
augusteischen Literatur vielbehandelt, das Aition mag erst davon abhsingen?.

3. Aition und Ritual

Es sind also sicher zwei, wohl eher noch alle drei Geschichten gelehrte
Erkldarungen zu einem Fest, die in der vorliegenden Form kaum weit in repu-
blikanische Zeit hineinreichen. Sie erkldren ein Ritual — und sie erkliren es,
anders als man vielleicht erwarten wiirde, erstaunlich prizis.

Das Fest der Saturnalia gehort zu jenem Festtypus, dem Nilsson schon
1906 eben den Namen der «saturnalienartigen Feste» gegeben hatte?!. Sie lie-
gen alle an einer wichtigen Stelle im Jahr, unmittelbar vor einer der Jahresfu-
gen: diese Fugen werden in vielen Gesellschaften rituell so ausgestaltet, dass in
ihnen das Ende der alten und der Beginn der neuen Periode unmittelbar spiir-
bar wird dadurch, dass wahrend der Festdauer die Auflésung der bisherigen
Ordnung ausgespielt, die Wiederherstellung der Ordnung als ein Neuanfang
erfahrbar wird?2. Eine Funktion solcher Feste kann die Ventilfunktion sein,

18 Varro, Ant. rer. div. frgg. 239-247 Cardauns.

19 Accius fr. 3 Morel; Liv. 22, 1, 19f; Cato, Orig. fr. p. 48, 14 Jordan behauptet gar Graeco ritu
fiebantur Saturnalia. - S. auch oben Anm. 10.

20 Zu den augusteischen Belegen F. Miinzer, Cacus der Rinderdieb (Basel 1911); zur italischen
Verbreitung Jocelyn P. Small, Cacus and Marsyas in Etrusco-Roman legend (Princeton, N. J.
1982).

21 M. P. Nilsson, Griechische Feste von religioser Bedeutung mit Ausschluss der attischen (Leipzig
1907), vgl. Photeine Bourboulis, Ancient Greek festivals of the Saturnalia type (Thessalonike
1964).

22 Dies gilt auch fiir die Saturnalia wenigstens in der Zeit, in der die Aitia bezeugt sind; die zu
erschliessende Vorgeschichte interessiert hier nicht; vgl. auch L. Deubner, NJbCIPh 17 (1911)
327f. = Kleine Schriften zur klassischen Altertumskunde (K6nigstein 1982) 119; S. Weinstock,
in: Mullus. Festschrift Theodor Klauser (Minster 1964) 391-400 und zur Kalenderfrage



Romische Aitia und ihre Riten 17

das Abbauen von angestauter Frustration in der Ordnung, wie dies bereits
Sigmund Freud, nach ihm Karl Meuli gerade fiir die Saturnalia vermuteten?>:
Freud rechnet sie zu den Festen, «die urspriinglich nichts anderes sind als vom
Gesetz her gebotene Exzesse und dieser Befreiung auch ihren heiteren Charak-
ter verdanken»?4 — was allerdings einseitig ist: manche europdischen Masken-
briauche, gerade auch in der Schweiz und nicht nur in Basel, haben diesen
unheimlichen, diisteren Charakter durchaus noch gewahrt.

Rituale sind, wie man weiss, Zeichensysteme, welche Mitteilungen an die
sic durchfiihrende Gemeinschaft machen. Diese Systeme basieren zumeist auf
einem simplen bindren Mechanismus, der eine leichte Wahrnehmung der Zei-
chen gewihrleistet: um die Mitteilung zu machen, dass eine bestimmte Ord-
nung zu Ende sei, wird Unordnung gespielt. Die Botschaften der Rituale sind
ausserdem fiir die Gemeinschaft wichtig: das Ritual stellt also sicher, dass sie
auch ankommen, indem dieselbe Botschaft redundant in verschiedenen Codes
geschickt wird?>.

An den Saturnalia wird in verschiedenen Formen die Auflosung und
Riickkehr zur Ordnung ausgespielt®. Die Kultstatue des Gottes, die das Jahr
tiber gefesselt gewesen war, wird losgebunden, in eingidngigem rituellem Bild
fir die Authebung der Ordnung?’. Zur Ordnung Roms gehoren die Toga und
der unbedeckte Kopf (ausser im Opfer): also meidet man (im Code der Beklei-
dung) an den Saturnalia die Toga, trigt dazu den pilleus, die Filzkappe?®. Zur
Ordnung gehort, dass man sein ofium nicht im Spiel vertrddelt: also ist allein
an den Saturnalia Wiirfelspiel erlaubt®*. Zur Ordnung gehért, dass Sklaven

G. Radke, Fasti Romani. Betrachtungen zur Frithgeschichte des romischen Kalenders (Miin-
ster 1990) 55f.

23 K. Meuli, Gesammelte Schriften, hg. von Th. Gelzer (Basel 1975) 298 (Ventilfest). 1040
(Jahresfest) u. S.

24 S. Freud, Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), zitiert nach Studienausgabe Bd. 9
(Frankfurt 1974) 122; allgemeiner formuliert in Totem und Tabu (1912-1913), ibid. 424f.
(eine fiir Meuli zentrale Stelle).

25 Hinter diesen etwas apodiktischen Formulierungen steht u.a. Victor Turner, insbesondere
The ritual process. Structure and anti-structure (Ithaca 1969) und Dramas, fields, and meta-
phors. Symbolic action in human society (Ithaca 1974), vgl. aligemeiner R. Posner, Kultur als
Zeichensystem. Zur semiotischen Explikation kulturwissenschaftlicher Grundbegriffe, in:
A. Assmann/D. Harth (Hgg.), Kultur als Lebenswelt und Monument (Frankfurt 1991) 37-74;
meine eigenen Uberlegungen sind provisorisch formuliert in Ein Haufen zerbrochener Bilder.
Zur Interpretation griechischer Rituale, NZZ 217 (1982) 70.

26 Fiir den Parallelfall der attischen Kronia (deren Beziehung zu den Saturnalia ja noch immer
kontrovers ist) vgl. die schone Analyse von H. S. Versnel, Greek myth and ritual. The case of
Cronos, in: J. N. Bremmer (Hg.), Interpretations of Greek mythology (London 1987) 121-152.

27 Apollod., FGrHist 244 F 118; Stat. Silv. 1, 6, 4; Min. Fel. 22, 5; Arnob. Adv. gent. 4, 24.

28 Sen. Ep. 18, 2f.; Mart. 11, 16, 4; 14, 1, 1f. - Meulis Analyse, der den pilleus «als eine Sonder-
form der Maske» anspricht (oben Anm. 23) 268-272, ist also zu eng, bei allen wertvollen
Einsichten, die sie gibt; zur Einordnung solchen Kleidertausches A. Brelich, Stud. Mat. Stor.
Relig. 22 (1949/50) 16—18; H. Kenner, Das Phdnomen der verkehrten Welt in der griechisch-
romischen Antike (Klagenfurt 1970) 90-92.

29 Hauptstellen Mart. 4, 1, 47; 5, 84, 3; Suet. Aug. 71, 1.

2 Museum Helveticum



18 Fritz Graf

dienen und Herren befehlen, also wird an den Saturnalia den Sklaven Freiheit
gegeben, gar die Erlaubnis, den Herren zu befehlen’. Dies sind die markante-
sten Ziige des Festes. Am Schluss schenkt man eine Kerze?': die Gabe von
neuem Licht markiert die Riickkehr zur Normalitdt32.

Die Geschichten, die Praetextatus erzadhlt, stimmen nicht in allen Einzel-
heiten zum Fest. Doch das ist auch unnoétig: die Geschichte als narratives
Gebilde stellt innerhalb der ihr eigenen Gesetzmissigkeiten als Ereignis der
Vergangenheit dar, was das Ritual in ganz anderen Gesetzmissigkeiten aus-
driickt. Von den vielen Einzelziigen nennt Praetextatus im ersten Aition allein
die Sklavenfreiheit, und auch sie sozusagen bloss als Nachgedanken: sie sei
Zeichen fiir das Gliick jener Friihzeit. Man weiss, dass Kronos-Saturnus auch
Herr des Goldenen Zeitalters gewesen ist — womit die Festzeit mit ihrer Un-
Ordnung eine vielleicht iiberraschend positive Wertung erhdlt, die ja eben
auch Freud individualpsychologisch erkldren wollte33.

Ansonsten stimmt in der ersten Geschichte allein die Grundsequenz zum
Ritual: fiir eine Weile kommt der Gott von draussen und verdandert alles, dann
verschwindet er wieder. Was er bringt, ist nichts Geringeres als die menschli-
che Kultur iiberhaupt; ohne 1thn wiren wir noch eichelessende Wilde. Wieder
fallt die positive Wertung der Ausnahmezeit auf. Die Geschichte erzihlt dabei
als absoluten Neuanfang, dessen Resultate andauern, was im Ritual mit seiner
periodischen Wiederkehr nur Unterbruch im Kreis der Jahre ist: dass das
Neujahr regelmaissig auf die Saturnalia folgt, wird narrativ umgesetzt zur ein-
maligen Kulturstiftung.

Die Geschichte bedient sich dabei zweier Erzdhlmotive, die geldufig-tradi-
tionelle Bausteine von Mythen sind. Saturn kommt aus der Ferne und bringt
die Landwirtschaft, mit ihr die Kultur: so kam, nach dem Selbstverstindnis
der spdtarchaischen Athener, Demeter aus der Ferne nach Eleusis und brachte
das Getreide, das dem tierischen Leben ein Ende setzte; so kam Dionysos nach

30 Hauptstellen Accius fr. 3 Morel; Macrob. Sat. 1, 7, 26.

31 Kerze: Varro Ling. lat. 5, 64; Festus s.v. cereos (p. 47, 23 L). — Weiter ausgestaltet in den
spatantiken Kalendae lanuariae, dem Neujahrsritual, das Formen der (offenbar also eng
verwandten) Saturnalia ibernimmt, vgl. M. Meslin, La féte des calendes de janvier sous 'Em-
pire romain (Briissel 1970).

32 Undurchsichtiger ist die andere Gabe, diejenige von sigilla, Puppen (Macr. Sat. 1, 11, 1), die
im zweiten Aition mit der Geschichte der oscilla erkldrt wird (ibid. 1, 7, 31) - was eigentlich
nicht passt. Wichtig scheint, dass (1) oscilla fest mit verwandten Bereichen verbunden sind —
dem Totenkult (Serv. auct. Aen. 12, 603 nach Varro) und dem lindlichen Kult des Liber, Verg.
Georg. 2, 389; einen noch immer guten Uberblick gibt W. Ehlers, RE 18, 2 (1942) 1567-1575;
und dass (2) mit dem Schenken der Puppen die Kinder, das heisst die kommende Generation,
ins Spiel kommt.

33 Diesem Kontrast innerhalb der Mythologie des Kronos gilt ganz besonders H. Versnels Au-
genmerk in dem oben (Anm. 26) zitierten Aufsatz. — Eine ganz andere Erkldrung hatte seiner-
zeit schon Wieland angeboten: die Menschen seien unter Saturn gliicklich gewesen, weil sie
noch Wilde waren. Da spricht das zivilisationsmiide 18. Jahrhundert, das ja eben den Edlen
Wilden erfunden hat.



RoOmische Aitia und ihre Riten 19

Ikaria und brachte den Wein, ohne den kein Fest ist*. Auch das Fest der
fDionysien, auch die eleusinische Mysterienfeier sind Ausnahmezeiten, in de-
‘nen der Einbruch des Gottlichen als eines ganz Anderen erfahren wird. Tradi-
tionelle Quellenanalyse freilich schliesst, dass Macrobius oder seine Quelle das
éentsprechende griechische Motiv «benutzt» hdtten — das macht sich die Sache
izu leicht. Selbst wenn man solche Benutzung von Text zu Text aufzeigen
'konnte (wozu uns die Referenztexte fehlen), so miisste man dann auch noch
zeigen, weswegen das Motiv von Demeter oder Dionysos ausgerechnet auf das
'Aition der romischen Saturnalia iibertragen wurde: da sind offenbar Analogien
‘vorhanden.

Dasselbe gilt fiir das zweite Motiv, die Ankunft zu Schiff. Wieder ist dies
‘ein Motiv, das in einem festen Typus von Aition zu Hause ist: zu Schiff kam
‘auch (um nur das bekannteste zu nennen) Dionysos nach Athen und brachte
'seine Ausnahmezeit — das spielt der athenische Schiffskarrenumzug dann auch
rituell aus®. Ebenso bringt auch Saturn seine Ausnahmezeit zu Schiff: vom
‘Meer her, dem ganz Anderen, kommt der Gott, der die Ordnung auflost. Zu
Schiff kommen noch im christlichen Europa seltsame Gnadenbilder, die nicht
in die herrschende Ordnung passen — ein Christusbild mit Menschenhaaren
etwa, das Skeptiker zu Schaden kommen lédsst, oder ein seltsam orientalisches
Bild eines schwarzen Gekreuzigten, der Volto Santo in Lucca’®. Man halte
nicht dagegen, dass eben das alte Aes auf der einen Seite Ianus, auf der andern
‘einen Schiffsschnabel abbilde, die Geschichte also naheliege — das tut sie nicht,
denn wieso sollte Saturn iiberhaupt mit einer Miinze zusammengebracht wer-
den, auf der nicht er, sondern Ianus abgebildet ist3’?

Dieselbe Grundstruktur weisen auch die beiden anderen Aitia auf. In
beiden sind es Ankémmlinge aus der Fremde, welche das Ritual stiften, die
Griechen des Hercules, die Pelasger: das entspricht dem fremden Saturn. Und
wie Saturn stiften auch die Griechen Gesittung: das von ihnen gestiftete Fest
sollte die wilden Nachbarn zivilisieren3®,

Ebenso geldufig ist das Motiv des dritten Aitions, dass ein falsch verstan-
denes Orakel ein Menschenopfer stiftet, das spiter durch eine bessere Deutung

34 Das Thema ist dargestellt worden in der Ziircher Dissertation von Daniela Fliickiger-Guggen-
heim, Géttliche Giiste. Die Einkehr von Géttern und Heroen in der griechischen Mythologie
(Bern/Frankfurt a. M. 1984).

35 Vgl. zum Festzyklus und seiner Einordnung u.a. Chr. Auffarth, Der drohende Untergang.
«Schopfung» in Mythos und Ritual im Alten Orient und in Griechenland am Beispiel der
Odyssee und des Ezechielbuches (Berlin/New York 1991) 202-275, mit der fritheren Biblio-
graphie.

36 Cruzifix (in Oberried bei Freiburg i.Br.): L. Rohrich, Sage und Mdrchen (Freiburg/Basel/
Wien 1976) 50; Volto Santo: P. Lazzaro, I/ Volto Santo di Lucca (Lucca 1980); zum ganzen
Komplex s. auch Verf., Nordionische Kulte (Rom 1985) 298-307.

37 Mit einer angeblich maritimen Bedeutung des Ianiculum erklirte F. Bémer, Gymnasium 64
(1957) 117 nach Friiheren die Verbindung; er folgert, dass im Mythos («offensichtlich spite
Erfindung») doch ein «Kdrnchen historischer Wahrheit» stecken miisse.

38 agrestes vicinorum animos ad maiorem sacri reverentiam ... vocare (oben Anm. 7).



20 Fritz Graf

ersetzt wird?®. Von einer anderen gefesselten Gottheit, der Artemis Orthia in
Sparta, wird berichtet, dass auch fiir ihr Fest ein Orakel ein Menschenopfer
befohlen habe, bis der kluge Lykurg eine harmlosere Interpretation gefunden
habe*, Das Motiv spiegelt die Grundstimmung des Rituals: das Ungeordnete
und damit potentiell Gefdhrliche des Auflésungsrituals (kann man denn wirk-
lich sicher sein, dass die Ordnung je wiederkehrt?) findet narrativ in der Ge-
schichte vom Menschenopfer Ausdruck, das als zwar iiberholte, aber eben
doch mogliche Deutung des Orakels latent bleibt.

Das Motiv des unverstandenen Orakels samt dem entscheidenden
Schlussvers findet sich in Rom aber auch mit der Aitiologie des Argeer-Opfers
verbunden: in der Vorzeit, als Italien Saturnia tellus hiess, habe das Orakel des
Zeus befohlen, dem Saturn Menschen zu opfern, indem man sie vom Pons
Milvius aus in den Tiber warf; erst Hercules habe dies ersetzt durch das Ver-
senken der Argeer-Puppen. D. Briquel hat gezeigt, dass dies eine sekundire
Ubertragung aus der Aitiologie der Saturnalia ist*!. Doch ist auch hier die
Ubertragung nicht zufillig: zwar gehort das Ritual der Argei noch immer zu
den grossen Ritseln der romischen Religionsgeschichte#?, deutlich finden sich
aber Elemente des Auflosungsrituals: das Ritual selber findet auf dem Nie-
mandsland der Briicke iiber dem Fluss statt, die mitwirkende Flaminica tragt
aufgeloste Haare wie in Trauer®, die ausfiihrenden Vestalinnen versehen eine
ganze Reihe dhnlich unheimlicher Riten**, der Name der Argei (was auch
immer seine Etymologie) wurde als Argivi, also Landesfremde, verstanden -
Ovid spricht auch hier von den Griechen des Hercules*’; das Fest folgt auf die
Lemuria, die ihrerseits Ziige eines Reinigungsfestes haben — die Vermutung,
das Ritual sei eine Reinigung in der Art der Pharmakos-Rituale, fiigt sich hier
ein?6,

39 Menschenopfer an Kronos bzw. Saturnus sind mehrfach belegt, z. T. in seiner Identifikation
mit dem punischen Baal-Ammon - wozu M. Leglay, Saturne africain. Histoire (Paris 1966) -,
sie werden aber als noch existent dargestellt, vgl. Soph. fr. 126 Radt (Barbaren, d. h. Phonizer
und Italiker?); Diod. 20, 14, 6 (Punier); Varro, Ant. rer. div. fr. 244 Cardauns (Gallier); Porph.
Abst. 2, 54 (Rhodos); diskutiert von H. S. Versnel (oben Anm. 26) 128f.

40 Hauptstelle: Paus. 3, 16, 7-11, das Material bei J. Mattes, Der Wahnsinn im griechischen
Mpythos (Heidelberg 1970) 44.

41 Ov. Fast. 5, 625-632; Lact. Inst. 1, 21, 7; Arnob. Adv. nat. 2, 68; vgl. D. Briquel (oben Anm. §)
367-390.

42 Einen Forschungsbericht gab eben G. Radke, Gibt es Antworten auf die «Argeerfrage»?, Lato-
mus 49 (1990) 5-19; das Material ber G. Wissowa, Gesammelte Abhandlungen (Anm. 2)
211-229, vgl. K. Latte, Rimische Religionsgeschichte (Miinchen 1960) 412-414.

43 Gell. 10, 15, 30.

44 Liste bei G. Radke, Zur Entwicklung der Gottesvorstellung und der Gottesverehrung in Rom
(Darmstadt 1987) 276.

45 Ov. Fast. 5, 645-660; Macr. Sat. 1, 11, 47, vgl. D. Sabbatucci (oben Anm. 5) 169.

46 Schon von Ov. Fast. 5, 630 gedussert (Leucadio sacra peracta modo), vgl. K. Latte (oben
Anm. 42) 414; Georges Dumézil, La religion romaine archaique, avec un appendice sur la
religion des Etrusques® (Paris 1974) 448f.; zu den Pharmakos-Riten zusammenfassend J. N.
Bremmer, Scapegoat rituals in ancient Greece, Harv. Stud. Class. Phil. 87 (1983) 299-320.



Ro6mische Aitia und ihre Riten 21

Die Pelasger ihrerseits feiern ihr Fest dort, wo sie auf eine schwimmende
Insel treffen, einen Ort jenseits der Kategorien, in dauerndem Ausnahmezu-
stand sozusagen. Solche schwimmenden Inseln werden gewohnlich fixiert,
'wenn die heutige Normalitdt gestiftet wird: bei der Griindung von Tyros wird
der Stadtfelsen, der bisher schwamm, verankert, und Delos, die schwimmende
\Insel, wird festgemacht, wie Apollon auf ihr geboren und der Kult begriindet
wird, der das Dasein der Insel ausfiillt*’. Gerade dies geschieht aber nicht in
unserem Aition, die schwimmende Insel im See von Cutiliae wird durch die
Kultstiftung nicht fest: das Fest bleibt ein Raum ausserhalb der bestehenden
Ordnung. Gerade dadurch, dass das hdufige Motiv nicht eingeldst wird, be-
weist die Erzdhlung ihren Zusammenhang mit einem bestimmten Kult.

4. Die Parilia

Die Aitia sind gelehrt und sicher nicht uralt, auch wenn sie eng mit der
Grundstimmung des Rituals zusammengehen; insofern fiigen sie sich zu dem,
was von mythischen Aitia erwartet wird. Offen ist, wie es mit der Verbindlich-
keit stehe: reicht ihre Giiltigkeit {iber den Kreis der gelehrten Antiquare und
Historiker hinaus? Auf den ersten Blick mochte es nicht so scheinen — und
damit wiirde dann eben wieder die Frage gestellt, ob wir es wirklich mit My-
then zu tun haben: wenigstens aitiologische Mythen in archaischen Gesell-
schaften sind bekanntlich fiir die gesamte Gruppe verbindlich, die gemeinsam
das Ritual vollzieht, nicht bloss fiir einige gelehrte Antiquare und ihr gebilde-
tes Leserpublikum. Noch mehr: der Beschriankung der Aitia auf die rémischen
Antiquare wiirde entsprechen, dass die Teilnahme an den Saturnalia ldangst
nicht mehr fiir jeden Romer verbindlich ist, wihrend sich in archaischen Ge-
sellschaften die Gruppe ja eben durch die Teilnahme am gemeinsamen Ritual
uberhaupt erst definiert: der alte Seneca drgert sich iiber den Unfug des Festes
und seiner /uxuria*®, und der jiingere Plinius ist froh dariiber, dass das Garten-
haus seines Laurentinum so weit von der Hauptvilla abliegt, dass der Liarm der
familia, welche die Saturnalia feiert, nicht heriiberdringt*. Die Gesellschaft
Roms, die dieses Fest feiert und der diese Aitia erzidhlt werden, war ldngst
nicht mehr archaisch einfach, sondern komplex und pluralistisch, anders als
die griechischen Poleis der archaischen Zeit und noch des fiinften Jahrhun-
derts, aus denen die uns bekannten griechischen Mythen stammen.

Darin liegt auch der Grund dafiir, dass Macrob nicht bloss ein einziges
Aition berichtet, sondern gleich deren drei. Nicht zu wihlen zwischen sich
konkurrenzierenden Aitien ist aber nicht die Eigenheit eines spiten, christli-

47 Tyrus: Nonn. Dion. 40, 467ff., vgl. Naster, Stud. Phoen. 4 (1986) 361. — Delos: seit Hom.

H. Ap.; zum Motiv auch A. B. Cook, Zeus. A study in ancient religion 3 (Cambridge 1940)
975-1015.

48 Sen. Ep. 18, 1-4.
49 Plin. Ep. 2, 17, 34.



22 Fritz Graf

chen Gelehrten: auch Ovid gibt in den «Fasti» 6fters ein ganzes Biindel von
Aitia fiir dasselbe Fest oder denselben Gotternamen, und jedes Aition hat
seinen Erkldrungswert — aber es fehlt die Gruppe, welche den Konsens herstellt
dariiber, welches die momentan wahre Erkldrung sei. Es ist, soweit ich sehe,
kaum denkbar, dass im archaischen Athen zur Erklirung desselben Rituals
gleichzeitig mehr als eine Geschichte erzdhlt worden wire: eine Erzdahlung ist
dann eben doch fiir alle verbindlich und wird von Mund zu Mund weiterge-
geben.

Ein Blick auf eine Gruppe ganz anderer Aitia, derjenigen der Parilia des
21. April, differenziert noch etwas®0. Die Parilia wurden als 6ffentliches wie als
privates Fest gefeiert; Riten und Aitien der 6ffentlichen Feier sind schlecht
bezeugt, liber die private berichten vor allem Tibull, Properz und Ovid?!. Es ist
im wesentlichen ein Reinigungsritual (/ustratio) in dre1 Schritten.

Der erste Schritt betrifft die Tiere: am Morgen des 21. April bekrdnzt man
Stall und Pferch mit Laub, fegt den Boden aus und rduchert die Tiere durch
Verbrennen von Schwefel, Rosmarin, Fichtenidsten, herba Sabina (einem Wa-
choldergewichs) und Lorbeerblittern?. Der zweite Schritt gilt der Gottin des
Festes, Pales. Man stellt ithr Hirsekuchen und Milch als Opfergabe hin, der
Gutsherr betet zu ihr um Vergebung unbeabsichtigter Verstdsse gegen religise
Tabus, die im vergangenen Jahr ihren Zorn hitten reizen konnen, wischt sich
die Hiande und trinkt eine Mischung von Milch und rotem Traubenmost>3. In
den dritten Schritt schliesslich werden alle Festteilnehmer einbezogen: sie alle
springen liber ein Feuer aus Bohnenstroh — nach unseren Zeugnissen war dies
der rituelle Hauptakt. Daran schliesst sich ein ausgelassenes Gelage im Freien
an, im Schatten von Bdumen, Laubhiitten und improvisierten Zelten; selbst
Tisch und Sofa werden aus Rasenstiicken gebaut>*,

Man sieht, wie zentral das Thema der Reinigung ist. Man wischt den Stall
aus, rduchert die Tiere, wischt sich die Hiande, springt durch ein reinigendes
Feuer: Hof, Vieh und Mensch sind am Schluss rituell gesdubert. Diese Reini-
gung findet in einem Raum statt, der symbolisch als ein Draussen dargestellt
ist: die Laubbekridnzung schafft aus dem Stall einen Wald, gerduchert wird
nicht mit Weihrauch, sondern mit Schwefel, dem geldufigsten Reinigungsmit-
tel®®, und mit Rosmarin, Fichtenésten, herba Sabina und Lorbeerblittern, also

50 Zentral fiir das Fest ist die Behandlung durch Mary Beard, PCPhS 213 (1987) 1-15; vgl. auch
J. N. Bremmer, in: J. N. Bremmer/N. M. Horsfall, Roman myth and mythography (London
1687) 80f. und D. Sabbatucci (oben Anm. §) 128-133.

51 Tib. 2, 5, 83-100; Prop. 4, 4, 73-80; Ov. Fast. 4, 721-862; eine Ubersicht iiber die Quellen bei
Wissowa, RuK 199-201.

52 Ov. Fast. 4, 735-742; Lorbeer auch Tib. 2, 5, 83.

53 Ov. Fast. 4, 743-778; unblutige Opfer betont Plut. Rom. 12,1.

54 Betont von Tib. 2, 5, 85-100 und Prop. 2, 4, 75-78; knapp Ov. Fast. 4, 779-782.

55 Plin. Nat. 35, 177 habet et in religionibus locum ad expiandas suffitu domos;, mehr Bliimner,
RE 2A (1921) 798f.



RoOmische Aitia und ihre Riten 23

mit aussergewOhnlichen Pflanzen: Fichtenzweige gehoren zu den piamina®,
Lorbeerbdume sind nicht nur Apollo heilig, sondern werden auch vom Blitz
nicht getroffen>’, nach Ovid hat die herba Sabina, nach anderen der Rosmarin
in der menschlichen Friihzeit die Rolle des Weihrauchs gespielt: das ist ver-
mutlich unhistorisches Konstrukt, unterstreicht aber die Besonderheit der
Pflanze38. Die Bohne, deren Stroh verbrannt wird, ist in Rom nicht anders als
in Griechenland von allen moglichen Tabus umgeben, in Rom auch mit der
Totenwelt assoziiert®; rituelle Verwendung der Milch gehort in den Grab- und
Zauberkult, Milchtrinken ist Eigenheit marchenhafter Randvolker, der Stuten-
melker Homers, gar der Mondmenschen Lukians®. Die Hirse, milium, ist die
Hauptnahrung der Athiopen und der milchtrinkenden Sarmaten am Rand des
geographischen Horizonts, wird in Rom auch zusammen mit der Bohne fiir
rituelle Reinigungen verwendet, wenn der erste Wein gepresst wird®'. Das
Bankett im Griinen, ohne richtige Tische und Sofas, mit Laubhiitten und
Zelten steht der gédngigen Form des convivium drinnen im Haus gegeniiber;
Laubhiitten assoziieren dabei das Leben der Vorzeit, vor dem Hiuserbau®2.
Die rituellen Zeichen markieren also ein Anders-Sein, das teilweise auch
als ein Friiher-Sein verstanden wird. Die Aitia reagieren auf diese Zeichen.
Ovid gibt eine ganze Palette von alternativen Erkldrungen, an welche Spitere
kaum mehr Neues anfiigen konnten. Einiges ist unmythisch, betont die reini-
gende Wirkung von Feuer und Wasser; bemerkenswert ist immerhin, dass
Ovid sagt, Feuer und Wasser seien da, weil sie Ursprung des Lebens seien®3:
auch hier wird das Thema von Ursprung und Vorzeit angeschlagen. Um dieses
Thema kreisen dann die meisten mythischen Aitia. Ovid verweist unter ande-

56 Ov. Fast. 2, 28; Bomer ad loc. hilft nicht weiter. Der Grund ist unklar; immerhin fillt die
immergriine Fichte, deren Friichte nicht essbar sind, aus dem Rahmen der ‘normalen’ Biume;
die Kategorie felix-infelix ist freilich kaum anwendbar, vgl. J. André, in: Hommages a Jean
Bayet (Briissel 1964) 35-46.

57 Plin. Nat. 15, 134f,; Plut. Qu. conv. 4, 2, 665 D; Serv. Aen. 1, 394f, — Wie die Fichte ist der
Lorbeer immergriin und produziert keine essbaren Friichte.

58 herba Sabina: Ov. Fast. 1, 343f.; Rosmarin: Ps. Apul. Herb. 79.

59 Hervorzuheben ist das Verbot des flamen Dialis, Bohnen zu essen (Plin. Nat. 18, 119 nach
Varro) bzw. zu beriihren und zu nennen (Gell. 10, 15, 12), und die Rolle in der rituellen
Reinigung, Festus s.v. suffimenta (p. 473, 12 L, vgl. unten Anm. 61) und den Lemuria, Wis-
sowa, RuK 235; der Versuch von G. Dumézil, REL 36 (1958) 112-121, das Strohverbrennen
als sympathetische Magie zu verstehen, 13st es aus dem symbolischen Kontext, — Vg!. im
ibrigen die nicht nur zum Griechischen interessanten (wenn auch allzu pragmatischen) Uber-
legungen bei R. Parker, Miasma. Pollution and purification in early Greek religion (Oxford
1983) 364f.

60 Verf., Milch, Honig und Wein. Zum Verstindnis der Libation im griechischen Ritual, in:
Perennitas. Studi Angelo Brelich (Rom 1980) 209-221.

61 Hirse als Nahrung Plin. Nat. 18, 100 (die Sarmaten machen Hirsekuchen mit Zusatz von
Milch und Pferdeblut), als Reinigungsmittel Festus s.v. suffimenta (p. 473, 12 L: suffimenta
dicebant quae faciebant ex faba miliogue molito mulso sparso; ea dis eo tempore dabantur, quo
uvae calcatae prelo premebantur — also auch bei einem kritischen Anfangspunkt).

62 Etwa im Zeitaltermythos, Ov. Met. 1, 122.
63 Ov. Fast. 4, 791f.



24 Fritz Graf

rem auf Deukalion, den Sintfluthelden®; er vermutet weiter, die Strohfeuer
sollten an die Erfindung von Feuer iiberhaupt erinnern®, wobei diese Erfin-
dung der erste und entscheidende Schritt zur Zivilisation ist; oder sie sollten
jene Feuer in Erinnerung rufen, die Aeneas den Weg aus Troia gezeigt hitten,
oder jene anderen, in denen die zukiinftigen ROmer ihre alten Hiitten ver-
brannt hétten, bevor sie die neugegriindete Stadt bezogen®®. So nihert sich
Ovid schrittweise dem zentralen Thema der Aitiologie an, dem Ursprung
Roms; denn die Parilia sind nicht bloss ein Hirtenfest, sondern auch der Ge-
burtstag der Stadt Rom.

5. Die Funktion junger Aitia

Dies 1st zentral. Im Ritual weist ausdriicklich iiberhaupt nichts auf Rom,
die Riten sind allein Reinigungsriten. Doch hat man wenige Einzelheiten als
Zeichen einer Vorzeit verstehen konnen - und Reinigungsriten gehéren in der
Antike vor alle méglichen Neuanfdnge. Neuanfang aber heisst in Rom offen-
bar immer auch initium urbis, Vorzeit ist die Zeit ante urbem conditam.

Man hitte im Grunde bereits bei den Aitia der Saturnalia darauf kommen
konnen: Praetextatus betont, dass das Fest weit dlter als die Stadt se1, dass auch
das religiose Zentrum von urbs und orbis, das Kapitol, damals noch mons
Saturnius geheissen habe. Zur Nicht-Ordnung gehort die Nicht-Existenz
Roms, narrativ als ein Noch-nicht-Existieren dargestellt; das Ritual spielt in
seiner Ablehnung der Toga, im Tragen des pilleus, im Rechtsstillstand am Fest
dieses Nicht-Rom aus. Referenzpunkt fiir Ordnung ist in Rom eben immer
Rom, Beginn der Ordnung ist die Stadtgriindung; ein anderer Referenzpunkt
existiert nicht. Anders die griechischen Kosmo- und Theogonien: sie kennen
zwel Umschlagpunkte vom Chaos zum Kosmos, die beide auch aitiologisch
verwendet wurden, den Herrschaftsantritt des Zeus, der in der Auseinander-
setzung mit den Titanen, den Giganten und mit Typhon die jetzige Ordnung
schafft, und die Sintflut, an deren Ende der Beginn der Jetztzeit steht®’. Rom
stellt dem als Umschlagpunkt in Ordnung die Stadtgriindung gegeniiber, was
vom Griechischen her gesehen ein eigenstindiges Thema ist: nicht ein Gott,
sondern der als politisch-militdrisch tédtig verstandene, menschliche Griinder
Romulus schafft die Ordnung. Der Unterschied ist verstindlich: der griechi-
sche Mythos hat in seiner kiinstlerisch-literarischen Gestaltung den kleinen
Raum der Einzelpolis ldngst verlassen, ist polyzentrisch und panhellenisch
geworden; der Einfluss altorientalischen Erzdhlens mag an dieser Emanzipa-

64 Ibid. 793f.

65 Ibid. 795-798.

66 Ibid. 799-806.

67 Zum Kampf mit dem Ungeheuer, einem verbreiteten Mythologem in solchen Mythen,

J. Trumpf, Stadtgriindung und Drachenkampf, Hermes 86 (1958) 129-157; J. Fontenrose,

Python. A study of Delphic mythology (Berkeley/Los Angeles 1959); zum Sintflutmythos
G. A. Caduff, Antike Sintflutsagen (Gottingen 1986).



Romische Aitia und ihre Riten 25

tion mitschuldig sein. Der romische Mythos hingegen bleibt auf die eine Stadt
ausgerichtet, die im Zentrum des romischen Kosmos steht, potentiell fiir alle
Zeiten: Vergil ldsst auf die endlichen Zeiten von Aeneas, Iulus und den Koni-
gen Albas das imperium sine fine von Romulus’ Griindung folgen.

Diese Ausrichtung auf die eine Stadt ist nun freilich doch ein Zug, der auf
grossere Verbindlichkeit der mythischen Erzihlung hinweist: die Aitiologie
steht nicht im volligen privaten Belieben des antiquarischen Erzédhlers, auch er
ordnet sein Erzdhlen ein in die romische Sicht der Dinge: schliesslich treibt er
nicht so sehr individuelle Forschung wie Darstellung der Vergangenheit zur
Erkldirung und Begriindung der Gegenwart. Varro hat sein antiquarisches Tun
explizit mit demjenigen des L. Caecilius Metellus verglichen, der Roms Talis-
mane aus dem brennenden Vesta-Tempel holte und so das Uberleben der
Stadt sicherte®®: das ist ein Programm zum 6ffentlichen Wirken auch fiir den
Antiquar, der sein Unternehmen einbettet in dasjenige der augusteischen Re-
stauration. Und noch Macrobius’ diskutierende Gelehrte sind zugleich die
Spitzen des Stadtadels®”, denen es also auch um das Selbstverstindnis dieser
threr Stadt geht.

68 Varro, Ant. rer. div. fr. 2a Cardauns.
69 Romanae nobilitatis proceres Macr. Sat. 1, 1, 1.



	Römische Aitia und ihre Riten : das Beispiel von Saturnalia und Parilia

