Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 48 (1991)

Heft: 4

Artikel: O testimonium animae naturaliter christianae! (Tertullien, Apol. 17, 6)
Autor: Schneider, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-37715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-37715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

O testimonium animae naturaliter christianae!
(Tertullien, Apol. 17, 6)

Par André Schneider, Neuchatel

En virtuose de la langue qu’il était, Tertullien a mis en circulation un
certain nombre d’expressions, frappées comme des médailles, qui résument
vigoureusement sa pensée et s'imposent a la mémoire. Une fois détachées de
leur contexte, il arrive qu’elles se mettent a vivre d’une existence autonome, et
soient parfois citées sans un souci exact du sens que leur donnait leur auteur.
Ainsi en va-t-il de ’expression anima naturaliter christiana (Apol. 17, 6), deve-
nue I'énoncé-type d’une théologie naturelle qui attribue a I’dame humaine la
connaissance innée des vérités de la révélation chrétienne. Etait-ce exactement
I'tdée de Tertullien? Les commentateurs de son ccuvre n’ont pas manqué de
signaler qu’on trouve a peu de distance de cette expression une phrase qui
semble la contredire radicalement: fiunt, non nascuntur christiani (Apol. 18, 4).
Plus nettement encore, dans le petit ouvrage «De testimonio animae», écrit peu
apres ’Apol., Tertullien souligne que I’ame naturelle, dont il ausculte les excla-
mations spontanées pour en tirer un argument apologétique, n’est pas chré-
tienne: Test. anim. 1, 7 non es, quod sciam, christiana. Fieri enim, non nasci
solet christiana (sc. anima). Tamen nunc a te testimonium flagitant christiani,
ab extranea adversus tuos, 2, 6 unde tibi hoc non christianae?. La contradiction
apparente entre ces affirmations de Tertullien a donné lieu a plusieurs études
aux conclusions divergentes. Les exégétes considerent tantdt que la vraie pen-
sée théologique de Tertullien se trouve dans la formule anima naturaliter
christiana, tantot qu’elle est exprimée par I’antithése fieri, non nasci. D’autres,
estimant que la contradiction n’est que superficielle, tentent d’harmoniser les
deux énonceés, qui contiendraient tous deux, selon eux, une part de vérité.
Nous résumerons brievement, dans I’ordre chronologique de leur parution, les
principales études consacrées a ce probléme depuis une cinquantaine d’an-
nées?,

Le contenu de cet article doit beaucoup a de nombreux entretiens avec André Labhardt
autour du texte du De testimonio animae, dont nous préparons en commun I’édition com-
mentée. Mais la démarche et la forme des pages qui suivent, de méme que leurs imperfec-
tions, n’engagent que ma responsabilité.

I Sur I'interprétation de cette phrase par E. Bickel, voir ci-dessous p. 323.

Pour des prises de position plus anciennes, trahissant de maniére générale une moins grande
sensibilité a la présence d’une éventuelle contradiction, voir Mgr Freppel, Tertullien®, t. 1
(Paris 1887) 156-175; G. Esser, Die Seelenlehre Tertullians (Paderborn 1893) 166-176;
A. d’Ales, La théologie de Tertullien® (Paris 1905) 1sq. 37-41; O. Bardenhewer, Geschichte der
altkirchl. Lit?, 2. Bd. (Freiburg i.Br. 1914) 401sq.; L. Fuetscher, Die natiiriiche Gotteserkennt-

[§S]



O testimonium animae naturaliter christianae! 321

E. Bickel3, aprés avoir montré que la sententia d’Apol. 18, 4 est un écho de
Sénéque, De ira 2, 10, 6 scit (sc. sapiens) neminem nasci sapientem, sed fierl,
présente I'exclamation d’Apol. 17, 6 o testimonium animae naturaliter christia-
nae comme «eine von seiner sonstigen Ausdrucksweise abweichende Parado-
xie», qu’il cherche cependant a justifier comme I’expression d’une sorte de
«virtueller Christlichkeit».

Pour G. Quispel*, anima naturaliter christiana traduit la pensée profonde
de Tertullien, qui du reste s’inspirerait ici de Minucius Felix’ (considéré
comme antérieur a Tertullien). Quispel ne semble pas trouver contradictoires
les deux assertions de Tertullien: la phrase fiunt, non nascuntur christiani
s’ajoute, selon lui, a la formule anima naturaliter christiana pour rappeler que,
dans le christianisme, ’lhomme est ce qu’il devient (p. 182 «denn im Christen-
tum ist der Mensch, was er wird»).

C. Becker® ne voit pas non plus de vraie contradiction entre Apol. 17, 6 et
18, 4: ce que I’homme posséde d’emblée naturaliter doit encore se réaliser dans
son devenir,

N. Brox’, en revanche, établit que I’'argument apologétique du témoignage
de ’dme a plus de force si 'ame n’est pas chrétienne de naissance. Anima
naturaliter christiana est une formule paradoxale, hyperbolique, lancée dans
une intention protreptique, au risque de fausser les prémisses de I’argumenta-
tion apologétique.

B. Weiss® introduit une subtile distinction entre deux interprétations de
Ianima naturaliter christiana:. «Tert. meint, dass die Seele von Hause aus
(naturaliter) christlich ist. Oft wird das Wort ausgelegt: Die Natur der Seele ist
christlich. Beides ist nicht dasselbe.» Avec le sens qu’il propose, la formule doit
a ses yeux correspondre a la signification globale du De test. anim.

A. Bender® tente d’expliquer la contradiction par un progres de la pensée

nis bel Tertullian, Zeitschr. f. kath. Theol. 51 (1927) 1-34. 217-251, en partic. 22-24. 217.
227sqq.; J. Lortz, Tertullian als Apologet, t. 1 (Miinster i.W. 1927) 233-248; Fr. Seyr, Die
Seelen- und Erkenntnislehre Tertullians und die Stoa, Comment. Vindob. 3 (1937) 51-74, en
partic. 73.

3 E. Bickel, Fiunt, non nascuntur christiani, dans: Pisciculi, Mélanges F. J. Dolger (Miinster i. W.
1939) 54-61.

4 G. Quispel, Anima naturaliter christiana, Eranos Jahrbuch, Sonderband fiir C. J. Jung (Ziirich
1950) 173-182. Cf. Latomus 10 (1951) 163-169.

5 Cf. Oct. 18, 11 audio vulgus: cum ad caelum manus tendunt, nihil aliud guam «deum» dicunt et
«deus magnus est» et «deus verus est» et «si deus dederit». Vulgi iste naturalis sermo est, an
christiani confitentis oratio?

6 C. Becker, Tertullians Apologeticum, Werden und Leistung (Miinchen 1954) 186-189.

7 N. Brox, Anima naturaliter non christiana (Bemerkungen zum Verstindnis Tertullians),
Zeitschr. f. kath. Theol. 91 (1969) 70-75.

8 B. Weiss, Die «canima naturaliter christiana» im Verstindnis Tertullians, dans: Das Menschen-
bild des Nikolaus von Kues und der christliche Humanismus (Mitteilungen und Forschungsbei-
trage der Cusanus-Gesellschaft 13, Festschrift fiir R. Haubst, Mainz 1978) 292-304.

9 A. Bender, Die natiirliche Gotteserkenntnis bei Laktanz und seinen apologetischen Vorgdngern
(Frankfurt a.M./Bern/New York 1983) 126-138.

21 Museum Helveticum



322 André Schneider

chez Tertullien entre Apol. et Test. anim.: «es ist aber sicher nicht auszuschlies-
sen, dass (...) bei einer solchen dynamischen Personlichkeit wie Tertullian mit
einem stdndigen Ringen um Einsichten, mit einem Reifen und Klédren der
Gedanken gerechnet werden muss»'?, Cette hypothése est infirmée par la pré-
sence dans Apol. 18, 4 déja des mots fiunt, non nascuntur christiani.

C. Tibiletti, entre les deux éditions commentées qu’il a données du De
test. anim.'!, a modifié quelque peu son point de vue. En 1959 (p. 25), il voit
dans naturaliter christiana «un ‘ossimoro’, cioé ’accostamento di due termini
che si escludono». En 1984 (p. 92), il nuance sa pensée: «Tra ‘cristiano’ e
‘naturale’, piu che antitesi vi ¢ continuita». La contradiction avec I'idée de
«devenir chrétien» n’est qu’apparente, I’ame naturelle étant chrétienne «in
modo incipiente». Tibiletti considére maintenant naturaliter christiana
comme une «espressione letterariamente felice e teologicamente corretta», que
Tertullien aurait évité de répéter dans Test. anim. pour écarter tout risque
d’équivoque.

L’impression que laisse la lecture de ces divers travaux est que ’on ne sait
pas tres bien sur quel «ton» la phrase d’Apol. 17, 6 doit étre prononcée. Une
nouvelle approche du probléme, de ce point de vue, ne sera sans doute pas
superflue.

Un des auteurs que nous avons cités (E. Bickel!?) insiste avec raison sur la
nécessité d’une interprétation philologique pour discerner la signification
exacte que Tertullien donnait a ses propres paroles. Bickel lui-méme a considé-
rablement éclairé par une telle interprétation le sens de la phrase fiunt, non
nascuntur christiani. Il nous semble en revanche que ’on n’a pas encore poussé
assez loin I'étude stylistique de 'expression o testimonium animae naturaliter
christianae (trop souvent réduite d’ailleurs a ses trois derniers mots). Avant
d’engager cet examen, il faut résoudre une question préalable: cette phrase
est-elle isolée dans I’ceuvre de Tertullien, ou peut-on lui trouver des paralléles?
Si la méme idée est exprimée ailleurs en des termes différents, il est évident
que les conclusions que nous pourrons tirer de l'interprétation stylistique
d’Apol. 17, 6 ne s’appliqueront pas nécessairement a un autre énoncé de méme
contenu.

Deux passages de Tertullien ont été jusqu’ici considérés comme proches
du sens de notre texte: E. Bickel'? cite comme paralléle la question qui conclut

10 P. 135.

11 C. Tibiletti, Tertulliani De test. anim., Introd., testo e comm. (Torino 1959) 25. 113sq.;
Tertulliano, La testimonianza dell’anima (Firenze 1984) 91-94 (Appendice I: Anima cristiana
per natura?).

12 Op. cit. (supra n. 3) 54.

13 Op. cit. 57.



O testimonium animae naturaliter christianae! 323

la liste des testimonia spontanés de ’ame en faveur d’un Dieu juge, au chap. 2
de Test. anim.: unde tibi hoc non christianae?* «Diese Frage, dit-il, steht in
threm Gehalt dem Ausdruck anima naturaliter christiana am niachsten. So 16st
sich das Paradoxe dieser Wendung mit Tertullians Gedanken an eine Art
virtueller Christlichkeit.» L’argument de Bickel a emporté I’adhésion de J. H.
Waszink!>, qui traduit de son c6té Test. anim. 2, 6 par « Woher vermagst du
das, wenn du doch keine Christin bist?» N. Brox!® avait pourtant déja répondu
a Bickel que, pour suivre le fil de I’argumentation de Test. anim., la phrase
litigieuse devait étre rendue plutot par «widhrend (obwohl) du doch nicht
christlich bist»!”. Cette traduction s’impose aprés la déclaration péremptoire
de Test. anim. 1, 7 non es, quod sciam, christiana.

Mais N. Brox a son tour'8 établit un paralléle avec un autre passage de
Tertullien, Ad nat. 1, 8, 9sq., auquel il consacrera encore un article en 1973'°,
Dans ce passage, Tertullien soumet a sa critique sarcastique 1’étiquette tertium
genus dont on couvre injurieusement les chrétiens. Qui vient donc au premier
et au second rang? demande-t-il. Méme si I’on admet, a la suite de I’expérience
de Psammétique racontée par Hérodote, que les Phrygiens sont les premiers, il
ne s’ensuit pas que les chrétiens sont les troisiemes. Combien, en effet, y a-t-il
eu de gentes apres les Phrygiens? Verum recogitate, ne quos tertium genus
dicitis, principem locum obtineant, siquidem non ulla gens non christiana. Ita-
que quaecumque gens prima, nihilominus christiana: ridicula dementia novissi-
mos dicitis et tertios nominatis. Selon N. Brox, les mots non ulla gens non
christiana signifient que «das Christliche» existe dans chaque peuple, dés le
debut, comme 1l existe dans chaque ame selon Apol. 17, 6. Quelle que soit la
gens que I’on voudra considérer comme prima, elle est déja chrétienne parce
qu’elle posséde naturaliter la connaissance du vrai Dieu. L’argumentation de
Brox, malgré le soutien que lui apporte Tibiletti?’, ne me semble pas de nature
a évincer I’autre interprétation possible?!, selon laquelle Tertullien fait allusion
ici a la présence de chrétiens dans tous les peuples connus a son époque (et
notamment chez les Phrygiens). Brox reconnait lui-méme que dans son inter-
prétation la phrase de Tertullien n’est préparée par rien de ce qui précéde, et
qu’elle ne devient compréhensible qu’au moment ou le lecteur rencontre dans

14 Test. anim. 2, 6. Sans le dire explicitement, Bickel comprend sans doute cette phrase dans le
sens de la traduction de Kellner, BKV 7 (Kempten/Miinchen 1912) 207: «Woher kommt
dieses, wenn du keine Christin bist?».

15 Tertullian, Uber die Seele (Ziirich/Miinchen 1980) 195sq.

16 Op. cit. (supra n. 7) 74.

17 Voir aussi la traduction de Tibiletti: «Donde a te non cristiana deriva tutto questo?», et celle
de Thelwall (The Ante-Nicene Fathers 3). «<How happens this, since thou art not Christian?».

18 Op. cit. 70sq.

19 N. Brox, Non ulla gens non christiana (Zu Tertullian, Ad nat. 1, 8, 9f), Vig. Christ. 27 (1973)

46-49.

20 Dans I'éd. de 1984 de Test. anim., p. 93sq. Voir déja F. Fuetscher, art. cité (supra n. 2) 23.

21 Cf. A. Schneider, Le premier livre Ad nationes de Tertullien (Institut suisse de Rome 1968)
194sq.



324 André Schneider

Apol. 17, 6 (écrit quelques mois aprés Ad nat.!) I'idée que ’ame est naturaliter
christiana. Avec I'interprétation traditionnelle, cette difficulté n’existe pas, car
la mention d’une diffusion du christianisme dans toute ’oitkouméneé est pré-
sente explicitement dans trois autres passages du premier livre Ad nat.: 1, 1, 2;
1,7, 18; 1, 16, 20?2 En outre, cette interprétation peut s’appuyer sur le passage
paralléle du De anim. 49, 3 (que Brox écarte sans explication?3): nulla iam gens
dei extranea est, in omnem terram et in terminos orbis evangelio coruscante. La
fonction méme de cette remarque (réfutation d’une i1dée fausse sur un peuple
d’Afrique répandue par Hérodote) n’est pas sans rappeler celle de la proposi-
tion non ulla gens non christiana dans la polémique sur le tertium genus.

Jusqu’a plus ample informé, nous considérons donc que la formule
d’Apol. 17, 6 o testimonium animae naturaliter christianae, si on veut la com-
prendre comme I’affirmation d’une connaissance innée de la révélation chré-
tienne par I’ame naturelle — et en donnant tout son sens au mot chAristianus —,
est sans paralléle dans I’ceuvre de Tertullien.

D’un point de vue stylistique, en revanche, I’exclamation d’Apol. 17, 6
s'insére dans une série d’exemples analogues. Les exégétes de notre phrase
n’ont, semble-t-11, pas prété une attention suffisante a la valeur particuli¢re des
exclamations introduites par o chez Tertullien.

L’examen des quelque quatre-vingt-six occurrences de o enregistrées par
G. Claesson dans son précieux Index Tertullianeus?* montre a quel point Ter-
tullien fait de cette particule un usage original et expressif. Il ne sera pas inutile
de s’arréter un instant sur ce corpus, avant de revenir a la phrase d’Apol. 17, 6
dont nous cherchons a mieux percevoir le «ton». Si 'on fait abstraction des
dix-sept cas ou o est suivi d’un vocatif (o homo, o christiane, o psychice, etc.>),
il reste soixante-neuf autres exemples dans lesquels la particule introduit une
exclamation?. D’une fagon générale, 0, conformément a sa valeur courante?’,

22 Sur les autres ceuvres de Tertullien ou ce motif réapparait, voir Waszink, Comm. du De Anim.
(Amsterdam 1947) 518.

23 Op. cit. 47 n. 5.

24 Trois vol., Paris 1974.

25 Certaines apostrophes au vocatif ne sont d’ailleurs pas dépourvues de I'ironie que nous
découvrirons dans bon nombre d’exclamations introduites par 0. Voir p.ex. Adv. Marc. 1, 20,
1;2, 5, 1, avec les notes de R. Braun dans la coll. «<Sources Chrétiennes» (vol. 365 et 368, Paris
1990 et 1991).

26 Dans quatorze cas, 0 accompagne un nominatif, dans trente-sept, un accusatif; dans dix-huit
passages, dont le notre, la forme ne permet pas de trancher entre le nominatif et 'accusatif.
Tertullien ne semble d’ailleurs pas faire de différence entre les deux emplois, comme le
montre la série anaphorique d’Apol. 50, 3sq., ou deux exclamations au nominatif sont suivies
d’un neutre puis de deux accusatifs: o sublimitas animi ... o vigor mentis ... 0 praeconium
castitatis ... o virum fortem ... o philosophi magnanimitatem ...!

27 Cf. Prisc. Inst. gramm. 15, 38 (GLK 3, 89, 2) adverbium ... admirandi ... indignandi ... optandi,



O testimonium animae naturaliter christianae! 325

souligne, avec une forte affectivité, un sentiment d’étonnement, d’admiration
ou d’indignation. L’exclamation prend souvent la forme du «macarisme», ou
de son contraire: par exemple Castit. 10, 1 (sur les avantages de I’état de
veuvage) desisti esse debitor: o te felicem!?®; Paenit. 4, 8§ (commentaire de la
citation d’Ezéchiel 33, 11: vivo, dicit dominus, et paenitentiam malo quam
mortem) O beatos nos, quorum causa deus iurat; o miserrimos, si nec iuranti
domino credimus; Patient. 14, 2 (a propos de Job) O felicissimum illum quoque
qui omnem patientiae speciem adversus omnem diaboli vim expunxit, Bapt. 2,
2 O misera incredulitas (vocatif)?. L’épithéte peut étre autre que felix, beatus
ou miser: ainsi Coron. 1, 2 (le soldat qui refuse de porter la couronne lors d’un
donativum est sommé de donner ses raisons) «Christianus sum» respondit. O
militem gloriosum in deo%;, Scorp. 8, 7 (a propos des trois jeunes gens dans la
fournaise, dont parle le livre de Daniel) O martyrium et sine passione perfec-
tum?P!.

Si les exemples mentionnés jusqu’ici’? peuvent étre mis en paralléle avec
I’'usage classique, on rencontre cependant chez Tertullien un emploi plus spéci-
fique et plus sophistiqué du o exclamatif. Dans ses ceuvres de polémique contre
les paiens ou les hérétiques, notre auteur couronne volontiers son argumenta-
tion par une exclamation de type ironique ou sarcastique. La particule o joue
alors le role d’indice de I'ironie, d’«Ironie-Signal» selon la définition de
H. Lausberg?’. Deux ceuvres surtout se distinguent a cet égard: I’Apol. et ’Adv.
Marc. Examinons d’abord la seconde, pour revenir a I’Apol. en conclusion.

Il est frappant de constater que dans I’Adv. Marc., la grande majorité des
phrases introduites par o obéissent & un schéma identique. Pour combattre
I’hérésie de Marcion, qui oppose le Dieu bon révélé par le Christ au Dieu de

J. B. Hofmann, Lateinische Umgangssprache’® (Heidelberg 1951) 20: «Interjektion der freudi-
gen oder schmerzvollen Uberraschung, des Wunsches, des gehobenen Pathos, iiberhaupt der
lebhaften Gefiihlsdusserung»; J. Svennung, Anredeformen (Uppsala/Wiesbaden 1955) 287 n.
80.

28 Cf. Hor. Sat. 1, 9, 11; Sen. Epist. 46, 3; Plin. Nat. praef. 9; ThLL 9, 2, 5, 7sqq.

29 Voir encore Patient. 11, 4. De nombreux exemples comparables empruntés a la littérature
profane sont cités dans I'article o du ThLL,

30 Le macarisme se double ici d’un paradoxe (qu’on pourrait déceler aussi dans le bonheur
hautement affirmé d’une veuve ou de Job): comme le reléve J. Fontaine dans son édition
commentée de Coron. (Paris 1966) 45, Tertullien joue sur 'opposition entre le sens romain et
le sens biblique de la gloire (avec peut-€tre méme, ajoute Fontaine, une allusion au titre de la
comédie de Plaute Miles gloriosus).

31 Voir encore, exprimant 'admiration: Idol. 9, 2; 14, 7; Virg. vel. 11, 3 — ou au contraire
I’indignation: Idol. 7, 3; Virg. vel. 3, 5.

32 On notera que la plupart se trouvent dans des ceuvres ou Tertullien traite de morale ou de
discipline, en s’adressant a ses coreligionnaires.

33 Handbuch der lit. Rhetorik? (Miinchen 1973) 830, § 1244, tropus 111; cf. Elemente der lit. Rhet.®
(Miinchen 1984) 79, § 234; 141, § 429, 1: le «signal» de I'ironie réside notamment dans la
pronuntiatio, et en particulier dans I’exclamatio, ou dans ’expression de la surprise. Lausberg
renvoie pour I'introduction du terme «Signal» 2 W. Biichner, Uber den Begriff der Eironeia,
Hermes 76 (1941) 339-358 (ou je n’ai cependant pas trouvé le mot «Signal»).



326 André Schneider

I’Ancien Testament, Tertullien multiplie les exclamations relatives a I'un des
deux dieux ou au Christ. Sur vingt-quatre occurrences de o exclamatif dans ce
traité, douze apparaissent sous la forme o deumn ou o Christum. Sil’on ajoute le
nominatif o deus iste (4, 26, 9), les antonomases o dominum (2, 7, 3), o legis
destructorem (= Christum, 4, 40, 1), o creatorem (5, 7, 14) et le pluriel o quanti
iam dii creatores (5, 18, 12), on aboutit a un total de dix-sept exclamations du
méme type sur vingt-quatre3*. Les épithétes accolées au substantif permettent
de distinguer deux sous-ensembles: tantdt Tertullien emprunte la terminologie
de son adversaire, ce qui est le propre de 'ironie rhétorique?®: o deum maiorem
(1, 17, 1), o deum optimum (3, 24, 1; 4, 38, 1), o deum ... misericordem (3, 24, 1),
o deum diversum a creatoris exemplis! (4, 38, 1) — tantot il choisit un terme qui
dénonce I’absurdité ou les contradictions des théses de Marcion, se rappro-
chant alors de la vituperatio®®, mais sans abandonner le ton ironique: o deum
usquequaque perversum, ubique inrationalem, in omnibus vanum, atque ita
neminem! (1, 28, 1); o Christum versipellem, nunc destructorem nunc adserto-
rem prophetarum! (4, 15, 1)*7. Dans ce contexte de polémique anti-hérétique,
I'usage de ’exclamation ironique, a valeur quasi argumentative, parait d’au-
tant plus caractéristique de la maniere de Tertullien que les rares exemples
d’exclamations non ironiques se trouvent tous dans des citations bibliques: o
profundum divitiarum et sophiae dei eqs. (2, 2, 4, citation de Rom. 11, 33,
reprise sous une forme légérement différente en 5, 14, 9. 10, et une fois dans un
autre traité anti-hérétique: Adv. Hermog. 45, 5); o insensati et tardi corde eqs.
(4, 43, 4, citation de Luc 24, 25).

Si nous revenons pour conclure a I’Apol., nous y relevons également un
nombre appréciable d’exclamations introduites par o (dix-sept exemples). Les
formes sont plus diverses que dans ’Adv. Marc., sans doute parce que les
aspects de la polémique anti-paienne sont plus divers aussi. Un examen ex-
haustif, qu’il serait trop long de présenter ici, permet d’affirmer qu’aucune des
exclamations introduites par o dans ’Apol. n’est exempte d’ironie ou de sar-
casme38. Le cas le plus intéressant pour la compréhension d’Apol. 17, 6 se

34 A ce type d’exclamations en rapport étroit avec le théme principal du grand traité contre
Marcion, on pourrait encore rattacher quelques cas d’apostrophes au vocatif, comme 1, 20, 1
o Christe, patientissime domine, ou 1, 29, 8 o dee haeretice).

35 Cf. H. Lausberg, Elemente 78, § 232 «Die ironia ... als Wort-Tropus ... ist die Benutzung des
parteiischen Vokabulars der Gegenpartei im festen Vertrauen darauf, dass das Publikum die
Unglaubwiirdigkeit dieses Vokabulars erkennt, wodurch dann die Glaubwiirdigkeit der eige-
nen Partei um so mehr sichergestellt wird, so dass die ironischen Worter im Enderfolg in
einem Sinne verstanden werden, der threm eigentlichen Sinn entgegengesetzt ... ist.»

36 Voir la note de R. Braun ad 1, 27, 1 (Coll. «Sources Chrétiennes», vol. 365, Paris 1990} 230
n. 2.

37 Voir encore 1,27, 1:2,7,3;:4,20,9; 4,24, 3 ..

38 Exemples d’ironie au premier degré: Apol. 2, S (un gouverneur a-t-il jamais eu la preuve qu'un
chrétien amené devant son tribunal avait dévoré des enfants nouveau-nés?) o quanta illius
praesidis gloria, si eruisset aliquem qui centum iam infantes comedisset! ou 25, 6 (le prétre de
Cybele ordonne des priéres pour la santé de Marc-Aurele, quand I'empereur est déja mort



O testimonium animae naturaliter christianae! 327

trouve quelques chapitres plus haut: 9, 5, au milieu de la rétorsion du grief
d’infanticide lancé contre les chrétiens. Tertullien a évoqué les sacrifices d’en-
fants a Saturne, lui-méme dévoreur de ses propres fils. Le seul survivant de
ceux-ci, Jupiter, fait arroser sa statue de sang humain lors des jeux célébrés en
son honneur dans le Latium. Ces crimes ne valent-ils pas I’'infanticide reproché
aux chrétiens? O Iovem christianum?’® et solum patris filium de crudelitate! Le
rapprochement de Jupiter et christianus constitue bien un oxymore, pour re-
prendre le mot appliqué par Tibiletti en 1959 a I’expression naturaliter chris-
tiana. Dans un cas comme dans ’autre, le rapport entre les deux termes n’est
pas prédicatif, mais de 'ordre de la comparaison ou de I’antithése. Leur rela-
tion, pour étre explicitée, devrait étre développée par une périphrase (qui, bien
entendu, ferait perdre a I’expression toute sa vigueur): «Jupiter qui ne vaut pas
mieux que les chrétiens», «<dame qui se comporte comme si elle était chrétienne
de naissance»*.

Loin de pouvoir étre prises au pied de la lettre, de telles expressions
doivent donc étre décodées en fonction du contexte. Penchons-nous un ins-
tant, pour terminer, sur le contexte du festimonium animae naturaliter chris-
tianae. Quelques lignes plus haut, Tertullien évoque I’argument cosmologique

depuis une semaine en Pannonie: faut-il rire de I'ignorance de la déesse ou accuser la lenteur
des courriers?) o nuntios tardos, o somniculosa diplomata, quorum vitio excessum imperatoris
non ante Cybele cognovit, ne deam talem riderent christiani! ou encore 46, 6 (Apollon, par
I’intermédiaire de son oracle delphique, a décerné le titre de plus sage des hommes a Socrate,
qui niait I'existence des dieux!) o0 Apollinem inconsideratum! Sapientiae testimonium reddidit
ei viro, qui negabat deos esse. Le procédé de I’'emprunt a I’adversaire de ses catégories et de son
vocabulaire pourrait étre illustré ici également par plusieurs exemples: 35, 4 (la loyauté des
chrétiens envers César, tout intérieure, ne s’exprime pas par des orgies scandaleuses, comme
celles qui caractérisent les fétes célébrées par les paiens en ’honneur de 'empereur) o merito
nos damnandos! Cur enim vota et gaudia Caesarum casti et sobrii et probi expungimus?, 39, 13
(les chrétiens mettent tout en commun, excepté leurs épouses, a I'inverse de ce que font les
paiens, comme le montre I’exemple d’un Grec, Socrate, et d’'un Romain, Caton, qui uxores
suas amicis communicaverunt) o sapientiae Atticae, o Romanae gravitatis exemplum: leno est
philosophus et censor! (peu importe pour notre propos que Caton d’Utique soit confondu ici
avec Caton le Censeur); 50, 5sq. (I’'héroisme devant la douleur et la mort, s’il est pratiqué par
les chrétiens, est taxé de désespoir et de folie; si c’est par les paiens, il est couvert d’éloges)
Mucius dexteram suam libens in ara reliquit: o sublimitas animi! (suivent plusieurs autres
exemples d’héroisme. Les exclamations qui les ponctuent sont citées supra, n. 26). Dans la
conclusion (50, 10) o gloriam licitam, quia humanam réapparait, sous-jacente, I’antithése déja
signalée entre deux conceptions de la gloire.

39 11 est superflu d’insister sur la distance qui sépare cette exclamation de I’apostrophe fameuse
de Dante, Purg. 6, 118sqq.: «<O sommo Giove / che fosti in terra per noi crucifisso, / son li
glusti occhi tuoi rivolti altrove?». Rien de comparable non plus a I'«Hercule chrétien», illustré
entre autres par ’hymne de Ronsard adressé au cardinal de Chastillon, et sur lequel on
consultera M. Simon, Hercule et le christianisme (Strasbourg/Paris 1955); M.-R. Jung, Hercule
dans la littérature francaise du XVIe siécle (Genéve 1966) 105-125.

40 Voir la paraphrase que donne d’Apol. 17, 6 J. Moingt, Théologie trinitaire de Tert., vol. 4
(Paris 1969) 128: «I’Ame qui écoute la voix de la nature reconnait un seul Dieu, créateur et
juge, comme le font les chrétiens».



328 André Schneider: O testimonium animae naturaliter christianae!

comme preuve naturelle de I’existence de Dieu. Le témoignage de ’ame, a son
tour, grace a des exclamations spontanées telles que «Deus magnus, Deus bo-
nus», etc., permet de savoir que Dieu existe, qu’il est bon et qu’il est notre juge.
Ce sont la des assertions fondamentales?!, dont la connaissance est nécessaire,
mais non suffisante, pour devenir chrétien. L’usage qu’en fait I’apologiste, ici
et dans Test. anim., est protreptique: la possession commune a tous les
hommes, par nature, de ces vérités ¢lémentaires doit encourager I'interlocuteur
a examiner ce quoffre de plus la doctrine chrétienne. Car christianus fieri
implique une démarche ultérieure, passant par la réception d’un enseignement
(cf. Adv. Marc. 1, 18, 2 doctrina recognoscendum; Praescr. 19, 2 disciplina, qua
fiunt christiani), la lecture des Ecritures, la connaissance du Christ et enfin le
baptéme (Bapt. 18, 5 fiant christiani cum Christum nosse potuerint), toutes
choses qui ne sont pas données de naissance. Défini de cette maniere, christia-
nus est bien dans un rapport antithétique avec naturaliter, mais ce n’est pas la
seule fois que Tertullien recourt a I’antithése! Ainsi, au terme de notre analyse,
nous voyons certes, avec Bickel, «eine ... Paradoxie» dans la formule utilisée
par Tertullien en Apol. 17, 6, mais non «eine von seiner sonstigen Ausdrucks-
weise abweichende Paradoxie». C’est I'interprétation de cette phrase comme
affirmation d’une «nature chrétienne» de I’ame qui en ferait un hapax dans
I’ceuvre de Tertullien. En revanche, I’exclamation paradoxale, une fois sa
forme reconnue, peut étre rattachée a un type d’énoncé largement représenté
dans I’ceuvre du Carthaginois.

41 Dans ce sens précis, nous ne nierons pas l’existence d’une théologie naturelle chez Tertullien:
cf. Ad Scap. 2, 1 Nos unum deum colimus, quem omnes naturaliter nostis; Adv. Marc. 1, 18, 2
Nos definimus deum primo natura cognoscendum, dehinc doctrina recognoscendum, natura ex
operibus, doctrina ex praedicationibus.



	O testimonium animae naturaliter christianae! (Tertullien, Apol. 17, 6)

