Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 48 (1991)

Heft: 4

Artikel: De I'Alazon au Miles Gloriosus : la personnalité de Pyrgopolinice
Autor: Boillat, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-37713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-37713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité
de Pyrgopolinice

Par Michel Boillat, Fontenais

On pourrait dresser une liste assez longue des particularités du Miles
Gloriosus: longueur de la piéce, absence de cantica a rythmes variés, étrangeté
de la composition!, disproportion des diverses séquences ...

Un autre probleme est posé par le modeéle qu’utilise Plaute; s1 le titre,
Alazon?, en est indiqué? par le poéte latin, on ignore le nom du dramaturge
grect. En outre, la date de composition et du Miles et de I’Alazon reste incon-
nue’. En ce qui concerne la piéce grecque, on s’accorde a la situer entre 300 et
280, c’est-a-dire a I’époque ou Démétrios Poliorcete, Séleucus et Lysimaque,
rivalisant de puissance en Méditerranée orientale, cherchent a se donner une
légitimité comme successeurs d’Alexandre.

Cette étude voudrait montrer que, influencé sans doute par la tradition
littéraire®, le modéle grec reflété par Plaute s’inspire aussi de faits historiques

1 Voir RE XIV 1 (1928) 108, 12sqq.; K. Gaiser, Zum «Miles Gloriosus» des Plautus: eine
neuerschlossene Menander-Komdadie und ihre literaturgeschichtliche Stellung, Poetica 1 (1967)
436-461, repris dans E. Lefévre (éd.), Die romische Komddie: Plautus und Terenz (Darmstadt
1673) 205-248; L. Schaaf, Der Miles Gloriosus des Plautus und sein griechisches Original. Ein
Beitrag zur Kontaminationsfrage (Miinchen 1977); E. Lefévre, Plautus Studien IV, Die Umfor-
mung des Alazon zu der Doppel-Komdédie des «Miles Gloriosus», Hermes 112 (1984) 30-53;
S. O’Bryhim, The originality of Plautus’ Casina, AJPh 110 (1989) 103 se rallie a la théorie
selon laquelle I'originalité de Plaute s’accroit dans les derniéres comédies.

2 Comme caractére, I’alazon a été étudié magistralement par O. Ribbeck, Alazon. Ein Beitrag
zur antiken Ethologie und zur Kenntnis der griechisch-romischen Komddie nebst Ubersetzung
des plautinischen Miles Gloriosus (Leipzig 1882); voir aussi W. Burkert, Goés, Zum griechi-
schen «Schamanismus», RhM 102 (1962) 50-51.

3 Plaut. Mil. 86.

4 Diverses hypothéses ont été avancées: Ménandre, par K. Gaiser (cf. note 1); Philémon, par
P. Grimal, Le Miles Gloriosus et la vieillesse de Philémon, REL 46 (1968) 129-144; Alexis, par
L. Schaaf (cf. note 1) 363.

5 Pour I’dlazon, L. Schaaf (cf. note 1) 355 propose 299-295, P. Grimal (cf. note 4) penche pour
281. Pour des raisons que nous ne pouvons développer ici, nous estimons I’4/azon postérieur
a 285. W. Hofmann, Eigennamen als Mittel der Charaktergestaltung im «Miles Gloriosus»,
Das Altertum 7 (1961) 32, pense a une date voisine de 281. — Pour le Miles, la date la plus
probable est 2035, en dépit de L. Herrmann, La date du «Miles Gloriosus» de Plaute et la fin de
Naevius, Latomus (1937) 27, qui propose 190. Voir aussi K. H. E. Schutter, Quibus annis
comoediae Plautinae primum actae sint quaeritur (Groningen 1952) 94-104.

6 Une certaine continuité entre comédies ancienne et nouvelle existe; voir en particulier Ph. E.
Legrand, Daos (Paris 1910) 290-291; F. Leo, Plautinische Forschungen zur Kritik und Ge-
schichte der Komodie® (Berlin 1912) 138; E. Fraenkel, Plautinisches im Plautus (Berlin 1922)
101sqq.; E. Wiist, Epicharmos und die alte attische Komodie, RhM 93 (1950) 361-362; M. P.



De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité de Pyrgopolinice 297

déformés et caricaturés’. En outre, divers indices tendent a faire de Pyrgopoli-
nice le relais entre I’alazon de la comédie ancienne et le type tardif du charla-
tan. Nos réflexions conduiront donc le lecteur a travers le temps, avant, pen-
dant et aprés I’époque de composition de I’Alazon, ce qui donne le plan de
notre texte.

Le modele grec du Miles amalgame deux types de personnages tradition-
nels: le vantard et le soldat®. Cette fusion existe peut-étre antérieurement a
’Alazon, a coup stir parallelement. En témoignent notamment, chez Plaute, le
Therapontigonus du Curculio, de modele grec inconnu et, chez Térence, le
Thrason de ’Eunuque, piéce qui doit au Kolax de Ménandre’ le couple du
parasite et du soldat.

Pyrgopolinice dépasse Therapontigonus et Thrason par ses prétentions et
sa sottise. L’excés méme du grotesque!® tend & exclure Ménandre de la liste des
mode¢les possibles de Plaute pour son Miles.

Proche de la caricature s’exerce la parodie!!, qui préexiste a la Néa comme
ressource du théatre comique. Aristophane!? comme Ménandre parodient la

Schmude, Reden, Sachstreit, Zdnkereien. Untersuchungen zu Form und Funktion verbaler
Auseinandersetzungen in den Komdadien des Plautus und Terenz (Stuttgart 1988) 16. 19. 239-
240.

7 Voir par exemple F. Della Corte, Da Sarsina a Roma. Ricerche plautine?® (Firenze 1967) 237;
G. E. Duckworth, The nature of Roman comedy. A study in popular entertainment (Princeton
1971) 264; W. Hofmann, Der Bramarbas in der griechisch-romischen Komddie, Eos 59 (1971)
279.

8 Le soldat de Plaute nous parait plus grec que romain, contrairement a L. Ferrero, Un passo del
Miles plautino ed il primo capitolo della letteratura latina, Mondo classico (1940) 96-98; ou a
J. A. Hanson, The glorious military, Roman drama, ed. by T. A. Dorey and D. R. Dudley
(London 1965) 54-57. Plus vraisemblable nous parait K. Gaiser, Zur Eigenart der romischen
Komdédie: Plautus und Terenz gegeniiber ihren griechischen Vorbildern, ANRW 1 2 (1972)
1093. Ph. E. Legrand (cf. note 6) 290-291 montre bien que le soldat fanfaron est un produit
hellénique.

9 Voir W. F. Maclary, Menander’s soldiers: their names, roles and masks, AJPh 93 (1972) en
particulier 279. 280. 288. 296.

10 Palaestrion lui-méme utilise souvent un langage militaire parodique (cf. Mil. 266. 334. 464.
596sqq. 813sqq.), mais en conformité avec son role d’esclave; voir a ce sujet J.-C. Dumont, La
stratégie de 'esclave plautinien, REL 44 (1966} 182-203. Si Curculio attribue a Therapontigo-
nus des exploits (Curc. 72-78) comparables a ceux de Pyrgopolinice (Mil. 42-45), ce dernier
est longuement persiflé par le ler acte de la piéce, ce qui n’arrive pas a ses semblables. J.-P.
Cebe, La caricature et la parodie dans le monde romain (Paris 1966) 50sq. note I’exagération
du grotesque de Pyrgopolinice. Les prodiges de Pyrgopolinice ont leur germe dans la déme-
sure des vers 80-89 des Acharniens.

11 Cet aspect est reconnu deja par Ph. E. Legrand (cf. note 6) 606-609; voir aussi F. Leo (cf.
note 6) 132-135. Le probléme a été étudié tout récemment par A. Hurst, Ménandre et la
tragédie. Relire Ménandre (Genéve 1990) 93-122, en particulier 96.

12 Voir F. Della Corte (cf. note 7) 90. W. G. Arnott, Menander, Plautus, Terence (Oxford 1975)
10 voit dans le Lamachos d’Aristophane le prototype du miles gloriosus, mais il ne croit pas



298 Michel Boillat

tragédie'® et son langage. Le Miles s’ouvre sur une parodie non de tragédie,
mais d’épopée!* et, qui plus est, de I’épopée homérique. Dans I'Iliade'?, Ho-
mere décrit ’éclat aveuglant des armes de Dioméde. Mais, tandis que le bril-
lant du casque et du bouclier est dii a Pallas, Pyrgopolinice ordonne a ses
satellites d’astiquer son écu'®, comme si ¢’était 1a tache indigne de lui, qu’ap-
pelle un soin plus noble et plus distingué: consoler son épée!’, qui pleure de
désccuvrement.

Le héros et ses armes appellent presque irrésistiblement une seconde allu-
sion, cette fois tout a fait limpide, a I'Iliade: des femmes prennent Pyrgopoli-
nice pour Achille!®, On ne saurait parler de parodie proprement dite, mais
d’utilisation parodique de motifs homériques: les armes brillantes, quasiment
magiques, ne peuvent qu’appartenir a un héros favorisé des dieux, comme
celles d’Achille fabriquées par Vulcain a la demande de Thétis!®.

*

Contrairement a la comédie d’Aristophane, la comédie nouvelle est apoli-
tique?0. Il faut entendre par 14 que les auteurs de la Néa s’en prennent rarement
a des personnages, des institutions ou des décisions politiques. Cela toutefois
n’empéche pas Ménandre, Diphile, Philémon et I'auteur inconnu de ’Alazon
de faire allusion a des événements ou a des notables de leur époque, parfois sur
un mode satirique. C’est ainsi par exemple que Ménandre a deux reprises en
tous cas brocarde Alexandre le Grand?!. Quant a Séleucus, celui que nomme

que la Néa ait caricaturé un personnage réel. C. Whitmann, Aristophanes and the comic hero
(Cambridge 1964) 68 cite des exemples d’alazon dans le théatre d’Aristophane.

13 P. Rau, Paratragodia, Untersuchung einer komischen Form des Aristophanes (Miinchen 1967)
53sqq. étudie chez Aristophane la parodie de I’Hélene d’Euripide, que Plaute parait avoir
utilisée aussi pour I'acte IV du Miles.

14 Que les comiques parodient souvent les tragiques est notoire. La critique s’est moins préoccu-
pée de la parodie épique; voir cependant par exemple Ph. E. Legrand (cf. note 6) 589 et
L. Schaaf (cf. note 1) 126. Le motif du bouclier brillant est attesté notamment dans le mime;
cf. Mimorum Rom. fragm., collegit disposuit recensuit M. Bonaria I (Genova 1956) 62-63 et
Stace (Theb. 3, 218-226; 6, 663-667). Voir aussi Apul. Socr. 11 p. 145.

15 1l. 5, 4sqq.; 13, 340sqq.

16 Le bouclier d’'un héros homérique peut étre une sorte de symbole littéraire. Voir a propos du
bouclier d’Achille A. S. Becker, The shield of Achilles and the poetics of Homeric description,
AJPh 111 (1990) 139-153.

17 Préter vie a des étres inanimés est une ressource du théatre de Plaute. Mais le procédé est
attesté ailleurs; cf. Anthol. Pal. 6, 124. 125. 127.

18 Mil. 61.

19 11 18, 462sqq.

20 Voir par exemple T. B. L. Webster, An introduction to Menander (Manchester 1974) 2.
A. Hurst (cf. note 11) 120-121 apporte les nuances nécessaires. A Rome, les attaques person-
nelles sont impensables ou alors rudement sanctionnées, comme ce fut peut-étre le cas de
Naevius. Voir aussi G. E. Duckworth (cf. note 7) 30.

21 Athen. X p. 434c; Plut. Alex. 17. La réaction des comiques s’explique peut-&tre par les flatte-
ries d’autres poetes; cf. Curt. 8, 5, 8.



De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité de Pyrgopolinice 299

Plaute dans le Miles, il est égratigné par Philémon?? et par Alexis®3, dont la
longévité précéde et couvre la période de la Néa?*,

L’acte I du Miles mentionne, en plus du roi Séleucus, des sites géographi-
ques liés a des campagnes d’Alexandre ou de ses successeurs: 1'Inde, la Cilicie,
la Cappadoce. Au méme monde agité par les guerres appartiennent les Macé-
doniens et les Sardes?>.

L’Alazon, modeéle du Miles, devait par conséquent paraitre d’'une certaine
actualité a ses lecteurs ou a ses spectateurs. En outre, Séleucus, I'Inde, la
Cilicie, la Cappadoce parlaient plus 4 des Grecs du début qu’a des Romains de
la fin du IIle siécle. Mais nous allons plus loin. A nos yeux, le texte du Miles
contient d’autres allusions plus subtiles a des faits contemporains des diado-
ques.

Plus haut nous avons signalé la parodie épique ouvrant I’acte I du Miles.
Le méme passage peut aussi s’interpréter dans une perspective historique.

Dans I'armée du Conquérant et de quelques-uns des diadoques?® existait
un corps d’élite, les Hypaspistes, confondus parfois avec les Argyraspides?’, les
Boucliers d’argent. Séleucus?®, celui-la méme que Plaute nomme, en assuma le
commandement lors de 'expédition d’Alexandre aux Indes. Rien n’autorise,
bien évidemment, a voir dans Pyrgopolinice, qui est au service de Séleucus, la
caricature d’un des Argyraspides. Mais un contemporain des diadoques pou-
vait, s’il connaissait I’existence et I’histoire des Boucliers d’argent, associer ce
souvenir a I’éloge que Pyrgopolinice fait de I’éclat de son propre bouclier?®. En
outre, Alexandre cherche a identifier sa personne a des héros homériques, ce
qui le conduit a mélanger le mythe a sa propre histoire®’. Arrien’! en donne un
exemple qui nous parait particulierement probant: du temple d’Athéna a Ilion,
le roi emporte quelques armes (des boucliers?) qu’il fait brandir devant lui par
les Hypaspistes en livrant bataille. On ne saurait mieux illustrer la volonté de
confondre tradition épique et réalité historique.

La mention de Sé¢leucus et de campagnes militaires, le golt de I'époque

22 Athen. XIII p. 590a.

23 Athen. XIII p. 590b.

24 Avec des préoccupations d’historien, F. Taeger, Charisma. Studien zur Geschichte des antiken
Herrscherkultes 1 (Stuttgart 1957) 105 pense que la comédie est une source de la connaissance
du culte hellénistique des souverains.

25 Mil. 44,11 est impossible de savoir si Plaute avait écrit Sardos, Sardes ou Sardis; une allusion a
la ville de Sardes en Asie Mineure parait cohérente avec les toponymes cités a ’acte L.

26 Au vers 1055 du Miles, urbicape peut faire allusion au Poliorcéte, et occisor regum a Séleucus
(cf. Just. 17, 2).

27 Voir E. M. Anson, Alexander’s Hypaspists and the Argyraspides, Historia 30 (1981) 117-120.

28 Voir H. Berve, Das Alexanderreich auf prosopographischer Grundlage 11 (Miinchen 1926)
351sqq.; A. Mehl, Seleukos Nikator und sein Reich 1 (Leuwen 1986) 13sq.

29 Selon Plut. Alex. 16, Alexandre était reconnaissable a son bouclier et & son panache.

30 Voir A. E. Samuel, The earliest elements in the Alexander Romance, Historia 35 (1986)
427-437.

31 Anab. 1, 11, 8.



300 Michel Boillat

pour les armes brillantes®?, 'existence des Hypaspistes/Argyraspides, la fusion
entre éléments mythiques®? et historiques sont autant d’éléments qui ne ren-
dent pas absurde I'idée de chercher dans le Miles des allusions a des réalités
contemporaines de ’Alazon. Cette hypothése trouve quelque appui dans les
¢léments suivants:

1. Les tabellae d’Artotrogus*

Que viennent faire dans ’acte I du Miles les tabellae et le stilus qu’Artotro-
gus a en main?

S1 I’on cherche a mettre cette séquence en relation avec ’histoire de I’épo-
que, il est possible d’expliquer le role de secrétaire que parait jouer Artotrogus
arme de ses tablettes et de son poingon. Rappelons également que, si I’acte I du
Miles est marqué par I’histoire contemporaine a 1’Alazon, 1l faut chercher
quelque cohérence entre les diverses plaisanteries du dialogue de Pyrgopoli-
nice et d’Artotrogus.

Un mot ou sa racine reviennent constamment dans le passage considéré:
c’est memini, repris sous la forme de meministi, de memoria et méme de
monent®.

Artotrogus entre avec une perfection comique dans le réle de chroniqueur
du grand capitaine que se croit Pyrgopolinice; 1l singe, nous semble-t-il, I’au-
teur des Ephémérides®® d’Alexandre, assimilés de fagon sommaire aux Hy-
pomnemata auxquels Plaute ferait allusion par le jeu étymologique sur mie-
mini, alors que uno die’’ pourrait se référer au journal qu’étaient les Ephémé-
rides. Selon notre hypothése, on assiste a une séance, burlesque bien sar, de
rédaction du journal, ou des mémoires®® du général Pyrgopolinice. Les ta-
blettes qu’Artotrogus a en main ne sont pas destinées a la lecture de quelque
compte rendu, mais a la transcription, sous le contrdle du héros, des exploits®®

32 Arr. Anab. 5, 18, 4; Curt. 8, 5, 4. Voir aussi le Roman d’Alexandre (Pfister) p. 84 ou la Lettre a
Aristote (van Thiel) p. 13.

33 Voir L. Prandi, Callistene: uno storico tra Aristotele e i rei macedoni (Milano 1985) 106. Selon
R. Helm, Der antike Roman (Berlin 1948) 7. 12sqq. la geste d’Alexandre a influé sur la genése
du roman. Voir aussi R. M. Rattenbury, Romance: traces of lost Greek novels. New chapters in
the history of Greek literature (Oxford 1933) 220sq.

34 Mil. 38sqq.

35 Mil 42-49.

36 Voir L. Pearson, The diary and the letters of Alexander the Great, Historia 3 (1954/55) 429-
455; A. E. Samuel, Alexander’s royal journal, Historia 14 (1965) 1-12; J. Seibert, Alexander der
Grosse (Darmstadt 1972) 5-10. N. G. L. Hammond, The roval journal of Alexander, Historia
37 (1988) 129-150 se prononce pour I'authenticité du document utilisé par les historiens
antiques.

37 Mil 45.

38 Voir I’édition du Miles de Brix-Kohler ad v. 38.

39 Des soldats romains se situent dans la tradition de Pyrgopolinice; cf. N. 1. Herescu, Les traces
des épigrammes militaires dans le Miles Gloriosus de Plaute, Revue belge de philologie et
d’histoire 37 (1959) 45-51. Voir aussi Luc. Hist. Conscr. 20.



De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité de Pyrgopolinice 301

d’une journée de Pyrgopolinice. On objectera qu’Artotrogus dit précisément
qu’il n’a rien écrit. En fait, le parasite peut fort bien citer de mémoire les hauts
faits qu’il note en présence de Pyrgopolinice.

Que les Ephémérides et les Hypomnemata puissent étre des faux ne
change rien a notre probléeme. Il suffit que ces textes, authentiques ou non,
aient circulé a ’époque ou a été écrit I’Alazon; or Eumene de Cardia*, consi-
déré depuis I’Antiquité comme l'auteur des Ephémérides, est mort en 316.
Quant aux Hypomnemata, ils auraient eu pour auteur Alexandre lui-méme.

Dans notre hypothése, la satire*! s’exercerait aux dépens d’Alexandre, non
pas bien sir du roi dans sa vérité historique*?, mais tel que pouvaient le
critiquer®? les Athéniens par exemple, irrités par ’histoire mélée de merveil-
leux* qu’avaient écrite Callisthéne et d’autres.

Les diadoques, en tant que continuateurs® d’Alexandre, avaient intérét a
grandir leur modeéle. C’est eux aussi que pouvait atteindre une verve prenant
pour cible Alexandre.

2. Le combat contre l’éléphant*®

L’exploit incroyable mis par Artotrogus au compte de Pyrgopolinice se
déroule aux Indes, ce qui fait songer a ’expédition soit d’Alexandre, soit de
Séleucus. Le second, selon une tradition peut-étre légendaire, était doué¢ d’une
force herculéenne: il aurait maitrisé a lui seul un taureau bless¢ et rendu
furieux par un sacrificateur maladroit*’. Mais aucune légende ne fait de Séleu-
cus un pourfendeur d’éléphants. Par contre Alexandre, si I'on en croit une
anecdote*®, a blessé mortellement un éléphant. Que I’exploit soit localisé aux

40 Athen. X p. 434b; Diodote d’Erythrée cité aussi par Athénée reste obscur.

41 K. Scott, Humor at the expense of the ruler-cult, CIPh 27 (1932) 317-328 n’apporte rien de
substantiel.

42 Plut. Alex. 23 décrit pourtant le roi comme un vantard.

43 L’hostilité des Athéniens a I’égard d’Alexandre se manifeste de diverses fagons; voir a ce sujet
par exemple P. Goukowsky, Essai sur les origines du mythe d’Alexandre (Nancy 1981) 70sq.
La critique d’Alexandre se fonde aussi sur des bases philosophiques; cf. J. Stroux, Die stoische
Beurteilung Alexanders des Grossen, Philologus 88 (1933) 222-240. Voir en outre F. Weber,
Alexander der Grosse im Urteil der Griechen und Romer bis in die Konstantinische Zeit
(Leipzig 1909) 14sqq.

44 Le merveilleux entre aussi dans le réel grec par la religion, et cela précisément a I’époque des
diadoques; voir par exemple H. Engelmann, Die delische Sarapisaretalogie (Meisenheim
1964) 10-13.

45 Cf. A. Mehl (cf. note 28) 96; J. Roisman, Ptolemy and his rivals in his history of Alexander, C1Q
34 (1984) 375; J. Seibert, Das Zeitalter der Diadochen (Darmstadt 1983) 172sqq.

46 Si I'on en croit Curt. 9, 2, 21, Alexandre était trés critique sur la valeur stratégique des
éléphants. Néanmoins, ils prennent par ses victoires une valeur emblématique; cf. P. Gou-
kowsky (cf. note 43) 206-207. Une monnaie représente Alexandre a cheval menagant Iélé-
phant de Porus; cf. N. Davis/C. M. Kraay, The Hellenistic Kingdoms. Portrait coins and
history (London 1973) 36.

47 Cf. F. Stihelin, RE II A 1 (1921) s.v. Seleukos 1., 1209, 13sqq.

48 Luc. Hist. Conscr. 12. Alexandre aurait aussi terrassé un lion énorme (Plut. Alex. 40). Voir
aussi Sol. p. 93, 9-20.



302 Michel Boillat

Indes en augmente la hardiesse aux yeux des contemporains: a tort, I’éléphant
des Indes passait pour supérieur en taille a son congénére d’Afrique. L’Alazon
aurait amplifié jusqu’au grotesque un exploit d’Alexandre.

3. La magnanimité de Pyrgopolinice®

Une certaine bonté d’ame est un des éléments cohérents du caractére de
Pyrgopolinice; a ’acte I il laisse la vie a des ennemis vaincus. Or, une magnani-
mité analogue appartient a la personnalité d’Alexandre.

A signaler aussi la tendance a qualifier de Séter Démétrios™® et d’autres
diadoques. Il est possible que I’auteur de I’Alazon ait blagué ce nouveau titre a
travers Pyrgopolinice; selon la définition que Cicéron®' donne de Séter, Pyrgo-
polinice sauve Mars dans les campis Curculionieis, et plus tard la misérable
piétaille de Cappadoce.

4. Le nouvel Achille

En latin, qualifier quelqu’un d’«Achille» pouvait signifier simplement
qu’on le prenait pour un guerrier valeureux>’. Mais, peu avant I’époque de
’Alazon, Alexandre a prétendu descendre d’Achille®?, qu’il voulait faire re-
vivre en sa propre personne. Mélant le mythe a des allusions historiques et
géographiques, la mention>* d’Achille dépasse largement ce que pouvait avoir
de légendaire, par exemple, le combat contre I’éléphant.

5. Le soldat invincible

Emule d’Héracles, Alexandre a regu le qualificatif d’Anikétos>s, Invincible.
Aussi doit-on s’interroger sur la portée et le sens de invictissimis®® dans le texte
du Miles. Il nous parait impossible que cet adjectif soit utilisé sans intention et,
pour ainsi dire, gratuitement; il devait, chez le spectateur ou le simple lecteur,

49 Mil. 54. Cette qualité n’est pas que légendaire; cf. Plut. Alex. 21; voir aussi L. L. Gunderson,
Alexander’s letter to Aristotle about India (Meisenheim 1980) 3-4. J. de Romilly, Le congué-
rant et la belle captive, BAGB 1988, 3-15 montre qu’une attitude de retenue est commune a
plusieurs héros historiques.

50 Voir G. Elkeles, Demetrios der Stddtebelagerer (Breslau 1941) 81; M. P. Nilsson, Geschichte
der griechischen Religion® 11 (Miinchen 1974) 151; A. Heuss, Alexander der Grosse und die
politische Ideologie des Altertums, Antike und Abendland 4 (1954) 75.

51 Cf. Cic. Verr. 2, 2, 154 salutem dedit.

52 Voir A. Otto, Die Sprichworter und sprichwdrtlichen Redensarten der Romer (Leipzig 1890) et
suppl. s.v. Achilles.

53 Voir P. Pédech, Historiens compagnons d’Alexandre (Paris 1984) 82; E. Schwarzenberg, The
portraiture of Alexander, in: Alexandre le Grand. Image et réalité, Entr. Hardt 22 (Genéve
1976) 250, le Roman d’Alexandre (Pfister) p. 175.

54 Mil. 61.

55 Voir W. W. Tarn, Alexander the Great (Cambridge 1948) 338-346; P. Goukowsky (cf. note 43)
61. 70. 129.

56 Mil 57. A noter que inuictissimis est parfois corrigé en inuictissimum.



De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité de Pyrgopolinice 303

éveiller I'attention et la tourner vers Alexandre ou vers ceux qui se présentent
comme ses imitateurs et ses continuateurs.

A noter également que invictissimis est mis en ¢vidence en fin de vers et
qu’il constitue une sorte de gradation par rapport a virtute et a forma. Le
courage est une qualité obligatoire des rois hellénistiques®’. Quant a leur
beauté, a leur prestance, elle est naturellement attachée a leur fonction, a leur
charisme pourrait-on dire. Artotrogus peint le soldat sous les traits d’un géné-
ral qui a fait la preuve de sa mission.

6. Les virtutes de Pyrgopolinice’®

Le caractére surhumain de Pyrgopolinice pourrait étre souligné par ce
qu’Artotrogus appelle les virtutes du soldat.

A T’époque de composition de ’Alazon existe déja ce qu’on appelle des
arétalogies®®, sorte d’hymnes magnifiant les «vertus», c’est-a-dire les exploits
d’un dieu.

Il n’est pas absurde de penser que Plaute traduise par virtutes un terme
grec signifiant «miracles», «prodiges». Toutefois, il est évident que le passage
de «hauts faits» a «miracles» au sens religieux ne s’opére pas dans n’importe
quelles circonstances: il faut a notre avis que les virtutes soient attribuées a un
dieu, ou du moins a un héros digne de I’'apothéose. C’est le raisonnement que
tient Reitzenstein®® lorsqu’il propose d’interpréter dans un sens arétalogique
les virtutes de Ctésiphon®!,

Dans le Miles, le cas est encore plus clair. Artotrogus prétend que le dieu
Mars n’oserait pas mettre ses propres virtutes en paralléle®? avec celles de
Pyrgopolinice. La flatterie du parasite consiste précisément a développer une
sorte d’arétalogie du soldat, dont les prodiges dépassent ceux du dieu de la
guerre.

Les témoignages certains que fournit la littérature latine sur les arétalo-
gues (Juvénal®® et Suétone®) ont en commun le point suivant: ces conteurs
colportent des mensonges, dont eux-mémes ne sont pas dupes, mais qui leur

57 Voir M. M. Austin, Hellenistic kings, war and the economy, CIQ 36 (1986) 457sqq.

58 Mil 12. 32. 1027.

59 Parmi les approches récentes de ce «genre», voir A. Henrichs, Horaz als Aretaloge des Diony-
sos, Harv. St. 78 (1978) 210; G. P. Corrington, The «Divine Man». His origin and function in
Hellenistic popular religion (New York 1986) 46. On peut se référer aussi aux articles plus
anciens de M. Smith, Prolegomena to a discussion of aretalogies, divine men, the Gospels and
Jesus, Journ. of Bibl. lit. 90 (1971) 174-199 et J. Z. Smith, Good news is no news: aretalogy and
Gospel, Festschr. fiir M. Smith (Leiden 1975) 20-38.

60 Hellenistische Wundererzihlungen (Leipzig 1906) 9. Voir a ce sujet la critique de B. Lavagnini,
Studi sul romanzo greco (Pisa 1950) 171-173.

61 Ter. Ad 535sq.

62 Cette comparaison pourrait étre un motif de roman; voir L. L. Gunderson (cf. note 49) 21.

63 15, 16 et scol. a.l.

64 Aug. 74.



304 Michel Boillat

permettent de se sustenter, tout a fait comme Artotrogus, arétalogue de Pyrgo-
polinice.

A deux reprises, le parasite met en garde son auditoire: qu’on n’aille pas
ajouter foi aux fables qu’il raconte sur le soldat:

. nil hercle hoc quidemst,
praeut alia dicam - quae tu numquam feceris.
peituriorem hoc hominem si quis viderit
aut gloriarum pleniorem quam illic est,
me sibi habeto, ego me mancupio dabo.®

et ensuite:

. ne hercle operae pretium quidemst
mihi te narrare, tuas qui virtutes sciam.
venter creat omnis hasce aerumnas: auribus
peraudienda sunt, ne dentes dentiant
et adsentandumst quidquid hic mentibitur.%

Les exploits de Pyrgopolinice ne correspondent a rien de réel, ce sont de
purs mensonges®’. Il est vrai que le texte présente Pyrgopolinice, et non Arto-
trogus, comme le menteur: peiiuriorem ... hominem, quidquid hic mentibitur.
Toutefois, dans la discussion engagée entre le soldat et le parasite, le second
tient le role d’un mendax aretalogus, selon la formule de Juvénal, en exaltant
les prétendues virtutes de Pyrgopolinice.

Les avertissements que le parasite répéte a 'auditoire étonnent. Qui pour-
rait bien ajouter foi a de telles bourdes? Qui, sinon un public, une société pour
qui ’arétalogue n’est pas un inconnu, ni nécessairement un imposteur®®. Les
mises en garde d’Artotrogus prouvent précisément que d’incroyables exploits
pouvaient trouver créance® aupres de certains auditeurs.

Ce constat ne s’applique guere a la Rome de Plaute’, encore peu influen-
cée par ’Orient, ni a ’esprit positiviste du public latin, dont la superstition ne
va pas jusqu’a reconnaitre a des hommes ou a des héros contemporains des
actes merveilleux. Par contre, et les religions orientales et la légende d’Ale-

65 Mil 19-23.

66 Mil 31-35.

67 Strab. 2, 1, 9, C 70 accuse de mensonge notamment Onésicrite et Néarque, historiens
d’Alexandre.

68 P. Faure, Alexandre (Paris 1985) 353 fait la relation entre les fables nées de I'expérience
d’Alexandre et le parti qu’en tira la Néa.

69 M. Sordi, /! re e la verita nella concezione monarchica di Alessandro, dans M. Sordi, Alessan-
dro tra storia e mito (Milano 1984) 47-52, montre que dire la vérité appartient a la fonction
royale. Artotrogus dans le Miles met les spectateurs en garde contre les mensonges de Pyrgo-
polinice, cf. note 65.

70 11 est difficile toutefois d’estimer le degré d’hellénisation du public romain; voir a ce sujet
F. Middelmann, Griechische Welt und Sprache in Plautus’ Komddien (Miinster 1938) 76sq.



De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité de Pyrgopolinice 305

xandre accréditent aux yeux des contemporains grecs de I’Alazon des exploits
comparables, encore qu’inférieurs, a ceux qu’Artotrogus attribue a Pyrgopoli-
nice.

D’autres qualités — fictives — de Pyrgopolinice confirment ’enracinement
du personnage dans le milieu grec’!. Nous en retiendrons trois exemples: la
beauté du héros, sa continence’?, sa sagesse. Voici les passages qui nous intéres-
sent:

1. La beauté

Le texte de Plaute insiste sur la beauté dont Pyrgopolinice se croit ac-
cablé’? et qui constitue d’ailleurs un des signes, presque une preuve, de ses
qualités surhumaines, associée qu’elle est a ses exploits. Les vantardises du
guerrier occupent dans I’acte I la place principale, alors que la gloriole tirée de
la beauté apparait seulement comme motif second. C’est I'inverse dans le reste
de la piéce, ou plus précisément dés le milieu de ’acte III, puisque I’acte 1I
d’une part, si I’on excepte le prologue de Palaestrion, et d’autre part la pre-
miere moitié de 'acte III ignorent presque complétement le soldat. En effet,
deés le vers 874, on compterait sur les doigts de la main les allusions claires aux
exploits militaires de Pyrgopolinice.

Par contre, le théme de la beauté’* du soldat revient avec insistance tantot
dans la bouche de Pyrgopolinice lui-méme, tantot dans celle des flatteurs,
Palaestrion, Milphidippa ou Acrotéleutium, voire Philocomasium. Ainsi par
exemple ces propos de Palaestrion a Périplectomeéne:

isque Alexandri praestare praedicat formam suam:
itaque omnis se ultro sectari in Epheso memorat mulieres.”

La vanité du personnage culmine lorsqu’il se pose en petit-fils de Vénus:

nescio tu ex me hoc audieris an non: nepos sum Veneris.”®

71 Ce n’est pas un hasard si Pyrgopolinice recrute des mercenaires (Miles 72-74) a Ephése; cf.
C. Picard, Ephése et Claros. Recherches sur les sanctuaires et les cultes de 'lonie du Nord (Paris
1922) 366.

72 Voir P. Faure (cf. note 68) 355.

73 Par exemple Miles 59. 63. 68. 959. 1037.

74 Voir F. Taeger (cf. note 24) 51sqq. La fatalité attachée a la beauté est un motif de roman.

75 Mil 777sq.

76 Mil. 1265.

20 Museum Helveticum



306 Michel Boillat

2. La continence’’

Pyrgopolinice reprend a son compte les assertions d’Artotrogus’® concer-
nant ses succes féminins a Ephése. En parfaite concordance avec la réflexion
qu’il faisait en réplique aux flagorneries du parasite, Pyrgopolinice émet le veeu
que son charme trouve des limites:

. ne magis sim pulcher quam sum;
itaque me mea forma habet sollicitum ...7°

Se fondant sur de telles déclarations, Palaestrion a beau jeu d’engluer le
soldat en lui conseillant de simuler le dédain des bonnes fortunes:

... at scin quid tu facias? face te fastidi plenum,
quasi non lubeat .20

Aussi le soldat répond-il avec quelque hauteur aux avances d’Acrotéleu-
tium transmises par Milphidippa; il ne saurait combler toutes les femmes:

... aliae multae idem istuc cupiunt,
quibus copia non est ...%!

De I'idée qu’il aime a choisir ses partenaires, le soldat glisse facilement a la
conviction qu’entrer dans son lit constitue un honneur extraordinaire:

... non edepol tu scis, mulier,
quantum ego honorem nunc illi habeo ...*?

Au moment ou il se laisse convaincre d’accueillir les avances d’Acrotéleu-
tium, Pyrgopolinice avoue la défaite de sa vertu:

induxi in animum ne oderim item ut alias, quando orasti.®3

3. La sagesse

Acrotéleutium insinue que chez le héros la sagesse €gale la beauté:
... SI parem sapientiam habet ac formam.3*

Le bel homme pourrait se piquer de philosophie; il apporte aussi aux ames
le progrés spirituel®>:

77 Voir H. Drexler, Zur Interpretation des plautinischen Miles, Hermes 64 (1929) 344. F. Taeger
(cf. note 24) 26; le Roman d’Alexandre (Pfister) p. 122. 166. 172.

78 Mil 69-71.

79 Mil 1086sq.

80 Mil 1034sq.

81 Mil 1040sq.

82 Mil 1074sq.

83 Mil 1269.

84 Mil 1251.

85 Cf. F. Taeger (cf. note 24) 102sq.



De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité de Pyrgopolinice 307

si non mecum aetatem egisset, hodie stulta®® viveret.¥’

En un vers corrompu, mais selon toute vraisemblance restitué correcte-
ment par Lindsay, Palaestrion ajoute a la séduction physique de Pyrgopolinice
celle de ses qualités morales:

... forma huius, mores, virtus, attinere animum hic tuom ...33

Le soldat, si ’on pouvait prendre au sérieux le portrait que la pi¢ce donne
de lui, réunirait vraiment des dispositions remarquables: vaillance, beauté,
sagesse, générosité, force d’amed®. Aussi pourrait-on faire sienne la question de
Milphidippa:

deus dignior fuit quisquam homo qui esset? ...%0

Dés le moment ou un homme accomplit de grandes choses, c’est-a-dire
que sa fortuna prouve la faveur divine, il tend a se distancer du monde des
humains pour se rapprocher du monde des dieux. Ainsi en est-i1l advenu d’Ale-
xandre dans la réalité historique®!, et de Pyrgopolinice peut-étre dans la fiction
poétique et satirique.

Dans leur réalité et leur vérité, les trois qualités que nous venons de
recenser ont une signification qui, a I’époque alexandrine, appartient plutot a
la religion qu’a la comédie. Parmi d’autres, elles sont en effet caractéristiques
de 'homme divin, theios anér®?.

La beauté constitue pour ainsi dire une preuve de la faveur divine, tant est
grand I’empire du charme physique. Par contre, le theios anér résiste victorieu-
sement a la séduction féminine, qui risquerait de compromettre sa mission.
Les hommes recourent volontiers a sa sagesse, qui s’explique tout naturelle-
ment par son origine divine. Sa supériorité suscite pourtant ironie, moquerie et
sarcasmes.

Aussi peut-on identifier dans la personne de Pyrgopolinice, en plus de
'influence exercée par la tradition comique et la légende d’Alexandre le

86 stultus se dit d’un étre réfractaire a la philosophie; cf. Cic. Orat. 74; Font. 22; Fin. 1, 62.

87 Mil 1320.

88 Mil 1327.

89 Voir L. L. Gunderson (cf. note 49) 4. M. Smith (cf. note 59) 184 dresse une liste analogue des
qualités de ’'homme divin.

90 Mil 1043.

91 J. A. Hanson, Plautus as a source book for Roman religion, TAPhA 90 (1959) 69 affirme
I’existence de «an early Roman familiarity with the concept of human deification». Il nous
semble toutefois que les déifications citées par H. ne sont chez Plaute que jeu verbal, figure de
style, méme si Ennius a pu préparer le public a une conception proche de I’evhémérisme.
Pyrgopolinice au contraire se place dans une ascendance divine; cf. Mil. 1082. L. Boffo, I re el-
lenistici e [ centri religiosi dell’Asia Minore (Firenze 1985) 152 estime que le culte
d’«Alexandre roi» date du vivant méme du Macédonien.

92 Pour cette notion, voir L. Bieler, Theios anér. Das Bild des «Gdttlichen Menschen» in Spiit-
antike und Friihchristentum (Wien 1935/36) et G. P. Corrington (cf. note 59).



308 Michel Boillat

Grand, une troisieme composante: le personnage divin. Certes, on pourrait
voir dans le theios anér une évolution positive du goés, mais il serait bien
difficile pensons-nous d’en suivre les étapes. En revanche, on voit le lien qui a
pu se faire, dans I’histoire méme d’Alexandre le Grand, entre divers éléments:
des qualités humaines exceptionnelles, la référence délibérée a I’épopée homé-
rique et 'espéce d’horror divin que le roi a su lier a sa personne et par I’expédi-
tion en Inde et par I’habile sacralisation®? de sa fonction au contact de I’Orient.
C’est ce mélange peut-étre que daubait ’Alazon, beaucoup plus qu’un type de
goés hérité de la comédie ancienne. Il est difficile de dire si Alexandre le Grand
a donné quelques-uns de ses traits au theios anér ou si, au contraire, le theios
anér a déterminé en partie I'image légendaire d’Alexandre.

A défaut de trouver a Pyrgopolinice une filiation détaillée et compléte,
nous lui avons cherché une descendance. Il est naturellement impossible d’éta-
blir - du moins c’est notre sentiment dans 1’état actuel de notre information —
un lien direct entre la personnalité du Pyrgopolinice de Plaute et celle d’'un
hableur fameux décrit au lle siécle de notre ére par Lucien de Samosate:
Alexandre d’Abonuteichos. Toutefois, les points communs entre le héros de
Plaute et le «prophéte» Alexandre sont nombreux, comme si tous deux avaient
un modeéle commun®?,

Selon Lucien, Alexandre d’Abonuteichos se signale par sa beauté®® physi-
que: taille, visage, regard; le teint, une barbe peu fournie, la chevelure abon-
dante, la douceur de la voix conférent au personnage un charme presque fémi-
nin. Pyrgopolinice, dans la description rapide qu’en donne Artotrogus, est
beau, et les femmes admirent ses cheveux®. Le prophéte Alexandre a quelque
chose de divin, comme Pyrgopolinice dont les qualités, la beauté en particulier,
le rapprochent d’un dieu.

La perfection physique appelle une longévité qui confine a I'immortalité.
Les enfants de Pyrgopolinice vivent pour le moins mille ans®’, et leur pére
logiquement ne le céde qu’a Jupiter®®. Le prophéte Alexandre de son c6té
rendra des oracles pendant mille trois ans”; il vivra en tous les cas cent cin-
quante ans'®, Ses prétentions sont a peine moins ridicules que celles de Pyrgo-
polinice, du méme ordre assurément.

93 Pour un modeéle possible, voir M. A. Flower, Agesilaus of Sparta and the origins of the ruler
cult, CIQ 38 (1988) 123-134; synthése du probléme chez P. Stockmeier, s.v. Herrschaft, RAC
14 (1988) 898sqq.

94 R. Helm (cf. note 33) 63 voit des échos au roman d’Alexandre dans la Vie d’Apollonius de
Tyane, «prophéte» quelque peu apparenté a Alexandre d’Abonuteichos.

95 Luc. Alex. 3; cf. M. Caster, Etudes sur Alexandre ou le faux prophete (Paris 1937) 8sq.

96 Mil 63sq. Une belle chevelure parait convenir a un grand capitaine; cf. Plut. Pomp. 2. Ce peut
étre aussi une marque d’efféminisation; cf. F. Cumont, Les religions orientales dans le paga-
nisme romain* (Paris 1929) 219.

97 Mil 1078sq.

98 Mil 1082sq.

99 Luc. Alex. 43.
100 Luc. Alex. 59.



De I’Alazon au Miles Gloriosus: la personnalité de Pyrgopolinice 309

Au moral, Alexandre se distingue par son habile hypocrisie'°!. Pyrgopoli-
nice de son c6té feint la réserve a ’égard des femmes. En fait tant 'un que
’autre ne révent que d’étreintes plus ou moins licites. Alexandre, par le détour
de ses grands airs, parvient non seulement a séduire les femmes, mais encore a
faire bénir ses coucheries par les maris, honorés'® de leur rival. Pyrgopolinice
pareillement attache un prix élevé a ses faveurs.

Conclusion

Nul ne croira que la personnalité complexe de Pyrgopolinice ait pu étre
imaginée par Plaute'®® dans la Rome de Scipion et de Caton. Le soldat appar-
tient pour I’essentiel au monde grec, ou alors a un monde romain postérieur a
I’époque plautinienne. De deux choses I'une: ou Plaute transcrit son mode¢le
(vortit barbare), ou le Miles a été profondément remanié par un dramaturge
d’époque plus basse, du Ile siécle!?* de notre ére par exemple, car le public
romain aurait pu identifier alors en Artotrogus un arétalogue et en Pyrgopoli-
nice le mélange du faux héros et du faux prophéte. Ribbeck signalait déja dans
le texte des éléments qui ne pouvaient appartenir a I’époque de Plaute. Toutes
fondées qu’elles sont sur la réalité historique, les objections de Ribbeck a
l’authenticité de certains passages du Miles ne sauraient toutefois jeter la suspi-
cion sur I’ensemble du texte. Des remaniements sautent aux yeux dans d’autres
comédies, dans la Casina par exemple. Mais comme dans le Miles, il s’agit 1a de
détails ou le directeur de troupe pouvait s’autoriser quelque liberté pour agui-
cher le public de son époque. En revanche, un bouleversement total du texte
reléve de la conjecture, que rien ne vient étayer.

Aussi pensons-nous que le caractére de Pyrgopolinice témoigne d’une trés
grande fidélité de Plaute a son modele. Le Miles renseigne sur I'époque de
I’Alazon beaucoup plus que sur celle de Plaute.

101 Luc. Alex. 4 et passim.

102 Luc. Alex. 42. Flav. Jos. Antt. 18, 73 rapporte un fait analogue.

103 La part plautinienne de Plaute s’est amenuisée par les études suivantes: H. W. Prescott,
Criteria of originality in Plautus, TAPhA 63 (1932) 103-125; J. J. Tierney, Some Attic ele-
ments in Plautus, Proceed. of the Roy. Ir. Acad. 40 (1945) 21-61; U. E. Paoli, Comici latini e
diritto attico (Milano 1962); N. Zagagi, Tradition and originality in Plautus (Gottingen 1980);
E. Csapo, Plautine elements in the running-slave entrance monologues?, CIQ 39 (1989) 148-
163.

104 Voir A. Heuss, art. cit. (n. 50) 66. 70. 76. 80. 86. 92. 96. 98. 100. C. Corbato, Da Menandro a
Caritone. Studi sulla genesi del romanzo greco e i suoi rapporti con la commedia nuova, Quad.
Triest. 1 (1968) 39 rappelle I'intérét voué au Kolax de Ménandre par le 1I¢ siécle de notre ére.



	De l'Alazon au Miles Gloriosus : la personnalité de Pyrgopolinice

