
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 48 (1991)

Heft: 4

Artikel: Un imbroglio herméneutique : a propos d'un livre récent concernant la
critique de Platon par Heidegger

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un imbroglio hermeneutique
A propos d'un Jivre recent concernant la critique de Platon par Heidegger

Par fFernand Brunner, Neuchätel

Un des grands etonnements de l'histonen de la philosophic a toujours ete
qu'au genie de Platon ait succede immediatement le genie si different d'Ans-
tote, mais de pareille envergure, comme si la pensee occidentale n'avait pu se

contenter d'un seul phare pour eclairer son avenir. II est vrai que, malgre
l'originalite de son epistemologie et de son ontologie, Aristote appartient ä

l'ecole platonicienne: le passage de la doctrine du maitre ä celle du disciple
s'opere par des corrections qui ne sont pas des negations pures et simples. C'est
ce qu'indique le theme de l'accord de Platon et d'Aristote, traite pour lui-
meme chez Alfäräbi1, ou present de fa?on implicite chez les auteurs qui ont
puise ä ces deux sources. II reste cependant que l'attnbution au Staginte, que
font les penseurs arabes et les Latins apres eux, de la pretendue «Theologie
d'Aristote» - en realite un demarquage de textes de Plotin - donne des
arguments fallacieux ä la these de 1'harmome des deux philosophies, puisque la
theone des Idees divines et celle de la production radicale du monde y devien-
nent anstoteliciennes

Bien entendu, ll y eut toujours des auteurs pour defendre et illustrer l'aris-
totelisme dans son onginalite, et le foisonnement merveilleux de la pensee
grecque vit naitre le stoicisme et l'epicurisme. Mais, malgre ces mouvements
divers et la large emprise de ces deux dermeres ecoles, l'existence et l'eclat du
platonisme ne furent jamais mis en peril. L'enseignement de Platon, renforce
des l'ongine par le pythagorisme, fut cultive pour lui-meme, ll eut sa place dans
l'eclectisme ou resurgit dans la synthese neoplatomcienne dans laquelle l'auto-
nte du maitre de l'Academie fut acceptee avec la conviction que Ton sait pour
mille ans et davantage. Le scepticisme lui-meme fut pour une part platonicien.
et cela sans trahir le pere fondateur, si l'on en croit Augustin, puisque la
Nouvelle Academie aurait adopte sa position de repli speculatif par tactique
anti-stoi'cienne, plutöt que par conviction2.

Au moyen age occidental, en l'absence de la plupart des Dialogues, le
credit du platonisme, soutenu par celui du neoplatomsme, survecut ä l'entree
en scene des textes d'Aristote. Comment se serait-on passe de la doctrine des

Idees divines, telle qu'Augustin et d'autres penseurs l'avaient amenagee? La

1 Cet ouvrage d'Alfäräbi est disponible dans la traduction allemande de Fr Dieterici sous le

titre Die Hat mome zwischen Plato und Ansloleles, dans AlfäräbVsphilosophische Abhandlun
gen (Leiden 1892) 1-53

2 Cf Contra Acad 17 37-39



Un imbroglio hermeneutique 229

distinction courante entre les universaux ante rem, in re et post rem illustre
bien la persistance du platonisme et la domination qu'il exergait sur la philosophic3.

Certes, le developpement medieval, puis moderne, de l'empirisme con-
duisit au rejet du rationalisme platonicien, mais sans le supplanter universelle-
ment ni pour toujours. Transforme, le platonisme revint plus tard sous la
forme de l'inneisme cartesien et sous Celles du transcendantalisme kantien ou
de la doctrine idealiste de l'intuition intelligible. Dans la theorie de la science,
il subsiste aujourd'hui dans le realisme des classes. C'est ainsi que la survie
souvent victoneuse de l'esprit du platonisme, sinon de sa lettre, n'a cesse

d'exiger de chaque penseur qu'il defmisse sa position devant la doctrine des

Dialogues. C'est le sens du mot celebre de Whitehead, selon lequel toute la
Philosophie occidental n'est que notes au has des pages de Platon4.

II est done naturel que de nos jours un philosophe de l'importance de

Martin Heidegger accorde une place d'honneur ä sa reflexion sur la doctrine de
Platon5. Le maitre de l'Academie est, a ses yeux, l'un des fondateurs des re-
cherches sur l'etre et, comme tel, l'un des initiateurs des enquetes du philosophe

allemand sur le meme sujet. Mais la difference entre les positions de

Platon et de Heidegger s'avere telle que le philosophe de Fribourg est porte
aussi ä reconnaitre en Platon, non pas le devancier dans le sillage duquel il
mene son vaisseau, mais comme le predecesseur par rapport auquel se defmit
l'originalite de sa propre route. C'est pourquoi Heidegger prend souvent le

contre-pied de la puissante tradition de louange ä Platon pour emboucher une
autre trompette. Dans cette perspective nouvelle, la doctrine des Dialogues
n'est pas le chainon majeur de l'histoire de la Philosophie grecque, auquel est

accroche ä peu pres tout ce qu'il y a de bon dans la pensee occidentale; elle
declenche au contraire le mouvement deviant qui affecte la philosophic depuis
lors et dont aujourd'hui enfin on mesure la portee et on corrige l'effet.

Des courants novateurs, representes avec passion par Stirner, Kierkegaard,

Marx ou Nietzsche, avaient prepare les esprits ä la critique des valeurs
philosophiques traditionnelles les plus süres, fussent-elles platoniciennes et
meme parfois socratiques. lis jetaient le discredit sur le rationalisme grec en
denongant sa pretendue meconnaissance de l'individu, du religieux, de la so-

3 Sur la complexite historique de la question, lire A de Libera, Albert le Grand et la Philosophie
(Pans 1990), par exemple le chapitre V sur les universaux

4 Process and Reality (Cambridge 1929) 63

5 Les references a Platon sont nombreuses dans son oeuvre Un petit ouvrage lui est consacre.
Piatons Lehre von der Wahrheit Mit einem Briefüber den «Humanismus» (Bern 1947) D'ex-
cellents travaux en fran^ais ont paru recemment sur Heidegger, par exemple: M Zarader,
Heidegger et les paroles de l'origine (Paris 1986), J. Taminiaux, Lectures de l'ontologie fionda-
mentale Essais sur Heidegger (Paris 1989). Le livre de W. J. Richardson demeure une somme
precieuse: Heidegger Through Phenomenology to Thought (The Hague 1963), avec une
preface de Heidegger Signalons cette parution recente: S. Ziegler, Heidegger, Hölderlin und die
Aletheia Martin Heideggers Geschichtsdenken in semen Vorlesungen 1934-1935 bis 1944

(Berlin 1991)



230 Fernand Brunner

ciete ou de la vie. Des analyses precises et une ombrageuse eloquence avaient
rendu presque banale la critique des ancetres. C'est pourquoi le jugement sur
Piaton que nous venons de rappeler n'etonne vraiment l'observateur que s'il
oublie les circonstances mtellectuelles du XIXe siecle et leurs prolongements
dans le nötre. II n'en demeure pas moins que, de nos jours, personne avant
Heidegger n'avait caresse ä rebrousse-poil le manteau de la tradition platoni-
cienne en donnant ä sa critique une portee aussi grande.

Selon ce philosophe, le mefait de Piaton est d'avoir fonde la metaphysi-
que. A l'evidence, ce mot est susceptible de deux sens, car Heidegger, comme
Kant, veut aussi fonder cette discipline. Quand la metaphysique est en general
la recherche du savoir portant sur l'etre, nen de mieux. Mais dans la mesure
oil, selon Heidegger, eile a echoue dans son ambition au cours de l'histoire, la

metaphysique n'est plus qu'une entreprise engageant l'esprit dans une
demarche qui, certes, traite de choses qui ont plus d'amplitude que Celles dont
s'occupent les autres savoirs - comme l'äme, les Idees ou Dieu -, mais qui n'en
sont pas moins des objets de connaissance dans lesquels la question de l'etre est
oubliee. Ce souci de l'objet, ajoute le philosophe, va dans le sens de la main-
mise interessee, puisque l'objet est mdefiniment maniable par le sujet. La
metaphysique est done la mere des sciences telles que les stigmatise Heidegger:
une meme disposition technique est ä l'ceuvre d'un cöte comme de l'autre, et
une reestimation en profondeur de la nature et de la methode de cette discipline

s'impose.
La critique heideggerienne ä l'adresse de Piaton se focalise sur la notion

d'aletheia ou de «de-celement», comme l'entend Heidegger. En effet, dans son
commentaire du mythe de la caverne, le philosophe de Fnbourg enseigne que
le resultat de l'enseignement de Piaton a ete d'introduire la limitation de la
verite ä la connaissance de l'idee ou du Was-sein de la chose6. Portant l'atten-
tion sur ce quest l'etant et negligeant le fait qu'il est, l'auteur des Dialogues,
selon Heidegger, oubliait la doctrine de l'etre deposee avant lui dans la tradition

grecque et donnait ä la Philosophie occidentale la forme qu'elle a conser-
vee jusqu'ä nous. II faut done remonter au-delä de Piaton pour apercevoir la
decouverte de l'etre que les presoeratiques avaient dejä effectuee, quoiqu'ils ne
l'aient pas encore pensee. Dans la perspective qu'il ouvrait, Piaton s'etant
contente de definir la verite par la concordance du jugement avec son objet, la
volonte de Heidegger est d'aller au-delä en explicitant les conditions sous
lesquelles l'objet en tant qu'il est peut etre pense.

Le maitre de Fribourg se plait ä opposer la physis presoeratique ä l'idee

6 «Das Wesen der Idee liegt in der Schein- und Sichtsamkeit Diese vollbringt die Anwesung,
namheh die Anwesung dessen, was je ein Seiendes ist Im Was-sein des Seienden west dieses

jeweils an Anwesung aber ist überhaupt das Wesen des Seins Deshalb hat fur Piaton das Sein

das eigentliche Wesen im Was-sein Noch die spatere Namengebung verrat, dass die quidditas
das wahrhafte esse, die essentia, ist und nicht die existentia» (Piatons Lehre von der Wahrheit
Mit einem Bnef übet den «Humanismus» Bern 1947 35)



Un imbroglio hermeneutique 231

platomcienne en montrant que la premiere n'est pas un objet de representation
comme l'ldee, mais le dynamisme d'un apparaitre, d'une venue ä l'etre. Et,
commentant Parmemde, ll aper^oit l'etre dans le participe on qui, substantif
ou verbe, peut designer non seulement ce qui est - l'etant mais encore l'etre.
Ainsi se dessinent les avenues d'une philosophie qui ne se cherche pas dans la
consideration des objets, si sublimes soient-ils, mais qui demeure fixee avec
une obstination tenace sur la question de Yetre de Yetant. Le philosophe alle-
mand se demande en quoi consiste leur difference et quelles sont, du cote de

l'homme et du cote de l'etre, les conditions de possibilite de la revelation de
l'etre. La subtilite de la problematique heideggenenne eclate aux yeux quand
on observe que la difference dont ll s'agit n'est pas celle qui distingue deux
choses, puisque l'etre de l'etant ne saurait avoir lui-meme la nature d'un etant.
L'etre se decouvre dans l'etant, mais aussi bien ll se cache en lui, puisqu'il en
differe: ll se donne dans cette difference ou ce «pli». Cette philosophie est

egalement remarquable par ses rebondissements et sa nchesse. par sa marche
resolue vers une condition toute premiere, et par ses ouvertures sur l'homme.
la pensee, la science, le langage, la poesie, et ainsi de suite.

Mais quels que soient ses merites, son lecteur demeure preoccupe par la
vision de l'histoire qu'elle implique: le passe de la philosophie a-t-il bien le

caractere monochrome de l'oubli de l'etre? Justice est-elle rendue aux systemes
philosophiques que balaie le regard du maitre allemand? Le cas de Platon est

paradigmatique ä cet egard, et il est naturel qu'on s'y arrete. C'est ce qu'a fait
Danielle Montet, l'auteur d'un ouvrage recent qui, sur la question du role
historique du fondateur de l'Academie, aboutit ä des conclusions qui sont
l'mverse de Celles du philosophe de Lribourg. Vers la fin de son livre, on lit en
effet que «l'ecriture de Platon herite de la tradition 'pre-socratique', fait
fructifier l'hentage, donne sa pleme signification ä ce qui lui fut ainsi le-

gue ...»7. Ou bien: «... Le concept platomcien (Yagathon accompht la tradition

grecque dans son dessem le plus secret et lui donne toute son ampleur»8.
Dans cette perspective, la philosophie de Platon ne serait pas la forme malheu-
reuse, quoique valeureuse, de la pensee occidentale, mais l'annonce de la
doctrine de Heidegger.

Les faits de pensee sont sans doute plus difficiles ä determiner que les

autres, puisqu'il est encore plus vrai pour eux que pour les autres de dire que
leur etablissement n'a lieu qu'au travers de la comprehension qu'on en a. La
revision proposee par Danielle Montet du proces heideggerien intente ä Platon
ne peut done manquer d'etre du plus grand mteret.

Pour combattre la representation que Heidegger s'est faite du maitre de

l'Academie, deux voies se presentent. Dans la premiere, on met en question la
philosophie qui sous-tend cette interpretation et on defend l'idee que le plato-
nisme est autonome et n'a nul besoin d'etre corrige par une philosophie etran-

7 Danielle Montet, Les traits de I'elie Essai sur I'ontologie platomcienne (Grenoble 1990) 212
8 P 220



232 Fernand Brunner

gere. La seconde consiste a soutenir que, si Heidegger s'en prend ä Piaton, c'est
faute d'apercevoir la parente, smon l'identite, de sa propre doctrine avec celle

qu'il critique Dans le premier cas, on defend Piaton contre Heidegger au nom
de Piaton; dans le second, on defend Piaton contre Heidegger au nom de ce

dermer C'est la seconde voie que suit Danielle Montet, voie qui ne laisse pas
d'etre suggeree par le maitre lui-meme quand ll distmgue la pensee de Piaton
du platonisme9. II est evident en effet qu'en s'mspirant de la Philosophie de

Heidegger pour comprendre celle de Piaton, Danielle Montet condamne
['interpretation de l'etre fournie par la tradition platonicienne Elle la qualifie
volontiers de banalite et de rengaine. Puisque le Piaton qu'elle va faire
entendre ne sera ni celui de la tradition, m celui de Heidegger, ll sera, ecnt-elle,
«moui». Magnifique ambition

Entre l'introduction et la conclusion - que suit une note sur le concept de
theöria -, les quatre parties de l'ouvrage sont consacrees respectivement ä

Yousia, ä Yeidos, a Yidea et finalement ä la polis et ä la paideia Nous n'en
retiendrons ici que les trois premieres pour rester au coeur de la doctrine de

l'etre, non sans regretter de ne pas rendre compte de ce livre tout entier, en
particulier de ne pas discuter de la theöria honnie par l'auteur, - et surtout de

paraitre donner plus d'importance ä la critique qu'ä l'eloge.
Ousia, enseigne l'auteur, signifie chez Piaton ce que Parmenide entend par

on et par consequent designe d'abord l'etre et non pas l'objet d'un regard
«requis de s'y conformer»10. Voilä done dejä une rectification de 1'interpreta-
tion heideggenenne, pour laquelle ousia se confond avec eidos pour signifier
l'immobilite et l'eternite d'un etant. En outre, si Vousia n'est pas ce qui de-

meure identique ä soi-meme, eile ne s'oppose pas ä la genesis comme le permanent

a ce que menacent la decheance et la mort Elle est au contraire le principe
de la genesis, puisque «l'existence (ousia) fait etre et naitre en tant qu'elle (se)
partage»11. Mais la malheureuse posterite de Platon, selon son «impitoyable
programmation», a interprete la causalite de Vousia en termes de separation.
Au lieu de poser deux mondes ou deux mveaux de realite, elle aurait mieux fait
de «penser l'existence en son pli», pour s'expnmer comme Heidegger, dont
Platon serait ici le precurseur et non l'adversaire predestine.

A son tour. Yeidos n'est pas a comprendre comme le modele copie par une
pauvre image Connaitre l'idee d'une chose, savoir ce qu'est une chose, c'est en
connaitre l'usage. Amsi de la flute, du lit, du corps, de Fame. On se garde ainsi
de preter ä Yeidos platonicien une quelconque idealite transcendante. Quant ä

9 On lit par exemple «Platon passe pour le plus grand penseur de l'Occident parce que le

Platonisme e'est-a-dire ce que dans la suite on a tire de la pensee de Platon et, du meme coup,
ce qu'on en a re?u enfin ce qu'on l'a fait devenir, a mcontestablement exerce 1'influence la

plus puissante sur la pensee occidentale» (Qu appelle t-on penser7 Trad Becker et Granel,
Pans 1959 174)

10 P 37

11 P 42



Un imbroglio hermeneutique 233

1 'idea, Danielle Montet, qui la distingue de Yeidos, en puise la signification
dans les termes du livre VI de la Republique: q xou äyatfoö idea. II apparait
alors que, si Yeidos est du cote de la differenciation, Yidea, eile, indique la
configuration qui lie les eide pour qu'un monde soit. Quant au Bien, il n'est pas
l'idee des idees, ni une instance superieure ä l'etre, comme tous font dit et
Heidegger avec eux, mais le dessein ou le sens de Yousia, «car, de l'existence, il
ne suffit pas de penser et d'affirmer qu'elle est et ce qu'elle est, mais aussi
qu'elle realise l'ordre le meilleur et le plus beau»12. En ce sens, le Bien ne
soumet pas Yousia «ä une logique autre que la sienne»13.

Voilä done le «Piaton inou'f» que 1'auteur se propose de nous faire
entendre en jetant un defi intrepide ä «tous les platonismes» et ä Heidegger
lui-meme! Nous apprenons que, contrairement ä ['interpretation donnee par
Heidegger, la verite platonicienne ne se reduit pas ä la conformite de la pensee
ä son objet, mais qu'elle est d'abord le de-couvrement de l'existence; que
Yousia, loin d'etre coupee de la genesis comme ce qui demeure en face de ce qui
passe, se differencie en eile comme l'etre dans l'etant; que Yeidos n'est pas
l'essence separee que Heidegger repousse; que le sensible n'est pas la copie
affadie de son modele, comme si l'etre et l'apparence, l'etre et le devenir
etaient separes; enfin, que Yeidos n'est pas coiffe d'un degre nouveau de
separation, Yidea du Bien, puisque celui-ci n'est rien d'autre que la necessite oü est
Yousia d'avoir le sens et le dessein qui lui sont propres.

Les analyses de Danielle Montet sont servies par une langue brillante,
encore qu'un peu recherchee14, cinglante pour le platonisme et parfois pour
Heidegger lui-meme. Mais leurs resultats sont trop surprenants pour que le

lecteur ne se demande pas si le reproche d'inexactitude hermeneutique que
l'auteur adresse ä Heidegger15 ne se retourne pas contre celle qui le formule.
Nous nous contenterons de quelques indications sur la direction de notre
reflexion ä ce sujet16.

Certes, il semble trop facile de dire que la lecture des Dialogues ä l'aide
d'une Philosophie survenue quelque deux mille cmq cents ans plus tard est une
entreprise hasardeuse; pourtant, la question est bien lä. Ne sait-on pas ä

l'avance qu'une Phänomenologie de l'etre, du genre de celle de Heidegger,
differe par essence d'une metaphysique antique? Qui peut s'etonner de la

critique que Heidegger adresse ä Piaton? Dans ces conditions, il est naturel de

12 P 136

13 Ibid
14 Affectionnant lesjeux de mots, comme «naitre n'est pas n'etre» (42). et les assonances, comme

«se signe et s'assigne» (154)
15 II est question a la page 37 «d'une desarticulation et d'une restructuration completes du texte»

de Platon par le phtlosophe allemand Cf 153-155
16 Nous laissons done de cöte des questions du genre: est-il legitime de traduire auto kath'auto

par «ce qui existe de soi et par soi» (34 42, etc ou de comprendre les mots kat'eidos (Phedre
249 b) comme designant la limitation de la connaissance humaine par contraste avec celle des

dieux qui seuls voient Yeidos (87 94)1?



234 Fernand Brunner

se demander si le recours ä la philosophic du philosophe allemand pour rendre
compte de Celle de Piaton met celle-ci au benefice de la comprehension qu'on
peut attendre. II est possible sans doute de donner amsi ä l'auteur des Dialogues

une apparence nouvelle et jugee avantageuse, mais est-ce toujours servir
quelqu'un que de le parer d'habits venus d'ailleurs, si beaux soient-ils?

Comment veut-on qu'une philosophic qui, comme celle de Heidegger, a

regu l'enseignement de Kant, de Nietzsche et de Husserl, qu'une Philosophie
de la finitude humaine et de la temporahte de l'etre, qu'une doctrine qui limite
la transcendance ä celle du monde et refuse la consideration du divin, comment

veut-on qu'une Phänomenologie dont les principes - pour ne pas dire les
presupposes17 - sont radicalement differents de ceux de la metaphysique clas-

sique soit d'un secours veritable pour comprendre celle-ci? Ce qui, en cette
metaphysique, aux yeux du phenomenologue, n'est que construction speculative

se presente au contraire en eile comme l'ouverture ä l'experience ultime,
celle de la dehvrance de la finitude et du temps. La transcendance y est ce

qu'elle est, parce qu'elle indique le depassement, juge possible et moralement
necessaire, des ordres de la sensibilite, du concept et meme de l'idealite. Les
Idees ne s'y offrent pas au regard comme de simples objets, mais comme des

objets qui sont des sources d'existence, tandis que le Bien au-dessus d'elles,
source ultime, n'est plus un objet en aucun sens.

Pour ecarter ['interpretation traditionnelle de Platon, Danielle Montet se

fait une notion etrangement sommaire du platomsme. Quand cette ecole, dit-
elle, pose deux mondes separes et qu'elle accorde l'existence ä Fun, elle con-
damne l'autre au neant. Et qu'est-ce qu'une existence qui ne serait qu'une
copie d'existence? Pourquoi separer, s'il faut ensuite reparer la separation par
la participation? Rejetons done, comme le veut la philosophie de Heidegger, la
dualite des niveaux d'existence, la transcendance metaphysique, l'idealite, la

participation, la relation modele/copie et ainsi de suite! Ces observations et
d'autres semblables temoignent d'une entiere meconnaissance de la notion de

separation en platomsme, puisque la transcendance que cette notion signifie
implique en fait la precontenance de 1'infeneur dans le superieur, la puissance
possedee par le superieur de produire l'inferieur, et l'immanence du superieur
dans 1'infeneur. La meditation de la notion d'imparticipable chez Proclus
serait ici d'un grand secours en faisant apparaitre la complexite de la
question18. Mais l'auteur fait peu d'effort pour donner au platomsme qu'elle persecute

le sens favorable qu'il a pu avoir au cours des temps. Son hvre ne contient

17 On se souvient des reflexions d'A de Waelhens dans son beau livre. La philosophie de Martin
Heideggei (Louvam/Paris 1942. plusieurs reeditions) 179 «Du moment qu'on identifie
existence humaine et etre-dans-le-monde, ll est clair que tout au-dela de l'etre-dans-le-monde se

revele absurde » L'auteur critique la pretention illusoire a la description pure (319-321) une

experience ou une conception de l'existence peut toujours se voir opposer une autre
experience ou une autre conception

18 Cf Elements de theologie, prop 23-24, ed Dodds, 26-29, et le commentaire. 210-212



Un imbroglio hermeneutique 235

guere d'allusions nominatives aux suppöts du platonisme. II ne temoigne d'au-
cune familiarite avec les neoplatomciens de toute tradition rehgieuse. chez

lesquels les notions originelles, continuant ä vivre. revelent quelque chose,
avec toutes les corrections qu'on voudra, de la vie premiere dont elles
precedent.

L'existence dont Heidegger fait tant de cas n'est jamais que Celle des
choses qui entourent l'homme dans le monde, et sa condition derniere de

possibilite n'est jamais qu'un es gibt, qui ne nous eleve pas plus haut. Le
platonisme, lui, ouvrant ä l'homme une experience plus vaste et plus radicale,
recherche l'origine de l'existence des choses dans des existants superieurs qui,
eux-memes, derivent de ce dont on ne peut plus dire qu'il soit l'existence de

quoi que ce soit. Amsi Plotin situe Dieu au-delä de toute forme, Porphyre,
reconnu et interprets par Pierre Hadot19, voit dans l'etre une pure activite
d'etre; Proclus considere comme son enseignement essentiel la transcendance
de Yhyparxis premiere par rapport ä toute determination, etc. Simples points
de repere dans un riche terrain d'exploration Et comment le creationmsme
n'aurait-il pas stimule l'attention portee ä l'existence? II a ete jusqu'ä dieter la

conception d'un Dieu dont l'essence etait l'existence et qui, sans detruire la
creature plus que sa propre transcendance, etait l'etre de tout etant Conside-
rant Yens in quantum ens, e'est-a-dire l'etre dans l'etant, Maitre Eckhart vise la
difference ontologique en donnant ä cette decouverte une dimension existentielle

autrement plus haute que celle que nous propose, avec de remarquables
analogies structurelles et verbales, la Philosophie de Heidegger.

Admettre, comme le fait le philosophe allemand, que la pensee contempo-
raine est la cle de la pensee ancienne dont eile explicite le non-dit, et se donner
amsi la faculte de comprendre les auteurs du passe mieux qu'ils ne se compre-
naient eux-memes, e'est en somme accepter le postulat hegelien, si hautement
discutable, selon lequel le deroulement de l'histoire est l'explicitation de la
vente. En fait, rien ne prouve qu'une pensee quelconque assume la vente
totale qui fut decouverte avant eile C'est pourquoi, devant le reproche d'oubli
que Heidegger fait peser sur la tradition occidentale, ll est permis de se deman-
der de quelle autre pretermission Heidegger est l'auteur. La lourde mise en
scene heideggenenne de l'oubli de l'etre ne possede la plenitude de son sens

que sur le plateau de celui qui l'a inventee.
II n'est done aucunement paradoxal de dire que les dispositions mtellec-

tuelles regues de Kant, de Nietzsche et de Husserl par le philosophe de Fri-
bourg le detournent necessairement de la comprehension de Piaton, et qu'in-
troduites ä l'Academie par Danielle Montet dans l'mtention de rendre justice
au maitre grec, elles mvellent en realite la pensee de celui-ci et portent attemte
au pluralisme philosophique Dans la mesure cependant oil la critique de

19 Cf Porphyre el Victormus (Paris 1968) seconde partie ch III, specialement 171-178 et
Conclusion IV Du meme auteur L etre et I etant dans le neoplatonisme dans Jean Trouillard
et alii, Etudes neoplatomciennes (Neuchäte! 1973) 27-41



236 Fernand Brunner Un imbroglio hermeneutique

Danielle Montet s'en prend ä une interpretation essentialiste et abstraite de
Piaton et du platonisme, nous ne pouvons que lui rendre hommage, meme si le

rajeunissement qu'elle propose de Piaton n'est pas celui auquel nous applaudi-
rions. Mais Piaton, inspirateur du platonisme authentique, a-t-il done besoin
de rajeumr, meme dans le troisieme millenaire de sa memoire? II reste que
projeter la phenomenologie heideggerienne sur la Philosophie du maitre grec
pour justifier cette philosophic, comme le fait notre auteur, c'est refuser cette
Philosophie au nom de la phenomenologie, c'est-ä-dire accomplir la subversion

que l'auteur reproche ä Heidegger d'avoir faite lui-meme quand il jugeait
Piaton de son propre point de vue. Les deux demarches se recouvrent malgre
les resultats opposes qu'elles semblent produire.

Prenant done la defense de Piaton au nom de son critique, Danielle Montet

reproche ä Heidegger de ne pas se reconnaitre dans le fondateur de l'Acade-
mie et de blämer Piaton au heu du platonisme. Ce faisant, eile s'expose ä la
contestation de son paradoxe: on soutiendra contre eile qu'entre la pensee de
Piaton et le platonisme, il n'y a pas la difference qu'elle aper^oit et Ton en
conclura que la critique de Platon par Heidegger s'adresse bien ä l'auteur des

Dialogues. Par lä, revient-on ä la position de Heidegger? Nullement, puisqu'on
se fait de Platon - et du platonisme - une autre idee que le philosophe de
Fnbourg. A l'evidence, on observe ici l'un de ces imbroglios hermeneutiques
dans lesquels s'engagent sans cesse les philosophes et les historiens de la
philosophic.

Cependant, ce ne sont pas ces difficultes, si seneuses soient-elles, qui
feront cesser jamais l'effort d'interpretation des grandes doctrines.


	Un imbroglio herméneutique : a propos d'un livre récent concernant la critique de Platon par Heidegger

