
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 48 (1991)

Heft: 3

Artikel: Zu Plutarchs Alexanderreden

Autor: Schröder, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Plutarchs Alexanderreden

Von Stephan Schröder, Köln

Rudolf Kassel

zur Vollendung des funfundsechzigsten Lebensjahres

In der Einleitung seiner kürzlich erschienenen Bude-Ausgabe der beiden
plutarchischen Alexanderdeklamationen geht Christian Froidefond u.a. auf
ihren unterschiedlichen Charakter und ihr Verhältnis zueinander ein1. Das
erste der beiden Stücke fasst er mit W. Nachstädt2, W. Hoffmann3 und K. Ziegler4

als eine im wesentlichen fertige und eimgermassen vollständig überlieferte
Rede auf, deren Titel korrekterweise nicht De Alexandri Magni fortuna aut
virtute5, sondern De Alexandra Magno philosopho heissen müsse6. In der Tat
gelten die letzten neun der überlieferten zwölf Kapitel dem Nachweis, dass

Alexander ein Philosoph gewesen sei, und in der Einleitung des Stückes heisst
es, man müsse den Ansprüchen xfj<; T6xp<; lötov Kai povpc; aüxfjg epyov
coto<pavvop£vr|(; 'AAi^avöpov ävxeutetv rmep (pikooognac;, pakkov 5' imep
'Ake^avöou SuaxBpaivovxoc Kai äyavaKxouvxoc. ei xpoiKU Sö^ei Kai Jiapa xpc;
Tü%p<; kaßetv xpv riyepoviav (1, 326 D).

Zunächst sei festgestellt, dass, da dieser Anfangssatz als Beginn einer wirklich

vorgetragenen oder doch zum Zweck des Vortrags verfassten7 Deklamation

nur dann denkbar ist, wenn der Xöyoq xrjq Tu^pt; zuvor wirklich gehört
worden war8, sich die Alternative ergibt, dass entweder die Rede der Tö%p

separat unter eigenem Titel vorgetragen und aufgeschrieben oder gar publiziert
1 Plutarque, CEuvres morales Tome V, lre partie La fortune des Romains La Fortune ou la

vertu d'Alexandre La glotre des Atheniens Texte etabli et traduit par Franpoise Frazier et
Christian Froidefond (Paris 1990)

2 W Nachstadt, De Plutarchi declamationibus quae sunt «De Alexandri fortuna» (Berlin 1895)
72, und im zweiten Bd der Teubner-Ausgabe von Plutarchs Moralia (Leipzig 1935) fasc 2,

75 Vgl Anm 6

3 W Floffmann, Das literarische Portrat Alexanders des Grossen im griechischen und romischen
Altertum (Diss Leipzig 1907) 90ff

4 K Ziegler, Plutarchos von Chaironeia (Stuttgart 21964) 85f K Ziegler, RE s v. Plutaichos
Nr 2, Bd XXII 1, 1951, 636-962, dort 721 f)

5 In den meisten Hss lautet der Titel Fiept T-fj^ 'AXe^avdpou njjpK P apETfjq
6 Froidefond, a O 70ff, 96 mit Anm 92 Über den Umfang des Fehlenden sagen weder Froidefond

noch Nachstadt etwas Bestimmtes (Nachstadt, De Plut decl 70. lasst immerhin
ausdrücklich offen, «quot sententiae aut capita interierint») Floffmann, a O 90 bemerkt, dass
«das Verlorene von grosserem Umfange gewesen sein muss» Wenn ich den genannten
Gelehrten dennoch die Auffassung unterstelle, es fehle nicht viel, so soll damit nur gesagt sein,
dass sie alle nicht mit zusätzlichen neuen Sinnabschmtten nach dem Abbruch des uns überlieferten

Textes rechnen. Nur so kann angenommen werden, dass die Ausfuhrungen Plutarchs
über das Philosophentum Alexanders nicht wieder in das Flauptthema mündeten (s unten)

7 An eine von vornherein fur die Schublade komponierte Fingerübung ist kaum zu denken
8 Wardman, Plutarch and Alexander, CQ 49 (1955) 96-107, dort 1005, sieht dann lediglich «a

dramatic way of stating the view against which Plutarch is to argue» Dann musste man ihm
wohl eine gehörige Portion Unbeholfenheit vorwerfen1



152 Stephan Schroder

war und auf irgendeine Weise verloren ging oder dass es sich bei dem Einlei-
tungssatz um einen vorläufigen Beginn handelt, vor den der Autor, hatte er die
Schrift vollendet, das gesetzt hätte, worauf der erhaltene Anfang zurückverweist9

Abgesehen von der Frage des Xöyoq xffc T6%r|<; ist eine zutreffende
Beurteilung des uns erhaltenen Textes nur dann möglich, wenn die Verbindung der
Kapitel über das Philosophentum des Königs mit den drei ersten Kapiteln
richtig analysiert wird. Im zweiten Kapitel wird Alexander selbst redend eingeführt

und tragt vor, was er nach des Autors Ansicht gegen die Ansprüche der
Tü%r| geltend machen wurde, wenn man ihn zu Worte kommen liesse. Er beruft
sich auf die Gefahren, Anstrengungen und Leiden, unter denen er sich auf
langen Feldzugen sein Reich selbst erobert habe, wenn die Wendung erlaubt
sei, geradezu gegen den Widerstand einer eifersüchtigen Tü%r|. Ohne dass das
Ende der fiktiven Rede des Makedonenkömgs durch eine entsprechende
Schlusswendung bezeichnet ware, beginnt der Autor mit Anfang des dritten
Kapitels (327 C) wieder im eigenen Namen zu reden. Sei bis dahin (d.h. m
Alexanders Worten) von den Widrigkeiten der Feldzuge die Rede gewesen,
wolle er selbst nun auf die ausserordentlich ungunstige Lage zu sprechen kommen,

die Alexander bei Antritt semer Herrschaft über Makedonien angetroffen
habe. Seine Macht im eigenen Lande sei alles andere als gefestigt, Makedonien
als ganzes von benachbarten Barbaren bedroht gewesen und Griechenland
abtrünnig geworden. Als ganz junger Mann habe sich Alexander an die Eroberung

der Welt gemacht, ohne über sonderlich bedeutende Streitkräfte zu verfügen.

Soweit die Beschreibung der Lage, mit der sich Alexander zu Beginn
seiner Herrschaft auseinanderzusetzen hatte. Die folgenden Ausführungen leitet

die Frage aßouLog ouv Kai 7tp07texT]<; 'ALe^avSpoi; eüxeLrav ouxax; erci

xr|Ä,iKaöxr|v Suvapiv öppcü)j.£vo<; (4, 327 E) ein. Nein, lautet die Antwort, die
eigentliche Grundlage nämlich bestand nicht m diesen äusseren Mitteln,
sondern in einem inneren Vorzug des Königs, seinem Philosophentum. Dieses
Philosophentum könne man ihm nicht gut mit dem Hinweis darauf abstreiten,
dass er nichts geschrieben habe, denn das gelte auch für grosse Denker wie
Sokrates, die nicht einmal die Rechtfertigung einer ausgefüllten vita activa
geltend machen könnten. Auch sie würden aber Philosophen genannt aufgrund
ihrer Lehre, ihrer Taten und ihrer Aussprüche. Nach derselben Elle sei auch
Alexander zu messen Deshalb werden nun m drei Abschnitten sein erzieherisches

Wirken (Erziehung der unterworfenen Volker zur hellenischen Zivilisation,

Kap. 5-8), seine dicta (Kap 9-10) und die Taten (Kap 10 bis Ende des

überlieferten Textes) ausgebreitet, die ihn zum Philosophen qualifizieren10.

9 Es ist möglich aber nicht notwendig dass die Rede der Tyche lediglich den Umfang der in I 2

erhaltenen fiktiven Rede Alexanders hatte oder haben sollte (Nachstadt, De Plut decl 9

gegen Reiske, der an eine ganze Rede zugunsten der tu^ti als Gegenstuck zu der gegen die

Tt>xr| dachte, vgl ebenda 70) Dann war sie natürlich nicht selbständig
10 Ähnliche Gliederung auch bei Hoffmann aO 93ff, F Krauss, Die rhetorischen Schriften



Zu Plutarchs Alexanderreden 153

Kann man glauben, dass die Komposition der Deklamation damit im
wesentlichen abgerundet und abgeschlossen ist, lediglich dem den 7cpdqeic
gewidmeten Abschnitt einige Worte oder Sätze fehlen (wir sind ja vollkommen
frei darin, uns den Umfang des Verlorenen grösser oder kleiner zu denken)?

Warum ist dann die Rede De Alexandre philosopho wie eine Replik auf
die Ansprüche der Tu^ri eingeleitet? Zwar ist in dem oben zitierten Satz auch

von der (piZoaocpia die Rede, die in Schutz genommen werden müsse, doch
scheint es sich dabei eher um einen zwar kardinalen, aber dennoch dem
Endzweck, nämlich der Verteidigung gegen die Ansprüche der Tyche, untergeordneten

Gesichtspunkt zu handeln".
Warum lässt der Autor zunächst Alexander in einer fiktiven Rede seine

Anstrengungen und seine Benachteiligung durch die während der Feldzüge

hervorheben und kommt zum eigentlichen Thema erst im Zusammenhang

mit der Ausgangslage vor seinem Aufstieg zum Weltherrscher, also in
einem Abschnitt, den er durch eine disponierende Bemerkung (3, 327 C)
ausdrücklich von Alexanders Rede abgesetzt hat?

Wenn der Autor den Entschluss gefasst hatte, sein Bild vom Philosophen
Alexander in Kontrast zu dem in der verlorenen oder geplanten Rede der Tü^ri
gezeichneten Porträt eines vom Zufall begünstigten Hasardeurs zu setzen, gab
es dann wirklich keine bessere Möglichkeit, als die Frage äßouÄcx; oüv Kai

Plutarchs und ihre Stellung im Plutarchischen Schriftencorpus (Diss. München 1911, Nürnberg

1912) 28f, und J. R. Hamilton, Plutarch, Alexander. A Commentary (Oxford 1969)

XXIII Konsequenzen werden dort allerdings nicht gezogen Nichts von dem Nachweis des

Philosophentums des Königs in drei Punkten bei Nachstädt, De Plut decl 70 Froidefond,
a O. 71f bringt die Überleitung zu der Frage des Philosophentums Alexanders nicht richtig
heraus und macht (wie Ziegler, a.O. 86 [722]) zu Unrecht aus Kap. 12 einen von dem mit
Kap. 10 beginnenden Teil unabhängigen Abschnitt.

11 In Froidefonds Gliederung des Vortrags (a.O. 71) ist die Behauptung «c'est la Philosophie

qui se charge de demontrer que les reactions d'Alexandre ne sont pas l'oeuvre de la Fortune»
unzutreffend - Em Argument dafür, im Philosophentum Alexanders doch das Hauptthema
zu sehen, hat man in der Wendung Sei 6' avtEUteiv U7tep quZoaoipiai;. pciW.ov 5' imep 'AIceißy-
Spou Suaxepaivovroi; Kai dyavaKTOüvtoQ ei itpoiKa 8oi;si Kai rcapä xfji; TüxriS 3aßfiTv tt|v
f|Y£|roviav am Eingang der Deklamation erblickt (Hoffmann, a.O 932) Wenn es sich hier
jedoch um eine Ankündigung des Hauptgegenstandes handelte, würde man wohl die
umgekehrte Reihenfolge erwarten: Sei 5' civteuieTv uitsp 'Ate^dvSpou jraW.ov 8' uitsp cpiXocro-

<piag (was natürlich weitere Änderungen an der Formulierung nach sich zöge, die hier nicht zu
erörtern sind). So wie sie dasteht, erklärt sich die Wendung zwanglos, wenn sie bedeutet, dass

der Redner sich insofern um der Philosophie willen zum Verteidiger Alexanders macht, als es

diese nicht hinnehmen kann, wenn die Verdienste individueller Tüchtigkeit auf das Konto
des blinden Zufalls gesetzt werden, was aller Ethik den Garaus machen müsste Nichts spricht
dann dagegen, im Folgenden den Beweis der Verantwortlichkeit der äpEif] für die Grösse
Alexanders zu erwarten, in dem der Erweis seines Philosophenranges eine untergeordnete
Rolle spielen kann. Hoffmann nimmt a.O ferner an, «dass bereits im verlorenen Teile von
der ipAoaoipia die Rede war; sonst war üitEp ipiAoooqiiai; zunächst unverständlich». Auszu-
schhessen ist das natürlich nicht, aber wie in einer Rede zugunsten der Tyche die Philosophie
hätte eingeführt werden können, ist nicht leicht zu sehen, und bei der oben ausgeführten
Interpretation versteht man die Wendung auch ohne Rückbezug.



154 Stephan Schroder

7tponExr]c; 'A/vg£,avopoc gq euxs/Ttv oöxcoq ETti xTj/uKauxT] v 8uvap.iv öppcopevoq
gerade an diesen Teilaspekt der Karriere des Helden, nämlich seine Anfänge,
anzuschliessen? Wäre es nicht eindrucksvoller gewesen, damit an die in der
Tradition reichlich zu Gebote stehenden Geschichten riskanter Unternehmungen

des Makedonen anzuknüpfen?
An der Stelle, wo sie steht, kann die den Abschnitt über den Philosophen

Alexander einleitende Frage nur als Selbsteinwand im Sinne der These vom
Glückskind Alexander verstanden werden, was die folgenden Kapitel zu einer
ausführlichen occupatio stempelt. Daher muss der Leser oder Hörer sich daran
stossen, wenn diese Kapitel sich nicht als Exkurs, sondern als Abschluss und
Kern des Vortrags entpuppen, weil es danach nicht mehr weiter geht12. Daraus
folgt, dass es sich bei dem uns erhaltenen Textstück um das handelt, was eine
missgünstige Überlieferung uns von einer grösseren Komposition gelassen hat,
oder um das, was Plutarch von einer ins Auge gefassten grösseren Komposition
fertiggestellt hat.

Kommen wir zur zweiten Alexanderdeklamation. Den Ausdruck öiecpuyev

f|paq, cbq eoike, %i)e<; eiiceiv öti der an ihrem Anfang steht, deutet Froide-
fond13 als Anschluss an die erste uns erhaltene Rede. Der zweite Xöyoq wäre
also am Tag nach dem ersten gehalten. Ganz wohl ist ihm bei diesem Gedanken

offenbar selbst nicht, denn er spricht von einem künstlichen Anschluss14.

Prüfen wir also, was der Redner am Vortag zu sagen versäumt haben will: dass

Kai xe/vaq noXXaq Kai cpuaeiq peyäXaq ö Kax' 'Ake^avöpov %pövoq eveyKetv

suxuxpaev. In Umkehrung dieser These heisst es im Folgenden, dies sei nicht
Alexanders Glück, sondern das der <puaeiq und xe^var, und Alexander sei es

gewesen, der diesen Aufschwung ermöglicht habe. Diese Behauptung ist es, die
in den ersten zwei Kapiteln belegt wird15; wenn es bei Froidefond weiter heisst,
nach der Präsentation des Tatmenschen Alexander solle nun im Übergang von
De fort. Alex. I zu De fort. Alex. II seine Zurückhaltung im weniger hoch
bewerteten kulturellen Bereich demonstriert werden16, so ist im Text von einer
solchen Zurückhaltung zwar durchaus die Rede, jedoch ist dieser Gesichtspunkt

dem eben von uns hervorgehobenen untergeordnet und könnte auch

dann, wenn es sich nicht so verhielte, schwerlich für den grossen Gedankenbo-

12 Man wird der Komposition des Ganzen auch dann nicht gerecht, wenn man mit Hoffmann
a O 93 und Hamilton (oben Anm 10) XXIX dem Beweis Alexandrum philosophum fuisse

lediglich insofern eine untergeordnete Funktion zuweist, als dieses Philosophentum die dperri
ohne weiteres einschliesst

13 a O 72, 79 und 81 So auch L Weber, De Plutaicho Alexandri laudalore, Genethhakon
Gottingense (Halle 1888) 84-98, dort 90 und 96, und Ziegler, a O 86 [722]

14 a O 72. vgl auch 81

15 Diese Verbindung der Kunstkapitel zur Frage nach der Rolle der Tuzr| im Leben Alexanders

entgeht Froidefond. der 72 von einem blossen «hors-d'ceuvre» spricht Nichts davon auch bei

Nachstadt, De Plut decl 70f Erkannt ist das Wesentliche bei Hoffmann, a O 88, der sich

aber um die Uberleitung zum Folgenden und die kompositionelle Funktion der Einleitung
nicht kümmert

16 aO 79



Zu Plutarchs Alexanderreden 155

gen strukturbildend sein. Das bedeutet, dass das Argument, das der Redner am
Vortag ausgelassen zu haben angibt und gegen das er sich jetzt wendet, nicht
eins für die in der uns erhaltenen Rede De fort. Alex. I verfochtene These ist,
dass Alexander alles sich selbst verdanke, sondern eine Begründung für das

genaue Gegenteil, dass %tie<; also allenfalls dann auf die erste der uns erhaltenen

Reden zurückweisen kann, wenn diese einen Teil zugunsten der Tu/p
besass oder ein solcher Teil zumindest geplant war. Man kann also an dem
gegenseitigen Bezug beider Reden nur dann festhalten, wenn man gleichzeitig
damit rechnet, dass der bei weitem grösste Teil der ersten Rede verlorengegangen

oder nicht fertiggestellt worden ist.
Dass indes an einen solchen gegenseitigen Bezug nicht gedacht ist, legen

andere Umstände nahe. Man muss sich doch fragen, wie ein Redner sich an
zwei aufeinanderfolgenden Tagen in zwei Vorträgen, die nicht etwa sorgfältig
getrennt sind, sondern durch das Proömium des zweiten ausdrücklich als Teile
eines grösseren Ganzen gekennzeichnet sind, jeweils derselben Geschichten
und Anekdoten bedienen kann. Einige dieser Wiederholungen sind bei Froide-
fond17 aufgeführt. So wird z.B. die Inschrift der Lysanderstatue des Lysipp I 9,

331 A und II 2, 335 B angeführt. Sollte man nicht bei der zweiten Erwähnung
einen Rückbezug auf die Rede vom Vortage erwarten? Immerhin liesse sich in
diesem Fall noch einwenden, dass Zweck und Anbringung der Inschrift in der
zweiten Rede erheblich genauer angegeben sind als in der ersten. I 9, 330 F und
II 3, 336 C aber werden ohne ausdrücklichen Querverweis zwei Versionen des

Epigramms auf Sardanapalos zitiert, die die Verkommenheit dieses orientalischen

Herrschers illustrieren sollen. Kaum eine Rolle spielt es in diesem
Zusammenhang, dass es in der ersten Rede heisst, dass das Epigramm xou;
ZapbavaTidXou pvripeiou; £7uyeypu7txai, während in der zweiten nur von einer
nach dem Tode des Königs errichteten XuKvr| eiKdbv gesprochen wird. Das

aussagekräftigste Beispiel aber dürfte die Geschichte sein, dass Hephaistion
einen geheimen Brief der Olympias an ihren Sohn mitlas und Alexander, als er
das merkte, ihm seinen Siegelring auf den Mund drückte, Kaxaocppayiadpsvog
(pviUicf) 7uaxei xpv CTVCDjxijv. Diese Geschichte ist I 11, 332 F-333 A erzählt und
wird II 7, 339 F-340 A noch einmal eingeführt, mit einem 3iyexcu ydp öxi, als

wäre nichts gewesen. Danach ist klar, dass die beiden Reden De fort. Alex,
nicht als zusammengehörige Teile komponiert sind und dass der Beginn des

zweiten uns erhaltenen Vortrags nicht auf den andern zurückweist18, sondern

17 a.O. 82. Vgl. Nachstädt, De Plut decl. 72ff.
18 Den Bezug des auf die erste Rede hat auch schon Nachstädt, De Plut. decl 70, 82 und 89,

angefochten. Allerdings nennt er einen anderen Grund und zieht einen anderen Schluss. Im
geraden Gegensatz zu der oben vorgetragenen Auffassung ist er der Meinung, der Satz müsse

auf eine Rede zurückverweisen, die wie der unmittelbar anschliessende Text die Urheberschaft

an der Grösse Alexanders der Tt>xr| ab- und der 'Apetf| zuspreche. Die m unseren
Handschriften vorangestellte Rede jedoch befasse sich mit dem Thema «Alexander als
Philosoph». In Wahrheit habe Plutarch an das anknüpfen wollen, was uns als zweiter Teil der
zweiten Rede erhalten sei (II 8, 340 B-13, 345 B). Das hängt ab von seiner längst obsoleten



156 Stephan Schroder

auf einen anderen, der am Vortag zuvor gehalten worden oder zumindest für
ihn geplant war. Uns ist er, wenn er über das Stadium der Planung hinaus
gediehen sein sollte, verloren.

Die beiden erhaltenen Stücke stehen im Verhältnis zweier «rhetorica E7U-

XEtpf)paxa eiq xfiv aüxfiv ürtödeaiv»19.

Dass uns ferner die zweite Rede nicht nur am Ende, sondern auch am
Anfang verstümmelt oder eher unfertig vorliegt, kann kaum bezweifelt werden.

Der Übergang von dem oben besprochenen Abschnitt über die Kunstför-
derung zu den weiteren Ausführungen ist eher äusserlich. Wie grosse Kunstwerke

nicht vom Zufall aus dem rohen Material gebildet würden, könne auch
Alexander seine historische Grösse nicht lediglich der Tu%r| verdanken, die
ihm die äusseren Machtmittel zur Verfügung gestellt habe. Viele historische
Beispiele belegten, dass der Besitz solcher Mittel die Schwäche eines Menschen
erst blosslegen könne. Dieser Gedanke wird bis zum Ende des achten Kapitels
weiter ausgeführt. Der Gedanke der Kap. 3-8 (340 B Anfang) beruhte auf der
Konzession an die Tu%r|, dass sie Alexander die äusseren Mittel zu seinen
Taten zur Verfügung gestellt habe. Auch diese Konzession wird nun Kap. 8

(340 B) bis 11 (am Anfang dieses Abschnitts die disponierende Wendung)
zurückgenommen und gezeigt, dass diese Machtmittel ohne Hilfe und oft geradezu

gegen den Willen der Tvixp erworben werden mussten20. Was im Rest des

uns erhaltenen Textes (Kap. 12—13)21 folgt, ist wohl die peroratio, die sowohl
die dpexf] des Helden als auch die feindliche Haltung der Tü^ri in kräftigen

und auch von Nachstadt selbst (Teubnenana 75) zurückgenommenen These von der in der
Überlieferung durcheinandergeratenen Reihenfolge der Alexanderreden II b (II 8, 340 B-13,
345 B), II a (II 1, 333 D-8 340 B), I (ganz)

19 So D. Wyttenbach, Ammadversiones in Plutarchi Opera Moralia, tom III (Leipzig 21834) 82

Ähnlich schon Reiske in der Anmerkung zum Ende der ersten Deklamation In jüngerer Zeit
hat bei Gelegenheit F H Sandbach. Rhythm and Authenticity in Plutarch's Moralia, CQ 33

(1939) 194-203, dort 1963, dieselbe Auffassung geäussert Naher legt sich E Badian, Alexander

the Great and the Unity of Mankind, Histona 7 (1958) 425-444, dort 43643, fest' «Our
second speech seems to be an alternative to the preceding speech the latter answers Tyche
on behalf of Philosophia, the former on behalf of Arete » Eine Alternative in diesem Sinne
nehme ich nicht an, sondern denke an zwei Versuche, dasselbe Thema mit jeweils ahnlichen
Argumenten zu behandeln

20 Der Sinn dieses Übergangs wird verkannt von Nachstadt, De Plut decl 71 Krauss (oben
Anm 10) 29 setzt zwar einen Sinnabschnitt, sieht aber m allem, was folgt, lediglich «eine

epilogartige Zusammenfassung des Ganzen» Hoffmann, a O 89 sieht einen blossen thematischen

Neueinsatz («militärische Erfolge») Froidefond. a O 72 erkennt richtig die Bedeutung
des Übergangs, schätzt aber unter dem Eindruck der Ausfuhrungen von Nachstadt (De Plut
decl 7 Iff) den gedanklichen Aufbau des Restes der Rede falsch ein «on retrouve ici l'argu-
mentation du 1er discours». Es ist nicht zu bestreiten, dass herausgestellt wird, «qu'il n'avait

pour viatique que ses qualites morales et politiques» und dass diese Vorzuge «les meines que
le 1er discours quahfiait de philosophiques» sind, aber eben daraufkommt es an, dass sie hier
unter einen anderen Gesichtspunkt gestellt sind In De fort Alex I ist dies alles straff dem
Beweis des Philosophentums des Königs untergeordnet, in De fort Alex II dem Beweis, dass

sich Alexander aus eigener Kraft gegen eine feindlich gesinnte Tyche durchgesetzt hat
21 Froidefond, a O 72 setzt den Übergang nach Kap 11 an



Zu Plutarchs Alexanderreden 157

Farben ausmalt22. Von Kap. 3 an scheint alles recht konsequent komponiert zu
sein. Froidefonds Kritik23 an chronologischen Überschneidungen zwischen
dem Abschnitt 3 bis 8, 340 B und dem Abschnitt 8, 340 B bis 11 wird entkräftet,

wenn man sich klar macht, dass der Gedanke des ersten dieser Redeteile
ohne Rücksicht auf zeitliche Zusammenhänge abgehandelt wird, d.h. die
naheliegende, aber nicht zu beantwortende Frage, seit wann sich Alexander im
Besitz semer Machtmittel befunden habe, mit einer gewissen Berechtigung
beiseite gelassen wird, während im zweiten Teil dadurch, dass der Blick
ausdrücklich auf die Phase gerichtet wird, die zu der privilegierten Stellung
Alexanders geführt hatte, die chronologische Frage als die nach dem Übergang
von einer Phase zur anderen ein ganz anderes Gewicht bekam. Da der Redner
den Blick der Zuhörer nicht gut auf die dem Zufall der edlen Geburt verdankte
Thronbesteigung richten konnte, verfuhr er stillschweigend so, dass er die
Erwerbsphase bis zum Tod Alexanders m Babylon, also bis zum Ende der
Eroberung des Weltreiches, dauern liess. Er konnte wohl darauf vertrauen,
dass die Schwäche dieser Konstruktion dem Hörer verborgen bleiben würde.
In der peroratio kann der zeitliche Aspekt dann zwanglos wieder ganz zurücktreten.

Es ist dem Redner also zumindest von Kap. 3 an gelungen, eine wenigstens

unter dem Gesichtspunkt der Wirkung beim Vortrag einleuchtende
Struktur m den Fluss der Geschichten und Anekdoten zu bringen. Eine sinnvolle

Struktur haben für sich genommen auch die ersten beiden uns erhaltenen
Kapitel. Indes können sie keinesfalls als Proömium dieser Rede gedacht sein.
Dieser Abschnitt, der ein mögliches Argument derer vorstellt, die die Grösse
Alexanders der Tüxr| zuschreiben, und es sogleich umkehrt, hat eigenes
Gewicht und führt nicht lediglich auf den Einsatz Anfang Kap. 3 hin. Die
Beschaffenheit des dortigen Übergangs24 erweckt vielmehr den Eindruck, dass

der Gedanke wieder auf den Hauptweg (Beweis der These, dass Alexander alles
seiner eigenen Tüchtigkeit verdankt) zurückgeführt werden soll. Der Abschnitt
über die Rolle Alexanders im Kunstleben seiner Epoche dürfte ein Exkurs,
vielleicht in einer ganzen Reihe von Exkursen, gewesen oder als ein solcher
gedacht gewesen sein.

22 Ziegler a O. 86 [723] hat sicherlich recht, wenn er sagt, dass nicht viel fehle; zumindest wird
kein neuer Sinnabschnitt mehr begonnen haben Nachstadt, De Plut decl 89, lasst «nonnullae
sive voces sive sententiae» fehlen

23 a O 75

24 Die Überleitung lautet ja nicht einfach «Wie Alexander das Kunstleben seiner Epoche aus

eigener Kraft in die Hohe brachte, so verdankt er auch in jeder anderen Hinsicht seme Grosse

nur seiner eigenen Tuchtigkeit » Die Bedeutung dieses Übergangs ist weder bei Nachstadt, De

Plut decl 71, noch bei Krauss (oben Anm 10) 28, hinreichend gewürdigt Froidefond sagt

richtig dass «on revient au sujet» (a O 72), kann aber daraus keine Konsequenzen ziehen,
weil er in der zweiten Rede die Fortsetzung der ersten sieht (s oben)


	Zu Plutarchs Alexanderreden

