
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 47 (1990)

Heft: 2

Artikel: Vestrum est - poeta noster : von der Geringschätzung Vergils zu seiner
Aneignung in der frühchristlichen lateinischen Apologetik

Autor: Heck, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vestrum est - poeta noster

Von der Geringschätzung Vergils zu seiner Aneignung
in der frühchristlichen lateinischen Apologetik

Von Eberhard Heck, Tübingen

Ernst Zinn (26.1.1910-24. 2.1990) zum Gedächtnis

In seinem RE-Artikel bemerkt Karl Büchner im Rahmen der Wirkungsgeschichte

Vergils1 nach Nennung der spätantiken Vergilleser Macrobius und
Claudian: «Vor allem aber haben sich die Christen Vergil völlig angeeignet» und
nennt dafür mit Literaturhinweisen Prudentius und Augustin2, mit der
Einschränkung, Augustin habe sich in 'De ciuitate dei' wieder von Vergil als dem
Dichter seiner paganen Adressaten abgesetzt.

Büchner erweckt damit den Eindruck, Vergil habe vor Prudentius und
Augustin, also vor Ende des 4. Jahrhunderts, keine christlichen Leser gehabt.
Das befremdet, wenn man sich klarmacht, dass es bis dahin schon rund zwei
Jahrhunderte christliche lateinische Literatur gegeben hatte und dass deren
Verfasser als Spätbekehrte, die die heidnische Rhetorenschule durchlaufen
hatten, in der griechisch-römischen Bildungstradition gross geworden waren,
sie zum Teil selber als Rhetoriklehrer weitervermittelt hatten3.

* Vortrag, gehalten an den 11. Metageitnia, einem Internationalen Symposion der Klassischen
Philologen der Universitäten Basel, Bern, Freiburg/Br., Freiburg/Ue., Konstanz, Mülhausen,
Strassburg, Tübingen, Zürich in Freiburg/Ue. am 20.1.1990. Anregungen und Klarungen
verdanke ich Gesprächen mit den Teilnehmern an einem Seminar im Wintersemester 1988/89
und mit Antonie Wlosok, Mainz. Für mancherlei technische, vor allem bibliothekarische Hilfe
danke ich stud phil. Gudrun Beil - Der Aufsatz war Ernst Zinn zu seinem 80. Geburtstag
zugedacht, den er, wenngleich schon schwer krank, noch begehen konnte und an dem er bei
unserem letzten Gespräch die Zueignung entgegengenommen hat; nun kann sie nur noch eine
in memoriam sein. Beim Abfassen dieses Aufsatzes habe ich mich besonders dankbar all
dessen erinnert, was mir Ernst Zinn seit seinem - stark wirkungsgeschichtlich bestimmten -
Vergil-Kolleg 1957 bis zu gemeinsamen Kolloquien über frühchristliche Autoren - u.a. Com-
modian und Prudentius - m den siebziger Jahren vermittelt hat.

1 K Büchner, P Vergilius Maro, der Dichter der Romer, RE 8 A 1 (1955/58) 1021-1486, hier
1464f, auch (1957) als Sonderdruck erschienen, dort 444f.

2 Dazu die bei Büchner genannten Arbeiten von C. Schwen, Vergil bei Prudentius (Diss. Leipzig
1937), und K H Schelkle, Virgil in der Deutung Augustins, Tubinger Beiträge zur
Altertumswissenschaft 32 (Stuttgart 1939); zu Vergil im 4 /5. Jh unter Einschluss der Christen W. Suer-
baum, Hundert Jahre Vergil-Forschung- Eine systematische Arbeitsbibhographie mit besonderer

Berücksichtigung der Aeneis, ANRW II 31, 1 (1980) 3-358, hier 329-337 (331 f. zu Prudentius,

333f. zu Augustin, bei dems, Spezialbibhographie zu Vergils Georgica, ANRW ebd.
395-499, wo zur Nachwirkung 494-499, kommt nichts dazu).

3 Hier genüge der Hinweis aufdie konvertierten Rhetonklehrer Cyprian, Arnobius und Lactanz,
vgl unten die Literaturhinweise zu den vier von uns zu behandelnden Apologeten.



Vestrum est - poeta noster 103

Der von Büchner erweckte Eindruck erweist sich denn auch schon als

falsch, wenn man sich die Quellenapparate oder -register in den Editionen der
Werke der ersten römischen christlichen Apologeten von Tertulhan bis Lactanz
ansieht: Tertullian und Minucius zitieren gelegentlich, Lactanz überaus häufig
Vergil, und zwar an manchen Stellen mit Wertungen, die diese Zitate als für
eine Wirkungsgeschichte Vergils im Altertum nicht unbeachtlich erscheinen
lassen. Warum erwähnt Büchner das mit keinem Wort?

Die Antwort ist einfach: Zum Thema 'Vergil in der frühchristlichen
Apologetik' oder speziell zu 'Vergil bei Tertullian' oder 'Vergil bei Lactanz' gab es
1955 fast keine Forschungsliteratur. Georg Bürners dürftige Dissertation4 über
Vergil bei vornicaenischen Autoren erschöpft sich im Aufreihen tatsächlicher
oder vermeintlicher Vergilzitate und -reminiszenzen, im Wiederholen und
geringfügigen Erweitern dessen, was man in den Editionen findet, und die hat
Büchner nicht eingesehen.

Seither hat sich die Lage nur teilweise geändert: Die im Niveau sehr
unterschiedlichen Darstellungen des Verhältnisses der frühen Väter zur römischen
Klassik durch Wilhelm Krause5 und Harald Hagendahl6 brachten für Vergil
kaum etwas. Um die poetischen Zitate bei Tertullian hat sich René Braun7

gekümmert, zu dem kleinen Zitatennest bei Minucius Felix 19,2 hat sich ausser
den Kommentatoren Pierre Courcelle8 geäussert, und Angaben zu Vergil findet
man in Alain Goulons und Ernst Messmers9 Beiträgen zu Dichterzitaten bei
Lactanz. Im Rahmen des Verhältnisses des Lactanz zur römischen Klassik habe
auch ich Vergils Bewertung durch Lactanz im Vergleich zu der durch Minucius
Felix kurz behandelt10. Die Auseinandersetzung christlicher Apologeten mit

4 G. Bürner, Vergils Einfluss bei den Kirchenschriftstellern der vormkanischen Periode (Diss.
Erlangen 1902) - frühester bei Suerbaum 313-315 (Vergil im Christentum) genannter Titel,
vgl. Anm. 13.

5 W Krause, Die Stellung der frühchristlichen Autoren zur heidnischen Literatur (Wien 1958) —

bei allem Respekt vor den schwierigen Entstehungsbedingungen in der NS-Zeit leider nur als

Materialsammlung mit anfechtbaren, z.T. überspannt erbaulichen Interpretationen zu
bezeichnen.

6 H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics (Göteborg 1958) - methodisch grundlegend, mit
Arnobius und Lactanz einsetzend, für das Nachleben z. B des Lucrez oder Ciceros wichtig;
Vergil tritt dagegen zurück.

7 R. Braun, Tertulhen et les poètes latins, AFLNice 2 (1967) 21-33
8 P Courcelle, Virgile et l'immanence divine chez Minucius Felix, in: Mullus, Festschr.

Th. Klauser, JbAC-Erg. Bd. 1 (Münster 1964) 32-42.
9 A. Goulon, Les citations des poetes latins dans l'œuvre de Lactance, in: Lactance et son temps,

ed. J. Fontaine/M. Pernn (Pans 1978) 107-156; E. Messmer, Laktanz und die Dichtung (Diss
München 1974). Unbrauchbar R. M. Ogilvie, Vergil and Lactantius, in: Atti del convegno
mondiale scientifico di studi su Virgiho (1981; Milano 1984) I 263-268 (der erschreckend
konfuse, vom Verfasser offenbar wegen semes Todes im November 1981 nicht mehr
durchgearbeitete Beitrag hätte nie so gedruckt werden dürfen!).

10 E. Heck, Lactanz und die Klassiker, Philologus 132 (1988) 160-179 (zit.. Klassiker), hier
172-175.



104 Eberhard Heck

Vergil hat Antonie Wlosok" beispielhaft an der Beurteilung der Figur des pius
Aeneas durch Lactanz untersucht; der im zweiten Teil ihres Beitrags behandelten

kryptochristlichen Deutung der 4. Ecloge Vergils durch Constantin galten in
der Forschung vorher noch die meisten Beiträge sub titulo 'Vergil bei den
Christen'12. An ihrer in anderem Zusammenhang getroffenen Feststellung:
«Eine neuere Darstellung der christlichen Vergiltradition fehlt»13 hat sich bisher
nur dadurch etwas geändert, dass seit 1984 in Pierre Courcelles - technisch
leider unbefriedigender - Zusammenstellung heidnischer und christlicher
Benutzungen der Aeneis wenigstens für diese eine gewisse Grundlage vorliegt14.

Die umfassende Untersuchung der Wirkung Vergils auf die frühchristlichen

Autoren bis zu Lactanz bleibt also noch zu leisten. Sie sollte sich nicht auf
Lactanz als ergiebigsten Autor beschränken, sondern den Weg einbeziehen, den
die christlichen Apologeten von Tertullian über Minucius zu Lactanz15 zurückgelegt

haben, einen Weg, der beispielhaft zeigt, unter welchen Spannungen
römische Klassiker von den auch und gerade an ihnen geschulten Christen
angeeignet wurden, Voraussetzung für ihre Vermittlung durch das Mittelalter
an uns Heutige.

Mehr als Anregungen dazu kann das Folgende nicht geben, weil das Thema
eine grössere Monographie füllen dürfte. Wir wollen anhand je einer Äusserung
der drei Apologeten Tertullian, Minucius Felix und Lactanz, die Vergilzitate
mit Wertungen einleiten, zu zeigen versuchen, wie Vergil vom poeta uester, dem
Dichter der heidnischen Römer, zum poeta noster, zum Dichter auch der
christlichen sich als Römer fühlenden Römer wurde; dieses «Er ist unser» lässt
sich bei Lactanz durch eine weitere Stelle noch verdeutlichen. Wir beziehen in
unsere Betrachtung eine Bemerkung Commodians ein über Vergil als Schul-

11 A. Wlosok, Zwei Beispielefrühchristlicher 'Vergilrezeption' Polemik (Lact., div inst 5, 10) und
Usurpation (Or Const 19-21), in' 2000 Jahre Vergil, hg. von V. Pöschl, Wolfenbütteler
Forschungen 24 (Wiesbadenl983) 63-86, hier 63-68.

12 Vgl. Suerbaum, a. O. 313f.
13 A. Wlosok, Cumaeum carmen (Verg, ecl 4,4) Sibyllenorakel oder Hesiodgedicht9, in: Forma

futun, Studi in onoredi M. Pellegnno (Torino 1975)693-711, hier 696 Anm. 11 nach Nennung
von Arbeiten aus dem 19. Jh.

14 P. Courcelle, Lecteurs païens et lecteurs chrétiens de l'Énéide I: Les témoignages littéraires
(Paris 1984; zit.: Lecteurs); das Material wird in der Abfolge des Aeneistextes vorgelegt Zum
Nachschlagen mit Blick auf die zitierenden Autoren ist das Buch leider nicht geeignet. Diese
sind nicht durch ein Stellenregister erfasst, sondern nur über das Namenregister - schon an sich
mühsam - zu ermitteln, und das ist unvollständig: Das Stichwort 'Tertullien' fehlt, obwohl
Stellen aus Tertullian behandelt sind (für Aen. VI kann man hilfsweise heranziehen den Index
bei Courcelle, Les pères de l'église devant les enfers virgiliens, AHMA 30, 1955, 5-74; zit •

Enfers, hier 73, weil Lecteurs 419-504 diesem Aufsatz mehr oder weniger gleicht). Ein
zuverlässiges Steilenregister der zitierenden Autoren zu erstellen, ist den zahlreichen an der postumen

Veröffentlichung Beteiligten anscheinend nicht eingefallen: das sollte man in einer Sepa-
ratpublikation nachholen Auch die Orientierung über die jeweils gerade behandelte Stelle der
Aeneis ist unzulänglich, da die betreffenden Vers- oder Versgruppenzahlen weder als
hervorgehobenes Lemma im Text noch am Rand noch als lebender Kolumnentitel erscheinen.

15 Cyprians und Arnobs Vergilbenutzung bleibt marginal, s. unten S. 111 f. und 117.



Vestrum est - poeta noster 105

autor. Commodian ist - das dürfte heute gesichert sein - der älteste namentlich
fassbare christliche Dichter lateinischer Sprache, und da er zeitlich zwischen
Cyprian und Lactanz gehört, muss er in den eben bezeichneten Weg von der
Geringschätzung zur Aneignung Vergils eingeordnet werden.

I

Der erste christliche Schriftsteller lateinischer Sprache ist Tertullian aus
Karthago16, der im letzten Jahrzehnt des 2. und in den ersten zwei Jahrzehnten
des 3. Jahrhunderts geschrieben hat. Zwar protestiert er verbal gegen die
griechisch-römische Bildungstradition - «was hat Athen mit Jerusalem zu schaffen,
was die Akademie mit der Kirche?»17 -, aber er kennt bestens, worauf er
schimpft, und benutzt es: stilistisch ist er einer der brillantesten Vertreter der
'zweiten Sophistik'l8, beherrscht das Rhetorenhandwerk wie nur wenige und ist
philosophisch auf der Höhe seiner Zeit; anders wären seine Leistungen für die
Grundlegung lateinisch-christlicher Begrifflichkeit - die Vokabel trinitas
stammt von ihm19 - nicht möglich gewesen. Seine bildungsfeindlichen
Äusserungen finden sich auch in seinen nach aussen, an Heiden gerichteten Werken;
aber das heisst nicht, dass er nicht fähig gewesen wäre, auf Vorstellungs- und
Denkgewohnheiten seiner nicht-christlichen Umwelt einzugehen. Nur ist, im
Unterschied zu späteren Apologeten, dieses Eingehen auf die heidnischen Gegner

überwiegend polemisch-destruktiv20.
Tertullian kennt und zitiert Vergil durchaus21. Aber er behandelt ihn

mit einer Geringschätzung, die unter den als Vergillesern fassbaren römischen
Autoren selten ist: er nennt den rund fünfzehnmal wörtlich zitierten Vergil
nicht beim Namen, mit zwei eher verächtlichen Ausnahmen: In seiner 'Einrede

16 Über ihn T. D. Barnes, Tertullian - A historical and literary study (Oxford 1971) mit zum Teil
revolutionierenden biographischen Angaben und Datierungen; 'konventionell' vorerst noch
M. Schanz/C. Hosius/G. Krüger, Geschichte der römischen Literatur III (München 31922, Ndr.
1969) 272-333; im Nachfolgewerk dieses Handbuchs, im 'Handbuch der lateinischen Literatur
der Antike' (HLL) wird im demnächst erscheinenden 4. Band H. Tränkle den Artikel 'Tertullian'

bearbeiten. Gut einführend H. von Campenhausen, Lateinische Kirchenväter (Stuttgart
1960 u. Ndr.) 12-36; H. Kraft, Die Kirchenväter bis zum Konzil von Nicda (Bremen 1966)
255-358.

17 Tert. Apol. 50, 5. Praescr. 7, 7-13 - vgl. Heck, Klassiker 167 Anm. 44 und die dort genannte
Literatur.

18 Dazu E. Norden, Die antike Kunstprosa (5. Aufl. Darmstadt 1958) II 606-615.
19 Nach Ausweis des Materials im Archiv des Thesaurus linguae Latinae, München; für freundli¬

che Auskunft danke ich Peter Flury.
20 Das Urteil des Lactanz, Inst 5, 4, 3 über Tertullians Apologeticum - vgl. Heck, Klassiker 171

m. Anm. 56 - ist freilich einseitig; der Ciceronianer scheint - vgl. Inst. 5, 1,23 - Tertullian aus
stilistischen Gründen nicht gemocht zu haben, soviel er ihm inhaltlich auch verdankt

21 15 Stellen im Index CCL 2, 1496 - unvollständig; dazu kommen Fuga 10, 1 (s. unten Anm. 27)
sowie Anim. 43, 7 (Aen. 6, 272 frei zitiert - vgl. Courcelle, Enfers 15, 4) und 50, 3 (s. unten
Anm. 24). Knappe Vorstellung fast aller Zitate bei Braun 22-24.



106 Eberhard Heck

gegen die Häretiker'22 meint Tertullian, dass Häretiker aus Schriften Anderer
ihre Opera zusammenbauten, sei keine Kunst, denn auch heidnische Literatur
werde so ausgeschlachtet, wie man bei Vergil sehe, der z.B. die Versatzstücke
für eine Medeatragödie geliefert habe. Vergil ist also als Steinbruch für Cento-
nendichter genannt. An der anderen Stelle, im Frühwerk 'Ad nationes'23, stellt
Tertullian dem 'skandalösen' Leben Iuppiters seine geläufige Preisung als opti-
mus oder, so heisse es bei Vergil, aequus gegenüber - Vergil also als Lieferant
eines falschen Gottesprädikats für einen Gott, der nie einer hätte werden
dürfen24.

Sonst nennt Tertullian Vergil nie, auch nicht an der einzigen Stelle, an der
er einen wörtlich zitierten Vergilvers den heidnischen Gegnern als Zeugnis
vorhält, auf das er sich beruft: im 'Apologeticum', seiner im Jahre 197 in
Erstfassung veröffentlichten 'Verteidigung des Christentums', einer für die
nachfolgende Apologetik bis Lactanz grundlegenden, als Gerichtsrede an die
Gouverneure aufgemachten, etwa 85 Seiten langen Schrift. Darin wendet er
sich auch, im 7. Kapitel, gegen die umlaufenden Redereien, die Christen seien
Blutschänder und Kinderfresser, also gegen die bei Tacitus und Plinius25 mit
flagitia bezeichneten, in antichristlicher Polemik ausgemalten Vorwürfe gegen

22 Praescr 39, 2-4 habent in excogitandis inslruendisque erroribus facibtatem non adeo mi-
randam quasi difficilem cum de saecularibus quoque scriptum exemplum praesto Sit eius-
modi facihtatis. (3) uides hodie ex Vergiliofabulam in totum aham componi, materia secundum
uersus et uersibus secundum materiam concinnatis (4) denique Hosidius Geta Medeam tragoe-
diam ex Vergilio plenissime exsuxit (dann weitere Beispiele, u a. Homerocentones). Dazu kurz
Braun 24, 15.

23 Nat. 2, 13, 20 priuato titulo Iouem Optimum dicitis, et est Vergibt 'aequus Iuppiter'. Der z T
verstümmelte Kontext lässt erkennen, dass der Hinweis inmitten der 'Skandalchronik' Iuppiters

ironisch ist Ausführlich dazu Braun 24, der richtig bemerkt, dass Tertullian Vergils (Aen
6, 129f. pauci, quos aequus amauit /Iuppiter) im Sinne von 'wohlgesonnen' verwendetes aequus
im Sinne von 'ranggleich', sc. mit den anderen Göttern, denen Iuppiter an Unmoral überlegen
ist, benutzt. Was er aber zu Irritationen wegen dieser 'Verfälschung Vergils' sagt, ist m. E

gezwungen: Tertullian stellt den Optimus-Titel und die vergilische Wendung einfach als den
Lesern geläufige Iuppiter-Prädikate zusammen; der Kontext des - wahrscheinlich 'geflügelten'
(vgl. Courcelle, Enfers 14, 3, Lecteurs 429-434 ist die Stelle, soweit ich in der unübersichtlichen
Matenalsammlung sehen kann, nicht behandelt, nur der Aen 6, 126-129a vorausgehende
Kontext) - Vergilwortes in der Aeneis interessiert ihn dabei nicht, ist ihm ad hoc vielleicht gar
nicht präsent. Brauns Erwägungen darüber, weshalb Tertullian diese Wendung im Apologeticum

weggelassen hat - Achtung vor Vergil (von der dieses Werk keine Spur zeigt) oder Einsicht
in den 'Irrtum'? -, sind also müssig C. Beckers (Tertullians Apologeticum - Werden und
Leistung, München 1954, 221-227) Feststellung, dass Tertullian das in Nat. gesammelte
Material für das Apol strukturiert und dabei auch reduziert hat, genügt zur Erklärung

24 Zu diesen zwei Stellen kommt Anim 50,3 Stygias paludes poeta tradidit, womit^en 6,323und
369 gemeint ist (vgl. Courcelle, Enfers 25, 5 Lecteurs 446, 102). Das kann Zitierung Vergils als
des poeta schlechthin sein, wie wir es von Lactanz kennen, und es fungiert als Testimonium, in
einer Polemik gegen Häretiker, die meinen, der Tod erreiche Menschen nicht, die sich von
ihnen taufen Lessen; dazu Tertullian: Die Überlieferung weiss von wundersamen Gewässern,
auch von der Styx, aber die verhindern den Tod nicht Eine Hochschätzung Vergils als poeta
enthält aber auch diese Stelle nicht, ändert also nichts am oben beschriebenen Befund

25 Tac. Ann 15, 44, 3 Phn. Epist 10, 96, 3.



Vestrum est - poeta noster 107

den christlichen Kult, und bemerkt § 8: «Das Wesen der Fama, des Geredes, ist
allen bekannt. Von euch stammt: 'Die Fama, ein Übel - behender als sie ist kein
anderes.' Warum ist die Fama ein Übel? Weil behende? Weil verräterisch? Oder
weil zumeist lügenhaft? Sie ist selbst dann, wenn sie etwas Wahres bringt, nicht
ohne den Fehler der Lüge, abziehend, zufügend, abändernd an der Wahrheit.»26
Tertullian spricht dann weiter bis 7,13 über die zweifelhafte Natur der fama,
ehe er 7,14 daraus die Folgerung zieht, es sei begreiflich, dass nur das Gerücht
wisse von den 'Verbrechen der Christen', scelera Christianorum.

Tertullian zitiert hier einen Vers, Aeneis 4, 174 fama malum qua non aliud
uelocius ullum, aus Vergils berühmter Schilderung der Fama im Didobuch 4,
173-19027, aus der auch Vers 188 tarn ficti prauique tenax quam nuntia ueri im
Kontext anklingt28. Der Vers war sicher bekannt und geradezu geflügeltes Wort,
so dass die Nennung des Autors nicht unbedingt zu erwarten ist. Aber wenn
man mit späteren Apologeten - und auch mit Tertullians eigenen Hinweisen
etwa auf Pindar oder Piaton29 im 'Apologeticum' - vergleicht, wirkt das blosse
uestrum est an unserer Stelle statt der Nennung eines Kronzeugen mit autoritativer

Geltung, der Vergil spätestens seit Seneca und Quintilian war, eher
abwertend - 'bei euch gibt es so ein Dichterwort'. Tertullian denkt jedenfalls nicht
daran, sich auf Vergil als eine hochgeachtete Autorität zu berufen, wie das

spätere Christen tun werden, sondern setzt Worte heidnischer Römer als uestra
ebenso von Christlichem ab, wie er andernorts30 den Exempla standhafter
Römer, die er uestri nennt, standhafte Christen als nostri gegenüberstellt.

Man kann sogar bei Tertullian 'antivergilische' Töne vernehmen, und zwar
in den an Heiden adressierten Werken: Im 25. Kapitel des 'Apologeticum'31

26 Tert. Apol 7, 8 natura famae omnibus nota est uestrum est 'fama malum, qua non aliud
uelocius ullum' cur malum fama7 quia uelox7 quia index7 an quia plurtmum mendax7 quae ne
tunc quidem, cum aliquid ueri adfert, sine mendacu uitio est, detrahens, adiciens, demulans de

ueritate
27 Zum Nachleben der Schilderung bis Dante Courcelle, Lecteurs 309-313, zu v. 174' 309f. Bei

Tertulhan erscheint das Zitat auch Nat 1,7,2m analogem Kontext (die 'Gesetzgeber gegen die
Christen' verliessen sich auf die Fama), aber als reines Schmuckzitat: nonne haec est fama
malum qua non aliud uelocius ullum'7 cur malum, si uera semper sit eqs Zu beiden Stellen
Braun 22f.; er erklärt uestrum Apol 7, 8 richtig - «insiste sur l'origine profane» - und stellt
damit zusammen Fuga 10, 1, wo Tertullian seinen fluchtwilligen Gegnern, die einen Vers des

Inhalts zitieren, wer fliehe, werde auch erneut kämpfen, entgegnet: respondebo et ego de saeculo

aliquid 'usque adeone mori miserum est7', aus der Rede des Turnus Aen 12, 646 Das war, wie
Courcelle, Lecteurs 692 mit Verweis auf Seneca, Quintilian und Sueton zeigt, ein geflügeltes
Wort. In der innerkirchlichen Auseinandersetzung um das Fliehen in der Verfolgung ist die
abschätzige Wertung de saeculo aliquid, auch wenn sie Vergil direkt gelten sollte, aus der Feder
des Montanisten natürlich normal - Fuga 10, 1 fehlt übrigens im Index CCL 2, wohl weil J. J.

Thierry z. St keinen Nachweis für das Zitat gibt.
28 Vgl. Courcelle, Lecteurs 310, 205
29 Tert. Apol 14, 5 Berufung auf Pindar zu Aesculapius, 40, 3f auf Piatons Timaios zu früheren

Katastrophen
30 Nat 1,18,2-5, bes § 5 uestris isla adgloriam, nostris adduritiam deputatis,vgl Castit 13, 3, wo

dem Beispiel Didos - s. unten S. 108f. - exempla de nostris gegenüberstehen
31 Dazu E Heck, MH 0EOMAXEIN oder die Bestrafung des Gottesverachters (Frankfurt/Bern



108 Eberhard Heck

bekämpft Tertullian das Credo, Rom verdanke seine Grösse seiner Frömmigkeit,

und zitiert dabei ohne Nennung Vergils aus der Aeneis unter anderem32

Iuppiters berühmte Garantie imperium sine fine dedi 1,279, aber in einem
despektierlichen, traditioneller religio verpflichtete Römer verletzenden
Kontext33: Die Götter, die Tertullian mit Götterbildern gleichsetzt, lassen sich als

Kriegsbeute wegschleppen und belohnen ihre Räuber noch mit der Verheissung
eines imperium sine fine, statt sie gehörig zu bestrafen, was sie, da totes Material,

nicht können.
Nicht im 'Apologeticum', aber in dessen 'Urfassung' 'Ad nationes' vergreift

sich Tertullian sogar - so muss es der traditionsgläubige Römer sehen - an
Roms, wie es Lactanz später, ebenfalls polemisch, treffend nennt34, maximum
pietatis exemplum, dem von Vergil nicht erfundenen, aber gültig dargestellten
pius Aeneas. Der erscheint, 2,9,12-15, unter Rückgriff auf entsprechende
abseitige Überlieferung35, als Verräter Troias, der lediglich wegen der Rettung
seines Buben und seines hinfälligen Vaters pius heisse. Ihm hält, und das ist im
Blick auf das Folgende bemerkenswert, der Karthager Tertullian als Gegenbeispiel

vor die Frau des karthagischen Befehlshabers von 146, Hasdrubals, die,
während ihr Mann sich Scipio ergab, lieber sterben wollte und sich mit der
brennenden Vaterstadt verbrannte.

Und hier schliesst, mit Hasdrubals Frau an zwei Stellen36 sogar verbunden,
ein anderes Exemplum an: Tertullian ist der erste nach Vergil, der Dido nicht
als unglückliche Geliebte des Aeneas auf dem Scheiterhaufen sterben lässt,
sondern, wie es die bei lustin und anderswo fassbare historiographische Tradition

vor Vergil dargestellt hatte37, angesichts der Annäherungsversuche des

Numiders Iarbas allein aus Treue zu ihrem verstorbenen Gatten Sychaeus,
ohne Beteiligung des Aeneas, sich töten lässt. Dido wird im 'Apologeticum'
(50,5) und in 'Ad nationes' (1,18,3) den heidnischen Römern als vorbildlich
Standhafte, aber auch den Christen ('De exhortatione castitatis' 13,338) als

1987) 54-70. Zu beachten ist, dass Tertullian nicht, wie Minucius Felix 25, 1-7, Roms Grösse,
sondern nur deren rehgionspolitische Begründung kritisiert.

32 Apol 25, 8 beschreibt er Iuno in ihrer Liebe zu Karthago, die Roms Weltherrschaft nicht
verhindern konnte, mit Schmuckzitaten aus Aen 1, 16-18 und 46f.; dazu Heck, a.O. 55. 65.

33 Apol 25, 16: die 'Beutegötter' ab hostibus suis sustinent adorari et ilhs 'Imperium sine fine'
decernunt, quorum magis miurias quam adulationes rémunérasse debuerant. sed qui nihil
sentiunt, tarn impune laeduntur quam frustra coluntur. Vgl. Heck, a.O. 61. 68.

34 Lact Inst. 5. 10, 2, wozu unten S. 119f.

35 Dazu A Wlosok, Die Göttin Venus m Vergils Aeneis (Heidelberg 1967) 47-49; K. Zelzer,
WS 100 (1987) 117-124.

36 Tert.Mnrt 4,5; Ata 1, 18, 3 ignes post Carthaginensem feminam Asdrubale marito m extremis
patriae constantiorem docuerat inuadere ipsa Dido

37 Historiographische Hauptzeugen Timaios, FGrHist 566 F 82, Tragus b Iustm 18, 4, 3-6, 8;

weiteres bei A. Wlosok, Boccaccio über Dido - mit und ohne Aeneas, AAntHung 30 (1988)
457-470, hier 465 m. Anm. 21. 22.

38 Ähnlich Monog 17, 2 - zur 'Dido pudica' in christlicher Tradition M. L. Lord, Dido as an
Example of Chastity, HLB 17 (1969) 22-44, hier 27f



Vestrum est - poeta noster 109

Beispiel der castitas und der pudicitia vorgehalten, sozusagen eine Dido pudica
et Punica, und das in zwar unausgesprochenem, aber, wenn man die erwähnte,
ebenfalls ohne Nennung Vergils vorgetragene Kritik des pius Aeneas mit dem
Gegenbild der heimattreuen Punierin danebenhält, zweifellos in bewusstem
Kontrast zu Vergils, wenn man so sagen darf, Dido Romanis aptata. Tertullian
muss mit seinem Wiederaufgreifen des hellenistischen Didobildes als Römer,
der seinen Vergil kennt, an diesem vorbei39, und das gehört, scheint mir, zu
seiner Haltung gegenüber dem Dichter der Aeneis.

In seiner, wie ich sie genannt habe, Dido Punica mag denn auch, so sehr
Tertullian für den Bestand Roms, der das naherwartete Weltende aufhalten
soll, und für das Wohl der von Gott eingesetzten, nach Gott mächtigsten Kaiser

- freilich der afrikanischen Severer- betet40, ein gutes Stück dessen stecken, was
Jean-Paul Brisson als Verbindung von 'autonomisme et christianisme dans

l'Afrique romaine'41, beschrieben hat, und damit ist Vergils infelix Dido nicht
zu vereinen. Tertullian ignoriert sie, wie er den pius Aeneas verächtlich abtut
und Vergil kaum der Nennung für wert hält, allenfalls als - an der von uns
besprochenen Stelle des 'Apologeticum' ungenannten - Verfasser von uestra,
von Dichterworten heidnischer Römer.

II

Etwas später als Tertullian - zwischen 215 und 24542 - schreibt Minucius
Felix - auch er Afrikaner - seinen Beitrag zur römisch-christlichen Apologetik,
den Dialog 'Octavius', einen etwa 50seitigen Protreptikos. Es ist, mit Autor-
prooemium, szenischer Einleitung und kurzem Interloquium, ein aus zwei
längeren Reden bestehender Kontroversdialog: Zuerst spricht der Heide Cae-
cilius (5-13) für eine Kombination von philosophischem Skeptizismus und
traditioneller Götterverehrung, dann plädiert (15-38) Octavius, der verstorbene

Freund des Autors, für das Christentum, was im szenischen Epilog (39-40)

39 Das scheint Braun übersehen zu haben - er erwähnt Tertulhans Dido-Exempla gar nicht Em
Blick in das Namenregister CCL 2 unter den Figuren der Aeneis, also auch unter 'Dido', bringt
das Nötige zutage, vgl. die in Anm. 37 und 38 genannten Arbeiten von Lord und Wlosok, a O

Stud. phil. Nicola Müller danke ich für eine Interpretation des Materials in dem oben Anm. *
erwähnten Seminar.

40 Dazu E. Heck, Minucius Felix und der romische Staat, VChr 38 (1984) 154-164, hier 157f. mit
Literatur.

41 J. P. Brisson, Autonomisme et christianisme dans l'Afrique romaine de Septime Sévère à
l'invasion vandale (Pans 1958) zu Tertullian 359-371, ohne Hinweis auf die 'karthagische
Dido' Lord 28 und Wlosok, Boccaccio 465 betonen Tertulhans karthagische Herkunft so, dass

es - wenn nicht schon die im CCL-Index zu findenden Tertullianstellen darauf führen -
denkbar nahe hegt, das von uns hier Ausgeführte zu folgern. Für die späteren Christen wie
Hieronymus - Stellen bei Lord und Wlosok - gilt diese autonomistische Komponente natürlich

nicht.
42 DazuC. Becker, Der 'Octavius' des Minucius Felix, SBAW 1967,2 (München 1967) bes. 93-97.

Über Minucius demnächst A. Wlosok im 4. Band des HLL.



110 Eberhard Heck

mit der Bekehrung des Heiden endet. Wie schon die skizzierte Dialoganlage
ahnen lässt, wandelt Minucius auf Ciceros Spuren - 'De natura deorum' und
wahrscheinlich der 'Hortensius'43 stehen Pate -, und der Werkbeginn cogitanti
mihi, 'De oratore' nachgebildet, weist, sozusagen wie ein Markenzeichen,
Minucius als den ersten christlichen Ciceronianer aus. Und er benutzt heidnische
Autoren nicht mehr fast nur polemisch wie Tertullian, sondern als Kronzeugen.

Das tut er auch, wenn er die Existenz nur des einen, des christlichen Gottes,
nicht nur argumentativ herleitet, sondern durch eine Reihe heidnischer Zeugen
absichert: einmal durch einen Philosophenkatalog, dessen Vorfahr der des

Epikureers Vellerns aus Ciceros 'De natura deorum' ist44, zum andern, und das
vorher, durch den Hinweis auf Dichter, die den einen Gott gekündet. Und das
liest sich 19,1-2 so:

«Ich höre, dass auch die Dichter nur einen Vater der Götter und Menschen
verkünden, und dass der Sinn der Sterblichen so sei, wie der Vater aller Dinge
den Tag heraufführe. Nun? Sagt nicht Maro aus Mantua noch deutlicher, noch
treffender, noch wahrer 'Am Anfang Himmel und Erde' und die anderen Teile
der Welt 'nährt von innen ein Hauch' und 'treibt ein eingeströmter Geist, daher
des Menschen und des Viehs Gattung' und alles sonst an Tieren? Derselbe
nennt an anderer Stelle diesen Geist und Hauch 'Gott'. Denn dies sind seine
Worte: 'dass nämlich ein Gott geht durch alle Lande hin und die Zonen des
Meeres und den unergründlichen Himmel, woher Menschen und Vieh, woher
Regen und Feuer'. Als was sonst wird auch von uns Gott verkündet denn als
Geist und Vernunft und Hauch?»45

Was wir hier haben, ist auf den ersten Blick nichts Besonderes: ein Stück
Doxographie zum Thema unum esse deum, vor den Philosophenkatalog
geschaltet ein paar Vergilzitate aus philosophischen Kontexten der Georgica und
der Aeneis, besonders dem Anfang der kosmologischen Offenbarungsrede des
Anchises an Aeneas in der Unterwelt 6,724ff.46. Und, so scheint's, nur «une
sorte de centon», wie es Courcelle nennt47.

43 Dazu C. Schäublin, Konversion in antiken Dialogen?, in: Catalepton, Festschr. B. Wyss (Basel
1985) 1 17-131, zu Nat. deor. derselbe, oben S. 87ff.

44 Min. Fei. 19, 3-20, 1 nach Cic. Nat deor 1, 25-42, dazu Schäublin, a.O. 93f.; der Nachkomme
des Minucius ist Lact. Inst. 1, 5, 15-28, wozu unten S. 117f.

45 Min. Fei. 19, 1-3 audio poetas quoque unum patrem diuum atque hommum (vgl. Aen. 1, 65)
praedicantes, et talem esse mortahum mentem, qualem parens omnium diem duxerit. (2) quid?
Mantuanus Maro nonne apertius, proximius, uerius 'principio' ait 'caelum ac terras' (Aen. 6,

724- vgl. natürlich Gen. 1,1) et cetera mundi membra 'spiritus intus alit' et 'infusa mens agitai'
(726f.), inde 'hominum pecudumquegenus'(728) et quicquidaliudammahum(v$\. 728f.)?idem
alio loco mentem istam et spiritum deum nominat, haec enim uerba sunt: 'deum namque ire per
omnes terrasque tractusque maris caelumqueprofundum' (Georg. 4, 221 f.), unde homines 'et

pecudes, unde imber et ignes' (Aen. 1, 743). quid aliud et a nobis deus quam mens et ratio et

spiritus praedicatur?
46 Zu deren Nachleben Courcelle, Lecteurs 472ff.; zu ihrem philosophischen - und paränetischen

- Kontext A. Wlosok, LF 106 (1983) 13-19 mit früherer Literatur.
47 Courcelle, Lecteurs 136 Enfers 37; zum philosophischen Umfeld vgl. dens. in dem Anm. 8

genannten Aufsatz.



Vestrum est - poeta nosier 111

Nun, diese paar Zeilen sind - so behutsam wir mit solchen Wertungen
umgehen müssen - ein Markstein in der geistig-literarischen Auseinandersetzung

der Christen, jedenfalls der römischen48, mit der griechisch-römischen
Bildungstradition. Erstmals ruft ein römischer christlicher Apologet einen
römischen Klassiker unter ausdrücklicher Nennung seines Namens und
ausdrücklicher Bezeichnung seiner Worte als wahr zum Zeugen für eine christliche
Grundüberzeugung auf, für die Existenz nur des einen Gottes, und zitiert
mehrere Stellen aus diesem Klassiker teils frei, teils wörtlich. Hier beginnt der
Prozess, über dessen Anfange, wie ich einleitend sagte, Büchners RE-Artikel
schweigt: die Aneignung Vergils durch die Christen49.

Aber: Vergil ist noch nicht noster, der Dichter auch der christlichen Römer.
Minucius kann im Streitgespräch mit dem Heiden seinen Octavius mit nos und
nostri nur die Christen meinen und den Heiden gegenüberstellen lassen50, die
durch uos und uester bezeichnet sind, wie wir es auch bei Tertullian sehen.
Darum ist Vergil nicht, noch nicht 'unser', auch der Christen Dichter - er ist
'der Dichter aus Mantua'. Aber er ist nicht mehr wie bei Tertullian ein
ungenannter Verfasser von uestra, der Dichter nur der Heiden. Und noch etwas:
Minucius benutzt viele heidnische Autoren, besonders Cicero, daneben Seneca
und andere Römer und auch Griechen51. Aber Vergil ist der einzige, den er mit
ausdrücklicher Namensnennung und, an einer Stelle mit entsprechender
Einleitung, wörtlich zitiert. Wer Lactanz als ersten Benutzer römischer Klassiker in
grossem Umfang rühmt, sollte nicht vergessen, dass den Boden dafür sein
Landsmann Minucius Felix, der erste christliche Ciceronianer und eben auch
Vergilianer52, bereitet hat.

III

Die Spuren der Vergilbenutzung bei Cyprian und Novatian53 - um vom
Anfang in die Mitte des 3. Jahrhunderts zu kommen - sind unbedeutend und

48 Die griechischen Apologeten sind hierin - nicht in ihrer naiven Einschätzung der Prämissen
römischer Christenpohtik - schon im 2. Jh weiter, z. B. zitiert Athenagoras bereits Homer und
andere als Zeugen, damit auch auf das Bildungsniveau seiner Adressaten, bes. Marc Aurels
eingehend.

49 Dass Minucius bes. 14, 2-7 und 39 auch Ansätze zur Theorie der Klassikeraneignung bringt,
also Wegbereiter des Lactanz ist, hat P. G. van der Nat, Zu den Voraussetzungen der christlichen

lateinischen Literatur- die Zeugnisse von Minucius Felix und Laktanz, in: Fondation
Hardt, Entretiens 23 (1977) 190-224, bes. 199ff. gezeigt.

50 Dazu Heck, Klassiker 172f. m. Anm. 67.
51 Dazu Becker, Der 'Octavius' 85-90; s. auch das Register 107f. unter den betr. Autoren.
52 Weitere Vergiliana bei Minucius über den Namenindex von Courcelle, Lecteurs zu erreichen,

freilich nicht alles sichere Fälle. Vgl. Becker, Der 'Octavius' 89f
53 Zu finden über Courcelle, a.O. - freilich sollte Quod tdola di non smt nicht mehr als Werk

Cyprians ausgegeben werden; der Verfasser verdankt seine Vergiliana Minucius und
Lactanz -; dazu kommt Cypr. Demelr. 23 1. 450 Simonetti (der die Stelle im Apparat seiner
Ausgabe CCL 3a nennt), frei aus Verg. Georg 1, 159f. - Über Cyprian die beiden oben Anm. 16

genannten Bücher: von Campenhausen 37-56; Kraft 359-435.



112 Eberhard Heck

gehen nicht über das hinaus, was jeder Römer, der lesen und schreiben konnte,
an vergilischen Versatzstücken sozusagen einatmete und verfügbar hatte.
Cyprian als Apologet fallt sowieso aus dem Rahmen. Er zitiert keine einzige
nichtchristliche Autorität, sondern ruft allein die Heilige Schrift zum Zeugen
an, als er, wohl im Jahre 252, die Angriffe eines gegen die Christen hetzenden
Demetrianus abwehrt. Abgesehen davon, dass er als gebildeter Mensch - er war
vor seiner Bekehrung Rhetoriklehrer - Sallust, Seneca und andere, einmal auch
Vergils Georgica54, benutzt, genauer, ohne Autornennung Topoi aus ihnen
einfliessen lässt, ist Cyprian an der Klassikeraneignung der Christen, wie sie mit
Minucius beginnt, den er kennt und benutzt, nicht beteiligt. Aber er ist auch
nicht ausdrücklich abweisend gegen die pagane Literatur, wie er denn auch
selbst dem anspruchsvollen Philologen, Rhetor und Ciceronianer Lactanz als

vorzüglicher Stilist galt, der nur zu esoterisch geschrieben habe, um auf Heiden
zu wirken.

Im Kontext dieser Bemerkung55 nennt Lactanz als seine apologetischen
Vorgänger Minucius, Tertullian und Cyprian. Nun, da fehlt einer: Nicht etwa
Lactanzens Landsmann und Lehrer in der Rhetorik, Arnobius, von dessen

Bekehrung um 303 Lactanz, als er den Katalog schrieb, wohl gar nicht wusste,
sondern ein ihm wahrscheinlich nicht unbekannter, gut eine Generation vor
ihm schreibender Mitchrist, nämlich Commodianus56. Dieser Commodian ist
wohl am ehesten bekannt als Verfasser exotischer Verse, die Hexameter sein
sollen, aber keine sind57, und vielleicht dadurch, dass um seine Datierung Berge
Papier bedruckt wurden. Ich gehöre zu denen, die der Meinung sind, Commodian

sei der erste uns namentlich fassbare christliche Dichter, seine Werke
stammten aus dem 6. Jahrzehnt des 3. Jahrhunderts und seien höchstwahrscheinlich

in Afrika verfasst58.
Seine Werke59 sind: einmal 80 akrostichische Gedichte - die

Anfangsbuchstaben der Verse ergeben hintereinander gelesen den Titel des Gedichts -,
gegliedert in zwei Bücher Tnstructiones', das erste an Heiden und Juden, das
zweite an Christen gerichtet. Das zweite Werk sind rund 1050 ohne Titel
überlieferte Verse, gewöhnlich 'Carmen apologeticum' genannt60, in denen

54 S vorige Anm.
55 Lact. Inst 5, 1, 22-28; dazu Heck, Klassiker 169-171.
56 Über ihn zuletzt A. Salvatore in der Einleitung seiner Ausgabe des Carmen. Commodiano,

Carme apologetico (Torino 1977) (heute massgebende Edition mit italienischer Übersetzung -
der ersten Übersetzung dieses Textes überhaupt), hier 5-31. Vgl. demnächst meinen Artikel
Commodianus im HLL IV § 498; dort unter D (Nachwirkung) auch zur vieltraktierten Frage,
ob Lactanz Commodian kannte - ich vermute es nach J Moreau, Ausgabe von Lact. Mort,
pers, SC 39 (Paris 1954) II 202.

57 Vgl dazu unten S. 113 m. Anm. 66.
58 Vgl meinen in Anm. 56 genannten HLL-Artikel, Teil A, mit Forschungsbencht; dort auch zur

nicht zu klarenden Frage der Herkunft (aus Syrien? aus Afrika?) Commodians Zur Metrik ebd.
Teil C 1

59 Dazu demnächst HLL IV § 498 Teil B 1 (Instr.) und 2 (Carm
60 Im Thesaurus dementsprechend abgekürzt apol Angesichts der unergiebigen Titeldiskussion



Vestrum est - poeta noster 113

Gottes Heilsplan, beginnend mit Aussagen über Gottes Wesen, endend mit
einer farbig ausgemalten Endzeitschilderung, dargestellt wird.

Commodians einzige zitierte Autorität ist wie für Cyprian - den er benutzt

- die Bibel; insbesondere für Christi Wirken bietet er im 'Carmen' Schriftbeweise

auf. Heidnische Autoren zitiert er nicht, und Commodian protestiert
nicht nur, wie wir gleich sehen werden, mit dem Wort gegen den paganen
Bildungsbetrieb, sondern durch die Tat: Er schreibt, jedenfalls für Klassizi-
stenohren, schaurige Verse in schaurigem Latein. Seine Sprache ist im
linguistischen Sinne vulgär - zum Beispiel verwechselt er, aus der Perspektive klassischer

Grammatik, ständig Ablativ und Akkusativ nach Präpositionen61, und
seine Verse ähneln denen, die manche Steinmetzen für Versinschriften etwa auf
Grabsteinen gebaut haben. Und das tut Commodian - so meine ich mit anderen62

- nicht, weil er es nicht besser kann63, sondern, weil er es so will. Dass er
die Rhetorenschule durchlaufen haben muss, zeigt er nämlich immer wieder im
Einsatz von Stilmitteln64 und in Klassiker-, auch Vergilreminiszenzen.

Dass er vom paganen Bildungsbetrieb nichts hält, muss man nicht nur aus
seinem Umgang mit lateinischer Sprache und Metrik folgern, sondern er sagt es

uns in einer seiner gegenwartsbezogenen polemischen Einlagen im 'Carmen'.
Ich gebe eine Übersetzung - publiziert gibt es bisher nur eine italienische;
deutsch übersetzt ist von Commodian bisher kaum etwas65 -; wenn ich dann
das Original lese, so in der Form, in der ich mir, angeregt durch meinen Lehrer
Ernst Zinn66, diese Verse aufgefasst denke: als Hexameter, wie sie sich dem
Wortakzent nach anhörten, sozusagen als wie Prosa gelesener Vergil. Commodian,

Carmen 579-616, zunächst die Übersetzung:

schlage ich HLL, a.O die Abkürzung carm. vor, entsprechend der Praxis vieler Forscher,

kurzweg vom Carmen zu reden, auch wenn Salvatore, a. O. 124f. wieder fur den vom Ersteditor
I. B. Pitra (1852) gewählten, aber von Mitforschern schon bald als Verlegenheitslösung
angesehenen Titel Carmen apologeticum eintritt, nachdem J. Martin, Ausg CCL 128, 1960,

Carmen de duobus popults, von Mitforschern z T. akzeptiert, eingeführt hatte.
61 Solche Erscheinungen sind über den Wort- und Sprachgebrauchsindex in Martins Ausgabe am

bequemsten zu ermitteln.
62 Vor allem K. Thraede in dem unten Anm. 90 zu nennenden Beitrag; weiteres demnächst in

meinem oben Anm. 56 genannten Artikel unter Lit. 9.

63 So z.B. J Martin, Traditio 13 (1957) 54, für den Commodian ein Syrer ohne rechte Latein¬

kenntnisse ist.
64 Dazu vorerst A. Salvatore, Atleggiamenti espressm nette 'Instructions'dt Commodiano, SR 11

(1963) 509-525 - eine Untersuchung von Stil und Kompositionstechnik Commodians ist
Desiderat.

65 Nur Instr. 1, 24. 25. 37 und Carm 677-702 von K. Thraede, JbAC 2 (1959) 111-114.
66 Bei gemeinsamer Commodianlektüre 1974 Versuche, diese Vermutung mit Hilfe der von

W. Ott entwickelten Hexameter-Analyse-Programme zu verifizieren, blieben seinerzeit in
Ansätzen stecken, sollten aber im Auge behalten werden. Damit liesse sich gegebenenfalls die zu

allgemeine These präzisieren, Commodian reproduziere den Hexameter, 'wie er ihn hörte' - so

Martin, Traditio 13(1957) 54; etwas deutlicher mit Verweis aufVergil J. Perret, Pallas 5 (1957)
41 f. - Vgl. jetzt W. Stroh, Arsis und Thesis oder Wie hat man lateinische Verse gesprochen?, in:
Musik und Dichtung (Festschr. V. Pöschl), hg. von M. von Albrecht und W Schubert
(Frankfurt/Bern 1990) 87-116, hier 114, 89

9 Museum Helveticum



114 Eberhard Heck

«Was ist es weiter nötig, alles aus dem Gesetz (also der Bibel) vorzulesen?
Das Bisherige genügt für die noch nicht Belehrten; mit gutem Herzen muss
man's bewahren. Wenn sie aber auch, wenn sie es lesen, Gott nicht kennen
wollen, sollen sie es sich selber zurechnen, dass sie dahin gekommen sind,
wohin sie nicht wollen. (583) Man liest Vergil, Cicero, ebenso auch Terenz. Die
schaffen nichts als Geist, vom Leben hingegen wird geschwiegen. Was hilft es,

vergebens Dingen der Welt auf Erden nachzugehen und von den Lastern der
Könige zu wissen, von ihren Kriegen, und das wahnsinnige Forum kennenzulernen

als Rechtskundiger, dass nämlich das Recht unberechenbar ist, wenn
man's nicht gerade mit Honorar steuert? (589) Mag einer ein Verteidiger sein,

mag er ein gottbegnadeter Redner sein - es wird ihm im Tode nichts nützen,
wenn er im Leben gegen Christus geleugnet hat. Vielmehr soll er zuerst danach
forschen, wo sein Leben seinen Ort gefunden hat, wenn er weise ist - andernfalls
wird er getadelt.

(593) Jene lesen Rechtsquellen und lernen wunderbare Sprüche, aber die
Armen, für die sie sprechen, stecken sie bei ihrem Auftritt in die Tasche.

Unglücklich ist der, der ihnen in den Mund geraten ist. Sie tragen Ruhm davon
und er den Sieg - mit Geldverlust. Der Arme steht stumm vor der Öffentlichkeit,

er, dem es innendrin mehr wehtut. Sie tönen mit dem Mund und er im
Stillen mit den Geldstücken. Derweil lärmt die Stimme tagtäglich, gut dotiert,
und oft wird eine schlechte Sache besser, wenn man noch ein wenig mehr gibt.

(601) Hier sucht der Weise seinen Preis, hier67 freut er sich zu siegen. Auch
wenn er's verkehrt macht, er schafft sich krank, wenn er nur Sieger wird. Nichts
treibt er in eigener Sache, wenn er sich um Gewinn müht. Er nimmt die
Hoffnung eines anderen auf sich und lässt die eigene hinter sich fahren. Viele
lassen sich um des Erfolges willen vom Stoff dieser Welt hinreissen. Während
sie sich für kurze Zeit freuen, bleiben sie fern der Gnade Christi, während sie

viel für das Auge begehren, während sie es zu mehren suchen, und es ist ihnen
nichts anderes Gott als das Leben in dieser Welt. Für den Bauch hat man vollauf
zu tun, für ihn ist der tägliche Kampf, und den wahren Kampf für das ewige
Heil, den verschmähen sie. Jeder, der um seines Geldbeutels willen gleichsam
schlaflos ist, gilt als scharfsinnig - wer aber Gott folgt, der wird von ihnen
bewertet als Mist. (613) Oh allzu glücklich einer, wenn er der Weltlichkeit
entkommt! Soll er den anderen ein Tor sein, wenn er nur ein Weiser ist dem
höchsten Gott. Das ist die ganze Hoffnung: Gott glauben, der am Holzstamm
gehangen; mag es auch eine hässliche Sache sein, aber nützlich für das künftige
Leben.»

Nun der Text68, in dem schon beim Hören vielleicht manches an Vergil
erinnert:

67 Anders als Salvatore in der Übersetzung - im Kommentar z.St. schweigt er - fasse ich hinc
beidemal auf als 'hier in dieser Welt', nicht disjunktiv als 'hier' - 'dort'. Der sapiens ist der
Weise in der Welt, dem der stullus in der Welt, der vor Gott sapiens ist, 614 gegenübersteht.

68 Textgestaltung - bis auf manchmal abweichende Interpunktion - durchweg nach Salvatores



Vestrum est - poeta noster 115

Quid amplius opus est recitare cuncta de lege?
580 sufficiunt ista rudibus, bono corde tuenda.

quodsi nec ipsi uolunt scire deum ista legendo,

ipsi sibi reputent quod uenerint illo quo nolunt.
Vergilius legitur, Cicero aut Terentius idem;
ml nisi cor faciunt, ceterum de uita siletur.

585 quid luuat in uano saecularia prosequi terris,
et scire de uitus regum, de bellis eorum
insanumque forum cognoscere iure peritum,
quod iura uacillant, praemio m forte regantur?
sit licet defensor, sit licet diuinus orator,

590 nil morte proficiet, si uiuus in Christo negauit.
immo prius quaerat ubi sit sua uita redacta,
si fuerit sapiens; si ceterum, uituperatur.
illi legunt iura et discunt proloquia mira,
sed superant miseros, pro quibus loquuntur, agendo.

595 infelix est ille, qui uenerit illis in ore;
illi ferunt laudes et ille uictoriam damnis.
stat miser in medio mutus, cui plus dolet intus;
illi tonant ore et ille sdentio nummis.
obstrepit interea uox adornata diurnum,

600 et saepe fit causa melior mala pluscula dando.
hinc pretium quaerit sapiens, hinc uincere gaudet;
etsi praue gerat, dum sit modo uictor, aegrotat,
nil sua de causa tractat, cum lucra conatur;
spem subit alterius et sua posterga remittit.

605 multi de successu rapiuntur saeculi silua;
dum gaudent in breuia, remanent a gratia Christi,
dum cupiunt multa oculo, dum augere69 quaerunt,
nec deus est illis aliquid nisi saeculi uita.
pro uentre satagitur, agon est pro ipso diurnum,

610 et uerum agonem spernunt pro aeterna salute,

quisque quasi uigilat sacculo, laudatur acutus;
nam qui deum sequitur, copria ludicatur ab ipsis.
o nimium felix, saecularia si quis euitet!
sit stultus alus, sapiens dum sit deo summo

615 ipsa spes est tota, deo credere, qui ligno pependit;
foeda licet res est, sed utilis uitae futurae.

Ausgabe - 584 behalte ich dementsprechend cor bei, das Salvatore, Vichiana 4 1975) 15 5-161
durch os ersetzen will, vielleicht richtig

69 Als 'Daktylus', mit kurzer (so ThLL II 1344, 45, wo weitere Formen von augere nach der
3 Konjugation), jedenfalls nicht Wortakzent tragender Paenultima zu lesen, s. Martin, Ausg
XVII mit weiteren Beispielen solcher metrisch bedingten Heteroklisien



116 Eberhard Heck

Commodian verurteilt hier die Rhetorenschule, deren Autorenlektüre
nichts zum Erwerb des wahren Lebens, des ewigen Lebens in Christus beiträgt,
sondern nur die intellektuellen Fähigkeiten vermittelt, die man braucht, um als
Advokat seinen Gewinn zu mehren. Solche Urteile sind an sich nicht selten -
Lactanz wird später den von ihm selber ausgeübten Rhetorenberuf als
'Zungentraining zur Bosheit'70 verurteilen, und Augustin71 stellt dem ihn bewegenden

Inhalt des ciceronischen 'Hortensius' die Qualitäten des Stilisten Cicero
und den Unterricht in der Rhetorenschule abwertend gegenüber -, nur macht
Commodian, wie gesagt, als einziger Ernst mit dem Protest gegen die Bildungstradition.

Aber er kann nicht verleugnen, was auch ihn geprägt hat, die
Rhetorenschule, und das zeigt er gerade in diesem Abschnitt: der Einsatz von
Anaphern und Antithesen ist fast penetrant. Und jedenfalls einer der drei verworfenen

Schulautoren erscheint in deutlichen Anklängen, nämlich Vergil: Vers
587 insanumque forum72 ist Versatzstück aus den Georgica (2,502), wo Vergil
den Landmann glücklich preist, der nicht das Grossstadtgetriebe und
insanumqueforum aut populi tabularia uidit. 613 oh nimium felix, saecularia si quis
euitet stammt aus Didos letzten Worten, Aeneis 4,657f.73 felix, heu nimium
felix, si litora tantum numquam Dardamae tetigissent nostra carinae-, Commodian

bietet hier in der syntaktischen Fügung eine Kontrastimitation: Vergils
Dido wäre glücklich gewesen, wenn ihr Aeneas nicht begegnet wäre; Commo-
dians Christ könnte glücklich werden, wenn er der Welt entkommt.

Ob man Vergils orabunt causas melius Aeneis 6,849 - wo Anchises die
Leistungen der alu nennt, denen er als Aufgabe der Römer die politische
Ordnung der Welt entgegenstellt - hinter Commodians ebenfalls konzessiv formulierter

Abwertung der Advokatenrhetorik gegenüber dem ewigen Leben 598 sit
licet defensor sehen darf, muss dahingestellt bleiben; Commodian meint mit
dem diuinus orator wohl den von ihm 583 ebenfalls genannten Cicero. Dagegen
darf man in der Bemerkung 585f., es sei nutzlos, Bescheid zu wissen über uitia
und bella von Königen, eine Anspielung auf historische Epen wie die Aeneis
sehen74.

70 Lact. Inst 1, 1, 8 illa (professio) oratoria, in qua diu uersati non ad uirtutem, sed plane ad

argutam malitiam luuenes erudiebamus-, Opif. 1, 2 Intens nihil aliud quam linguam instituen-
tibus, vgl Heck, Klassiker 168.

71 Aug. Conf 3, 4, 7 non emm ad acuendam linguam, quod uidebar emere maternis mercedibus,

cum agerem annum aetalis undeuicesimum ïam defuncto patre ante biennium, non ergo ad
acuendam linguam referebam illum librum (den Hortensius) neque mihi locutionem, sed quod
loquebatur persuaserat

72 Von Salvatore z. St. notiert
73 Bei Martin und Courcelle, Lecteurs 371 notiert, nicht bei Salvatore, dessen Kommentar - so

verdienstvoll er als erster Kommentar zum Carmen überhaupt ist - nicht nur diese Lücke hat;
zu copria im vorausgehenden Vers 613 ist Lact. Inst 5, 1, 27 über die Schmähung Cyprians als

coprianus, 'Mistfink' durch einen ungenannten Rhetor zu notieren, was über ThLL IV 917,8 zu
finden ist.

74 Zu Vergil in der Schule, auch zum Inhalt der Aeneis als Deklamationenstoff, kurze Hinweise
bei Büchner (o. Anm. 1) 445.



Vestrum est - poeta noster 117

Commodian verurteilt den heidnischen Bildungsbetrieb als dem Erwerb
des ewigen Lebens hinderlich und mit den dabei gelesenen Schulautoren auch

Vergil, von dem er sich zudem als dem Modell lateinischer hexametrischer
Dichtung auch in der Praxis seines eigenen Dichtens lossagt. Aber sei es, dass

ihm die zwei genannten - und in seinem Werk noch mehr - Vergiliana unbe-
wusst einflössen, sei es, dass er damit an unserer Stelle zeigen wollte, dass er
kannte, was er verurteilte - auch Commodian, der Antiklassizist, konnte an
Vergil als römischem Klassiker nicht vorbei, ohne von ihm ablehnend, aber
auch imitierend Notiz zu nehmen. Es dürfte lohnen, dem etwas genauer
nachzugehen.

IV

Die römische christliche Apologetik bringt nach dem Ausbruch der letzten

grossen Verfolgung noch einmal zwei, und zwar umfängliche Werke hervor,
nämlich die 7 Bücher 'Aduersus nationes' des Arnobius75, dessen Vergilbenutzung

nicht auffallend ist76 und auf dessen sehr spannungsreiches Verhältnis zur
paganen, insbesondere philosophischen Literatur ich hier nicht eingehen will,
zum anderen die 7 Bücher 'Diuinae institutiones' des Lactanz. Lactanz77 ist,
nach den erwähnten Ansätzen bei Minucius Felix, dem er viel verdankt, der
erste christliche Autor lateinischer Sprache, der in grossem Umfang und in
vielerlei Funktionen pagane Autoren zitiert. Er liefert dafür auch als erster eine
theoretische Begründung78, nämlich die Forderung, die Gegner mit ihren eigenen

Waffen zu schlagen. Das schliesst für ihn offensichtlich ein, dass sich die
Christen diese, in ihrer Jugend vor der Bekehrung kennengelernten Autoren
auch als Christen aneignen, genauer, ihre an ihnen erworbenen Eigentumsrechte

nicht aufgeben, sondern weiterhin über sie verfügen sollen. Er selber tut
das von Anfang an und im Falle Vergils besonders ausdrücklich. Auch er
beginnt wie Minucius Felix mit der Begründung des christlichen Monotheismus

und ruft dafür nach Minucius, aber erweiternd, Dichter und Philosophen
zu Zeugen auf (Inst. 1,5,1-28). Ich führe daraus nur das Wichtigste vor:

Lactanz hat zuvor die Propheten vorgestellt, legt sie aber weg, weil ihnen
die Heiden nicht glauben, und ruft ihre eigenen Gewährsleute zu Zeugen auf,
zuerst die Dichter, §§ 3-14. Er beginnt mit Orpheus als dem uetustissimus
poetarum, 4-7: er kenne einen Urgott, einen upcoTOyovog, der Ursprung aller
seienden Dinge sei; dazu zitiert Lactanz zwei Verse aus den Orphica79 und

75 Über ihn jetzt A. Wlosok, HLL V 365-375 und Gymnasium 96 (1989) 136 139-143.
76 Er zitiert Vergil nicht ausdrücklich, streut aber gesuchte vergilische Wendungen insbesondere

m seine Götterkritik - zu Iuppiter und Iuno - ein, zu ermitteln über den Index in Courcelle,
Lecteurs Dort 704 Anm 8 auch Stellen zu poetica figmenta bei Arnob, aber dieser Topos zielt
nicht speziell auf Vergil

77 Über ihn jetzt mit umfassender Dokumentation A. Wlosok, HLL V 375-404.
78 Dazu Heck, Klassiker passim, bes 167-173.
79 Frg. 73 und 89 Kern.



118 Eberhard Heck

kommentiert, Orpheus habe gewusst, dass Zeus ein Sohn des Kronos, dieser
einer des Uranos gewesen sei, also Zeus nicht als princeps deus bezeichnen
können, Uranos habe er aber auch nicht als Urgott anzusetzen gewagt; denn das
sei, wie er gesehen habe, ein Element, das einen Schöpfer erfordere. Diese ratio
habe Orpheus auf seinen Urgott gebracht.

Mit Homer, so Lactanz § 8, kann man nichts anfangen: «Er hat uns nichts
geben können, was zur Wahrheit Bezug hätte; er schrieb mehr über humana als
über diuinam». Hesiod81 dagegen, 8-10, schrieb eine Theogonie, nahm aber als

Ursprung des Seienden nicht Gott, sondern das Chaos an. Dessen Ordnung
setzte einen artifex voraus, und das sei kein anderer als Gott, aber diese ihm
unbekannte Wahrheit habe Hesiod gescheut; er sei nicht von den Musen inspiriert

gewesen, sondern habe sich das selber genau überlegt - meditatus uenerat
acparatus. Und nun § II82:

«Von den Unseren war als erster Maro nicht weit entfernt von der Wahrheit;

seine Worte über den höchsten Gott, den er Hauch und Verstand nannte,
sind die folgenden: 'am Anfang Himmel und Erde und die fliessenden Weiten
und den leuchtenden Ball des Mondes und die titanischen Sterne nährt von
innen ein Hauch, und, eingeströmt über ihre Glieder hin, treibt die ganze Masse
ein Verstand und mischt sich mit dem grossen Körper'. Und damit nicht
irgendwer etwa nicht wisse, wer denn der Hauch sei, der soviel an Gewalt hat,
machte er es an anderer Stelle deutlich, indem er sagte: 'dass nämlich ein Gott
durch alle Länder und Meereszonen und den abgrundtiefen Himmel gehe,
woher Klein- und Grossvieh, Männer und alle Art Wildtiere sich ein jedes bei
der Geburt sein zartes Leben herbeihole'.» Auch Ovid, 13, kenne einen Gott als

rerum opifex, und, 14, «wenn Orpheus oder diese unsere Autoren, hi nostri, was

80 Konsequente Weiterfuhrung der Bemerkung Inst 1,3, 17, unter vielen - statt nur einem -
Göttern gebe es nur Streit, wie das auch Homer darstelle, der Götter in den Kampf der
Menschen um Troia eingreifen làsst. Über den 'Lügner' Homer Inst 1, 6, 9 aus Varros
Sibyllenkatalog

81 Lactanz greift auf Hesiod, Theog 116 (Chaos) und 22-35 (Dichterweihe) zurück.
82 Lact. Inst 1, 5, 11-14: nostrorum primus Maro non longe afuit a ueritale, cuius desummo deo,

quem mentem ac spiritum nominauit, haec uerba sunt (Aen 6, 724-727):

prinapio caelum ac terras camposque liquentis
lucentemque globum lunae Titamaque astra
Spiritus intus aht totamque infusa per artus
mens agitat molem et magno se corpore miscet.

(12) ac ne quis forte ignoraret, quisnam esset die spiritus qui tantum haberet potestatis, decla-

rauit alio loco dicens (Georg 4, 221-224):
'deum namque ire per omnis

terrasque tractusque maris caelumque profundum;
hinc pecudes armenta uiros genus omne ferarum,
quemque sibi tenuis nascentem accersere uitas '

13) Ouidius quoque in principio praeclari opens sine ulla nominis dissimulatione a deo, quem
fabncatorem mundi', quem 'rerum opificem' uocat (Met 1, 57. 79), mundum fatetur instruc-
tum (14) quodsi uel Orpheus uel hi nostri quae natura ducente senserunt in perpetuum
défendissent, eandem quam nos sequimur doctrinam comprehensa ueritate tenuissent



Vestrum est - poeta noster 119

sie unter Führung der Natur fühlten, auf Dauer verteidigt hätten, hätten sie

dieselbe Lehre festhalten können, der wir folgen, da sie dann die Wahrheit
begriffen hätten».

Das bedarfkaum der Kommentierung: Lactanz geht aufdem von Minucius
begonnenen Wege weiter. Nur: für ihn ist der namentlich genannte Vergil,
Maro, kein Mantuanus mehr, sondern nostrorum primus. Das heisst, nachdem
vorher von Griechen, Orpheus, Homer und Hesiod die Rede war, von denen
nur der § 14 den nostri gegenüberstehende Orpheus etwas ausgab: Vergil war der
erste Dichter der Römer, der die Wahrheit über den einen Gott beinahe traf -
non longe afuit a ueritate. Vergil wird hier als Römer gegenüber Griechen
zitiert, wobei primus wohl rein zeitlich zu verstehen ist (die Lactanz bekannten
Verse Ciceros über Iuppiter als Allgott83 konnte er nicht brauchen, weil Cicero
den Gott, und zwar für Lactanz falsch, beim Namen genannt hatte).

Und als wolle Lactanz seinen damaligen und heutigen Lesern zweifelsfrei
klarmachen, dass er mit der Bezeichnung Vergils als noster Vergil als Römer
meinte84, lässt er wenig später, im Philosophenkatalog, § 19, eine ähnliche
Wendung folgen. Da erscheinen als Zeugen für den einen Gott auch Anaxime-
nes und Kleanthes, aethera esse dicunt summum deum. Dann85: «Dieser
Auffassung hat auch unser Dichter zugestimmt: 'Dann steigt der allmächtige Vater
Aether mit fruchtbringenden Regengüssen in den Schoss der üppigen Gattin
hinab und nährt in seiner Grösse, dem grossen Körper vermischt, alle Frucht.'».
Poeta noster ist, wie das Zitat aus den Georgica zeigt, Vergil, und mit dieser
Einführung ist, in Verbindung mit § 11, wo ihm Annäherung an die ueritas
attestiert wird86, die Aneignung Vergils durch den christlichen Apologeten
vollzogen: Vergil gehört als Dichter auch den christlichen Römern.

Daran ändert nichts, dass Lactanz wie auch andere hochgeschätzte Autoren,

etwa seinen geliebten Cicero, so auch Vergil manchmal tadelt, ja dass er,

83 Cic. Carm frg. 11 (De consul Morel 11 Traglia De consul frg. 2 Soubiran), 1-5 - dazu
A. Wlosok, Gymnasium 90 (1983) 195f. Lact. Inst 3, 17, 14 kennt die Div 1, 17-23 erhaltene
Urania-Rede aus Ciceros Consulatsgedicht

84 Zu P. Monats (Ausg. Lact. Inst 1, SC 326, 1986, z St.) Hinweis auf P. D'Hérouville, RecSR 4

(1913) 78 - nostrorum heisse 'parmi les Latins' - gegen S Reinach, Cultes, mythes et religions II
(Paris 1906, zuerst 1900) 84 - damit bezeichne Lactanz Vergil als christlichen Dichter - sei

(wenn diese obsolete 'Kontroverse' überhaupt in die Noten einer Ausgabe gehört) bemerkt,
dass Reinach lediglich Inst 7, 24, wo Lactanz die 4 Ecloge zitiert und als Sibyllengedicht - also
nicht als christlich - wertet, mit unserer Stelle Inst 1,5, 11 verwechselt hat, was D'Hérouville
richtigstellt.

85 Lact Inst 1,5, 19 cut optnioni poeta noster adsensit (Georg 2,325-327):
'tum pater omnipotens fecundts tmbnbus aether

contugis m gremtum laetae descendit et omnis
magnus alit magno permixtus corpore fetus'

86 Zum Beinahe-Erreichen der Wahrheit durch heidnische Autoritäten insgesamt vgl. den
Schluss des Katalogs 1,5,28 nunc satis est demonstrare summo ingenio utros attigisse ueritatem
ac paene tenuisse, ntsi eos retrorsus infucata prauis optnionibus consuetudo raputsset, qua et
deos esse alios opinabantur et ea quae in usum hominis deus fecit, tamquam sensu praedita
essent, pro das habenda et colenda credebant



120 Eberhard Heck: Vestrum est - poeta noster

schärfer als Tertullian, mit Vergils pius Aeneas und, anders als Tertullian,
ausdrücklich mit dem Dichter selbst ins Gericht geht, wenn er die aus seiner
Sicht verfehlte, die blutige Verfolgung der Christen begründende pietas der
regierenden Tetrarchieherrscher als grausame impietas entlarven muss und
dabei auch das von Vergil literarisch gestaltete uel maximum pietaüs exem-
plum nicht schonen kann87. Aber seiner Aneignung Vergils tut das keinen
Abbruch.

Schon durch und bald nach Lactanz geht diese Aneignung weiter, über das
Benutzen Vergils als Zeugen christlicher ueritas und für Schmuckzitate
hinaus88: Noch in der Verfolgung schreibt Lactanz seine kryptochristliche
Phoenix-Elegie89, die früheste lateinische christliche Dichtung im Anschluss an
klassische Formen90, was Vergilimitationen einschliesst. Und um 330 dichtet
Iuvencus - auch er von Büchner nicht erwähnt - die 'Evangelien', das erste
christliche Bibelepos, in dessen Eingang er sich zwar von Homer und Vergil
absetzt, deren Epen noch Lügenhaftes enthielten, aber nur, um sie durch sein
Künden der Christi uitalia gesta91 zu überbieten, womit er sich Vergil, dessen
Grösse er anerkennt, zum Vorbild nimmt, aber seiner Zielsetzung unterordnet
und so vollends aneignet. Zwei Generationen nach Iuvencus, um 400, erreicht
die christliche Dichtung in klassischer Formtradition mit Prudentius, dem
aemulus von Vergil und Horaz, ihren Höhepunkt.

87 Dazu A Wlosok, Zwei Beispiele (oben Anm 11) 63-68.
88 Zum Folgenden A. Wlosok, Originalität, Kreativität und Epigonentum in der spätrömischen

Literatur, in: Actes du VIIe Congrès de la F.I.E.C. II (Budapest 1983) 251-265, hier 262f.
89 Dazu Wlosok, a O 157-162; dies Die Anfinge christlicher Poesie lateinischer Sprache

Laktanzens Gedicht über den Vogel Phoenix, in. Information aus der Vergangenheit, Dialog Schule

-Wissenschaft, Klass. Sprachen u. Lit. XVI, hg P. Neukam (München 1982) 129-167und HLL
V 398-401 Das Phoenix-Gedicht ist seinerseits wahrscheinlich zuerst benutzt in der anonym
überlieferten Alcestis Barcinonensts (Laktanz 79-94 ~ Ale Bare. 111-116), deren Dichter sich

möglicherweise gegen Laktanzens 'interpretatio Christiana' des Alcestis-Mythus wendet,
s. dazu C Schaublin, diese Zeitschr. 41 (1984) 176-181, dort 180f.

90 Das versteht Wlosok, Anfinge christl Poesie 129. 131 unter christlicher Poesie, womit sie das
Problem Commodian - d.h. seine Einordnung in die Anfänge christlicher Dichtung -
stillschweigend umgeht, ausdrücklich isoliert Commodian - den er spät datiert - P. G van der Nat,
Divinus vere poeta (Leiden 1963) 18 Anm. 31, während J. Fontaine, Naissance de la poésie dans
l'occident chrétien (Pans 1981) 39-52 und 53-66 Commodian und Lactanzens - zu spät
datierten (dagegen Wlosok, Originalität 258 Anm. 36 und HLL V 400) - 'Phoenix' einfach
hintereinander behandelt K. Thraede, Untersuchungen zum Ursprung und zur Geschichte der
christlichen Poesie, JbAC 4 (1961) 108-127. 5 (1962) 125-157 sieht in Commodian den
Vertreter einer 'unklassischen Konvention' (dem steht die Auffassung Commodians als literarisches

Umcum hinsichtlich der - mangels Vergleichstexten fehlenden - Verifizierbarkeit
gleichrangig gegenüber), mit seinem und Wlosoks Beitrag haben wir nun sozusagen zwei
'Anfänge christlicher Poesie lateinischer Sprache', einen antiklassizistischen und einen
klassizistischen. Daraus folgt die Frage, wie sich diese Anfänge zueinander verhalten; anregend dazu
R. Herzog, HLL V 218-220, zu Commodian 220 m Anm 10

91 Iuvenc. 1,19. Vgl. Wlosok, Originalität 262f. Über Iuvencus jetzt R Herzog, HLL V 331-337,
hier 334.


	Vestrum est - poeta noster : von der Geringschätzung Vergils zu seiner Aneignung in der frühchristlichen lateinischen Apologetik

