Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 47 (1990)

Heft: 2

Artikel: Vestrum est - poeta noster : von der Geringschatzung Vergils zu seiner
Aneignung in der frihchristlichen lateinischen Apologetik

Autor: Heck, Eberhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vestrum est - poeta noster

Von der Geringschitzung Vergils zu seiner Aneignung
in der friihchristlichen lateinischen Apologetik

Von Eberhard Heck, Tiibingen
Ernst Zinn (26.1.1910-24. 2. 1990) zum Gedé4chtnis

In seinem RE-Artikel bemerkt Karl Biichner im Rahmen der Wirkungs-
geschichte Vergils! nach Nennung der spitantiken Vergilleser Macrobius und
Claudian: «Vor allem aber haben sich die Christen Vergil vollig angeeignet» und
nennt dafiir mit Literaturhinweisen Prudentius und Augustin?, mit der Ein-
schrankung, Augustin habe sich in ‘De ciuitate dei’ wieder von Vergil als dem
Dichter seiner paganen Adressaten abgesetzt.

Biichner erweckt damit den Eindruck, Vergil habe vor Prudentius und
Augustin, also vor Ende des 4. Jahrhunderts, keine christlichen Leser gehabt.
Das befremdet, wenn man sich klarmacht, dass es bis dahin schon rund zwei
Jahrhunderte christliche lateinische Literatur gegeben hatte und dass deren
Verfasser als Spdtbekehrte, die die heidnische Rhetorenschule durchlaufen
hatten, in der griechisch-romischen Bildungstradition gross geworden waren,
sie zum Teil selber als Rhetoriklehrer weitervermittelt hatten?.

* Vortrag, gehalten an den 11. Metageitnia, einem Internationalen Symposion der Klassischen
Philologen der Universititen Basel, Bern, Freiburg/Br., Freiburg/Ue., Konstanz, Miilhausen,
Strassburg, Tiibingen, Ziirich in Freiburg/Ue. am 20.1.1990. Anregungen und Klirungen
verdanke ich Gesprichen mit den Teilnehmern an einem Seminar im Wintersemester 1988/89
und mit Antonie Wlosok, Mainz. Fiir mancherlei technische, vor allem bibliothekarische Hilfe
danke ich stud. phil. Gudrun Beil. — Der Aufsatz war Ernst Zinn zu seinem 80. Geburtstag
zugedacht, den er, wenngleich schon schwer krank, noch begehen konnte und an dem er bei
unserem letzten Gespriach die Zueignung entgegengenommen hat; nun kann sie nur noch eine
in memoriam sein. Beim Abfassen dieses Aufsatzes habe ich mich besonders dankbar all
dessen erinnert, was mir Ernst Zinn seit seinem - stark wirkungsgeschichtlich bestimmten -
Vergil-Kolleg 1957 bis zu gemeinsamen Kolloquien iiber friihchristliche Autoren — u.a. Com-
modian und Prudentius - in den siebziger Jahren vermittelt hat.

1 K. Biichner, P. Vergilius Maro, der Dichter der Romer, RE 8 A 1 (1955/58) 1021-1486, hier
1464f., auch (1957) als Sonderdruck erschienen, dort 444f,

2 Dazu die bei Biichner genannten Arbeiten von C. Schwen, Vergil bei Prudentius (Diss. Leipzig
1937), und K. H. Schelkle, Virgil in der Deutung Augustins, Tiibinger Beitrdge zur Altertums-
wissenschaft 32 (Stuttgart 1939); zu Vergil im 4./5. Jh. unter Einschluss der Christen W, Suer-
baum, Hundert Jahre Vergil-Forschung: Eine systematische Arbeitsbibliographie mit besonde-
rer Berticksichtigung der Aeneis, ANRW II 31, 1 (1980) 3-358, hier 329-337 (331f. zu Pruden-
tius, 333f. zu Augustin; bei dems., Spezialbibliographie zu Vergils Georgicaa, ANRW ebd.
395-499, wo zur Nachwirkung 494-499, kommt nichts dazu).

3 Hier geniige der Hinweis auf die konvertierten Rhetoriklehrer Cyprian, Arnobius und Lactanz;
vgl. unten die Literaturhinweise zu den vier von uns zu behandelnden Apologeten.



Vestrum est — poeta noster 103

Der von Biichner erweckte Eindruck erweist sich denn auch schon als
falsch, wenn man sich die Quellenapparate oder -register in den Editionen der
Werke der ersten romischen christlichen Apologeten von Tertullian bis Lactanz
ansieht: Tertullian und Minucius zitieren gelegentlich, Lactanz iiberaus hdufig
Vergil, und zwar an manchen Stellen mit Wertungen, die diese Zitate als fur
eine Wirkungsgeschichte Vergils im Altertum nicht unbeachtlich erscheinen
lassen. Warum erwidhnt Biichner das mit keinem Wort?

Die Antwort ist einfach: Zum Thema ‘Vergil in der friithchristlichen Apo-
logetik’ oder speziell zu ‘Vergil bei Tertullian’ oder ‘Vergil bei Lactanz’ gab es
1955 fast keine Forschungsliteratur. Georg Biirners diirftige Dissertation® iiber
Vergil bei vornicaenischen Autoren erschopft sich im Aufreihen tatsdchlicher
oder vermeintlicher Vergilzitate und -reminiszenzen, im Wiederholen und ge-
ringfiigigen Erweitern dessen, was man in den Editionen findet, und die hat
Biichner nicht eingesehen.

Seither hat sich die Lage nur teilweise gedndert: Die im Niveau sehr unter-
schiedlichen Darstellungen des Verhiltnisses der frithen Vater zur romischen
Klassik ‘durch Wilhelm Krause® und Harald Hagendahl® brachten fiir Vergil
kaum etwas. Um die poetischen Zitate bei Tertullian hat sich René Braun’
gekiimmert, zu dem kleinen Zitatennest bei Minucius Felix 19, 2 hat sich ausser
den Kommentatoren Pierre Courcelle® gedussert, und Angaben zu Vergil findet
man in Alain Goulons und Ernst Messmers® Beitrdgen zu Dichterzitaten bei
Lactanz. Im Rahmen des Verhéltnisses des Lactanz zur romischen Klassik habe
auch ich Vergils Bewertung durch Lactanz im Vergleich zu der durch Minucius
Felix kurz behandelt!®. Die Auseinandersetzung christlicher Apologeten mit

4 G. Biirner, Vergils Einfluss bei den Kirchenschriftstellern der vornikdnischen Periode (Diss.
Erlangen 1902) - friihester bei Suerbaum 313-315 (Vergil im Christentum) genannter Titel;
vgl. Anm. 13.

5 W. Krause, Die Stellung der friihchristlichen Autoren zur heidnischen Literatur (Wien 1958) —
bei allem Respekt vor den schwierigen Entstehungsbedingungen in der NS-Zeit leider nur als
Materialsammlung mit anfechtbaren, z.T. iiberspannt erbaulichen Interpretationen zu be-
zeichnen.

6 H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics (Goteborg 1958) - methodisch grundlegend, mit
Arnobius und Lactanz einsetzend, fiir das Nachleben z.B. des Lucrez oder Ciceros wichtig;
Vergil tritt dagegen zuriick.

7 R. Braun, Tertullien et les poétes latins, AFLNice 2 (1967) 21-33.

8 P. Courcelle, Virgile et I'immanence divine chez Minucius Felix, in: Mullus, Festschr.
Th. Klauser, JbAC-Erg. Bd. 1 (Miinster 1964) 32-42.

9 A. Goulon, Les citations des poétes latins dans I'euvre de Lactance, in: Lactance et son temps,
ed. J. Fontaine/M. Perrin (Paris 1978) 107-156; E. Messmer, Laktanz und die Dichtung (Diss.
Miinchen 1974). Unbrauchbar R. M. Ogilvie, Vergil and Lactantius, in: Atti del convegno
mondiale scientifico di studi su Virgilio (1981; Milano 1984) I 263-268 (der erschreckend
konfuse, vom Verfasser offenbar wegen seines Todes im November 1981 nicht mehr durch-
gearbeitete Beitrag hétte nie so gedruckt werden diirfen!).

10 E. Heck, Lactanz und die Klassiker, Philologus 132 (1988) 160-179 (zit.: Klassiker), hier
172-175.



104 Eberhard Heck

Vergil hat Antonie Wlosok!! beispielhaft an der Beurteilung der Figur des pius
Aeneas durch Lactanz untersucht; der im zweiten Teil ihres Beitrags behandel-
ten kryptochristlichen Deutung der 4. Ecloge Vergils durch Constantin galten in
der Forschung vorher noch die meisten Beitrdge sub titulo ‘Vergil bei den
Christen’!2, An ihrer in anderem Zusammenhang getroffenen Feststellung:
«Eine neuere Darstellung der christlichen Vergiltradition fehlt»!3 hat sich bisher
nur dadurch etwas gedndert, dass seit 1984 in Pierre Courcelles — technisch
leider unbefriedigender — Zusammenstellung heidnischer und christlicher Be-
nutzungen der Aeneis wenigstens fiir diese eine gewisse Grundlage vorliegt!4,

Die umfassende Untersuchung der Wirkung Vergils auf die frithchristli-
chen Autoren bis zu Lactanz bleibt also noch zu leisten. Sie sollte sich nicht auf
Lactanz als ergiebigsten Autor beschrinken, sondern den Weg einbeziehen, den
die christlichen Apologeten von Tertullian tiiber Minucius zu Lactanz'’ zuriick-
gelegt haben, einen Weg, der beispielhaft zeigt, unter welchen Spannungen
rOmische Klassiker von den auch und gerade an ihnen geschulten Christen
angeeignet wurden, Voraussetzung fiir ihre Vermittlung durch das Mittelalter
an uns Heutige.

Mehr als Anregungen dazu kann das Folgende nicht geben, weil das Thema
eine grossere Monographie fiillen diirfte. Wir wollen anhand je einer Ausserung
der drei Apologeten Tertullian, Minucius Felix und Lactanz, die Vergilzitate
mit Wertungen einleiten, zu zeigen versuchen, wie Vergil vom poeta uester, dem
Dichter der heidnischen ROmer, zum poeta noster, zum Dichter auch der
christlichen sich als Romer fiihlenden Romer wurde; dieses «Er 1st unser» ldasst
sich bei Lactanz durch eine weitere Stelle noch verdeutlichen. Wir beziehen in
unsere Betrachtung eine Bemerkung Commodians ein iiber Vergil als Schul-

11 A. Wlosok, Zwei Beispiele friihchristlicher ‘Vergilrezeption’: Polemik (Lact., div. inst. 5, 10) und
Usurpation (Or. Const. 19-21), in: 2000 Jahre Vergil, hg. von V. Pdschl, Wolfenbiitteler For-
schungen 24 (Wiesbaden1983) 63-86, hier 63-68.

12 Vgl. Suerbaum, a.O. 313f.

13 A. Wlosok, Cumaeum carmen (Verg., ecl. 4, 4): Sibyllenorakel oder Hesiodgedicht?, in: Forma
futuri, Studi in onore di M. Pellegrino (Torino 1975) 693-711, hier 696 Anm. 11 nach Nennung
von Arbeiten aus dem 19. Jh.

14 P. Courcelle, Lecteurs paiens et lecteurs chrétiens de 'Enéide I: Les témoignages littéraires
(Paris 1984; zit.: Lecteurs), das Material wird in der Abfolge des Aeneistextes vorgelegt. Zum
Nachschlagen mit Blick auf die zitierenden Autoren ist das Buch leider nicht geeignet. Diese
sind nicht durch ein Stellenregister erfasst, sondern nur iiber das Namenregister — schon an sich
miihsam - zu ermitteln, und das ist unvollstindig: Das Stichwort ‘Tertullien’ fehlt, obwohl
Stellen aus Tertullian behandelt sind (fiir Aen. VI kann man hilfsweise heranziehen den Index
bei Courcelle, Les peéres de ['église devant les enfers virgiliens, AHMA 30, 1955, 5-74; zit..
Enfers, hier 73, weil Lecteurs 419-504 diesem Aufsatz mehr oder weniger gleicht). Ein zuver-
lassiges Stellenregister der zitierenden Autoren zu erstellen, ist den zahlreichen an der postu-
men Veroffentlichung Beteiligten anscheinend nicht eingefallen: das sollte man in einer Sepa-
ratpublikation nachholen. Auch die Orientierung iiber die jeweils gerade behandelte Stelle der
Aeneis ist unzuldnglich, da die betreffenden Vers- oder Versgruppenzahlen weder als hervor-
gehobenes Lemma im Text noch am Rand noch als lebender Kolumnentitel erscheinen.

15 Cyprians und Arnobs Vergilbenutzung bleibt marginal; s. unten S. 111f. und 117.



Vestrum est — poeta noster 105

autor. Commodian ist — das diirfte heute gesichert sein — der dlteste namentlich
fassbare christliche Dichter lateinischer Sprache, und da er zeitlich zwischen
Cyprian und Lactanz gehort, muss er in den eben bezeichneten Weg von der
Geringschidtzung zur Aneignung Vergils eingeordnet werden.

I

Der erste christliche Schriftsteller lateinischer Sprache ist Tertullian aus
Karthago!S, der im letzten Jahrzehnt des 2. und in den ersten zwei Jahrzehnten
des 3. Jahrhunderts geschrieben hat. Zwar protestiert er verbal gegen die grie-
chisch-rémische Bildungstradition — «was hat Athen mit Jerusalem zu schaffen,
was die Akademie mit der Kirche”!” — aber er kennt bestens, worauf er
schimpft, und benutzt es: stilistisch ist er einer der brillantesten Vertreter der
‘zweiten Sophistik’ 18, beherrscht das Rhetorenhandwerk wie nur wenige und ist
philosophisch auf der Hohe seiner Zeit; anders wiren seine Leistungen fiir die
Grundlegung lateinisch-christlicher Begrifflichkeit — die Vokabel trinitas
stammt von ihm!® — nicht moglich gewesen. Seine bildungsfeindlichen Ausse-
rungen finden sich auch in seinen nach aussen, an Heiden gerichteten Werken,;
aber das heisst nicht, dass er nicht fahig gewesen wire, auf Vorstellungs- und
Denkgewohnheiten seiner nicht-christlichen Umwelt einzugehen. Nur ist, im
Unterschied zu spidteren Apologeten, dieses Eingehen auf die heidnischen Geg-
ner iiberwiegend polemisch-destruktiv2’,

Tertullian kennt und zitiert Vergil durchaus?!. Aber er behandelt ihn
mit einer Geringschitzung, die unter den als Vergillesern fassbaren romischen
Autoren selten ist: er nennt den rund fiinfzehnmal wortlich zitierten Vergil
nicht beim Namen, mit zwei eher verichtlichen Ausnahmen: In seiner ‘Einrede

16 Uber ihn T. D. Barnes, Tertullian - A historical and literary study (Oxford 1971) mit zum Teil
revolutionierenden biographischen Angaben und Datierungen; ‘konventionell’ vorerst noch
M. Schanz/C. Hosius/G. Kriiger, Geschichte der rémischen Literatur 111 (Miinchen 31922, Ndr.
1969) 272-333; im Nachfolgewerk dieses Handbuchs, im ‘Handbuch der lateinischen Literatur
der Antike’ (HLL) wird im demnichst erscheinenden 4. Band H. Trankle den Artikel ‘Tertul-
lian’ bearbeiten. Gut einfiihrend H. von Campenhausen, Lateinische Kirchenvdter (Stuttgart
1960 u. Ndr.) 12-36; H. Kraft, Die Kirchenviter bis zum Konzil von Nicda (Bremen 1966)
255-358.

17 Tert. Apol. 50, 5. Praescr. 7, 7-13 — vgl. Heck, Klassiker 167 Anm. 44 und die dort genannte
Literatur.

18 Dazu E. Norden, Die antike Kunstprosa (5. Aufl. Darmstadt 1958) II 606-615.

19 Nach Ausweis des Materials im Archiv des Thesaurus linguae Latinae, Miinchen; fiir freundli-
che Auskunft danke ich Peter Flury.

20 Das Urteil des Lactanz, Inst. 5, 4, 3 iiber Tertullians Apologeticum — vgl. Heck, Klassiker 171
m. Anm. 56 - ist freilich einseitig; der Ciceronianer scheint — vgl. Inst. 5, 1, 23 - Tertullian aus
stilistischen Griinden nicht gemocht zu haben, soviel er ihm inhaltlich auch verdankt.

21 15 Stellen im Index CCL 2, 1496 — unvollstindig; dazu kommen Fuga 10, 1 (s. unten Anm. 27)
sowie Anim. 43, 7 (Aen. 6, 272 frei zitiert — vgl. Courcelle, Enfers 15, 4) und 50, 3 (s. unten
Anm. 24). Knappe Vorstellung fast aller Zitate bei Braun 22-24.



106 Eberhard Heck

gegen die Hiretiker’?2 meint Tertullian, dass Héretiker aus Schriften Anderer
thre Opera zusammenbauten, sei keine Kunst, denn auch heidnische Literatur
werde so ausgeschlachtet, wie man bei Vergil sehe, der z.B. die Versatzstiicke
fiir eine Medeatragddie geliefert habe. Vergil ist also als Steinbruch fiir Cento-
nendichter genannt. An der anderen Stelle, im Friithwerk ‘Ad nationes’23, stellt
Tertullian dem ‘skandaldsen’ Leben Iuppiters seine geldufige Preisung als opti-
mus oder, so heisse es bei Vergil, aequus gegeniiber — Vergil also als Lieferant
eines falschen Gottespriadikats fiir einen Gott, der nie einer hdtte werden diir-
fen?4,

Sonst nennt Tertullian Vergil nie, auch nicht an der einzigen Stelle, an der
er einen wortlich zitierten Vergilvers den heidnischen Gegnern als Zeugnis
vorhilt, auf das er sich beruft: im ‘Apologeticum’, seiner im Jahre 197 in
Erstfassung veroffentlichten ‘Verteidigung des Christentums’, einer fiir die
nachfolgende Apologetik bis Lactanz grundlegenden, als Gerichtsrede an die
Gouverneure aufgemachten, etwa 85 Seiten langen Schrift. Darin wendet er
sich auch, im 7. Kapitel, gegen die umlaufenden Redereien, die Christen seien
Blutschinder und Kinderfresser, also gegen die bei Tacitus und Plinius® mit
flagitia bezeichneten, in antichristlicher Polemik ausgemalten Vorwiirfe gegen

22 Praescr. 39, 2-4 habent ... in excogitandis instruendisque erroribus facilitatem non adeo mi-
randam quasi difficilem ..., cum de saecularibus quoque scripturis exemplum praesto sit eius-
modi facilitatis. (3) uides hodie ex Vergilio fabulam in totum aliam componi, materia secundum
uersus et uersibus secundum materiam concinnatis. (4) denique Hosidius Geta Medeam tragoe-
diam ex Vergilio plenissime exsuxit (dann weitere Beispiele, u.a. Homerocentones). Dazu kurz
Braun 24, 15.

23 Nat. 2,13, 20 priuato. .. titulo Iouem Optimum dicitis, et est Vergilii ‘aequus Tuppiter’. Der 2. T.
verstiimmelte Kontext ldsst erkennen, dass der Hinweis inmitten der ‘Skandalchronik’ Iuppi-
ters ironisch ist. Ausfiihrlich dazu Braun 24, der richtig bemerkt, dass Tertullian Vergils (4en.
6, 129f. pauci, quos aequus amauit / Iuppiter) im Sinne von ‘wohlgesonnen’ verwendetes aequus
im Sinne von ‘ranggleich’, sc. mit den anderen Goéttern, denen Iuppiter an Unmoral iiberlegen
ist, benutzt. Was er aber zu Irritationen wegen dieser ‘Verfilschung Vergils® sagt, ist m. E.
gezwungen: Tertullian stellt den Optimus-Titel und die vergilische Wendung einfach als den
Lesern geldufige Iuppiter-Pridikate zusammen; der Kontext des — wahrscheinlich ‘gefliigelten’
(vgl. Courcelle, Enfers 14, 3; Lecteurs 429-434 ist die Stelle, soweit ich in der uniibersichtlichen
Materialsammlung sehen kann, nicht behandelt, nur der den. 6, 126-129a vorausgehende
Kontext) — Vergilwortes in der Aeneis interessiert ihn dabei nicht, ist ihm ad hoc vielleicht gar
nicht prisent. Brauns Erwédgungen dariiber, weshalb Tertullian diese Wendung im Apologeti-
cum weggelassen hat — Achtung vor Vergil (von der dieses Werk keine Spur zeigt) oder Einsicht
in den ‘Irrtum’? -, sind also miissig. C. Beckers (Tertullians Apologeticum — Werden und
Leistung, Miinchen 1954, 221-227) Feststellung, dass Tertullian das in Nat. gesammelte Ma-
terial fiir das Apol. strukturiert und dabei auch reduziert hat, geniigt zur Erkldrung.

24 Zudiesen zwei Stellen kommt Anim. 50, 3 Stygias paludes poeta tradidit, womit Aen. 6, 323 und
369 gemeint ist (vgl. Courcelle, Enfers 25, 5= Lecteurs 446, 102). Das kann Zitierung Vergils als
des poeta schlechthin sein, wie wir es von Lactanz kennen, und es fungiert als Testimonium, in
einer Polemik gegen Hiretiker, die meinen, der Tod erreiche Menschen nicht, die sich von
ihnen taufen liessen; dazu Tertullian: Die Uberlieferung weiss von wundersamen Gewissern,
auch von der Styx, aber die verhindern den Tod nicht. Eine Hochschitzung Vergils als poeta
enthilt aber auch diese Stelle nicht, dndert also nichts am oben beschriebenen Befund.

25 Tac. Ann. 15, 44, 3. Plin. Epist. 10, 96, 3.



Vestrum est — poeta noster 107

den christlichen Kult, und bemerkt § 8: «Das Wesen der Fama, des Geredes, ist
allen bekannt. Von euch stammt: ‘Die Fama, ein Ubel — behender als sie ist kein
anderes.” Warum ist die Fama ein Ubel? Weil behende? Weil verriterisch? Oder
weil zumeist liigenhaft? Sie ist selbst dann, wenn sie etwas Wahres bringt, nicht
ohne den Fehler der Liige, abziehend, zufiigend, abiindernd an der Wahrheit.»2°
Tertullian spricht dann weiter bis 7, 13 iiber die zweifelhafte Natur der fama,
ehe er 7, 14 daraus die Folgerung zieht, es sei begreiflich, dass nur das Geriicht
wisse von den ‘Verbrechen der Christen’, scelera Christianorum.

Tertullian zitiert hier einen Vers, Aeneis 4, 174 fama malum qua non aliud
uelocius ullum, aus Vergils beriihmter Schilderung der Fama im Didobuch 4,
173-190%, aus der auch Vers 188 tam ficti prauique tenax quam nuntia ueri im
Kontext anklingt?®. Der Vers war sicher bekannt und geradezu gefliigeltes Wort,
so dass die Nennung des Autors nicht unbedingt zu erwarten ist. Aber wenn
man mit spateren Apologeten — und auch mit Tertullians eigenen Hinweisen
etwa auf Pindar oder Platon?® im ‘Apologeticum’ — vergleicht, wirkt das blosse
uestrum est an unserer Stelle statt der Nennung eines Kronzeugen mit autorita-
tiver Geltung, der Vergil spdtestens seit Seneca und Quintilian war, eher ab-
wertend - ‘bei euch gibt es so ein Dichterwort’. Tertullian denkt jedenfalls nicht
daran, sich auf Vergil als eine hochgeachtete Autoritdt zu berufen, wie das
spatere Christen tun werden, sondern setzt Worte heidnischer Romer als uestra
ebenso von Christlichem ab, wie er andernorts’® den Exempla standhafter
Romer, die er uestri nennt, standhafte Christen als nostri gegeniiberstellt.

Man kann sogar bei Tertullian ‘antivergilische’ Téne vernehmen, und zwar
in den an Heiden adressierten Werken: Im 25. Kapitel des ‘Apologeticum’3!

26 Tert. Apol. 7, 8 natura famae omnibus nota est. uestrum est: ‘fama malum, qua non aliud
uelocius ullum’. cur malum fama? quia uelox? quia index? an quia plurimum mendax? quae ne
tunc quidem, cum aliquid ueri adfert, sine mendacii uitio est, detrahens, adiciens, demutans de
ueritate.

27 Zum Nachleben der Schilderung bis Dante Courcelle, Lecteurs 309-313, zu v. 174: 309f. Bei
Tertullian erscheint das Zitat auch Nat. 1, 7, 2 in analogem Kontext (die ‘Gesetzgeber gegen die
Christen’ verliessen sich auf die Fama), aber als reines Schmuckzitat: nonne haec est ‘fama
malum qua non aliud uelocius ullum’? cur malum, si uera semper sit eqs. Zu beiden Stellen
Braun 22f; er erkldrt uestrum Apol. 7, 8 richtig - «insiste sur 'origine profane» — und stellt
damit zusammen Fuga 10, 1, wo Tertullian seinen fluchtwilligen Gegnern, die einen Vers des
Inhalts zitieren, wer fliche, werde auch erneut kimpfen, entgegnet: respondebo et ego de saeculo
aliguid ‘usque adeone mori miserum est?’, aus der Rede des Turnus Aen. 12, 646. Das war, wie
Courcelle, Lecteurs 692 mit Verweis auf Seneca, Quintilian und Sueton zeigt, ein gefliigeltes
Wort. In der innerkirchlichen Auseinandersetzung um das Fliehen in der Verfolgung ist die
abschitzige Wertung de saeculo aliquid, auch wenn sie Vergil direkt gelten sollte, aus der Feder
des Montanisten natiirlich normal. — Fuga 10, 1 fehlt iibrigens im Index CCL 2, wohl weil J. J.
Thierry z.St. keinen Nachweis fiir das Zitat gibt.

28 Vgl. Courcelle, Lecteurs 310, 205.

29 Tert. Apol. 14, 5 Berufung auf Pindar zu Aesculapius, 40, 3f. auf Platons Timaios zu fritheren
Katastrophen.

30 Nat. 1, 18,2-5, bes. § 5uestris ista ad gloriam, nostris ad duritiam deputatis; vgl. Castit. 13, 3, wo

dem Beispiel Didos - s. unten S. 108f. — exempla de nostris gegeniiberstehen.
31 Dazu E. Heck, MH BEOMAXEIN oder: die Bestrafung des Gottesverdchters (Frankfurt/Bern



108 Eberhard Heck

bekdmpft Tertullian das Credo, Rom verdanke seine Grosse seiner Frommig-
keit, und zitiert dabei ohne Nennung Vergils aus der Aeneis unter anderem3?
Iuppiters beriihmte Garantie imperium sine fine dedi 1,279, aber in einem
despektierlichen, traditioneller religio verpflichtete Romer verletzenden Kon-
text33: Die Gotter, die Tertullian mit Gotterbildern gleichsetzt, lassen sich als
Kriegsbeute wegschleppen und belohnen ihre R4auber noch mit der Verheissung
eines imperium sine fine, statt sie gehorig zu bestrafen, was sie, da totes Mate-
rial, nicht kénnen.

Nicht im ‘Apologeticum’, aber in dessen ‘Urfassung’ ‘Ad nationes’ vergreift
sich Tertullian sogar — so muss es der traditionsgldubige RGmer sehen — an
Roms, wie es Lactanz spiter, ebenfalls polemisch, treffend nennt?*, maximum
pietatis exemplum, dem von Vergil nicht erfundenen, aber giiltig dargestellten
pius Aeneas. Der erscheint, 2,9,12-15, unter Riickgriff auf entsprechende ab-
seitige Uberlieferung®, als Verriter Troias, der lediglich wegen der Rettung
seines Buben und seines hinfidlligen Vaters pius heisse. [hm hilt, und das ist im
Blick auf das Folgende bemerkenswert, der Karthager Tertullian als Gegenbei-
spiel vor die Frau des karthagischen Befehlshabers von 146, Hasdrubals, die,
wihrend ihr Mann sich Scipio ergab, lieber sterben wollte und sich mit der
brennenden Vaterstadt verbrannte.

Und hier schliesst, mit Hasdrubals Frau an zwei Stellen3® sogar verbunden,
ein anderes Exemplum an: Tertullian ist der erste nach Vergil, der Dido nicht
als ungliickliche Geliebte des Aeneas auf dem Scheiterhaufen sterben ldsst,
sondern, wie es die bei Iustin und anderswo fassbare historiographische Tradi-
tion vor Vergil dargestellt hatte?’, angesichts der Anndherungsversuche des
Numiders Iarbas allein aus Treue zu ihrem verstorbenen Gatten Sychaeus,
ohne Beteiligung des Aeneas, sich toten ldsst. Dido wird im ‘Apologeticum’
(50,5) und in ‘Ad nationes’ (1,18,3) den heidnischen Romern als vorbildlich
Standhafte, aber auch den Christen (‘De exhortatione castitatis’ 13,33%) als

1987) 54-70. Zu beachten ist, dass Tertullian nicht, wie Minucius Felix 25, 1-7, Roms Grosse,
sondern nur deren religionspolitische Begriindung kritisiert.

32 Apol. 25, 8 beschreibt er Iuno in ihrer Liebe zu Karthago, die Roms Weltherrschaft nicht
verhindern konnte, mit Schmuckzitaten aus Aen. 1, 16—18 und 46f.; dazu Heck, a. 0. 55. 65.

33 Apol. 25, 16: die ‘Beutegétter’ ab hostibus ... suis sustinent adorari et illis ‘imperium sine fine’
decernunt, quorum magis iniurias quam adulationes remunerasse debuerant. sed qui nihil
sentiunt, tam impune laeduntur quam frustra coluntur. Vgl. Heck, a.O. 61. 68.

34 Lact. Inst. 5, 10, 2, wozu unten S. 119f.

35 Dazu A. Wlosok, Die Gottin Venus in Vergils Aeneis (Heidelberg 1967) 47-49; K. Zelzer,
WS 100 (1987) 117-124.

36 Tert. Mart. 4, 5; Nat. 1, 18, 3 ignes post Carthaginensem feminam Asdrubale marito in extremis
patriae constantiorem docuerat inuadere ipsa Dido.

37 Historiographische Hauptzeugen Timaios, FGrHist 566 F 82, Trogus b. Iustin 18, 4, 3-6, §;
weiteres bei A. Wlosok, Boccaccio iiber Dido — mit und ohne Aeneas, AAntHung 30 (1988)
457-470, hier 465 m. Anm. 21. 22,

38 Ahnlich Monog. 17, 2 - zur ‘Dido pudica’ in christlicher Tradition M. L. Lord, Dido as an
Example of Chastity, HLB 17 (1969) 22-44, hier 27f.



Vestrum est — poeta noster 109

Beispiel der castitas und der pudicitia vorgehalten, sozusagen eine Dido pudica
et Punica, und das in zwar unausgesprochenem, aber, wenn man die erwédhnte,
ebenfalls ohne Nennung Vergils vorgetragene Kritik des pius Aeneas mit dem
Gegenbild der heimattreuen Punierin danebenhilt, zweifellos in bewusstem
Kontrast zu Vergils, wenn man so sagen darf, Dido Romanis aptata. Tertullian
muss mit seinem Wiederaufgreifen des hellenistischen Didobildes als Romer,
der seinen Vergil kennt, an diesem vorbei®®, und das gehort, scheint mir, zu
seiner Haltung gegeniiber dem Dichter der Aeneis.

In seiner, wie ich sie genannt habe, Dido Punica mag denn auch, so sehr
Tertullian fiir den Bestand Roms, der das naherwartete Weltende aufhalten
soll, und fiir das Wohl der von Gott eingesetzten, nach Gott michtigsten Kaiser
—freilich der afrikanischen Severer — betet?, ein gutes Stiick dessen stecken, was
Jean-Paul Brisson als Verbindung von ‘autonomisme et christianisme dans
’Afrique romaine’*!, beschrieben hat, und damit ist Vergils infelix Dido nicht
zu vereinen. Tertullian ignoriert sie, wie er den pius Aeneas verichtlich abtut
und Vergil kaum der Nennung fiir wert hilt, allenfalls als — an der von uns
besprochenen Stelle des ‘Apologeticum’ ungenannten — Verfasser von wuestra,
von Dichterworten heidnischer Romer.

II

Etwas spiter als Tertullian — zwischen 215 und 24542 — schreibt Minucius
Felix — auch er Afrikaner — seinen Beitrag zur romisch-christlichen Apologetik,
den Dialog ‘Octavius’, einen etwa 50seitigen Protreptikos. Es ist, mit Autor-
prooemium, szenischer Einleitung und kurzem Interloquium, ein aus zwei
lingeren Reden bestehender Kontroversdialog: Zuerst spricht der Heide Cae-
cilius (5-13) fiir eine Kombination von philosophischem Skeptizismus und
traditioneller Go6tterverehrung, dann pladiert (15-38) Octavius, der verstor-
bene Freund des Autors, fiir das Christentum, was im szenischen Epilog (39-40)

39 Das scheint Braun iibersehen zu haben - er erwidhnt Tertullians Dido-Exempla gar nicht. Ein
Blick in das Namenregister CCL 2 unter den Figuren der Aerneis, also auch unter ‘Dido’, bringt
das Notige zutage; vgl. die in Anm. 37 und 38 genannten Arbeiten von Lord und Wlosok, a. O.
Stud. phil. Nicola Miiller danke ich fiir eine Interpretation des Materials in dem oben Anm. *
erwidhnten Seminar.

40 Dazu E. Heck, Minucius Felix und der rémische Staat, VChr 38 (1984) 154-164, hier 157f. mit
Literatur.

41 J. P. Brisson, Autonomisme et christianisme dans UAfrique romaine de Septime Sévére a
Uinvasion vandale (Paris 1958) zu Tertullian 359-371, ohne Hinweis auf die ‘karthagische
Dido’. Lord 28 und Wlosok, Boccaccio 465 betonen Tertullians karthagische Herkunft so, dass
es — wenn nicht schon die im CCL-Index zu findenden Tertullianstellen darauf fiihren -
denkbar nahe liegt, das von uns hier Ausgefiihrte zu folgern. Fiir die spéteren Christen wie
Hieronymus - Stellen bei Lord und Wlosok - gilt diese autonomistische Komponente natiir-
lich nicht.

42 Dazu C. Becker, Der ‘Octavius’ des Minucius Felix, SBAW 1967, 2 (Miinchen 1967) bes. 93-97.
Uber Minucius demnizchst A. Wlosok im 4. Band des HLL.



110 Eberhard Heck

mit der Bekehrung des Heiden endet. Wie schon die skizzierte Dialoganlage
ahnen lidsst, wandelt Minucius auf Ciceros Spuren - ‘De natura deorum’ und
wahrscheinlich der ‘Hortensius™#3 stehen Pate —, und der Werkbeginn cogitanti
mihi, ‘De oratore’ nachgebildet, weist, sozusagen wie ein Markenzeichen, Mi-
nucius als den ersten christlichen Ciceronianer aus. Und er benutzt heidnische
Autoren nicht mehr fast nur polemisch wie Tertullian, sondern als Kronzeugen.

Das tut er auch, wenn er die Existenz nur des einen, des christlichen Gottes,
nicht nur argumentativ herleitet, sondern durch eine Reihe heidnischer Zeugen
absichert: einmal durch einen Philosophenkatalog, dessen Vorfahr der des
Epikureers Velleius aus Ciceros ‘De natura deorum’ ist**, zum andern, und das
vorher, durch den Hinweis auf Dichter, die den einen Gott gekiindet. Und das
liest sich 19, 1-2 so:

«Ich hore, dass auch die Dichter nur einen Vater der Gotter und Menschen
verkiinden, und dass der Sinn der Sterblichen so sei, wie der Vater aller Dinge
den Tag herauffiihre. Nun? Sagt nicht Maro aus Mantua noch deutlicher, noch
treffender, noch wahrer ‘Am Anfang Himmel und Erde’ und die anderen Teile
der Welt ‘néhrt von innen ein Hauch’ und ‘treibt ein eingestromter Geist, daher
des Menschen und des Viehs Gattung’ und alles sonst an Tieren? Derselbe
nennt an anderer Stelle diesen Geist und Hauch ‘Gott’. Denn dies sind seine
Worte: ‘dass namlich ein Gott geht durch alle Lande hin und die Zonen des
Meeres und den unergriindlichen Himmel, woher Menschen und Vieh, woher
Regen und Feuer’. Als was sonst wird auch von uns Gott verkiindet denn als
Geist und Vernunft und Hauch?»%

Was wir hier haben, ist auf den ersten Blick nichts Besonderes: ein Stiick
Doxographie zum Thema unum esse deum, vor den Philosophenkatalog ge-
schaltet ein paar Vergilzitate aus philosophischen Kontexten der Georgica und
der Aeneis, besonders dem Anfang der kosmologischen Offenbarungsrede des
Anchises an Aeneas in der Unterwelt 6,724ff.46. Und, so scheint’s, nur «une
sorte de centon», wie es Courcelle nennt?’.

43 Dazu C. Schiublin, Konversion in antiken Dialogen?, in: Catalepton, Festschr. B. Wyss (Basel
1985) 117-131, zu Nat. deor. derselbe, oben S. 871f.

44 Min. Fel. 19, 3-20, 1 nach Cic. Nat. deor. 1, 25-42, dazu Schiublin, a.0. 93f.; der Nachkomme
des Minucius ist Lact. Inst. 1, 5, 15-28, wozu unten S. 117f,

45 Min. Fel. 19, 1-3 audio poetas quoque unum patrem diuum atque hominum (vgl. Aen. 1, 65)
praedicantes, et talem esse mortalium mentem, qualem parens omnium diem duxerit. (2) quid?
Mantuanus Maro nonne apertius, proximius, uerius ‘principio’ ait ‘caelum ac terras’ (Aen. 6,
724 — vgl. natiirlich Gen. 1, 1) et cetera mundi membra ‘spiritus intus alit’ et ‘infusa mens agitat’
(726f.), inde ‘hominum pecudumque genus’(728) et quicquid aliud animalium (vgl. 728f.)? idem
alio loco mentem istam et spiritum deum nominat; haec enim uerba sunt: ‘deum namque ire per
omnes terrasque tractusque maris caelumque profundum’ (Georg. 4, 221£.), unde homines ‘et
pecudes, unde imber et ignes’ (Aen. 1, 743). quid aliud et a nobis deus quam mens et ratio et
spiritus praedicatur?

46 Zu deren Nachleben Courcelle, Lecteurs 472ff.; zu ihrem philosophischen — und parinetischen
- Kontext A. Wlosok, LF 106 (1983) 13-19 mit friiherer Literatur.

47 Courcelle, Lecteurs 136 = Enfers 37, zum philosophischen Umfeld vgl. dens. in dem Anm. 8
genannten Aufsatz.



Vestrum est — poeta noster 111

Nun, diese paar Zeilen sind - so behutsam wir mit solchen Wertungen
umgehen miissen - ein Markstein in der geistig-literarischen Auseinanderset-
zung der Christen, jedenfalls der romischen*®, mit der griechisch-romischen
Bildungstradition. Erstmals ruft ein romischer christlicher Apologet einen ro-
mischen Klassiker unter ausdriicklicher Nennung seines Namens und aus-
driicklicher Bezeichnung seiner Worte als wahr zum Zeugen fiir eine christliche
Grundiiberzeugung auf, fiir die Existenz nur des einen Gottes, und zitiert
mehrere Stellen aus diesem Klassiker teils frei, teils wortlich. Hier beginnt der
Prozess, iiber dessen Anfinge, wie ich einleitend sagte, Biichners RE-Artikel
schweigt: die Aneignung Vergils durch die Christen®.

Aber: Vergil ist noch nicht noster, der Dichter auch der christlichen Romer.
Minucius kann im Streitgesprich mit dem Heiden seinen Octavius mit #os und
nostri nur die Christen meinen und den Heiden gegeniiberstellen lassen®?, die
durch uos und uester bezeichnet sind, wie wir es auch bei Tertullian sehen.
Darum ist Vergil nicht, noch nicht ‘unser’, auch der Christen Dichter — er ist
‘der Dichter aus Mantua’. Aber er ist nicht mehr wie bei Tertullian ein unge-
nannter Verfasser von uestra, der Dichter nur der Heiden. Und noch etwas:
Minucius benutzt viele heidnische Autoren, besonders Cicero, daneben Seneca
und andere Romer und auch Griechen’!. Aber Vergil ist der einzige, den er mit
ausdriicklicher Namensnennung und, an einer Stelle mit entsprechender Ein-
leitung, wortlich zitiert. Wer Lactanz als ersten Benutzer rémischer Klassiker in
grossem Umfang rithmt, sollte nicht vergessen, dass den Boden dafiir sein
Landsmann Minucius Felix, der erste christliche Ciceronianer und eben auch
Vergilianer>?, bereitet hat.

M1

Die Spuren der Vergilbenutzung bei Cyprian und Novatian®? — um vom
Anfang in die Mitte des 3. Jahrhunderts zu kommen - sind unbedeutend und

48 Die griechischen Apologeten sind hierin — nicht in ihrer naiven Einschidtzung der Primissen
romischer Christenpolitik — schon im 2. Jh. weiter; z. B. zitiert Athenagoras bereits Homer und
andere als Zeugen, damit auch auf das Bildungsniveau seiner Adressaten, bes. Marc Aurels
eingehend.

49 Dass Minucius bes. 14, 2-7 und 39 auch Ansétze zur Theorie der Klassikeraneignung bringt,
also Wegbereiter des Lactanz ist, hat P. G. van der Nat, Zu den Voraussetzungen der christli-
chen lateinischen Literatur: die Zeugnisse von Minucius Felix und Laktanz, in: Fondation
Hardt, Entretiens 23 (1977) 190-224, bes. 199ff. gezeigt.

50 Dazu Heck, Klassiker 172f. m. Anm. 67.

51 Dazu Becker, Der ‘Octavius’ 85-90; s. auch das Register 107f. unter den betr. Autoren.

52 Weitere Vergiliana bei Minucius iiber den Namenindex von Courcelle, Lecteurs zu erreichen,
freilich nicht alles sichere Fille. Vgl. Becker, Der ‘Octavius’ 89f.

53 Zu finden iiber Courcelle, a. O. - freilich sollte Quod idola di non sint nicht mehr als Werk
Cyprians ausgegeben werden; der Verfasser verdankt seine Vergiliana Minucius und Lac-
tanz —; dazu kommt Cypr. Demetr. 23 1. 450 Simonetti (der die Stelle im Apparat seiner
Ausgabe CCL 3a nennt), frei aus Verg. Georg. 1, 159f. - Uber Cyprian die beiden oben Anm. 16
genannten Biicher: von Campenhausen 37-56; Kraft 359-435.



112 Eberhard Heck

gehen nicht iiber das hinaus, was jeder Romer, der lesen und schreiben konnte,
an vergilischen Versatzstiicken sozusagen einatmete und verfiigbar hatte. Cy-
prian als Apologet fdllt sowieso aus dem Rahmen. Er zitiert keine einzige
nichtchristliche Autoritdt, sondern ruft allein die Heilige Schrift zum Zeugen
an, als er, wohl im Jahre 252, die Angriffe eines gegen die Christen hetzenden
Demetrianus abwehrt. Abgesehen davon, dass er als gebildeter Mensch — er war
vor seiner Bekehrung Rhetoriklehrer — Sallust, Seneca und andere, einmal auch
Vergils Georgica®, benutzt, genauer, ohne Autornennung Topoi aus ihnen
einfliessen lasst, ist Cyprian an der Klassikeraneignung der Christen, wie sie mit
Minucius beginnt, den er kennt und benutzt, nicht beteiligt. Aber er ist auch
nicht ausdriicklich abweisend gegen die pagane Literatur, wie er denn auch
selbst dem anspruchsvollen Philologen, Rhetor und Ciceronianer Lactanz als
vorziiglicher Stilist galt, der nur zu esoterisch geschrieben habe, um auf Heiden
zu wirken.

Im Kontext dieser Bemerkung® nennt Lactanz als seine apologetischen
Vorgidnger Minucius, Tertullian und Cyprian. Nun, da fehlt einer: Nicht etwa
Lactanzens Landsmann und Lehrer in der Rhetorik, Arnobius, von dessen
Bekehrung um 303 Lactanz, als er den Katalog schrieb, wohl gar nicht wusste,
sondern ein ihm wahrscheinlich nicht unbekannter, gut eine Generation vor
ihm schreibender Mitchrist, nimlich Commodianus?®. Dieser Commodian ist
wohl am ehesten bekannt als Verfasser exotischer Verse, die Hexameter sein
sollen, aber keine sind>’, und vielleicht dadurch, dass um seine Datierung Berge
Papier bedruckt wurden. Ich gehore zu denen, die der Meinung sind, Commo-
dian sei der erste uns namentlich fassbare christliche Dichter, seine Werke
stammten aus dem 6. Jahrzehnt des 3. Jahrhunderts und seien héchstwahr-
scheinlich in Afrika verfasst38.

Seine Werke*® sind: einmal 80 akrostichische Gedichte — die Anfangs-
buchstaben der Verse ergeben hintereinander gelesen den Titel des Gedichts —,
gegliedert in zwei Biicher ‘Instructiones’, das erste an Heiden und Juden, das
zweite an Christen gerichtet. Das zweite Werk sind rund 1050 ohne Titel
liberlieferte Verse, gewOhnlich ‘Carmen apologeticum’ genannt®, in denen

54 S. vorige Anm.

55 Lact. Inst. 5, 1, 22-28; dazu Heck, Klassiker 169-171.

56 Uber ihn zuletzt A. Salvatore in der Einleitung seiner Ausgabe des Carmen: Commodiano,
Carme apologetico (Torino 1977) (heute massgebende Edition mit italienischer Ubersetzung -
der ersten Ubersetzung dieses Textes iiberhaupt), hier 5-31. Vgl. demnéchst meinen Artikel
Commodianus im HLL IV § 498; dort unter D (Nachwirkung) auch zur vieltraktierten Frage,
ob Lactanz Commodian kannte - ich vermute es nach J. Moreau, Ausgabe von Lact. Mort.
pers., SC 39 (Paris 1954) II 202.

57 Vgl. dazu unten S.113 m. Anm. 66.

58 Vgl. meinen in Anm. 56 genannten HLL-Artikel, Teil A, mit Forschungsbericht; dort auch zur
nicht zu kldrenden Frage der Herkunft (aus Syrien? aus Afrika?) Commodians. Zur Metrik ebd.
Teil C 1.

59 Dazu demnichst HLL IV § 498 Teil B 1 (Instr.) und 2 (Carm.).

60 Im Thesaurus dementsprechend abgekiirzt apol. Angesichts der unergiebigen Titeldiskussion



Vestrum est — poeta noster 113

Gottes Heilsplan, beginnend mit Aussagen iiber Gottes Wesen, endend mit
einer farbig ausgemalten Endzeitschilderung, dargestellt wird.

Commodians einzige zitierte Autoritdt ist wie fiir Cyprian — den er benutzt
— die Bibel; insbesondere fiir Christi Wirken bietet er im ‘Carmen’ Schriftbe-
weise auf. Heidnische Autoren zitiert er nicht, und Commodian protestiert
nicht nur, wie wir gleich sehen werden, mit dem Wort gegen den paganen
Bildungsbetrieb, sondern durch die Tat: Er schreibt, jedenfalls fiir Klassizi-
stenohren, schaurige Verse in schaurigem Latein. Seine Sprache ist im lingui-
stischen Sinne vulgir — zum Beispiel verwechselt er, aus der Perspektive klassi-
scher Grammatik, stindig Ablativ und Akkusativ nach Pridpositionen®!, und
seine Verse dhneln denen, die manche Steinmetzen fiir Versinschriften etwa auf
Grabsteinen gebaut haben. Und das tut Commodian - so meine ich mit ande-
ren®? — nicht, weil er es nicht besser kann®, sondern, weil er es so will. Dass er
die Rhetorenschule durchlaufen haben muss, zeigt er nimlich immer wieder im
Einsatz von Stilmitteln® und in Klassiker-, auch Vergilreminiszenzen.

Dass er vom paganen Bildungsbetrieb nichts hilt, muss man nicht nur aus
seinem Umgang mit lateinischer Sprache und Metrik folgern, sondern er sagt es
uns in einer seiner gegenwartsbezogenen polemischen Einlagen im ‘Carmen’.
Ich gebe eine Ubersetzung - publiziert gibt es bisher nur eine italienische;
deutsch iibersetzt ist von Commodian bisher kaum etwas® —; wenn ich dann
das Original lese, so in der Form, in der ich mir, angeregt durch meinen Lehrer
Ernst Zinn%, diese Verse aufgefasst denke: als Hexameter, wie sie sich dem
Wortakzent nach anhorten, sozusagen als wie Prosa gelesener Vergil. Commo-
dian, Carmen 579-616, zunichst die Ubersetzung:

schlage ich HLL, a.O. die Abkiirzung carm. vor, entsprechend der Praxis vieler Forscher,

kurzweg vom Carmen zu reden, auch wenn Salvatore, a. O. 124f. wieder fiir den vom Ersteditor

I. B. Pitra (1852) gewihlten, aber von Mitforschern schon bald als Verlegenheitslosung ange-

sehenen Titel Carmen apologeticum eintritt, nachdem J. Martin, Ausg. CCL 128, 1960, Car-

men de duobus populis, von Mitforschern z.T. akzeptiert, eingefiihrt hatte.

61 Solche Erscheinungen sind iiber den Wort- und Sprachgebrauchsindex in Martins Ausgabe am
bequemsten zu ermitteln.

62 Vor allem K. Thraede in dem unten Anm. 90 zu nennenden Beitrag; weiteres demnéchst in
meinem oben Anm. 56 genannten Artikel unter Lit. 9.

63 So z.B. J. Martin, Traditio 13 (1957) 54, fiir den Commodian ein Syrer ohne rechte Latein-
kenntnisse ist.

64 Dazu vorerst A. Salvatore, Atteggiamenti espressivi nelle ‘Instructiones’ di Commodiano, SR 11
(1963) 509-525 - eine Untersuchung von Stil und Kompositionstechnik Commodians ist
Desiderat.

65 Nur Instr. 1, 24. 25. 37 und Carm. 677-702 von K. Thraede, JbAC 2 (1959) 111-114.

66 Bei gemeinsamer Commodianlektiire 1974. Versuche, diese Vermutung mit Hilfe der von
W. Ott entwickelten Hexameter-Analyse-Programme zu verifizieren, blieben seinerzeit in An-
sdtzen stecken, sollten aber im Auge behalten werden. Damit liesse sich gegebenenfalls die zu
allgemeine These prizisieren, Commodian reproduziere den Hexameter, ‘wie er ihn horte’ —so
Martin, Traditio 13 (1957) 54; etwas deutlicher mit Verweis auf Vergil J. Perret, Pallas 5 (1957)
41f. - Vgl. jetzt W. Stroh, Arsis und Thesis oder: Wie hat man lateinische Verse gesprochen?, in:
Musik und Dichtung (Festschr. V. Poschl), hg. von M. von Albrecht und W. Schubert (Frank-
furt/Bern 1990) 87-116, hier 114, 89.

9 Museum Helveticum



114 Eberhard Heck

«Was 1st es weiter notig, alles aus dem Gesetz (also der Bibel) vorzulesen?
Das Bisherige geniigt fiir die noch nicht Belehrten; mit gutem Herzen muss
man’s bewahren. Wenn sie aber auch, wenn sie es lesen, Gott nicht kennen
wollen, sollen sie es sich selber zurechnen, dass sie dahin gekommen sind,
wohin sie nicht wollen. (583) Man liest Vergil, Cicero, ebenso auch Terenz. Die
schaffen nichts als Geist, vom Leben hingegen wird geschwiegen. Was hilft es,
vergebens Dingen der Welt auf Erden nachzugehen und von den Lastern der
Konige zu wissen, von ihren Kriegen, und das wahnsinnige Forum kennenzu-
lernen als Rechtskundiger, dass nimlich das Recht unberechenbar ist, wenn
man’s nicht gerade mit Honorar steuert? (589) Mag einer ein Verteidiger sein,
mag er ein gottbegnadeter Redner sein — es wird ihm im Tode nichts niitzen,
wenn er im Leben gegen Christus geleugnet hat. Vielmehr soll er zuerst danach
forschen, wo sein Leben seinen Ort gefunden hat, wenn er weise ist —andernfalls
wird er getadelt.

(593) Jene lesen Rechtsquellen und lernen wunderbare Spriiche, aber die
Armen, fiir die sie sprechen, stecken sie bei threm Auftritt in die Tasche.
Ungliicklich ist der, der ihnen in den Mund geraten ist. Sie tragen Ruhm davon
und er den Sieg - mit Geldverlust. Der Arme steht stumm vor der Offentlich-
keit, er, dem es innendrin mehr wehtut. Sie tonen mit dem Mund und er im
Stillen mit den Geldstiicken. Derweil larmt die Stimme tagtdglich, gut dotiert,
und oft wird eine schlechte Sache besser, wenn man noch ein wenig mehr gibt.

(601) Hier sucht der Weise seinen Preis, hier®’ freut er sich zu siegen. Auch
wenn er’s verkehrt macht, er schafft sich krank, wenn er nur Sieger wird. Nichts
treibt er in eigener Sache, wenn er sich um Gewinn miiht. Er nimmt die
Hoffnung eines anderen auf sich und ldsst die eigene hinter sich fahren. Viele
lassen sich um des Erfolges willen vom Stoff dieser Welt hinreissen. Wahrend
sie sich fiir kurze Zeit freuen, bleiben sie fern der Gnade Christi, wihrend sie
viel fiir das Auge begehren, wihrend sie es zu mehren suchen, und es ist ihnen
nichts anderes Gott als das Leben in dieser Welt. Fiir den Bauch hat man vollauf
zu tun, fiir ihn ist der tidgliche Kampf, und den wahren Kampf fiir das ewige
Heil, den verschmihen sie. Jeder, der um seines Geldbeutels willen gleichsam
schlaflos ist, gilt als scharfsinnig — wer aber Gott folgt, der wird von ihnen
bewertet als Mist. (613) Oh allzu gliicklich einer, wenn er der Weltlichkeit
entkommt! Soll er den anderen ein Tor sein, wenn er nur ein Weiser ist dem
hochsten Gott. Das ist die ganze Hoffnung: Gott glauben, der am Holzstamm
gehangen; mag es auch eine hissliche Sache sein, aber niitzlich fiir das kiinftige
Leben.»

Nun der Text, in dem schon beim Horen vielleicht manches an Vergil
erinnert:

67 Anders als Salvatore in der Ubersetzung — im Kommentar z. St. schweigt er — fasse ich hinc
beidemal auf als ‘hier in dieser Welt’, nicht disjunktiv als ‘hier’ — ‘dort’. Der sapiens ist der
Weise in der Welt, dem der stultus in der Welt, der vor Gott sapiens ist, 614 gegeniibersteht.

68 Textgestaltung — bis auf manchmal abweichende Interpunktion — durchweg nach Salvatores



580

585

590

595

600

605

610

615

Vestrum est - poeta noster

Quid amplius opus est recitare cuncta de lege?
sufficiunt ista rudibus, bono corde tuenda.
quodsi nec ipsi uolunt scire deum ista legendo,
ipsi sibi reputent quod uenerint illo quo nolunt.
Vergilius legitur, Cicero aut Terentius idem;
nil nisi cor faciunt, ceterum de uita siletur.
quid iuuat in uano saecularia prosequi terris,
et scire de uitiis regum, de bellis eorum
insanumque forum cognoscere iure peritum,
quod iura uacillant, praemio ni forte regantur?
sit licet defensor, sit licet diuinus orator,

nil morte proficiet, si uiuus in Christo negauit.
immo prius quaerat ubi sit sua uita redacta,

si fuerit sapiens; si ceterum, uituperatur.

illi legunt iura et discunt proloquia mira,

sed superant miseros, pro quibus loquuntur, agendo.

infelix est ille, qui uenerit illis in ore;

illi ferunt laudes et ille uictoriam damnis.

stat miser in medio mutus, cui plus dolet intus;
illi tonant ore et ille silentio nummis.

obstrepit interea uox adornata diurnum,

et saepe fit causa melior mala pluscula dando.
hinc pretium quaerit sapiens, hinc uincere gaudet;
etsi praue gerat, dum sit modo uictor, aegrotat.
nil sua de causa tractat, cum lucra conatur;

spem subit alterius et sua posterga remittit.

multi de successu rapiuntur saeculi silua;

dum gaudent in breuia, remanent a gratia Christi,
dum cupiunt multa oculo, dum augere®® quaerunt,
nec deus est illis aliquid nisi saeculi uita.

pro uentre satagitur, agon est pro ipso diurnum,
et uerum agonem spernunt pro aeterna salute.
quisque quasi uigilat sacculo, laudatur acutus,
nam qui deum sequitur, copria iudicatur ab ipsis.
o nimium felix, saecularia si quis euitet!

sit stultus aliis, sapiens dum sit deo summo.

ipsa spes est tota, deo credere, qui ligno pependit,
foeda licet res est, sed utilis uitae futurae.

115

Ausgabe - 584 behalte ich dementsprechend cor bei, das Salvatore, Vichiana 4 (1975) 155-161
durch os ersetzen will, vielleicht richtig.
69 Als ‘Daktylus’, mit kurzer (so ThLL II 1344, 45, wo weitere Formen von augere nach der
3. Konjugation), jedenfalls nicht Wortakzent tragender Paenultima zu lesen; s, Martin, Ausg.

XVII mit weiteren Beispielen solcher metrisch bedingten Heteroklisien.



116 Eberhard Heck

Commodian verurteilt hier die Rhetorenschule, deren Autorenlektiire
nichts zum Erwerb des wahren Lebens, des ewigen Lebens in Christus beitragt,
sondern nur die intellektuellen Fihigkeiten vermittelt, die man braucht, um als
Advokat seinen Gewinn zu mehren. Solche Urteile sind an sich nicht selten -
Lactanz wird spiter den von ihm selber ausgeiibten Rhetorenberuf als ‘Zun-
gentraining zur Bosheit’’® verurteilen, und Augustin’! stellt dem ihn bewegen-
den Inhalt des ciceronischen ‘Hortensius’ die Qualitdten des Stilisten Cicero
und den Unterricht in der Rhetorenschule abwertend gegeniiber —, nur macht
Commodian, wie gesagt, als einziger Ernst mit dem Protest gegen die Bildungs-
tradition. Aber er kann nicht verleugnen, was auch ihn geprigt hat, die Rheto-
renschule, und das zeigt er gerade in diesem Abschnitt: der Einsatz von Ana-
phern und Antithesen ist fast penetrant. Und jedenfalls einer der drei verwor-
fenen Schulautoren erscheint in deutlichen Anklingen, nimlich Vergil: Vers
587 insanumque forum’* ist Versatzstiick aus den Georgica (2, 502), wo Vergil
den Landmann gliicklich preist, der nicht das Grossstadtgetriebe und insa-
numaque forum aut populi tabularia uidit. 613 oh nimium felix, saecularia si quis
euitet stammt aus Didos letzten Worten, Aeneis 4,657f.73 felix, heu nimium
felix, si litora tantum numquam Dardaniae tetigissent nostra carinae; Commo-
dian bietet hier in der syntaktischen Fiigung eine Kontrastimitation: Vergils
Dido wire gliicklich gewesen, wenn ihr Aeneas nicht begegnet wire; Commo-
dians Christ konnte gliicklich werden, wenn er der Welt entkommt.

Ob man Vergils orabunt causas melius Aeneis 6,849 — wo Anchises die
Leistungen der alii nennt, denen er als Aufgabe der Romer die politische Ord-
nung der Welt entgegenstellt — hinter Commodians ebenfalls konzessiv formu-
lierter Abwertung der Advokatenrhetorik gegeniiber dem ewigen Leben 598 sit
licet defensor sehen darf, muss dahingestellt bleiben; Commodian meint mit
dem diuinus orator wohl den von ihm 583 ebenfalls genannten Cicero. Dagegen
darf man in der Bemerkung 585f., es sei1 nutzlos, Bescheid zu wissen iiber uitia
und bella von Konigen, eine Anspielung auf historische Epen wie die Aeneis
sehen’.

70 Lact. Inst. 1, 1, 8 illa (professio) oratoria, in qua diu uersati non ad uirtutem, sed plane ad
argutam malitiam iuuenes erudiebamus; Opif. 1, 2 litteris nihil aliud quam linguam instituen-
tibus; vgl. Heck, Klassiker 168.

71 Aug. Conf 3, 4, 7 non enim ad acuendam linguam, quod uidebar emere maternis mercedibus,
cum agerem annum aetatis undeuicesimum iam defuncto patre ante biennium, non ergo ad
acuendam linguam referebam illum librum (den Hortensius) neque mihi locutionem, sed quod
loquebatur persuaserat.

72 Von Salvatore z. St. notiert.

73 Bei Martin und Courcelle, Lecteurs 371 notiert, nicht bei Salvatore, dessen Kommentar - so
verdienstvoll er als erster Kommentar zum Carmen iiberhaupt ist — nicht nur diese Liicke hat;
zu copria im vorausgehenden Vers 613 ist Lact. Inst. 5, 1, 27 iiber die Schmihung Cyprians als
coprianus, ‘Mistfink’ durch einen ungenannten Rhetor zu notieren, was iiber ThLLIV 917, 8 zu
finden ist.

74 Zu Vergil in der Schule, auch zum Inhalt der Aeneis als Deklamationenstoff, kurze Hinweise
bei1 Biichner (0. Anm. 1) 445.



Vestrum est — poeta noster 117

Commodian verurteilt den heidnischen Bildungsbetrieb als dem Erwerb
des ewigen Lebens hinderlich und mit den dabei gelesenen Schulautoren auch
Vergil, von dem er sich zudem als dem Modell lateinischer hexametrischer
Dichtung auch in der Praxis seines eigenen Dichtens lossagt. Aber sei es, dass
ihm die zwei genannten — und in seinem Werk noch mehr — Vergiliana unbe-
wusst einflossen, sei es, dass er damit an unserer Stelle zeigen wollte, dass er
kannte, was er verurteilte — auch Commodian, der Antiklassizist, konnte an
Vergil als romischem Klassiker nicht vorbei, ohne von ihm ablehnend, aber
auch imitierend Notiz zu nehmen. Es diirfte lohnen, dem etwas genauer nach-
zugehen.

IV

Die romische christliche Apologetik bringt nach dem Ausbruch der letzten
grossen Verfolgung noch einmal zwei, und zwar umfiangliche Werke hervor,
namlich die 7 Biicher ‘Aduersus nationes’ des Arnobius’?, dessen Vergilbenut-
zung nicht auffallend ist’® und auf dessen sehr spannungsreiches Verhiltnis zur
paganen, insbesondere philosophischen Literatur ich hier nicht eingehen will,
zum anderen die 7 Biicher ‘Diuinae institutiones’ des Lactanz. Lactanz”’ ist,
nach den erwidhnten Ansidtzen bei Minucius Felix, dem er viel verdankt, der
erste christliche Autor lateinischer Sprache, der in grossem Umfang und in
vielerlei Funktionen pagane Autoren zitiert. Er liefert dafiir auch als erster eine
theoretische Begriindung’®, namlich die Forderung, die Gegner mit ihren eige-
nen Waffen zu schlagen. Das schliesst fiir ihn offensichtlich ein, dass sich die
Christen diese, in ihrer Jugend vor der Bekehrung kennengelernten Autoren
auch als Christen aneignen, genauer, ihre an ihnen erworbenen Eigentums-
rechte nicht aufgeben, sondern weiterhin iiber sie verfiigen sollen. Er selber tut
das von Anfang an und im Falle Vergils besonders ausdriicklich. Auch er
beginnt wie Minucius Felix mit der Begriindung des christlichen Monotheis-
mus und ruft dafiir nach Minucius, aber erweiternd, Dichter und Philosophen
zu Zeugen auf (Inst. 1,5, 1-28). Ich fiihre daraus nur das Wichtigste vor:

Lactanz hat zuvor die Propheten vorgestellt, legt sie aber weg, weil ithnen
die Heiden nicht glauben, und ruft ihre eigenen Gewihrsleute zu Zeugen auf,
zuerst die Dichter, §§ 3-14. Er beginnt mit Orpheus als dem uetustissimus
poetarum, 4-7: er kenne einen Urgott, einen npwtdyovog, der Ursprung aller
seienden Dinge sei; dazu zitiert Lactanz zwei Verse aus den Orphica” und

75 Uber ihn jetzt A. Wlosok, HLL V 365-375 und Gymnasium 96 (1989) 136. 139-143.

76 Er zitiert Vergil nicht ausdriicklich, streut aber gesuchte vergilische Wendungen insbesondere
in seine Gotterkritik — zu Iuppiter und Iuno - ein, zu ermitteln iiber den Index in Courcelle,
Lecteurs. Dort 704 Anm. 8 auch Stellen zu poetica figmenta bei Arnob, aber dieser Topos zielt
nicht speziell auf Vergil.

77 Uber ihn jetzt mit umfassender Dokumentation A. Wlosok, HLL V 375-404.

78 Dazu Heck, Klassiker passim, bes. 167-173.

79 Frg. 73 und 89 Kern.



118 Eberhard Heck

kommentiert, Orpheus habe gewusst, dass Zeus ein Sohn des Kronos, dieser
einer des Uranos gewesen sei, also Zeus nicht als princeps deus bezeichnen
konnen, Uranos habe er aber auch nicht als Urgott anzusetzen gewagt; denn das
sei, wie er gesehen habe, ein Element, das einen Schopfer erfordere. Diese ratio
habe Orpheus auf seinen Urgott gebracht.

Mit Homer, so Lactanz § 8, kann man nichts anfangen: «Er hat uns nichts
geben konnen, was zur Wahrheit Bezug hitte; er schrieb mehr iiber Aumana als
iber diuina®». Hesiod®!' dagegen, 8-10, schrieb eine Theogonie, nahm aber als
Ursprung des Seienden nicht Gott, sondern das Chaos an. Dessen Ordnung
setzte einen artifex voraus, und das sei kein anderer als Gott, aber diese ihm
unbekannte Wahrheit habe Hesiod gescheut; er sei nicht von den Musen inspi-
riert gewesen, sondern habe sich das selber genau iiberlegt — meditatus uenerat
ac paratus. Und nun § 118%

«Von den Unseren war als erster Maro nicht weit entfernt von der Wahr-
heit; seine Worte iiber den hochsten Gott, den er Hauch und Verstand nannte,
sind die folgenden: ‘am Anfang Himmel und Erde und die fliessenden Weiten
und den leuchtenden Ball des Mondes und die titanischen Sterne niahrt von
innen ein Hauch, und, eingestromt tiber ihre Glieder hin, treibt die ganze Masse
ein Verstand und mischt sich mit dem grossen Korper’. Und damit nicht
irgendwer etwa nicht wisse, wer denn der Hauch sei, der soviel an Gewalt hat,
machte er es an anderer Stelle deutlich, indem er sagte: ‘dass ndmlich ein Gott
durch alle Ldnder und Meereszonen und den abgrundtiefen Himmel gehe,
woher Klein- und Grossvieh, Manner und alle Art Wildtiere sich ein jedes bei
der Geburt sein zartes Leben herbeihole’.» Auch Ovid, 13, kenne einen Gott als
rerum opifex, und, 14, «wenn Orpheus oder diese unsere Autoren, Ai nostri, was

80 Konsequente Weiterfithrung der Bemerkung Inst. 1, 3, 17, unter vielen — statt nur einem -
Gottern gebe es nur Streit, wie das auch Homer darstelle, der Gétter in den Kampf der
Menschen um Troia eingreifen lidsst. Uber den ‘Liigner’ Homer Inst. 1, 6, 9 aus Varros
Sibyllenkatalog.

81 Lactanz greift auf Hesiod, Theog. 116 (Chaos) und 22-35 (Dichterweihe) zuriick.

82 Lact. Inst. 1, 5, 11-14: nostrorum primus Maro non longe afuit a ueritate, cuius de summo deo,
quem mentem ac spiritum nominauit, haec uerba sunt (Aen. 6, 724-727):

principio caelum ac terras camposque liquentis

lucentemque globum lunae Titaniaque astra

spiritus intus alit totamgque infusa per artus

mens agitat molem et magno se corpore miscet.
(12) ac ne quis forte ignoraret, quisnam esset ille spiritus qui tantum haberet potestatis, decla-
rauit alio loco dicens (Georg. 4, 221-224):

‘deum namgque ire per omnis

terrasque tractusque maris caelumque profundum,

hinc pecudes armenta uiros genus omne ferarum,

quemaque sibi tenuis nascentem accersere uitas.’
(13) Ouidius quoque in principio praeclari operis sine ulla nominis dissimulatione a deo, quem
‘fabricatorem mundi’, quem ‘rerum opificem’ uocat (Met. 1, 57. 19), mundum fatetur instruc-
tum. (14) quodsi wel Orpheus uel hi nostri quae natura ducente senserunt in perpetuum defen-
dissent, eandem quam nos sequimur doctrinam comprehensa ueritate tenuissent.



Vestrum est — poeta noster 119

sie unter Fiihrung der Natur fiihlten, auf Dauer verteidigt hidtten, hétten sie
dieselbe Lehre festhalten konnen, der wir folgen, da sie dann die Wahrheit
begriffen hitten».

Das bedarfkaum der Kommentierung: Lactanz geht auf dem von Minucius
begonnenen Wege weiter. Nur: fiir ihn ist der namentlich genannte Vergil,
Maro, kein Mantuanus mehr, sondern nostrorum primus. Das heisst, nachdem
vorher von Griechen, Orpheus, Homer und Hesiod die Rede war, von denen
nur der § 14 den nostri gegeniiberstehende Orpheus etwas ausgab: Vergil war der
erste Dichter der Romer, der die Wahrheit iiber den einen Gott beinahe traf —
non longe afuit a ueritate. Vergil wird hier als Romer gegeniiber Griechen
zitiert, wobei primus wohl rein zeitlich zu verstehen ist (die Lactanz bekannten
Verse Ciceros iiber Iuppiter als Allgott®3 konnte er nicht brauchen, weil Cicero
den Gott, und zwar fiir Lactanz falsch, beim Namen genannt hatte).

Und als wolle Lactanz seinen damaligen und heutigen Lesern zweifelsfrei
klarmachen, dass er mit der Bezeichnung Vergils als noster Vergil als Romer
meinte®, ldsst er wenig spiter, im Philosophenkatalog, § 19, eine dhnliche
Wendung folgen. Da erscheinen als Zeugen fiir den einen Gott auch Anaxime-
nes und Kleanthes, aethera esse dicunt summum deum. Dann®’: «Dieser Auf-
fassung hat auch unser Dichter zugestimmt: ‘Dann steigt der allméchtige Vater
Aether mit fruchtbringenden Regengiissen in den Schoss der iippigen Gattin
hinab und nihrt in seiner Grosse, dem grossen Korper vermischt, alle Frucht.’».
Poeta noster ist, wie das Zitat aus den Georgica zeigt, Vergil, und mit dieser
Einfiihrung ist, in Verbindung mit § 11, wo ihm Anndherung an die ueritas
attestiert wird®, die Aneignung Vergils durch den christlichen Apologeten
vollzogen: Vergil gehort als Dichter auch den christlichen R6mern.

Daran dndert nichts, dass Lactanz wie auch andere hochgeschitzte Auto-
ren, etwa seinen geliebten Cicero, so auch Vergil manchmal tadelt, ja dass er,

83 Cic. Carm. frg. 11 (De consul.) Morel (= 11 Traglia = De consul. frg. 2 Soubiran), 1-5 — dazu
A. Wlosok, Gymnasium 90 (1983) 195f. Lact. Inst. 3, 17, 14 kennt die Div. 1, 17-23 erhaltene
Urania-Rede aus Ciceros Consulatsgedicht.

84 Zu P. Monats (Ausg. Lact. Inst. 1, SC 326, 1986, z. St.) Hinweis auf P. D’Hérouville, RecSR 4
(1913) 78 — nostrorum heisse ‘parmi les Latins’ — gegen S. Reinach, Cultes, mythes et religions 11
(Paris 1906, zuerst 1900) 84 — damit bezeichne Lactanz Vergil als christlichen Dichter - sei
(wenn diese obsolete ‘Kontroverse’ iliberhaupt in die Noten einer Ausgabe gehort) bemerkt,
dass Reinach lediglich Inst. 7, 24, wo Lactanz die 4. Ecloge zitiert und als Sibyllengedicht — also
nicht als christlich - wertet, mit unserer Stelle Inst. 1, 5, 11 verwechselt hat, was D’Hérouville
richtigstellt.

85 Lact. Inst. 1, 5, 19 cui opinioni poeta noster adsensit (Georg. 2, 325-327):

‘tum pater omnipotens fecundis imbribus aether
coniugis in gremium laetae descendit et omnis
magnus alit magno permixtus corpore fetus’.

86 Zum Beinahe-Erreichen der Wahrheit durch heidnische Autorititen insgesamt vgl. den
Schluss des Katalogs 1, 5, 28 nunc satis est demonstrare summo ingenio uiros attigisse weritatem
ac paene tenuisse, nisi eos retrorsus infucata prauis opinionibus consuetudo rapuisset, qua et
deos esse alios opinabantur et ea quae in usum hominis deus fecit, tamquam sensu praedita
essent, pro diis habenda et colenda credebant.



120 Eberhard Heck: Vestrum est - poeta noster

schdrfer als Tertullian, mit Vergils pius Aeneas und, anders als Tertullian,
ausdriicklich mit dem Dichter selbst ins Gericht geht, wenn er die aus seiner
Sicht verfehlte, die blutige Verfolgung der Christen begriindende pietas der
regierenden Tetrarchieherrscher als grausame impietas entlarven muss und
dabei auch das von Vergil literarisch gestaltete ue/ maximum pietatis exem-
plum nicht schonen kann®’. Aber seiner Aneignung Vergils tut das keinen
Abbruch.

Schon durch und bald nach Lactanz geht diese Aneignung weiter, iiber das
Benutzen Vergils als Zeugen christlicher ueritas und fiir Schmuckzitate hin-
aus®: Noch in der Verfolgung schreibt Lactanz seine kryptochristliche Phoe-
nix-Elegie?®, die friiheste lateinische christliche Dichtung im Anschluss an
klassische Formen®, was Vergilimitationen einschliesst. Und um 330 dichtet
Iuvencus — auch er von Biichner nicht erwdhnt — die ‘Evangelien’, das erste
christliche Bibelepos, in dessen Eingang er sich zwar von Homer und Vergil
absetzt, deren Epen noch Liigenhaftes enthielten, aber nur, um sie durch sein
Kiinden der Christi uitalia gesta®' zu tiberbieten, womit er sich Vergil, dessen
Grosse er anerkennt, zum Vorbild nimmt, aber seiner Zielsetzung unterordnet
und so vollends aneignet. Zwei Generationen nach Iuvencus, um 400, erreicht
die christliche Dichtung in klassischer Formtradition mit Prudentius, dem
aemulus von Vergil und Horaz, ihren Hohepunkt.

87 Dazu A. Wlosok, Zwei Beispiele (oben Anm. 11) 63-68.

88 Zum Folgenden A. Wlosok, Originalitit, Kreativitit und Epigonentum in der spdtrémischen
Literatur, in: Actes du VII® Congrés de la F.LLE.C. II (Budapest 1983) 251-265, hier 262f.

89 Dazu Wlosok, a.O. 157-162; dies., Die Anfidnge christlicher Poesie lateinischer Sprache: Lak-
tanzens Gedicht iiber den Vogel Phoenix, in: Information aus der Vergangenheit, Dialog Schule
- Wissenschaft, Klass. Sprachen u. Lit. XVI, hg. P. Neukam (Miinchen 1982) 129-167 und HLL
V 398-401. Das Phoenix-Gedicht ist seinerseits wahrscheinlich zuerst benutzt in der anonym
iiberlieferten Alcestis Barcinonensis (Laktanz 79-94 ~ Alc. Barc. 111-116), deren Dichter sich
moglicherweise gegen Laktanzens ‘interpretatio Christiana’ des Alcestis-Mythus wendet;
s. dazu C. Schiublin, diese Zeitschr. 41 (1984) 176-181, dort 180f.

90 Das versteht Wlosok, Anfinge christl. Poesie 129. 131 unter christlicher Poesie, womit sie das
Problem Commodian — d.h. seine Einordnung in die Anfinge christlicher Dichtung - still-
schweigend umgeht; ausdriicklich isoliert Commodian - den er spit datiert — P. G. van der Nat,
Divinus vere poeta (Leiden 1963) 18 Anm. 31, wihrend J. Fontaine, Naissance de la poésie dans
loccident chrétien (Paris 1981) 39-52 und 53-66 Commodian und Lactanzens — zu spit
datierten (dagegen Wlosok, Originalitdt 258 Anm. 36 und HLL V 400) — ‘Phoenix’ einfach
hintereinander behandelt. K. Thraede, Untersuchungen zum Ursprung und zur Geschichte der
christlichen Poesie, JbAC 4 (1961) 108-127. 5 (1962) 125-157 sieht in Commodian den Ver-
treter einer ‘unklassischen Konvention’ (dem steht die Auffassung Commodians als literari-
sches Unicum hinsichtlich der — mangels Vergleichstexten fehlenden — Verifizierbarkeit
gleichrangig gegeniiber); mit seinem und Wlosoks Beitrag haben wir nun sozusagen zwei
‘Anfinge christlicher Poesie lateinischer Sprache’, einen antiklassizistischen und einen klassi-
zistischen. Daraus folgt die Frage, wie sich diese Anfidnge zueinander verhalten; anregend dazu
R. Herzog, HLL V 218-220, zu Commodian 220 m. Anm. 10.

91 Tuvenc. 1, 19. Vgl. Wlosok, Originalitit 262f. Uber Iuvencus jetzt R. Herzog, HLL V 331-337,
hier 334.



	Vestrum est - poeta noster : von der Geringschätzung Vergils zu seiner Aneignung in der frühchristlichen lateinischen Apologetik

