Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 47 (1990)

Heft: 2

Artikel: Philosphie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion : zu
Cicero, De natura deorum |

Autor: Schéaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie und Rhetorik
in der Auseinandersetzung um die Religion

Zu Cicero, De natura deorum I
Von Christoph Schédublin, Bern

Das 20. Jahrhundert rithmt sich, im Blick auf ein geschlossenes und impo-
santes Lebenswerk recht eigentlich ein «Neues Cicerobild» entwickelt zu ha-
ben!. Zur allgemeinen Aufwertung Ciceros — nach langer Verdammnis - trug
nicht zuletzt auch ein gerechteres Bemiihen um die philosophischen Schriften
bei. Gewiss, manche kritischen Beobachtungen des 19. Jahrhunderts - etwa die
Quellenbehandlung oder die Gedankenfiihrung betreffend — bleiben nach wie
vor giiltig und sollten auch nicht mit beschonigenden Worten wegdisputiert
werden. Sicher berechtigt ist dagegen die Forderung, dass man den Platonis
aemulus zundchst einmal an seinen eigenen Vorstellungen und Absichten zu
messen habe; diese aber waren «primir formal-erzieherischer, nicht sachlich-
wissenschaftlicher Natur»; es ging ihm nicht nur darum, seinen Romern «die
Inhalte griechischer Philosophie zu vermitteln», sondern fast mehr noch, zu
«beweisen, dass die lateinische Sprache durchaus fdhig sei», die «anspruchs-
vollsten sprachkiinstlerischen Leistungen der philosophischen Literatur der
Griechen» nachzuvollziehen, wenn nicht gar zu iibertreffen?. Kommt hinzu,
dass Philosophie sich fiir Cicero nie im Rahmen abstrakter Systeme erfiillte;
vielmehr verstand er sie stets im direkten Bezug auf jene unmittelbare Wirk-
lichkeit, die er selbst erlebte und erlitt: sei es im privaten Bereich, sei es im
offentlichen der romischen patria. Dieses Gemisch verschiedenartiger Ansprii-
che macht letztlich wohl das aus, was man vor einigen Jahren «Ciceros Philo-
sophie» genannt hat’. Zu einem restlosen Ausgleich ist es nicht gekommen,;
Widerspriiche und Unzulidnglichkeiten sind uniibersehbar. Angesichts dessen

* Vortrag, gehalten an den Universitidten Tiibingen, Bonn, Miinchen, an der TU Berlin und der
University of North Carolina (Chapel Hill). Den jeweiligen Zuhorern sei fiir ihre forderlichen
Hinweise gedankt. Die letzte Fassung entstand wihrend eines unvergesslichen Aufenthalts am
Institute for Advanced Study in Princeton (Winter 1989/90); Chr. Habicht und G. Bowersock
mogen sie als bescheidenes Zeichen des Dankes entgegennehmen. — In den fiir den Druck
beigefiigten Anmerkungen ist keine Vollstindigkeit angestrebt; sie sollen lediglich den Zusam-
menhang mit der aktuellen Diskussion herstellen.

1 Das Neue Cicerobild, hg. von K. Biichner, WdF 27 (Darmstadt 1971). Eindriickliche Ausgewo-
genheit des Urteils (durchaus zugunsten Ciceros) zeichnet insbesondere die beiden jiingsten
grosseren Darstellungen aus: M. Fuhrmann, Cicero und die rémische Republik. Eine Biographie
(Miinchen/Ziirich 1989); Chr. Habicht, Cicero the Politician (Baltimore 1989), deutsch: Cicero
der Politiker (Miinchen 1990).

2 M. Puelma, Mus. Helv. 37 (1980) 142.

3 W. Gorler, Untersuchungen zur Ciceros Philosophie (Heidelberg 1974).



88 Christoph Schiublin

wollen auch die folgenden Bemerkungen nicht als ‘Rettung’ des Philosophen
Cicero um jeden Preis verstanden sein. Bescheidener sei vorerst einfach — unter
Beriicksichtigung des weiteren Zusammenhangs — danach gefragt, auf welches
Ziel Cicero die Gestaltung eines einigermassen befremdlichen Abschnitts im
1. Buch von «De natura deorum» ausgerichtet haben mag. Betrachtet werden
soll also die Art und Weise, wie Cicero iiber philosophische Gegenstinde
schreibt — oder zumindest eine Weise, deren er sich nach Bedarf glaubte bedie-
nen zu konnen®. In einem nédchsten Schritt géilte es dann zu priifen, wieweit der
Befund Verallgemeinerungen zuldsst und ob wir in der Lage sind, Ciceros
Gesichtspunkt als — wenn nicht sachgerecht, so doch - verstandlich gelten zu
lassen.

Was uns in Ciceros Philosophica zuweilen stort, diirfte von Fall zu Fall
verschiedene Wurzeln haben. Insgesamt freilich wird sich manches Argerliche
aus der schier unglaublichen Geschwindigkeit erkldren, mit der das philoso-
phische Werk der zweiten Phase entstand (45/44 v. Chr.). Aus dem Proomium
des 2. Buches von «De divinatione» (verfasst um die Zeit von Caesars Ermor-
dung) und aus andern Zeugnissen ist mit einiger Sicherheit zu erschliessen, dass
«De natura deorum» in der zweiten Hilfte des Jahres 45 v. Chr. geschrieben® —
und in der Folge auch gleich verdffentlicht® — wurde. Hinter dieser Erkenntnis
beginnen allerdings auch schon die Probleme; denn was wir lesen, ist offen-
sichtlich eine zweite Fassung: Es handelt sich um einen Dialog (dramatisches
Datum zwischen 77 und 75 v.Chr.), der ohne Unterbrechung — also an einem
Tag - ablduft; die Einteilung in drei Biicher entspricht keiner szenischen Not-
wendigkeit, auch wenn sie sich sachlich sehr wohl rechtfertigen ldsst. Im 1. Buch
legt der Epikureer Velleius die Theologie seiner Schule dar, der Akademiker
Cotta ‘widerlegt’ sie im Gefolge des Karneades. Der Rest des Werks gilt aus-
schliesslich der — offenbar ungleich wichtigeren - stoischen Theologie. Balbus
entwickelt sie, vierteilig disponiert, im 2. Buch, widhrend Cotta im 3. Buch
erneut die Rolle des Skeptikers iibernimmt und mit einer ebenfalls vierteiligen
‘Widerlegung’ aufwartet (nach 3, 65 sind freilich der ganze Pt. 3 und der Anfang
von Pt. 4 seiner Antwort der Uberlieferung zum Opfer gefallen). Das alles ginge
schon und sinnvoll auf, wenn unser Text nicht vier irritierende Aussagen ent-
hielte: Zwei von ihnen deuten darauf hin, dass der Stoiker Balbus die Pte. 3 und
4 seiner Disposition nicht unmittelbar im Anschluss an die Pte. 1 und 2 behan-
deln will (was er dann aber doch tut)’; die beiden andern setzen einen Dialog

4 Unter dem gleichen Aspekt wurde De divinatione untersucht von M. Schofield, Cicero for and
against Divination, JRS 76 (1986) 47ff.; seine (kurz angedeutete) Einschdtzung des 1. Buches
von De natura deorum stimmt weitgehend mit der hier vertretenen iiberein (54).

5 Die Zeugnisse finden sich zusammengestellt und kommentiert bei A. S. Pease, M. Tulli Cice-
ronis De natura deorum 1 (Cambridge, Mass. 1955; Nachdruck Darmstadt 1968) 20ff.

6 Vgl. zuletzt L. Tardn, Cicero’s Attitude towards Stoicism and Skepticism in the ‘De natura
deorum’, in: Florilegium Columbianum. Essays in Honor of P. O. Kristeller (New York
1987) 5f.

7 De nat. deor. 2, 3. 45.



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 89

voraus, der sich wenigstens iiber drei Tage hinzieht (es wird auf ‘gestern’ und
‘vorgestern’ verwiesen)?. Der Befund erklirt sich wohl am leichtesten mit der
Annahme, dass hier Reste einer fritheren Fassung des Dialogs stehengeblieben
sind, die Cicero, hitte er weniger schnell gearbeitet, kaum entgangen wiren®.
Mit solchen Unschénheiten muss also auch das «Neue Cicerobild» irgendwie
zurechtzukommen versuchen.

Unausgewogenheiten, die nun freilich nichts mit einer friiheren Fassung zu
tun haben, lassen den Leser zuweilen auch bei Einzelheiten stocken. Diese
Behauptung sei nur mit einem Beispiel belegt; es stammt aus dem 1. Buch und
hat bereits mit dem Problem zu tun, das uns hier beschiftigt: Der lingste
Abschnitt in Cottas Bestreitung der epikureischen Theologie gilt eigenartiger-
weise der Menschengestalt der Gotter (davon wird noch zu sprechen sein:
s. unten S. 96f. und 98). 1, 87 apostrophiert er Epikur und fragt ihn, warum er
denn nicht anstelle menschengestaltiger Gotter aut solem aut mundum aut
mentem aliquam sempiternam unter die Gotter versetze. Das klingt beim zwei-
ten Hinhoren seltsam. Denn zur Diskussion steht eigentlich allein die Gestalt
der Gotter; mit der mens aber scheint Cotta als Alternative Gestalt/osigkeit ins
Spiel zu bringen, ohne diesen Gedanken freilich explizit auszufiihren. Es ist
denn auch bezeichnend, welche Antwort er Epikur in den Mund legt: (er tue es
nicht), ‘weil er nie eine anima rationis consilique particeps in anderer als in
menschlicher Gestalt gesehen habe’. Dieser Satz, insbesondere numquam vidi,
bildet dann den Ausgangspunkt fiir Cottas anschliessende Polemik. Cicero/
Cotta lassen Epikur auf die Moglichkeit der Gestaltlosigkeit iiberhaupt nicht
eingehen - offenbar weil dieser Gesichtspunkt thnen 1im Augenblick gar nicht
wichtig ist. Infolgedessen wirkt Epikurs Antwort ebenso verfehlt wie Cottas
Frage; denn dass die anima rationis consilique particeps nur in Menschengestalt
heimisch sei, ldsst sich allenfalls gegen die Gottlichkeit von Sonne und Kosmos,
nicht aber gegen die der mens sempiterna ins Feld fiihren: Diese erforderte eine
eigene und grundsitzlich andere Betrachtung. Cottas Argumentation (samt der
Darstellung des gegnerischen Standpunkts) wirkt hier unsauber. — ‘Richtig’
verwendet ist das gleiche Argument hingegen bereits 1, 84, wo Cotta die Epiku-
reer sagen ldsst, Sonne, Mond und Himmel kdnnten nicht als Go6tter gedacht
werden: qui potest esse in eiusmodi trunco sapientia? Keine Rede von der mens;
gefragt wird korrekt nur nach einer Gestalt, welche die sapientia zu fassen
imstande wire. Angesichts dessen fiihlt man sich fast versucht, in 1, 87 die mens

8 De nat. deor. 2, 73; 3, 18.

9 E. A. Schmidt, Die urspriingliche Gliederung von Ciceros Dialog «De natura deorum», Philolo-
gus 122 (1978) 59ff. hat R. Hirzels Rekonstruktion der vermuteten Erstfassung wieder zu
Ehren gebracht und mit neuen Argumenten gestiitzt. Ihr Vorzug besteht darin, dass sie alle vier
Indizien beriicksichtigt. Erkauft wird diese saubere Losung allerdings um den Preis einer fast
monstrosen Uberladung des 1. Buches (Doxographie - epikureische Theologie — deren ‘Wi-
derlegung’ — Pte. 1 und 2 der stoischen Theologie), wihrend das 2. Buch an spiirbarem Stoff-
mangel gelitten hitte (Pte. 3 und 4 der stoischen Theologie). Ob Cicero wohl jemals etwas
derart Unausgewogenes ernstlich geplant hat?



90 Christoph Schaublin

durch die /una zu ersetzen. Das aber wire entschieden vorschnell; denn in
1, 95-97 kommt Cotta im Grunde auf den gleichen Gesichtspunkt nochmals
zuriick. Jetzt will er wissen, ob beatitudo nicht auch der Sonne, dem Kosmos
oder irgendeiner mens aeterna figura membrisque corporis vacua zufallen
konnte. Gegen diese Frage ist nichts einzuwenden: Sie richtet sich primir auf
die Bedingungen der beatitudo und zieht explizit gestalthafte und gestaltlose
Wesen als ‘Trdager’ in Betracht. Umso abwegiger mutet uns die epikureische
Antwort an, die Cotta sich geben ldsst: numquam vidi solem aut mundum
beatum. Erneut iibergeht die Antwort die Moglichkeit der Gestalt/osigkeit und
vernachléssigt die mens; und erneut gibt sich Cotta mit einem solchen halben
Bescheid zufrieden und konzentriert sich abermals auf das offenbar so bedenk-
liche numquam vidi.

Vermutlich liegen die Dinge so, dass Sonne, Mond, Kosmos und eben auch
die mens aus einem (stoisch inspirierten) polemischen Zusammenhang stam-
men, in dem den epikureischen Gottern verschiedenartige, ja entgegengesetzte
Gottesvorstellungen im weitesten Sinn, d. h. grundlegend andere Auffassungen
von der deorum natura gegeniibergestellt waren. Cicero anderseits wihlte als
hauptsidchliches Ziel fiir Cottas Angriffe eben die Menschengestalt der epiku-
reischen Gotter; also engte er den Ansatz seiner Vorlage auf diesen besondern
Aspekt ein, und daraus mussten sich zwangsldufig die aufgezeigten Unstim-
migkeiten ergeben. (Hier sei davon abgesehen, dass maoglicherweise bereits
Ciceros Vorlage die vermutete Verkiirzung aufgewiesen hat.) Ein solches Vor-
gehen ist auf keinen Fall sachgerecht und widerspricht allem, was wir uns von
einer philosophischen Argumentation erhoffen. Ist aber Ciceros Schnellfertig-
keit daran schuld, oder sein mangelndes Verstindnis — oder ldsst er Cotta damit
allenfalls, durchaus bewusst, einen bestimmten Zweck verfolgen? Die Frage
bleibe vorerst offen. Dafiir sei als zusdtzliches Ergebnis dieser kurzen Betrach-
tung verbucht, dass Cotta einen offenkundig zusammengehorigen Beweisgang
in drei separate Schritte zerlegt. Denn was er iiber die Sonne, den Kosmos, die
mens als potentiell gottliche, vernunftbegabte und gliickliche Wesen ausfiihrt,
um Epikurs menschengestaltige Gotter ihrer Evidenz zu berauben, schliesst
sich tatsdchlich zu einer Argumentenkette zusammen. Solchem Trennen wer-
den wir spiter wieder begegnen; ja es scheint geradezu kennzeichnend fiir
Cottas Verfahrensweise zu sein (s. unten S. 99).

Recht eigentlich an den Kern der Sache fiihrt nun aber ein ‘Widerspruch’,
der — wird er zu Recht geltend gemacht — die Gesamtanlage von «De natura
deorum» in Frage stellen konnte: Der Dialog ist keine ‘Bekenntnisschrift’;
vielmehr steht er unter dem Vorzeichen akademischer Skepsis und &moyn
(1, 10-14), legt die Standpunkte der verschiedenen Schulen dar und setzt den
Leser damit in die Lage, sich selbst ein Urteil zu bilden - das jedenfalls ist
Ciceros erklirte Absicht (De fat. 1). Trotzdem wird am Ende vom Autor selbst
ein vorsichtiges Urteil zum Ausdruck gebracht. Cicero, der dem Dialog - als
junger Mann — mehr oder weniger als kw@oOv tpoécmnov beigewohnt haben will,



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 91

deutet ndmlich in einem sehr ausgewogenen Nachsatz an (3, 95), dem Epikureer
Velleius sei Cottas Bestreitung der stoischen Theologie ‘wahrer’ (verior) vorge-
kommen,; er selbst dagegen habe den Eindruck gewonnen, die positive Darle-
gung des Stoikers Balbus weise die starkere Neigung zur Wahrscheinlichkeit hin
auf (sei propensior ad veritatis similitudinem). Behutsamer kann man sich wohl
schwerlich ausdriicken, wenn man als Akademiker — und als solcher wird Cicero
gleich im Einleitungsgesprach charakterisiert (1, 17) - eine gewisse Vorliebe
andeuten mochte (auffallend ist ja nur schon der Unterschied zum dogmati-
schen Epikureer, der bereits wieder ‘die Wahrheit’ gefunden zu haben glaubt!).
Auf jeden Fall wird man Ciceros Worte ernst nehmen miissen und sie nicht
einfach als ‘Lippenbekenntnis’ verwerfen diirfen: Schliesslich wire er nicht
gezwungen gewesen, iiberhaupt Stellung zu beziehen, umso weniger, als er im
Pro6mium (1, 10) betont, diejenigen, die seine eigene Meinung kennenlernen
wollten, verhielten sich «neugieriger als notig»!%. Zieht man De div. 1, 148 in
Betracht, so wird ihn insbesondere die stoische Vorstellung einer géttlichen
Ordnung der Welt angezogen haben, einer Ordnung, die sich uniibersehbar in
der geregelten Bewegung der Himmelskorper zu erkennen gibt!!, die aber auch
die Menschenwelt zu bestimmen scheint. Die Frage ist nun eben, ob Cicero mit
dieser allerletzten Bemerkung etwas andeutet, was der Leser nicht auch sonst
ahnen konnte; ob er dessen Urteil also ungebiihrlich vorgreift und damit die
skeptische Ausrichtung des ganzen Werks zerstort.

Das ist wohl nicht der Fall; vielmehr lebt der Dialog geradezu von der
Spannung zwischen Skepsis und einer fast unerschiitterlichen Uberzeugung.
Die Skepsis ist gleichsam methodisch und erkenntniskritisch bedingt und rich-
tet sich gegen die Moglichkeit, aufgrund philosophischen Argumentierens zu
begriindeten Aussagen iiber Existenz und Wesen der Gotter zu gelangen. Die
Uberzeugung dagegen leitet sich aus der unbestrittenen Erfahrung ab, dass die
menschliche Gesellschaft und zumal jeder auf Gerechtigkeit und Dauer be-
dachte Staat der religio, des Kultus, bediirfen; pietas, sanctitas, religio aber
konnen nur dann sinnvoll zur Geltung kommen, wenn die Gotter mit eigenen
Leistungen — mit einer planvollen Lenkung der Welt und gewissenhafter Fiir-
sorge fiir den Einzelnen - diese fromme Zuwendung sich gewissermassen ‘ver-
dienen’. In Cotta, dem zweifellos interessantesten (und Cicero selbst wohl am
nichsten stehenden) Dialogteilnehmer, erscheint die genannte Spannung gera-
dezu personalisiert: Als pontifex glaubt er an die Existenz der Gé6tter und daran,
dass Roms Gedeihen ihnen zu verdanken sei, dass sie also Anspruch auf sorg-
faltige Pflege und Verehrung hétten!2. Diese unbeirrbare Gewissheit kommt
thm indes nicht aus den scharfsinnigen und gelehrten Beweisen der Philoso-
phen zu, sondern sie beruht allein auf der auctoritas maiorum: an dem, was die

10 Daraufinsistiert M. Beard, Cicero and Divination. The Formation of a Latin Discourse, JRS 76
(1986) 33ff., bes. 35.

11 Vgl. Taran, a. O. (oben Anm. 6) 6ff. 21.

12 Vgl. De nat. deor. 1, 611. 121-124; 3, 5. 93; De div. 1, 8.



92 Christoph Schiublin

maiores ihm vermacht haben, will er ebenso hartnickig festhalten, wie er als
Akademiker nicht miide wird zu betonen, die Philosophen verméchten es mit
allen ihren Argumenten nicht, das von ihnen fiir ‘wahr’ Gehaltene auch ‘glaub-
haft’ zu machen - ja im Gegenteil (3, 10): rem ... mea sententia minime dubiam
argumentando dubiam facis, sagt er zum Stoiker Balbus. — Keine Frage: Cotta
und Cicero!3, beide ebenso auf die Erhaltung des Bewiihrten bedacht wie in
aufkldrerischem Entlarven geiibt, versuchen zusammenzubringen, was fiir mo-
dernes Empfinden fast unvereinbar ist. Oder anders ausgedriickt: Vielleicht
stossen in den beiden Skeptikern zwei Denkweisen aufeinander, eine ‘vorwis-
senschaftlich-romische’ und eine ‘philosophisch-griechische’, die restlos zu in-
tegrieren einfach noch nicht gelungen ist!4.

Die Praxis der romischen Religion ldsst das Bemiihen der Philosophen,
theoretische Einsichten in das ‘Wesen der Gotter’ zu gewinnen, fast als eitles
Spiel erscheinen. Immerhin: Cottas ‘Staatstheologie’ setzt Gétter voraus, denen
die Geschicke Roms und der Rémer nicht gleichgiiltig sind. Diese Vorstellung
aber mag eine gewisse Affinitdt zur stoischen Theologie zu erkennen geben, in
deren System die gottliche Providenz ja einen Eckpfeiler bildet. Wenn also fiir
einen skeptisch geneigten und geschulten ‘Konservativen’ iiberhaupt eine ‘phi-
losophische Theologie” von Interesse sein konnte, dann die der Stoiker: keines-
wegs zwar hinsichtlich der angewandten Methode, aber doch wenigstens auf-
grund gewisser unabdingbarer Voraussetzungen. Darum stellt Cicero dem
Stoiker Balbus fiir die Entwicklung seiner Lehre auch ein ganzes Buch zur
Verfiigung; darum nimmt Cottas grosstenteils ernsthafte ‘Widerlegung’ eben-
falls ein ganzes Buch in Anspruch; und darum kommt Ciceros Bekenntnis am
Ende des Dialogs nicht ganz iiberraschend und widerspricht nicht allem, was
bisher angeklungen war — vielmehr bestitigt es, was der aufmerksame Leser fast
vermuten durfte. Denn Cicero selbst, wie sich gleich zeigen wird, und Cotta
stellen gewisse Axiome der stoischen Theologie tatsdchlich keineswegs in Frage.
Das macht allein schon Cottas explizite Berufung auf die Stoiker allgemein
(1, 121 quanto Stoici melius ...) und auf Poseidonios im besondern (1, 123)
deutlich; jedenfalls ldsst der Wortlaut vermuten, dass er nicht einfach aus
‘taktischen’ Griinden eine Schule gegen die andere ausspielt. Insofern ist vollige

13 Erlegt Bekenntnisse zu den Go6ttern und den maiorum instituta ab, die sich mit denen Cottas
vergleichen lassen: De div. 2, 41. 148f.

14 Dies ist eine Hauptthese des Aufsatzes von Beard, a. O. (oben Anm. 10). J. Linderski, Cicero
and Roman Divination, La parola del passato 37 (1982) 12ff. kommt nach magistraler Priifung
aller Zeugnisse und Gesichtspunkte zum Schluss, Cicero der Philosoph verhalte sich wohl
inkonsequent und mache Cicero dem Politiker insofern Konzessionen, als er die divinatio zwar
abschaffen wolle, die G6tter aber unangetastet lasse (De div. 2, 148f.). Dabei ist freilich nicht
beriicksichtigt — was neuerdings Schofield, a. O. (oben Anm. 4) und Beard, a. O. (oben
Anm. 10) mit Nachdruck hervorheben —, dass De divinatione letztlich skeptisch ausgeht
(2, 150); ferner wird man fragen, ob der Philosoph und der Politiker in Cicero sich tatsichlich
so scharf trennen lassen: Auf jeden Fall stehen auch in seinem Philosophieren immer wieder

«rationale Gewissheit» und ein «erwiinschter Glaube» einander gegeniiber. Dazu vgl. vor allem
Gorler, a. O. (oben Anm. 3).



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 93

¢noyn von Anfang an nicht gegeben; und mag auch stoisches Argumentieren die
Gewissheit des mos maiorum nie erreichen, so kommt es der “Wahrscheinlich-
keit’ doch ndher als die Versuche der iibrigen Schulen.

Aus dem Gesagten ergibt sich ferner, dass die Lehre Epikurs — derzufolge
Providenz und fiirsorgliches Wirken mit dem Wesen der Gotter schlechterdings
unvereinbar sind — den genauen Gegenpol zu Cottas ‘Viterglauben’ abgibt.
Epikur also wird — gemessen allein schon an dem ihm zugestandenen Raum - an
den Rand gedringt, und von dem, was er vertritt, darf auch nicht der kleinste
Rest bestehen bleiben.

In der Tat bereitet Cicero ein solches Gesamtverstindnis des Dialogs be-
reits im Prodmium vor: 1, 1-5 spricht er von der Bedeutung des Gegenstands,
von der Schwierigkeit, ihn klar zu erfassen, und von den verschiedenen Mei-
nungen, die dariiber gedussert worden seien. Dabei legt er folgende Einteilung
zugrunde: Man kann die Existenz der Gotter entweder leugnen (Diagoras) bzw.
bezweifeln (Protagoras) — oder sie anerkennen. Was nun die Denker anbelangt,
die an die Gotter liberhaupt glauben, so gehen ihre Auffassungen zumal hin-
sichtlich einer Frage auseinander: der nach der Providenz. Es gibt ndmlich
Philosophen, welche die Gotter von jeder Fiirsorge entlasten (1, 3); andere
behaupten, die Welt werde vom Grossten bis zum Kleinsten durch die Gétter
gelenkt (1, 4). Ihnen allen wird dann der Akademiker Karneades gegeniiberge-
stellt, der gegen alle argumentiert habe (1, 4-5). Auffallend ist nun zuerst ein-
mal, dass die Philosophen, die fiir die gottliche Lenkung der Welt eingetreten
seien, als magni atque nobiles qualifiziert werden. Uberdies fillt Cicero unmit-
telbar nach der Einfiihrung der Philosophen, welche die Providenz geleugnet
hétten, aus seiner akademischen Rolle und fragt emport, wo denn pietas, sanc-
titas, religio ihren Platz hdatten, wenn die Menschen sich von den Géttern nichts
erhoffen diirften; ob nicht unweigerlich einer zerstorerischen perturbatio vitae

. et magna confusio Tiir und Tor gedffnet wiirden. Also bereits hier bringt
Cicero - ungefragt und ausserhalb des eigentlichen Dialogs - eine klare Wer-
tung zum Ausdruck und ldsst durchblicken, dass eine Theologie wie die epiku-
reische fiir ihn von vornherein nicht in Betracht kommt: dass er auf die gottli-
che Providenz zu verzichten nicht bereit ist, weil er sich eine Gesellschaft ohne
pietas und religio (und in deren Gefolge: ohne iustitia) nicht vorzustellen ver-
mag.

Demgegeniiber erweist sich die epikureische Theologie gleichsam als
‘staatsgefdhrdend’, und sie muss deshalb abschliessend und endgiiltig widerlegt
werden — so, dass der Leser am Ende tatsdchlich kaum mehr frei zu urteilen
imstande ist. Cicero strebt dieses (unakademische) Ziel im 1. Buch von «De
natura deorum» in der Weise an, dass er Epikurs Gotterlehre als unerheblich, ja
geradezu als ldcherlich erscheinen ldsst. Dazu tragt zunichst die reine Vertei-
lung der Gewichte bei: Velleius hat zwar das Wort von 1, 18 bis 56, doch den
grosseren Teil seiner Rede beansprucht eine Doxographie von den Anfingen
(Thales) bis zu Diogenes von Babylon (25-43; vorgespannt ist eine separate



94 Christoph Schiublin

Auseinandersetzung mit Platon, zumal dem «Timaios», und der Stoa, 18-24).
Fiir die eigentliche Darlegung der Theologie Epikurs verbleiben also lediglich
14 Paragraphen (43-56), wiahrend Cotta das bescheidene Gebdude dann durch
ganze 68 Paragraphen hin berennen und schliesslich dem Erdboden gleichma-
chen wird (57-124). Kein Wunder, dass Velleius zu Beginn des 2. Buches sich
selbst der Unvorsichtigkeit bezichtigt, weil er es gewagt habe, cum Academico et
eodem rhetore den Kampf aufzunehmen (2, 1). Zwar sei ein rednerisch unge-
schulter Akademiker ebenso harmlos wie ein akademisch ungebildeter Redner.
Cotta aber verfiige iiber beide Fahigkeiten, und eben darum sei er ein so ge-
fahrlicher Gegner. Heute hidtten ihm nur noch ein Publikum und die Richter
(corona et iudices) zum effektvollen Auftritt gefehlt.

Diese Aussage gilt es ernst zu nehmen: Einerseits betont Cicero ja auch
hinsichtlich seiner eigenen Person die Bedeutung der engen Zusammengeho-
rigkeit von Rhetorik und akademischer Argumentationskunst!s. Uberdies gibt
uns Velleius mit seinem Hinweis auf das Fehlen der corona und der Richter
gleichsam einen Wink, wie Cottas Rede zu lesen und zu verstehen sei: als
Plidoyer vor Gericht — gegen Epikur als ‘Angeklagten’ — eher denn als philoso-
phischer Diskussionsbeitrag. Nach Ciceros Auffassung gilt es sorgfiltig auf die
Grenze zwischen diesen beiden Genera zu achten, und er ist sich der ‘Gefahr’
bewusst, dass eine philosophische oratio perpetua forensische Ziige annehmen
kann. So ldsst er De fin. 2, 17 — ebenfalls in antiepikureischem Zusammenhang
— den Epikureer Torquatus sagen, man wolle die bisher eingehaltene dialekti-
sche Methode von Fragen und Antworten aufgeben. Heisst das — hilt Cicero
dieser Anregung entgegen —, dass nicht mehr dialectice, sondern rhetorice zu
verfahren sei? Durchaus nicht, meint Torquatus, denn die perpetua oratio sei
ebensogut ein Instrument der philosophi wie der rhetores. Trotz gewisser Vor-
behalte lenkt Cicero ein, besteht aber auf folgender Prazisierung: Er werde zwar
rhetorice sprechen, sich aber der rhetorica philosophorum und nicht der ihm
sonst eigenen rhetorica forensis bedienen.

Rhetorica philosophorum: Damit ist offenbar die eingangs (oben S. 87)
erwdhnte Fihigkeit gemeint, auf lateinisch «die anspruchsvollsten sprach-
kiinstlerischen Leistungen der philosophischen Literatur der Griechen» nach-
zuvollziehen — oder wie Cicero selbst sagt: de maximis quaestionibus copiose . . .
ornateque dicere (Tusc. 1, 7). In den «Tusculanen» wird denn auch zweimal
eigens darauf hingewiesen, dass die kunstlos-gedringte Beweisfiihrung der
Stoiker an einem bestimmten Punkt von einer breit stromenden und ausge-
formten Darstellungsweise abgelost werde (Tusc. 3, 13. 22; 4, 9. 33). Cicero
wire freilich nicht, wer er ist, wenn er sich nicht zuweilen verlockt fiihlte, aus
dem Bereich der rhetorica philosophorum auszubrechen. So bedauert er Tusc.
1, 10 geradezu, dass sein Unterredner nichts handgreiflich Unsinniges sagen
will, denn: disertus esse possem, si contra ista dicerem; und dasselbe erste
Tusculanenbuch rundet er mit einem rhetorum epilogus ab (112ff.), obwohl

15 Vgl. Cic. De fat. 3; Or. 12.



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 95

jeder Widerstand gegen seine These bereits aus dem Weg gerdumt ist. Cotta
vollends scheint in seiner Rede gegen Velleius von Anfang an ganz unbefangen
die rhetorica philosophorum zu vernachlissigen, ja gezielt die rhetorica forensis
in Anspruch zu nehmen. Ziel einer Gerichtsrede aber ist es nicht, sich der
Wahrheit zu vergewissern, sondern die Richter zu ‘iiberzeugen’, den vertrete-
nen Standpunkt zur Geltung zu bringen und die Gegenseite zu iiberwinden -
und zwar mit allen Mitteln. Trifft dies auch auf Cottas Plidoyer gegen Velleius
und Epikur zu, so erkldrten sich daraus wohl manche seiner Besonderheiten.
Fraglich bleibt dann hochstens noch, ob erst Cicero dem Angriff auf Epikur
seinen ‘rhetorischen’ Charakter verliechen hat bzw. in welchem Masse bereits
seine akademische Vorlage einen solchen Zug aufwies. Karneades galt unange-
fochten als grosser Redner!$, und es wurde kiirzlich wieder daran erinnert, dass
es thm zuweilen wohl mehr auf eine rhetorisch elegante als auf eine sachge-
rechte Argumentation ankam'!’. Im folgenden sei freilich von Quellenfragen
abgesehen und Cottas Rede so betrachtet, als hitte allein Cicero sie zu verant-
worten.

Zunichst sei noch festgehalten, dass Cicero seinem akademischen Spre-
cher die Aufgabe der Widerlegung von vornherein nicht allzu schwer gemacht
hat. Velleius ndmlich erldutert die epikureische Theologie nicht nur sehr kurz,
sondern auch aufeher diirftige Weise. Was ihre Anziehungskraft ausmacht oder
zumindest ausmachen konnte, geht jedenfalls aus der zumeist fast doxogra-
phisch anmutenden Aufzihlung nicht hervor: Es gibt Gotter, und sie sind beati
und aeterni; beide Vorstellungen seien von Natur in der Seele des Menschen
angelegt — dies lasse sich allein schon dem diesbeziiglichen consensus gentium
entnehmen. Was die Gestalt anbelangt, so kommt den Gottern die schonste und
auf die ratio wesenhaft abgestimmte zu: die des Menschen. Die Gétter beste-
hen, wie alles Ubrige, aus Atomen; indes sind diese gottlichen Atomkombina-
tionen so fein, dass sie non sensu sed mente wahrgenommen werden und nicht
als durchblutete Korper zu gelten haben, sondern als quasi corpora, enthaltend
quasi sanguis (49 - ein vielumritselter Paragraph'®). Das Leben der Gotter ist
reinste Gliickseligkeit, denn sie tun nichts: Sie haben keine npdypata/negotia,
verursachen aber auch keine, so dass von ihnen kein Zwang und nichts Furcht-
erregendes ausgeht. Indem Epikur sie im Zusammenhang seiner Physik so
sehen lehrte, fiihrte er die Menschen aus dem Dunkel der superstitio ans Licht
der Freiheit.

16 Vgl. etwa Cic. De or. 2, 161; 3, 68; De fin. 3, 41.

17 Vgl. K. Kleve, On the Beauty of God. A Discussion between Epicureans, Stoics and Sceptics,
Symb. Osl. 53 (1978) 69ff. Kleve findet die ‘karneadeische’ Argumentationsweise eben bei
Cotta: Dieser unterstelle Epikur — um einer eleganten Bestreitung der Menschengestalt Gottes
willen — Lehrsédtze iiber Gottes absolute Schonheit einerseits, iiber die ‘Nutzlosigkeit’ des
gottlichen Korpers anderseits (1, 77ff. 92. 94f), die im ‘Garten’ nicht gegolten hitten.

18 Vgl. W. Schmid, Art. Epikur, RAC 5 (1962) 736ft.; K. Kleve, Gnosis Theon. Die Lehre von der
natiirlichen Gotteserkenntnis in der epikureischen Theologie, Symb. Osl. Suppl. 19 (Oslo 1963),
bes. 35ff.



96 Christoph Schiublin

Nun also zu Cottas Antwort, seinem ‘Plddoyer’: Es beginnt mit einem
eigentlichen exordium (57-61), d.h. Cotta spricht zuerst von sich selbst und
seiner skeptischen Grundposition; darauf dussert er einige Freundlichkeiten an
die Adresse des Gegners (des Velleius, nicht Epikurs!), um endlich die Grosse
und Schwierigkeit des Gegenstandes zu unterstreichen.

Hinsichtlich der anschliessenden argumentatio gelten wohl die folgenden
Prinzipien: 1. Cotta bringt, was Velleius in einigermassen komplexer Verwe-
bung vorgetragen hatte, in eine iiberschaubare und vor allem zweckdienliche
Disposition. Ahnlich ‘ordnet’ Cicero im 2. Buch von «De divinatione» die von
seinem Bruder im 1. Buch iiberwiegend systemlos vorgelegten Materialien.
2. Insgesamt verlduft die Argumentation so, dass Cotta die langste Zeit jeden
einzelnen Gesichtspunkt fiir sich untersucht, vermeintlich widerlegt - und
dann am Ende doch grossziigig gelten lidsst!?: Die Existenz der Gétter ist nicht
erwiesen, doch (65): concedo esse deos. Die Atomlehre ist abzulehnen, doch
(67): concedam igitur ex individuis constare omnia. Epikurs gottliche Atomge-
bilde bleiben unverstindlich, doch (75): fac id, quod ne intellegi quidem potest,
mihi esse persuasum. Gotter in Menschengestalt laufen auf eine Absurditit
hinaus, doch (103): sit sane, ut vultis, deus effigies hominis et imago.

Ein solches Verfahren, bei dem die eigenen Argumente samt der Sache fast
spielerisch preisgegeben werden, mutet wenig philosophisch an; vielmehr zeigt
es eine gewisse Ahnlichkeit zur sog. concessio der Gerichtsrede?. In der von
Cotta hier angewandten Form hinterlésst es den Eindruck, die im einzelnen ja
widerlegten Grundsétze der epikureischen Theologie seien so unerheblich, dass
sie eine gesonderte Widerlegung im Grunde gar nicht verdienten.

Umso sorgféltiger wird man darauf achten, wo Cotta keine concessio vor-
nimmt. Das ist am Ende der Rede der Fall, d.h. das Gewicht der Argumente
nimmt zu. Mogen Epikurs Gotter aus Atomen bestehen und iiber quasi corpora
in Menschengestalt verfiigen: beatitudo und aeternitas, die beiden Existenzbe-
dingungen, spricht Cotta ihnen gnadenlos ab (103-114). Und da sie in sorgen-
freier Untatigkeit die Geschicke der Menschen vernachléssigen, ist auch iiber-
haupt nicht einzusehen, was Epikur iiber sanctitas und pietas zu sagen wiisste,
obwohl er diesen fundamentalen Begriffen sogar eigene Biicher gewidmet
habe?!. Nicht die superstitio wurde von Epikur beseitigt, sondern die religio
schlechthin (115-121). — 3. An dieser Stelle beginnt gewissermassen die perora-
tio (121-124); sie enthilt, wie es sich gebiihrt, eine amplificatio, denn Cotta
folgert aus dem Gesagten vernichtend, dass Epikur letztlich ein Atheist sei
(123): re tollit, oratione relinquit deos.

Noch eine letzte Beobachtung betreffend die Gesamtanlage der Rede: Von

19 Vgl. A. Weische, Cicero und die Neue Akademie. Untersuchungen zur Entstehung und Ge-
schichte des antiken Skeptizismus, Orbis Antiquus 18 (Miinster i. W. 1961) 341f.

20 Sie ist eine Form der simulatio, vgl. Quint. 9, 2, 51; H. Lausberg, Handbuch der literarischen
Rhetorik 1 (Miinchen 1960) 425f,

21 Dazu vgl. Pease, a. O. (oben Anm. 5) 506f.



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 97

der Sache her betrachtet liegt ihr Hauptgewicht, wie gesagt, am Schluss. Be-
riicksichtigt man jedoch den zugestandenen Raum, so scheint die Menschenge-
stalt der Gotter mit Abstand die grosste Herausforderung darzustellen (76-
102). Der Grund fiir diese auffallende Uberbewertung eines Aspekts liegt wohl
auf der Hand: Auf den ersten Blick stellte der Anthropomorphismus einen
krassen Riickfall dar und widersprach fundamental jeder ‘aufgekliarten’, philo-
sophischen Theologie. Epikurs vergeistigte und in die Metakosmien versetzte
Gotter der Volksreligion luden — denkt man allein an Xenophanes zuriick — zu
einer ironisch-herablassenden Kritik geradezu ein; und selbst wenn Velleius
mehr in die Einzelheiten gegangen wire, so hitte er doch Miihe gehabt, sie vor
frivolen Verzeichnungen ihres Wesens zu schiitzen. Nur schon der Umstand,
dass Cotta die Menschengestalt der Goétter als Hauptzielscheibe gewihlt hat,
verridt den ‘rhetorischen’ Charakter seiner Ausfiihrungen.

Was sich so fiirs Ganze feststellen lasst, trifft auch im einzelnen zu. Bis-
weilen ‘widerlegt’ Cotta eine gegnerische Aufstellung weniger, als dass er sie in
eine Staubwolke einhiillt. Was etwa hat er gegen die Atomlehre vorzubringen
(65-67)? Es handle sich um flagitia, die Epikur von Demokrit oder Leukipp
libernommen habe und die Velleius jetzt gedankenlos und unverstanden nach-
bete, aus Angst, andernfalls den Status eines Epikureers zu verlieren. Diese
Argumentation ‘a persona’ wird sachlich ergidnzt nur gerade durch den Hinweis,
dass eine Physik, die mit einer kontinuierlichen Materie rechne, jedenfalls
einen hoheren Grad an Wahrscheinlichkeit beanspruchen diirfe als der Glaube
an Atome und Leeres. Warum das so ist, bleibt offen; Aussage steht im Kern
gegen Aussage, was lediglich durch das moralische Pathos verdeckt wird.

Ebensowenig zu geniigen vermag die Demontierung der ‘géttlichen Atom-
kombinationen’ (68-75):. Cotta miisste sich hier mit der Besonderheit dieser
metakosmischen Wesen - ihren quasi corpora, ihrem quasi sanguis — auseinan-
dersetzen und also anspruchsvolle ‘technische’ Gedankengidnge nachvollzie-
hen. Bezeichnenderweise verzichtet er darauf; vielmehr weicht er in einen
anklagenden Exkurs liber epikureische Methode aus (69-70), die darin bestehe,
dass eine absurde Behauptung stets durch eine noch absurdere iiberboten
werde; und erneut spart er nicht mit moralischen Wertungen (inpudenter, tur-
pius). Darauf kehrt er zum quasi corpus zuriick, nur um zu konstatieren, er
konne sich darunter nichts vorstellen. Das wiederum bietet ihm die Gelegen-
heit, gleich einen nichsten Exkurs folgen zu lassen (72-73): Epikur vertrete
solchen haltlosen Unfug auf durchaus unertrigliche Weise, und seine Anmas-
sung werde dadurch noch gesteigert, dass er behaupte, von keinem Lehrer
abhingig zu sein (dabei sei doch mit Hinden zu greifen, dass er seine Weisheit
in der Hauptsache von Demokrit bezogen und nur wenige Anderungen daran
vorgenommen habe). Verschirft wird dieser Angriff zusidtzlich noch durch
unfreundliche Bemerkungen iiber Epikurs Jugend und seinen Vater, der als
Siedler nach Samos ausgewandert und dort gezwungen gewesen sei, sein Leben
als Schulmeister zu fristen. Jetzt wendet sich Cotta erneut dem quasi corpus zu

8 Museum Helveticum



98 Christoph Schiublin

und betont nochmals, er verstehe die Sache einfach nicht (wobei nicht ausge-
schlossen werden soll, dass Cicero sie in der Tat nicht verstanden hat!), ja
vermutlich werde auch Velleius daraus nicht klug. Schliesslich versucht er
ironisch zu raten, was Epikur wohl gemeint haben konnte.

Zur Sache wurde in diesem ganzen Abschnitt wenig genug, ja im Grunde
liberhaupt nichts gesagt, dafiir umso mehr — und z.T. fast StafoAn-artig — zu den
Personen, insbesondere zur Person Epikurs selbst: Denn in ihm, und nicht in
Velleius, sieht Cotta den eigentlichen Gegner, und so ldsst er sich auch kaum
eine Gelegenheit entgehen, ihn anzuschwirzen und nicht nur intellektuell, son-
dern auch geradezu moralisch herabzusetzen. Dem kann hier nicht im einzel-
nen nachgegangen werden; es ist aber — auch bei schneller Lektiire — uniiber-
sehbar, und das Verfahren wirkt. — Indem Cotta seine Angriffe direkt gegen
Epikur richtet (1, 61 nam cum illo malo disserere quam tecum), beugt er ferner
dem Einwand vor, er treffe ja gar nicht die authentische Lehre des Schulgriin-
ders, sondern hochstens eine ungeniigende Wiedergabe aus zweiter Hand. Allzu
harte personliche Verunglimpfungen des Velleius verletzten iiberdies die urba-
nitas, wie sie in einem Gesprich zwischen romischen Herren geboten ist: Epi-
kur gegeniiber kann man sich solche Ausfille offenbar leisten. Und schliesslich
scheuten die antiken Redner ja nie davor zuriick, auf die ‘Person’ des Gegners
zu zielen, um die Richter gegen ihn einzunehmen. Cicero selbst freilich hatte De
fin. 2, 80 festgestellt, die griechische Sitte, philosophische Gegner personlich
anzugreifen, sei wiirdelos, d.h. mit der rhetorica philosophorum nicht verein-
bar. Cotta scheint solche Skrupel nicht zu verspiiren — oder zu glauben, er diirfe
sie flir einmal beiseiteschieben.

Die meiste Zeit, wie gesagt, verwendet Cotta auf die Bestreitung der ‘Men-
schengestalt’; und auch hier sind seine Argumente nicht immer iiber jeden
Zweifel erhaben. So wire etwa an die zwei schon kurz betrachteten Stellen zu
erinnern (s. oben S. 89f.), wo Cotta sich mit insgesamt durchaus ungeniigenden
Antworten Epikurs abfindet (Antworten, die er selbst ihm in den Mund gelegt
hat), um je gegen einen besonderen Punkt darin polemisieren zu kdnnen (1, 87.
96): Er habe, ldsst er Epikur sagen, ‘niemals’ eine vernunftbegabte oder gliick-
liche Sonne ‘gesehen’ (numquam vidi). Dariiber kann sich Cotta dann zweimal
gonnerhaft lustig machen, mit Argumenten und Vergleichen, die der epikurei-
schen Denkweise letztlich nicht gerecht werden: ‘Gibt es denn nur, was man mit
eigenen Augen gesehen hat? Der Ausspruch numquam vidi, den er Epikur
unterstellt, diirfte auf dessen Wahrnehmungslehre und die den Sinnen zuge-
schriebene Bedeutung fiir die Erkenntnis anspielen; doch das eigentliche Pro-
blem - die Vorstellung, dass unser Wissen von den Gottern tatsdchlich auf einer
besondern Form von ‘Wahrnehmung’ beruhe (évdpyeia) — bleibt im Grunde
unberiihrt?2,

22 K.Kleve, Empiricism and Theology in Epicureism, Symb. Osl. 52 (1977) 39ff. kommt in seiner
Analyse von 1, 87 zum Schluss, Karneades habe mittels einer stoischen Argumentation die von
Epikur (angeblich) vertretene Auffassung verspottet, dass alles, was existiert, sich in Analogie



Phiiosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 99

Die zwei doch wohl verwandten numquam vidi-Passagen stehen recht weit
voneinander entfernt; iiberdies hat sich zuvor schon ergeben, dass vermutlich
noch eine dritte Stelle in den gleichen Zusammenhang gehort (1, 84). Diesem
Befund kommt anscheinend eine gewisse allgemeine Bedeutung zu. Es lasst sich
namlich zeigen, dass Cicero in dem langen, der ‘Menschengestalt’ gewidmeten
Abschnitt das ‘Trennen von Zusammengehorigem’ geradezu zu einer ‘Technik’
entwickelt hat, ja dass diese ‘Technik’ den betreffenden Abschnitt recht eigent-
lich kennzeichnet. Fragt man nach dem Zweck eines solchen Verfahrens, so darf
man vielleicht folgendes vermuten: Es entsteht dadurch der (nicht ganz ge-
rechtfertigte) Eindruck enormer Fiille — Cottas Rede soll die des Velleius ja nur
schon gemessen an ihrem Umfang in den Schatten stellen — und einer fast
verwirrenden Vielfalt der Gesichtspunkte. Cotta erweist sich als der Meister
beweglichster Argumentationskunst, der er in der Tat sein soll.

Fiir das Gesagte nur gerade noch ein Beleg: Schonheit und Nutzen, fiihrt
Cotta aus (92), gehdren untrennbar zusammen?3. Der menschliche Korper also
ist deswegen schon, weil sich alles an ihm als gleichsam teleologisch-funktions-
gerecht erweist: Wir haben Fiisse zum Gehen, Hinde zum Greifen; ebenso
erfiillen alle iibrigen Teile des Kdrpers je ihre Aufgabe, und nichts ist superva-
cuaneum. Die zu seliger Untatigkeit verurteilten Gotter dagegen haben Zungen
und sprechen nicht; Zihne und Gaumen und essen nicht; Geschlechtsteile und
gebrauchen sie nicht — zu schweigen von den inneren Organen (cor, pulmones,
lecur): Also sind sie nicht schon.

Der Gedanke wird, nach einem Zwischenspiel, wieder aufgenommen
(94b/95a): Wenn denn die Gotter liber menschengestaltige Korper verfiigen, so
miissen sie auch mit ihnen umgehen und sich ihrer bedienen wie die Menschen:
Sie miissen gehen, sich hinlegen, sich setzen, greifen, sprechen — und sich ihrer
Geschlechtsteile bedienen. Gegeniiber der ersten Behandlung des Topos ist hier
der Gesichtspunkt von Schonheit und Nutzen weggefallen. Statt dessen legt
Cotta stirkeres Gewicht auf die allgemeine Unziemlichkeit einer solchen Vor-

zu etwas in unserer Erfahrung Vorhandenem erklédren lassen miisse; Ciceros Wiedergabe des
Gedankengangs sei freilich fast bis zur Unverstdndlichkeit entstellt. 1, 96 wirft Cotta Epikur
vor, dass die gleiche ratio, die ihn unzihlig viele Welten postulieren lasse, ihm den Schluss
hitte nahelegen miissen, die Menschen seien hinsichtlich ihrer Gestalt den Géttern ebenso
unterlegen wie hinsichtlich der Lebensdauer und der geistigen Beschaffenheit. Cottas Verglei-
che indes (‘glaubt der Binnenldnder nicht an die Existenz des Meeres?’) und das den Lesern
eingehdmmerte numquam vidi wecken beide Male die Vorstellung, Epikur sei einfach in einem
sehr vordergriindigen Sinn von den Augen abhingig; die Feinheiten der atomistischen Wahr-
nehmungs- und Denklehre (vgl. etwa Lucr. 4, 779ff.) bleiben unberiicksichtigt, und am Ende
soll man sich wohl fragen, ob Epikur denn seine menschengestaltigen Gétter je ‘gesehen’ habe.
- Aufdie ‘Wahrnehmung’ der Gétter geht Cotta tatsachlich 1, 105-110 ein, im Zusammenhang
mit ihrer aeternitas und beatitudo; die Mingel in dieser Darstellung der epikureischen Lehre
wie in ihrer Widerlegung werden abermals aufgedeckt von K. Kleve, Wie kann man an das
‘Nicht-Existierende’ denken?, Symb. Osl. 37 (1961) 45ff.; umfassend iiber die epikureische
‘Gotteserkenntnis’ ders., Gnosis Theon (oben Anm. 18).
23 Dazu vgl. Kleve, a. O. (oben Anm. 17).



100 Christoph Schiublin

stellung — darauf deutet allein schon der omindse Hinweis auf die Folgen, die
sich aus dem Umstand ergeben miissten, dass Epikur mit méannlichen und
weiblichen Géttern rechne.

Doch nicht genug damit; sogar noch ein drittes Mal taucht, nach lingerer
Unterbrechung, ein Teilstiick des gleichen Argumentationszusammenhangs auf
(1, 99): Jetzt besteht Cotta darauf, dass alles, was supervacuaneum sei (der
Begriff begegnet bereits 92!) und keinem Nutzen diene, geradezu schade. Epi-
kurs Gott aber habe nicht nur einen Finger zuviel (was schon ldstig genug sei);
nein, auch sein Kopf, sein Hals, sein ganzer Korper mit allen seinen Teilen
miisse als nutzlos gelten, so dass er eigentlich nur aus ‘Nutzlosem’ bestehe. Den
Zusammenhang mit 92 stellt zusitzlich die Erwahnung der inneren Organe (cor,
pulmones, iecur) sicher?®.

Dieses ‘Trennen von Zusammengehorigem’ erweist sich, hat man es ein-
mal erkannt, als so bestimmend, dass es in der Tat nur als beabsichtigt, ja fast als
methodisches Prinzip gedeutet werden kann?’. Dafiir spricht ferner, dass es
auch in Gerichtsreden zur Anwendung kommt, freilich wohl weniger, um den
Eindruck von Fiille und Vielfalt zu erwecken, als um eine komplexe gegnerische
Argumentation zu schwichen, ja recht eigentlich zu zerschlagen, die eigene
dagegen zu stiarken und allfdllige Selbstwiderspriiche nicht spiirbar werden zu
lassen?6. Musste Cotta die Verfahrensweise auch dem besonderen Fall anpas-
sen, so ist doch an ihrer Herkunft aus der rhetorica forensis kein Zweifel mog-
lich. Diese tridgt, wie einsichtig geworden sein sollte, die Verantwortung ebenso

24 Nach einer kurzen Zwischenbemerkung gibt Cotta ferner zu bedenken (101), dass selbst der
Volksglaube verniinftiger verfahre als Epikur, da er den Gottern wenigstens den Gebrauch
ihrer Glieder gestatte. Oder gar die Agypter, die man so gerne verspotte: Sie seien klug genug,
nur solche Tiere zu konsekrieren, von denen sie sich einigen Nutzen erhoffen diirften. Dazu
zwei Bemerkungen: 1) Das Argument der ‘Nutzlosigkeit’ der géttlichen Korper ist hier — mit
etwas anderer Funktion - in einen neuen Zusammenhang (beginnend 100) eingetreten; denn
hinsichtlich der Tiergotter steht nicht der funktionale ‘Eigengebrauch’ ihrer Korper in Frage,
sondern der von ihnen ausgehende Nutzen fiir die Menschen. Mit dieser Verschiebung gelingt
es Cotta, zum Schlussteil seiner argumentatio hiniiberzulenken, in dem er sich mit der actio der
epikureischen Gotter bzw. ihrem Nichtstun und infolgedessen ihrer Nutzlosigkeit fiir die
Menschen befassen wird. — 2) Die dgyptischen Tiergotter werden an dieser Stelle bereits zum
zweiten Mal bemiiht: 1, 81f. nimlich hatte Cotta — als er bestritt, dass die Vorstellung men-
schengestaltiger Gotter uns gewissermassen angeboren sei — die Agypter angerufen und ihre
Verehrung von Tieren (den gleichen wie 101) hervorgehoben. Die beiden Abschnitte fiigen sich
nahtlos zusammen: ‘Tiergestaltige Gotter sind denkbar — ja sie erfreuen sich sogar besonders
hoher Verehrung —, weil Tiere den Menschen Nutzen gewédhren’. Auchdies also ist ein Beleg fiir
das Verfahren des ‘“Trennens’.

25 Es gehoren ferner etwa zusammen 1, 89 und 98 (ratio nur in Menschengestalt; mit gleicher
Folgerung: praecipitare istuc quidem est ... bzw. hoc est non considerare . . .); 1,91/92 und (nach
Unterbrechung) 93/94 (Epikur erklirt alle dlteren Philosophen fiir verriickt; verbindendes
Stichwort ist delirare).

26 Vgl. C. ). Classen, Ciceros Kunst der Uberredung, in: Eloquence et rhétorique chez Cicéron,
Entret. Hardt 28 (Genéve 1982) 175f; ferner ders., Recht, Rhetorik, Politik. Unters. zu Ciceros
rhetorischer Strategie (Darmstadt 1985) 388 (Index s.v. «Trennen zusammengehdoriger Argu-
mente»).



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 101

fiir die Gesamtanlage der Rede wie fiir die Argumentationsweise im einzelnen,
und darum befdllt den nachrechnenden Leser (der an die Stelle des in einer
Rede eigentlich angesprochenen Hoérers tritt) immer wieder das etwas beklem-
mende Gefiihl, Cotta wolle das Ungeniigen der gegnerischen Ansédtze und Ge-
dankenentwicklungen vor allem so erweisen, dass er ‘den Zuho6rern Sand in die
Augen streue’. Cicero selbst soll, nach Quintilians Zeugnis (2, 17, 21), liber die
causa Cluenti gesagt haben: se tenebras offudisse iudicibus. Man wird sich damit
abzufinden haben, dass er Cotta in der Rede gegen Epikur etwas Ahnliches
versuchen liess.

Cotta war ‘Redner und Akademiker’ zugleich; ihm wire zweifellos auch ein
anderes Vorgehen moglich gewesen, wenn er anders entschieden hitte. Doch
glaubte er offenbar, die rhetorica forensis liefere ihm fiir einen Angriff auf die so
verichtliche Theologie Epikurs die angemessenen und wirksamen Waffen?’.

Anderseits wire jetzt noch die Gegenprobe anzustellen und zu priifen, ob
Cotta seinen stoischen Opponenten anders behandelt als den Epikureer. Ge-
wiss, auch Balbus blickt etwas dngstlich auf Cottas facultas disserendi, zu der die
rhetorische und die akademische Schulung gleichermassen beigetragen hitten,
und er erhofft sich vom princeps civis et pontifex Zustimmung statt Wider-
spruch (2, 168). Dieser Wunsch kann nicht in Erfiillung gehen. Trotzdem fiihit
sich Balbus am Ende (3, 94) nicht iiberfahren. Er fordert lediglich ein weiteres
Gespriach an einem nichsten Tag. Dieses soll ihm die Gelegenheit geben, fiir
seine Sache — zugleich die Sache der Gotter und die Sache Roms*® — nochmals
einzutreten. Der Stoiker darf sich unwidersprochen zumindest grundsétzlich
mit der ‘Staatstheologie’ im Einklang wissen.

27 Taréan, a.O. (oben Anm. 6) 7 weist darauf hin, dass Cicero die epikureische Lehre generell
zuweilen ungerecht behandle und hinsichtlich der Theologie Cottas Widerlegung wohl als
abschliessend und endgiiltig betrachtet habe.

28 De nat. deor. 3, 94 Est enim mihi tecum pro aris et focis certamen et pro deorum templis atque
delubris progque urbis muris, quos vos pontifices sanctos esse dicitis diligentiusque urbem reli-
gione quam ipsis moenibus cingitis; quae deseri a me, dum quidem spirare potero, nefas iudico.



	Philosphie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion : zu Cicero, De natura deorum I

