
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 47 (1990)

Heft: 2

Artikel: Philosphie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion : zu
Cicero, De natura deorum I

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie und Rhetorik
in der Auseinandersetzung um die Religion

Zu Cicero, De natura deorum I

Von Christoph Schäublin, Bern

Das 20. Jahrhundert rühmt sich, im Blick auf ein geschlossenes und
imposantes Lebenswerk recht eigentlich ein «Neues Cicerobild» entwickelt zu
haben1. Zur allgemeinen Aufwertung Ciceros - nach langer Verdammnis - trug
nicht zuletzt auch ein gerechteres Bemühen um die philosophischen Schriften
bei. Gewiss, manche kritischen Beobachtungen des 19. Jahrhunderts - etwa die
Quellenbehandlung oder die Gedankenführung betreffend - bleiben nach wie
vor gültig und sollten auch nicht mit beschönigenden Worten wegdisputiert
werden. Sicher berechtigt ist dagegen die Forderung, dass man den Piatonis
aemulus zunächst einmal an seinen eigenen Vorstellungen und Absichten zu
messen habe; diese aber waren «primär formal-erzieherischer, nicht
sachlichwissenschaftlicher Natur»; es ging ihm nicht nur darum, seinen Römern «die
Inhalte griechischer Philosophie zu vermitteln», sondern fast mehr noch, zu
«beweisen, dass die lateinische Sprache durchaus fähig sei», die «anspruchsvollsten

sprachkünstlerischen Leistungen der philosophischen Literatur der
Griechen» nachzuvollziehen, wenn nicht gar zu übertreffen2. Kommt hinzu,
dass Philosophie sich für Cicero nie im Rahmen abstrakter Systeme erfüllte;
vielmehr verstand er sie stets im direkten Bezug auf jene unmittelbare
Wirklichkeit, die er selbst erlebte und erlitt: sei es im privaten Bereich, sei es im
öffentlichen der römischen patria. Dieses Gemisch verschiedenartiger Ansprüche

macht letztlich wohl das aus, was man vor einigen Jahren «Ciceros
Philosophie» genannt hat3. Zu einem restlosen Ausgleich ist es nicht gekommen;
Widersprüche und Unzulänglichkeiten sind unübersehbar. Angesichts dessen

* Vortrag, gehalten an den Universitäten Tübingen, Bonn, München, an der TU Berlin und der
University of North Carolina (Chapel Hill). Den jeweiligen Zuhörern sei für ihre förderlichen
Hinweise gedankt. Die letzte Fassung entstand während eines unvergesshchen Aufenthalts am
Institute for Advanced Study in Princeton (Winter 1989/90); Chr. Habicht und G Bowersock

mögen sie als bescheidenes Zeichen des Dankes entgegennehmen. - In den für den Druck
beigefugten Anmerkungen ist keine Vollständigkeit angestrebt; sie sollen lediglich den
Zusammenhang mit der aktuellen Diskussion herstellen.

1 Das Neue Cicerobild, hg. von K. Büchner, WdF 27 (Darmstadt 1971 Eindrückliche Ausgewogenheit

des Urteils (durchaus zugunsten Ciceros) zeichnet insbesondere die beiden jüngsten
grösseren Darstellungen aus: M. Fuhrmann, Cicero und die romische Republik Eine Biographie
(München/Zürich 1989); Chr. Habicht, Cicero the Politician (Baltimore 1989), deutsch: Cicero
der Politiker (München 1990).

2 M. Puelma, Mus. Helv. 37 (1980) 142.

3 W. Görler, Untersuchungen zur Ciceros Philosophie (Heidelberg 1974).



88 Christoph Schäublin

wollen auch die folgenden Bemerkungen nicht als 'Rettung' des Philosophen
Cicero um jeden Preis verstanden sein. Bescheidener sei vorerst einfach - unter
Berücksichtigung des weiteren Zusammenhangs - danach gefragt, auf welches
Ziel Cicero die Gestaltung eines einigermassen befremdlichen Abschnitts im
1. Buch von «De natura deorum» ausgerichtet haben mag. Betrachtet werden
soll also die Art und Weise, wie Cicero über philosophische Gegenstände
schreibt - oder zumindest eine Weise, deren er sich nach Bedarf glaubte bedienen

zu können4. In einem nächsten Schritt gälte es dann zu prüfen, wieweit der
Befund Verallgemeinerungen zulässt und ob wir in der Lage sind, Ciceros
Gesichtspunkt als - wenn nicht sachgerecht, so doch - verständlich gelten zu
lassen.

Was uns in Ciceros Philosophica zuweilen stört, dürfte von Fall zu Fall
verschiedene Wurzeln haben. Insgesamt freilich wird sich manches Ärgerliche
aus der schier unglaublichen Geschwindigkeit erklären, mit der das philosophische

Werk der zweiten Phase entstand (45/44 v. Chr.). Aus dem Proömium
des 2. Buches von «De divinatione» (verfasst um die Zeit von Caesars Ermordung)

und aus andern Zeugnissen ist mit einiger Sicherheit zu erschliessen, dass
«De natura deorum» in der zweiten Hälfte des Jahres 45 v.Chr. geschrieben5 -
und in der Folge auch gleich veröffentlicht6 - wurde. Hinter dieser Erkenntnis
beginnen allerdings auch schon die Probleme; denn was wir lesen, ist
offensichtlich eine zweite Fassung: Es handelt sich um einen Dialog (dramatisches
Datum zwischen 77 und 75 v.Chr.), der ohne Unterbrechung - also an einem
Tag - abläuft; die Einteilung in drei Bücher entspricht keiner szenischen
Notwendigkeit, auch wenn sie sich sachlich sehr wohl rechtfertigen lässt. Im 1. Buch
legt der Epikureer Vellerns die Theologie seiner Schule dar, der Akademiker
Cotta 'widerlegt' sie im Gefolge des Karneades. Der Rest des Werks gilt
ausschliesslich der - offenbar ungleich wichtigeren - stoischen Theologie. Baibus
entwickelt sie, vierteilig disponiert, im 2. Buch, während Cotta im 3. Buch
erneut die Rolle des Skeptikers übernimmt und mit einer ebenfalls vierteiligen
'Widerlegung' aufwartet (nach 3,65 sind freilich der ganze Pt. 3 und der Anfang
von Pt. 4 seiner Antwort der Überlieferung zum Opfer gefallen). Das alles ginge
schön und sinnvoll auf, wenn unser Text nicht vier irritierende Aussagen
enthielte: Zwei von ihnen deuten daraufhin, dass der Stoiker Baibus die Pte. 3 und
4 seiner Disposition nicht unmittelbar im Anschluss an die Pte. 1 und 2 behandeln

will (was er dann aber doch tut)7; die beiden andern setzen einen Dialog

4 Unter dem gleichen Aspekt wurde De divinatione untersucht von M. Schofield, Cicero for and
against Divination, JRS 76 (1986) 47ff.; seine (kurz angedeutete) Einschätzung des 1. Buches

von De natura deorum stimmt weitgehend mit der hier vertretenen überein (54).
5 Die Zeugnisse finden sich zusammengestellt und kommentiert bei A. S. Pease, M. Tulh Cice-

ronis De natura deorum 1 (Cambridge, Mass. 1955; Nachdruck Darmstadt 1968) 20ff.
6 Vgl. zuletzt L. Tarän, Cicero's Attitude towards Stoicism and Skepticism in the De natura

deorum', in: Flonlegium Columbianum. Essays in Honor of P. O. Knsteller (New York
1987) 5f

7 De nat. deor. 2, 3. 45.



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 89

voraus, der sich wenigstens über drei Tage hinzieht (es wird auf'gestern' und
'vorgestern' verwiesen)8. Der Befund erklärt sich wohl am leichtesten mit der
Annahme, dass hier Reste einer früheren Fassung des Dialogs stehengeblieben
sind, die Cicero, hätte er weniger schnell gearbeitet, kaum entgangen wären9.

Mit solchen Unschönheiten muss also auch das «Neue Cicerobild» irgendwie
zurechtzukommen versuchen.

Unausgewogenheiten, die nun freilich nichts mit einer früheren Fassung zu
tun haben, lassen den Leser zuweilen auch bei Einzelheiten stocken. Diese
Behauptung sei nur mit einem Beispiel belegt; es stammt aus dem 1. Buch und
hat bereits mit dem Problem zu tun, das uns hier beschäftigt: Der längste
Abschnitt in Cottas Bestreitung der epikureischen Theologie gilt eigenartigerweise

der Menschengestalt der Götter (davon wird noch zu sprechen sein:
s. unten S. 96f. und 98). 1, 87 apostrophiert er Epikur und fragt ihn, warum er
denn nicht anstelle menschengestaltiger Götter aut solem aut mundum aut
mentem aliquam sempiternam unter die Götter versetze. Das klingt beim zweiten

Hinhören seltsam. Denn zur Diskussion steht eigentlich allein die Gestalt
der Götter; mit der mens aber scheint Cotta als Alternative Gestaltlosigkeit ins
Spiel zu bringen, ohne diesen Gedanken freilich explizit auszuführen. Es ist
denn auch bezeichnend, welche Antwort er Epikur in den Mund legt: (er tue es

nicht), 'weil er nie eine anima rationis consilique particeps in anderer als in
menschlicher Gestalt gesehen habe'. Dieser Satz, insbesondere numquam vidi,
bildet dann den Ausgangspunkt für Cottas anschliessende Polemik. Cicero/
Cotta lassen Epikur auf die Möglichkeit der Gestaltlosigkeit überhaupt nicht
eingehen - offenbar weil dieser Gesichtspunkt ihnen im Augenblick gar nicht
wichtig ist. Infolgedessen wirkt Epikurs Antwort ebenso verfehlt wie Cottas
Frage; denn dass die anima rationis consilique particeps nur in Menschengestalt
heimisch sei, lässt sich allenfalls gegen die Göttlichkeit von Sonne und Kosmos,
nicht aber gegen die der mens sempiterna ins Feld führen: Diese erforderte eine
eigene und grundsätzlich andere Betrachtung. Cottas Argumentation (samt der
Darstellung des gegnerischen Standpunkts) wirkt hier unsauber. - 'Richtig'
verwendet ist das gleiche Argument hingegen bereits 1, 84, wo Cotta die Epikureer

sagen lässt, Sonne, Mond und Himmel könnten nicht als Götter gedacht
werden: qui potest esse in eiusmodi trunco sapientia? Keine Rede von der mens;
gefragt wird korrekt nur nach einer Gestalt, welche die sapientia zu fassen
imstande wäre. Angesichts dessen fühlt man sich fast versucht, in 1, 87 die mens

8 De nat. deor 2, 73; 3, 18

9 E. A Schmidt, Die ursprüngliche Gliederung von Ciceros Dialog «De natura deorum», Philolo-
gus 122 (1978) 59ff hat R. Hirzeis Rekonstruktion der vermuteten Erstfassung wieder zu
Ehren gebracht und mit neuen Argumenten gestützt. Ihr Vorzug besteht darin, dass sie alle vier
Indizien berücksichtigt Erkauft wird diese saubere Losung allerdings um den Preis einer fast

monströsen Überladung des 1. Buches (Doxographie - epikureische Theologie - deren
'Widerlegung' - Pte. 1 und 2 der stoischen Theologie), während das 2. Buch an spurbarem
Stoffmangel gelitten hatte (Pte. 3 und 4 der stoischen Theologie). Ob Cicero wohl jemals etwas
derart Unausgewogenes ernstlich geplant hat?



90 Christoph Schäublin

durch die luna zu ersetzen. Das aber wäre entschieden vorschnell; denn in
1, 95-97 kommt Cotta im Grunde auf den gleichen Gesichtspunkt nochmals
zurück. Jetzt will er wissen, ob beatitudo nicht auch der Sonne, dem Kosmos
oder irgendeiner mens aeterna figura membrisque corporis vacua zufallen
könnte. Gegen diese Frage ist nichts einzuwenden: Sie richtet sich primär auf
die Bedingungen der beatitudo und zieht explizit gestalthafte und gestaltlose
Wesen als 'Träger' in Betracht. Umso abwegiger mutet uns die epikureische
Antwort an, die Cotta sich geben lässt: numquam vidi solem aut mundum
beatum. Erneut übergeht die Antwort die Möglichkeit der Gestaltlosigkeit und
vernachlässigt die mens-, und erneut gibt sich Cotta mit einem solchen halben
Bescheid zufrieden und konzentriert sich abermals auf das offenbar so bedenkliche

numquam vidi.
Vermutlich liegen die Dinge so, dass Sonne, Mond, Kosmos und eben auch

die mens aus einem (stoisch inspirierten) polemischen Zusammenhang stammen,

in dem den epikureischen Göttern verschiedenartige, ja entgegengesetzte
Gottesvorstellungen im weitesten Sinn, d. h. grundlegend andere Auffassungen
von der deorum natura gegenübergestellt waren. Cicero anderseits wählte als
hauptsächliches Ziel für Cottas Angriffe eben die Menschengestalt der
epikureischen Götter; also engte er den Ansatz seiner Vorlage auf diesen besondern
Aspekt ein, und daraus mussten sich zwangsläufig die aufgezeigten
Unstimmigkeiten ergeben. (Hier sei davon abgesehen, dass möglicherweise bereits
Ciceros Vorlage die vermutete Verkürzung aufgewiesen hat.) Ein solches
Vorgehen ist auf keinen Fall sachgerecht und widerspricht allem, was wir uns von
einer philosophischen Argumentation erhoffen. Ist aber Ciceros Schnellfertigkeit

daran schuld, oder sein mangelndes Verständnis - oder lässt er Cotta damit
allenfalls, durchaus bewusst, einen bestimmten Zweck verfolgen? Die Frage
bleibe vorerst offen. Dafür sei als zusätzliches Ergebnis dieser kurzen Betrachtung

verbucht, dass Cotta einen offenkundig zusammengehörigen Beweisgang
in drei separate Schritte zerlegt. Denn was er über die Sonne, den Kosmos, die
mens als potentiell göttliche, vernunftbegabte und glückliche Wesen ausführt,
um Epikurs menschengestaltige Götter ihrer Evidenz zu berauben, schliesst
sich tatsächlich zu einer Argumentenkette zusammen. Solchem Trennen werden

wir später wieder begegnen; ja es scheint geradezu kennzeichnend für
Cottas Verfahrensweise zu sein (s. unten S. 99).

Recht eigentlich an den Kern der Sache führt nun aber ein 'Widerspruch',
der - wird er zu Recht geltend gemacht - die Gesamtanlage von «De natura
deorum» in Frage stellen könnte: Der Dialog ist keine 'Bekenntnisschrift';
vielmehr steht er unter dem Vorzeichen akademischer Skepsis und è7ioxf|
(1, 10-14), legt die Standpunkte der verschiedenen Schulen dar und setzt den
Leser damit in die Lage, sich selbst ein Urteil zu bilden - das jedenfalls ist
Ciceros erklärte Absicht (De fat. 1). Trotzdem wird am Ende vom Autor selbst
ein vorsichtiges Urteil zum Ausdruck gebracht. Cicero, der dem Dialog - als

junger Mann - mehr oder weniger als Ktocpov 7tpöacü7tov beigewohnt haben will,



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 91

deutet nämlich in einem sehr ausgewogenen Nachsatz an (3,95), dem Epikureer
Vellerns sei Cottas Bestreitung der stoischen Theologie 'wahrer' (verior)
vorgekommen; er selbst dagegen habe den Eindruck gewonnen, die positive Darlegung

des Stoikers Baibus weise die stärkere Neigung zur Wahrscheinlichkeit hin
auf (sei propensior ad veritatis similitudinem). Behutsamer kann man sich wohl
schwerlich ausdrücken, wenn man als Akademiker - und als solcher wird Cicero
gleich im Einleitungsgespräch charakterisiert (1, 17) - eine gewisse Vorliebe
andeuten möchte (auffallend ist ja nur schon der Unterschied zum dogmatischen

Epikureer, der bereits wieder 'die Wahrheit' gefunden zu haben glaubt!).
Auf jeden Fall wird man Ciceros Worte ernst nehmen müssen und sie nicht
einfach als 'Lippenbekenntnis' verwerfen dürfen: Schliesslich wäre er nicht
gezwungen gewesen, überhaupt Stellung zu beziehen, umso weniger, als er im
Proömium (1, 10) betont, diejenigen, die seine eigene Meinung kennenlernen
wollten, verhielten sich «neugieriger als nötig»10. Zieht man De div. 1, 148 in
Betracht, so wird ihn insbesondere die stoische Vorstellung einer göttlichen
Ordnung der Welt angezogen haben, einer Ordnung, die sich unübersehbar in
der geregelten Bewegung der Himmelskörper zu erkennen gibt", die aber auch
die Menschenwelt zu bestimmen scheint. Die Frage ist nun eben, ob Cicero mit
dieser allerletzten Bemerkung etwas andeutet, was der Leser nicht auch sonst
ahnen könnte; ob er dessen Urteil also ungebührlich vorgreift und damit die
skeptische Ausrichtung des ganzen Werks zerstört.

Das ist wohl nicht der Fall; vielmehr lebt der Dialog geradezu von der
Spannung zwischen Skepsis und einer fast unerschütterlichen Überzeugung.
Die Skepsis ist gleichsam methodisch und erkenntniskritisch bedingt und richtet

sich gegen die Möglichkeit, aufgrund philosophischen Argumentierens zu
begründeten Aussagen über Existenz und Wesen der Götter zu gelangen. Die
Überzeugung dagegen leitet sich aus der unbestrittenen Erfahrung ab, dass die
menschliche Gesellschaft und zumal jeder auf Gerechtigkeit und Dauer
bedachte Staat der religio, des Kultus, bedürfen; pietas, sanctitas, religio aber
können nur dann sinnvoll zur Geltung kommen, wenn die Götter mit eigenen
Leistungen - mit einer planvollen Lenkung der Welt und gewissenhafter
Fürsorge für den Einzelnen - diese fromme Zuwendung sich gewissermassen
'verdienen'. In Cotta, dem zweifellos interessantesten (und Cicero selbst wohl am
nächsten stehenden) Dialogteilnehmer, erscheint die genannte Spannung geradezu

personalisiert: Als pontifex glaubt er an die Existenz der Götter und daran,
dass Roms Gedeihen ihnen zu verdanken sei, dass sie also Anspruch auf
sorgfältige Pflege und Verehrung hätten12. Diese unbeirrbare Gewissheit kommt
ihm indes nicht aus den scharfsinnigen und gelehrten Beweisen der Philosophen

zu, sondern sie beruht allein auf der auctoritas maiorum ; an dem, was die

10 Darauf insistiert M. Beard, Cicero and Divination. The Formation ofa Latin Discourse, JRS 76

(1986) 33ff., bes. 35.
11 Vgl. Tarân, a. O. (oben Anm. 6) 6ff. 21.
12 Vgl. De nat deor 1, 61 f 121-124; 3, 5. 93; De div 1, 8.



92 Christoph Schäubhn

maiores ihm vermacht haben, will er ebenso hartnäckig festhalten, wie er als

Akademiker nicht müde wird zu betonen, die Philosophen vermöchten es mit
allen ihren Argumenten nicht, das von ihnen für 'wahr' Gehaltene auch 'glaubhaft'

zu machen - ja im Gegenteil (3, 10): rem... mea sententia minime dubiam
argumentando dubiam facis, sagt er zum Stoiker Baibus. - Keine Frage: Cotta
und Cicero13, beide ebenso auf die Erhaltung des Bewährten bedacht wie in
aufklärerischem Entlarven geübt, versuchen zusammenzubringen, was für
modernes Empfinden fast unvereinbar ist. Oder anders ausgedrückt: Vielleicht
stossen in den beiden Skeptikern zwei Denkweisen aufeinander, eine
'vorwissenschaftlich-römische' und eine 'philosophisch-griechische', die restlos zu
integrieren einfach noch nicht gelungen ist14.

Die Praxis der römischen Religion lässt das Bemühen der Philosophen,
theoretische Einsichten in das 'Wesen der Götter' zu gewinnen, fast als eitles
Spiel erscheinen. Immerhin: Cottas 'Staatstheologie' setzt Götter voraus, denen
die Geschicke Roms und der Römer nicht gleichgültig sind. Diese Vorstellung
aber mag eine gewisse Affinität zur stoischen Theologie zu erkennen geben, in
deren System die göttliche Providenz ja einen Eckpfeiler bildet. Wenn also für
einen skeptisch geneigten und geschulten 'Konservativen' überhaupt eine
'philosophische Theologie' von Interesse sein konnte, dann die der Stoiker: keineswegs

zwar hinsichtlich der angewandten Methode, aber doch wenigstens
aufgrund gewisser unabdingbarer Voraussetzungen. Darum stellt Cicero dem
Stoiker Baibus für die Entwicklung seiner Lehre auch ein ganzes Buch zur
Verfügung; darum nimmt Cottas grösstenteils ernsthafte 'Widerlegung' ebenfalls

ein ganzes Buch in Anspruch; und darum kommt Ciceros Bekenntnis am
Ende des Dialogs nicht ganz überraschend und widerspricht nicht allem, was
bisher angeklungen war - vielmehr bestätigt es, was der aufmerksame Leser fast
vermuten durfte. Denn Cicero selbst, wie sich gleich zeigen wird, und Cotta
stellen gewisse Axiome der stoischen Theologie tatsächlich keineswegs in Frage.
Das macht allein schon Cottas explizite Berufung auf die Stoiker allgemein
(1, 121 quanto Stoici melius und auf Poseidonios im besondern (1, 123)
deutlich; jedenfalls lässt der Wortlaut vermuten, dass er nicht einfach aus
'taktischen' Gründen eine Schule gegen die andere ausspielt. Insofern ist völlige

13 Er legt Bekenntnisse zu den Göttern und den maiorum instituta ab, die sich mit denen Cottas
vergleichen lassen: De div 2, 41 148f.

14 Dies ist eine Hauptthese des Aufsatzes von Beard, a. O. (oben Anm. 10). J. Linderski, Cicero
and Roman Divination, La parola del passato 37 (1982) 12ff. kommt nach magistraler Prüfung
aller Zeugnisse und Gesichtspunkte zum Schluss, Cicero der Philosoph verhalte sich wohl
inkonsequent und mache Cicero dem Politiker insofern Konzessionen, als er die divinatio zwar
abschaffen wolle, die Götter aber unangetastet lasse (De div 2, 148f Dabei ist freilich nicht
berücksichtigt - was neuerdings Schofield, a. O. (oben Anm. 4) und Beard, a. O. (oben
Anm 10) mit Nachdruck hervorheben -, dass De divinatione letztlich skeptisch ausgeht
(2, 150); ferner wird man fragen, ob der Philosoph und der Politiker in Cicero sich tatsächlich
so scharf trennen lassen' Auf jeden Fall stehen auch in seinem Philosophieren immer wieder
«rationale Gewissheit» und ein «erwünschter Glaube» einander gegenüber. Dazu vgl. vor allem
Görler, a. O. (oben Anm. 3).



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 93

ercoxn von Anfang an nicht gegeben; und mag auch stoisches Argumentieren die
Gewissheit des mos maiorum nie erreichen, so kommt es der 'Wahrscheinlichkeit'

doch näher als die Versuche der übrigen Schulen.
Aus dem Gesagten ergibt sich ferner, dass die Lehre Epikurs - derzufolge

Providenz und fürsorgliches Wirken mit dem Wesen der Götter schlechterdings
unvereinbar sind - den genauen Gegenpol zu Cottas 'Väterglauben' abgibt.
Epikur also wird - gemessen allein schon an dem ihm zugestandenen Raum - an
den Rand gedrängt, und von dem, was er vertritt, darf auch nicht der kleinste
Rest bestehen bleiben.

In der Tat bereitet Cicero ein solches Gesamtverstandnis des Dialogs
bereits im Proömium vor: 1,1-5 spricht er von der Bedeutung des Gegenstands,
von der Schwierigkeit, ihn klar zu erfassen, und von den verschiedenen
Meinungen, die darüber geäussert worden seien. Dabei legt er folgende Einteilung
zugrunde: Man kann die Existenz der Götter entweder leugnen (Diagoras) bzw.
bezweifeln (Protagoras) - oder sie anerkennen Was nun die Denker anbelangt,
die an die Götter überhaupt glauben, so gehen ihre Auffassungen zumal
hinsichtlich einer Frage auseinander: der nach der Providenz. Es gibt nämlich
Philosophen, welche die Götter von jeder Fürsorge entlasten (1, 3), andere
behaupten, die Welt werde vom Grössten bis zum Kleinsten durch die Götter
gelenkt (1,4). Ihnen allen wird dann der Akademiker Karneades gegenübergestellt,

der gegen alle argumentiert habe (1, 4-5) Auffallend ist nun zuerst
einmal, dass die Philosophen, die für die göttliche Lenkung der Welt eingetreten
seien, als magni atque nobiles qualifiziert werden Überdies fällt Cicero unmittelbar

nach der Einführung der Philosophen, welche die Providenz geleugnet
hätten, aus seiner akademischen Rolle und fragt empört, wo denn pietas, sanc-
titas, religio ihren Platz hätten, wenn die Menschen sich von den Göttern nichts
erhoffen dürften; ob nicht unweigerlich einer zerstörerischen perturbatio vitae

et magna confusio Tür und Tor geöffnet würden. Also bereits hier bringt
Cicero - ungefragt und ausserhalb des eigentlichen Dialogs - eine klare Wertung

zum Ausdruck und lässt durchblicken, dass eine Theologie wie die
epikureische für ihn von vornherein nicht in Betracht kommt: dass er auf die göttliche

Providenz zu verzichten nicht bereit ist, weil er sich eine Gesellschaft ohne

pietas und religio (und in deren Gefolge' ohne lustitiä) nicht vorzustellen
vermag.

Demgegenüber erweist sich die epikureische Theologie gleichsam als

'staatsgefährdend', und sie muss deshalb abschliessend und endgültig widerlegt
werden - so, dass der Leser am Ende tatsächlich kaum mehr frei zu urteilen
imstande ist. Cicero strebt dieses (unakademische) Ziel im 1. Buch von «De
natura deorum» in der Weise an, dass er Epikurs Götterlehre als unerheblich, ja
geradezu als lächerlich erscheinen lässt. Dazu trägt zunächst die reine Verteilung

der Gewichte bei: Vellerns hat zwar das Wort von 1, 18 bis 56, doch den
grösseren Teil seiner Rede beansprucht eine Doxographie von den Anfängen
(Thaies) bis zu Diogenes von Babylon (25-43, vorgespannt ist eine separate



94 Christoph Schäublm

Auseinandersetzung mit Piaton, zumal dem «Timaios», und der Stoa, 18-24).
Für die eigentliche Darlegung der Theologie Epikurs verbleiben also lediglich
14 Paragraphen (43-56), während Cotta das bescheidene Gebäude dann durch
ganze 68 Paragraphen hin berennen und schliesslich dem Erdboden gleichmachen

wird (57-124). Kein Wunder, dass Vellerns zu Beginn des 2. Buches sich
selbst der Unvorsichtigkeit bezichtigt, weil er es gewagt habe, cum Academico et
eodem rhetore den Kampf aufzunehmen (2, 1). Zwar sei ein rednerisch
ungeschulter Akademiker ebenso harmlos wie ein akademisch ungebildeter Redner.
Cotta aber verfuge über beide Fähigkeiten, und eben darum sei er ein so
gefährlicher Gegner. Heute hätten ihm nur noch ein Publikum und die Richter
(corona et indices) zum effektvollen Auftritt gefehlt.

Diese Aussage gilt es ernst zu nehmen: Einerseits betont Cicero ja auch
hinsichtlich seiner eigenen Person die Bedeutung der engen Zusammengehörigkeit

von Rhetorik und akademischer Argumentationskunst15. Überdies gibt
uns Vellerns mit seinem Hinweis auf das Fehlen der corona und der Richter
gleichsam einen Wink, wie Cottas Rede zu lesen und zu verstehen sei: als
Plädoyer vor Gericht - gegen Epikur als 'Angeklagten' - eher denn als
philosophischer Diskussionsbeitrag. Nach Ciceros Auffassung gilt es sorgfältig auf die
Grenze zwischen diesen beiden Genera zu achten, und er ist sich der 'Gefahr'
bewusst, dass eine philosophische oratio perpétua forensische Züge annehmen
kann. So lässt er De fin. 2,17- ebenfalls in antiepikureischem Zusammenhang
- den Epikureer Torquatus sagen, man wolle die bisher eingehaltene dialektische

Methode von Fragen und Antworten aufgeben. Heisst das - hält Cicero
dieser Anregung entgegen -, dass nicht mehr dialectice, sondern rhetorice zu
verfahren sei? Durchaus nicht, meint Torquatus, denn die perpétua oratio sei
ebensogut ein Instrument der philosophi wie der rhetores. Trotz gewisser
Vorbehalte lenkt Cicero ein, besteht aber auf folgender Präzisierung: Er werde zwar
rhetorice sprechen, sich aber der rhetorica philosophorum und nicht der ihm
sonst eigenen rhetorica forensis bedienen.

Rhetorica philosophorum: Damit ist offenbar die eingangs (oben S. 87)
erwähnte Fähigkeit gemeint, auf lateinisch «die anspruchsvollsten
sprachkünstlerischen Leistungen der philosophischen Literatur der Griechen» nach-
zuvollziehen - oder wie Cicero selbst sagt: de maximis quaestionibus copiose...
ornateque dicere (Tusc. 1, 7). In den «Tusculanen» wird denn auch zweimal
eigens darauf hingewiesen, dass die kunstlos-gedrängte Beweisführung der
Stoiker an einem bestimmten Punkt von einer breit strömenden und
ausgeformten Darstellungsweise abgelöst werde (Tusc. 3, 13. 22; 4, 9. 33). Cicero
wäre freilich nicht, wer er ist, wenn er sich nicht zuweilen verlockt fühlte, aus
dem Bereich der rhetorica philosophorum auszubrechen. So bedauert er Tusc.
1, 10 geradezu, dass sein Unterredner nichts handgreiflich Unsinniges sagen
will, denn: disertus esse possem, si contra ista dicerem\ und dasselbe erste
Tusculanenbuch rundet er mit einem rhetorum epilogus ab (112ff), obwohl

15 Vgl. Cic. De fat 3, Or 12.



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 95

jeder Widerstand gegen seine These bereits aus dem Weg geräumt ist. Cotta
vollends scheint in seiner Rede gegen Vellerns von Anfang an ganz unbefangen
die rhetorica phüosophorum zu vernachlässigen, ja gezielt die rhetorica forensis
in Anspruch zu nehmen. Ziel einer Gerichtsrede aber ist es nicht, sich der
Wahrheit zu vergewissern, sondern die Richter zu 'überzeugen', den vertretenen

Standpunkt zur Geltung zu bringen und die Gegenseite zu überwinden -
und zwar mit allen Mitteln. Trifft dies auch auf Cottas Plädoyer gegen Vellerns
und Epikur zu, so erklärten sich daraus wohl manche seiner Besonderheiten.
Fraglich bleibt dann höchstens noch, ob erst Cicero dem Angriff auf Epikur
seinen 'rhetorischen' Charakter verliehen hat bzw. in welchem Masse bereits
seine akademische Vorlage einen solchen Zug aufwies. Karneades galt unangefochten

als grosser Redner16, und es wurde kürzlich wieder daran erinnert, dass

es ihm zuweilen wohl mehr auf eine rhetorisch elegante als auf eine sachgerechte

Argumentation ankam17. Im folgenden sei freilich von Quellenfragen
abgesehen und Cottas Rede so betrachtet, als hätte allein Cicero sie zu
verantworten.

Zunächst sei noch festgehalten, dass Cicero seinem akademischen Sprecher

die Aufgabe der Widerlegung von vornherein nicht allzu schwer gemacht
hat. Velleius nämlich erläutert die epikureische Theologie nicht nur sehr kurz,
sondern auch aufeher dürftige Weise. Was ihre Anziehungskraft ausmacht oder
zumindest ausmachen könnte, geht jedenfalls aus der zumeist fast doxogra-
phisch anmutenden Aufzählung nicht hervor: Es gibt Götter, und sie sind beati
und aeterni; beide Vorstellungen seien von Natur in der Seele des Menschen
angelegt - dies lasse sich allein schon dem diesbezüglichen consensus gentium
entnehmen. Was die Gestalt anbelangt, so kommt den Göttern die schönste und
auf die ratio wesenhaft abgestimmte zu: die des Menschen. Die Götter bestehen,

wie alles Übrige, aus Atomen; indes sind diese göttlichen Atomkombinationen

so fein, dass sie non sensu sed mente wahrgenommen werden und nicht
als durchblutete Körper zu gelten haben, sondern als quasi corpora, enthaltend
quasi sanguis (49 - ein vielumrätselter Paragraph18). Das Leben der Götter ist
reinste Glückseligkeit, denn sie tun nichts: Sie haben keine npäypaxa/negotia,
verursachen aber auch keine, so dass von ihnen kein Zwang und nichts
Furchterregendes ausgeht. Indem Epikur sie im Zusammenhang seiner Physik so
sehen lehrte, führte er die Menschen aus dem Dunkel der superstitio ans Licht
der Freiheit.

16 Vgl etwa Cic. De or. 2, 161, 3, 68, De fin 3, 41

17 Vgl. K. Kleve, On the Beauty of God A Discussion between Epicureans, Stoics and Sceptics,

Symb. Osl. 53 (1978) 69ff Kleve findet die 'karneadeische' Argumentationsweise eben bei
Cotta: Dieser unterstelle Epikur - um einer eleganten Bestreitung der Menschengestalt Gottes
willen - Lehrsätze über Gottes absolute Schönheit einerseits, über die 'Nutzlosigkeit' des

göttlichen Körpers anderseits (1, 77ff. 92. 94f.), die im 'Garten' nicht gegolten hätten.
18 Vgl W. Schmid, Art. Epikur, RAC 5 1962) 736ff.; K. Kleve, Gnosis Theon. Die Lehre von der

naturlichen Gotteserkenntnis in der epikureischen Theologie, Symb. Osl. Suppl 19 (Oslo 1963),
bes. 35ff.



96 Christoph Schäublin

Nun also zu Cottas Antwort, seinem 'Plädoyer': Es beginnt mit einem
eigentlichen exordium (57-61), d.h. Cotta spricht zuerst von sich selbst und
seiner skeptischen Grundposition; darauf äussert er einige Freundlichkeiten an
die Adresse des Gegners (des Velleius, nicht Epikurs!), um endlich die Grösse
und Schwierigkeit des Gegenstandes zu unterstreichen.

Hinsichtlich der anschliessenden argumentatio gelten wohl die folgenden
Prinzipien: 1. Cotta bringt, was Velleius in einigermassen komplexer Verwebung

vorgetragen hatte, in eine überschaubare und vor allem zweckdienliche
Disposition. Ähnlich 'ordnet' Cicero im 2. Buch von «De divinatione» die von
seinem Bruder im 1. Buch überwiegend systemlos vorgelegten Materialien.
2. Insgesamt verläuft die Argumentation so, dass Cotta die längste Zeit jeden
einzelnen Gesichtspunkt für sich untersucht, vermeintlich widerlegt - und
dann am Ende doch grosszügig gelten lässt19: Die Existenz der Götter ist nicht
erwiesen, doch (65): concedo esse deos. Die Atomlehre ist abzulehnen, doch
(67): concedam igitur ex individuis constare omnia. Epikurs göttliche Atomgebilde

bleiben unverständlich, doch (75): fac id, quod ne intellegi quidem potest,
mihi esse persuasum. Götter in Menschengestalt laufen auf eine Absurdität
hinaus, doch (103): sit sane, ut vultis, deus effigies hominis et imago.

Ein solches Verfahren, bei dem die eigenen Argumente samt der Sache fast
spielerisch preisgegeben werden, mutet wenig philosophisch an; vielmehr zeigt
es eine gewisse Ähnlichkeit zur sog. concessio der Gerichtsrede20. In der von
Cotta hier angewandten Form hinterlässt es den Eindruck, die im einzelnen ja
widerlegten Grundsätze der epikureischen Theologie seien so unerheblich, dass
sie eine gesonderte Widerlegung im Grunde gar nicht verdienten.

Umso sorgfaltiger wird man darauf achten, wo Cotta keine concessio
vornimmt. Das ist am Ende der Rede der Fall, d. h. das Gewicht der Argumente
nimmt zu. Mögen Epikurs Götter aus Atomen bestehen und über quasi corpora
in Menschengestalt verfügen: beatitudo und aeternitas, die beiden Existenzbedingungen,

spricht Cotta ihnen gnadenlos ab (103-114). Und da sie in sorgenfreier

Untätigkeit die Geschicke der Menschen vernachlässigen, ist auch
überhaupt nicht einzusehen, was Epikur über sanctitas und pietas zu sagen wüsste,
obwohl er diesen fundamentalen Begriffen sogar eigene Bücher gewidmet
habe21. Nicht die superstitio wurde von Epikur beseitigt, sondern die religio
schlechthin (115-121). - 3. An dieser Stelle beginnt gewissermassen die perora-
tio (121-124); sie enthält, wie es sich gebührt, eine amplificatio, denn Cotta
folgert aus dem Gesagten vernichtend, dass Epikur letztlich ein Atheist sei

(123): re tollit, oratione relinquit deos.

Noch eine letzte Beobachtung betreffend die Gesamtanlage der Rede: Von

19 Vgl. A. Weische, Cicero und die Neue Akademie. Untersuchungen zur Entstehung und Ge¬

schichte des antiken Skeptizismus, Orbis Antiquus 18 (Münster i. W. 1961) 34ff.
20 Sie ist eine Form der simulatio, vgl. Quint. 9, 2, 51; H. Lausberg, Handbuch der literarischen

Rhetorik 1 (München 1960) 425f.
21 Dazu vgl. Pease, a. O. (oben Anm. 5) 506f.



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 97

der Sache her betrachtet liegt ihr Hauptgewicht, wie gesagt, am Schluss.
Berücksichtigt man jedoch den zugestandenen Raum, so scheint die Menschengestalt

der Götter mit Abstand die grösste Herausforderung darzustellen (76-
102). Der Grund für diese auffallende Überbewertung eines Aspekts liegt wohl
auf der Hand: Auf den ersten Blick stellte der Anthropomorphismus einen
krassen Rückfall dar und widersprach fundamental jeder 'aufgeklärten',
philosophischen Theologie. Epikurs vergeistigte und in die Metakosmien versetzte
Götter der Volksreligion luden - denkt man allein an Xenophanes zurück - zu
einer ironisch-herablassenden Kritik geradezu ein; und selbst wenn Vellerns
mehr in die Einzelheiten gegangen wäre, so hätte er doch Mühe gehabt, sie vor
frivolen Verzeichnungen ihres Wesens zu schützen. Nur schon der Umstand,
dass Cotta die Menschengestalt der Götter als Hauptzielscheibe gewählt hat,
verrät den 'rhetorischen' Charakter seiner Ausführungen.

Was sich so fürs Ganze feststellen lässt, trifft auch im einzelnen zu.
Bisweilen 'widerlegt' Cotta eine gegnerische Aufstellung weniger, als dass er sie in
eine Staubwolke einhüllt. Was etwa hat er gegen die Atomlehre vorzubringen
(65-67)? Es handle sich um ßagitia, die Epikur von Demokrit oder Leukipp
übernommen habe und die Vellerns jetzt gedankenlos und unverstanden nachbete,

aus Angst, andernfalls den Status eines Epikureers zu verlieren. Diese
Argumentation 'a persona' wird sachlich ergänzt nur gerade durch den Hinweis,
dass eine Physik, die mit einer kontinuierlichen Materie rechne, jedenfalls
einen höheren Grad an Wahrscheinlichkeit beanspruchen dürfe als der Glaube
an Atome und Leeres. Warum das so ist, bleibt offen; Aussage steht im Kern
gegen Aussage, was lediglich durch das moralische Pathos verdeckt wird.

Ebensowenig zu genügen vermag die Demontierung der 'göttlichen
Atomkombinationen' (68-75): Cotta müsste sich hier mit der Besonderheit dieser
metakosmischen Wesen - ihren quasi corpora, ihrem quasi sanguis - auseinandersetzen

und also anspruchsvolle 'technische' Gedankengänge nachvollziehen.

Bezeichnenderweise verzichtet er darauf; vielmehr weicht er in einen
anklagenden Exkurs über epikureische Methode aus (69-70), die darin bestehe,
dass eine absurde Behauptung stets durch eine noch absurdere überboten
werde; und erneut spart er nicht mit moralischen Wertungen (inpudenter, tur-
pius). Darauf kehrt er zum quasi corpus zurück, nur um zu konstatieren, er
könne sich darunter nichts vorstellen. Das wiederum bietet ihm die Gelegenheit,

gleich einen nächsten Exkurs folgen zu lassen (72-73): Epikur vertrete
solchen haltlosen Unfug auf durchaus unerträgliche Weise, und seine Anmas-
sung werde dadurch noch gesteigert, dass er behaupte, von keinem Lehrer
abhängig zu sein (dabei sei doch mit Händen zu greifen, dass er seine Weisheit
in der Hauptsache von Demokrit bezogen und nur wenige Änderungen daran
vorgenommen habe). Verschärft wird dieser Angriff zusätzlich noch durch
unfreundliche Bemerkungen über Epikurs Jugend und seinen Vater, der als
Siedler nach Samos ausgewandert und dort gezwungen gewesen sei, sein Leben
als Schulmeister zu fristen. Jetzt wendet sich Cotta erneut dem quasi corpus zu

8 Museum Helveticum



98 Christoph Schäubhn

und betont nochmals, er verstehe die Sache einfach nicht (wobei nicht
ausgeschlossen werden soll, dass Cicero sie in der Tat nicht verstanden hat!), ja
vermutlich werde auch Velleius daraus nicht klug. Schliesslich versucht er
ironisch zu raten, was Epikur wohl gemeint haben könnte.

Zur Sache wurde in diesem ganzen Abschnitt wenig genug, ja im Grunde
überhaupt nichts gesagt, dafür umso mehr - und z.T. fast SiaßoW|-artig - zu den
Personen, insbesondere zur Person Epikurs selbst: Denn in ihm, und nicht in
Velleius, sieht Cotta den eigentlichen Gegner, und so lässt er sich auch kaum
eine Gelegenheit entgehen, ihn anzuschwärzen und nicht nur intellektuell,
sondern auch geradezu moralisch herabzusetzen. Dem kann hier nicht im einzelnen

nachgegangen werden; es ist aber - auch bei schneller Lektüre - unübersehbar,

und das Verfahren wirkt. - Indem Cotta seine Angriffe direkt gegen
Epikur richtet (1,61 nam cum illo malo disserere quam tecum), beugt er ferner
dem Einwand vor, er treffe ja gar nicht die authentische Lehre des Schulgründers,

sondern höchstens eine ungenügende Wiedergabe aus zweiter Hand. Allzu
harte persönliche Verunglimpfungen des Velleius verletzten überdies die urba-
nitas, wie sie in einem Gespräch zwischen römischen Herren geboten ist: Epikur

gegenüber kann man sich solche Ausfälle offenbar leisten. Und schliesslich
scheuten die antiken Redner ja nie davor zurück, auf die 'Person' des Gegners
zu zielen, um die Richter gegen ihn einzunehmen. Cicero selbst freilich hatte De
fin. 2, 80 festgestellt, die griechische Sitte, philosophische Gegner persönlich
anzugreifen, sei würdelos, d.h. mit der rhetorica philosophorum nicht vereinbar.

Cotta scheint solche Skrupel nicht zu verspüren - oder zu glauben, er dürfe
sie für einmal beiseiteschieben.

Die meiste Zeit, wie gesagt, verwendet Cotta auf die Bestreitung der
'Menschengestalt'; und auch hier sind seine Argumente nicht immer über jeden
Zweifel erhaben. So wäre etwa an die zwei schon kurz betrachteten Stellen zu
erinnern (s. oben S. 89f.), wo Cotta sich mit insgesamt durchaus ungenügenden
Antworten Epikurs abfindet (Antworten, die er selbst ihm in den Mund gelegt
hat), um je gegen einen besonderen Punkt darin polemisieren zu können (1, 87.

96): Er habe, lässt er Epikur sagen, 'niemals' eine vernunftbegabte oder glückliche

Sonne 'gesehen' (numquam vidi). Darüber kann sich Cotta dann zweimal
gönnerhaft lustig machen, mit Argumenten und Vergleichen, die der epikureischen

Denkweise letztlich nicht gerecht werden: 'Gibt es denn nur, was man mit
eigenen Augen gesehen hat?' Der Ausspruch numquam vidi, den er Epikur
unterstellt, dürfte auf dessen Wahrnehmungslehre und die den Sinnen
zugeschriebene Bedeutung für die Erkenntnis anspielen; doch das eigentliche
Problem - die Vorstellung, dass unser Wissen von den Göttern tatsächlich aufeiner
besondern Form von 'Wahrnehmung' beruhe (èvdpyeva) - bleibt im Grunde
unberührt22.

22 K Kleve, Empiricism and Theology in Epicureism, Symb. Osl. 52 1977) 39ff. kommt in seiner
Analyse von 1, 87 zum Schluss, Karneades habe mittels einer stoischen Argumentation die von
Epikur (angeblich) vertretene Auffassung verspottet, dass alles, was existiert, sich in Analogie



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 99

Die zwei doch wohl verwandten numquam vidi-Passagen stehen recht weit
voneinander entfernt; überdies hat sich zuvor schon ergeben, dass vermutlich
noch eine dritte Stelle in den gleichen Zusammenhang gehört (1, 84). Diesem
Befund kommt anscheinend eine gewisse allgemeine Bedeutung zu. Es lässt sich
nämlich zeigen, dass Cicero in dem langen, der 'Menschengestalt' gewidmeten
Abschnitt das 'Trennen von Zusammengehörigem' geradezu zu einer 'Technik'
entwickelt hat, ja dass diese 'Technik' den betreffenden Abschnitt recht eigentlich

kennzeichnet. Fragt man nach dem Zweck eines solchen Verfahrens, so darf
man vielleicht folgendes vermuten: Es entsteht dadurch der (nicht ganz
gerechtfertigte) Eindruck enormer Fülle - Cottas Rede soll die des Vellerns ja nur
schon gemessen an ihrem Umfang in den Schatten stellen - und einer fast
verwirrenden Vielfalt der Gesichtspunkte. Cotta erweist sich als der Meister
beweglichster Argumentationskunst, der er in der Tat sein soll.

Für das Gesagte nur gerade noch ein Beleg: Schönheit und Nutzen, führt
Cotta aus (92), gehören untrennbar zusammen23. Der menschliche Körper also
ist deswegen schön, weil sich alles an ihm als gleichsam teleologisch-funktions-
gerecht erweist: Wir haben Füsse zum Gehen, Hände zum Greifen; ebenso
erfüllen alle übrigen Teile des Körpers je ihre Aufgabe, und nichts ist superva-
cuaneum. Die zu seliger Untätigkeit verurteilten Götter dagegen haben Zungen
und sprechen nicht; Zähne und Gaumen und essen nicht; Geschlechtsteile und
gebrauchen sie nicht - zu schweigen von den inneren Organen (cor, pulmones,
iecur)\ Also sind sie nicht schön.

Der Gedanke wird, nach einem Zwischenspiel, wieder aufgenommen
(94b/95a): Wenn denn die Götter über menschengestaltige Körper verfügen, so
müssen sie auch mit ihnen umgehen und sich ihrer bedienen wie die Menschen:
Sie müssen gehen, sich hinlegen, sich setzen, greifen, sprechen - und sich ihrer
Geschlechtsteile bedienen. Gegenüber der ersten Behandlung des Topos ist hier
der Gesichtspunkt von Schönheit und Nutzen weggefallen. Statt dessen legt
Cotta stärkeres Gewicht auf die allgemeine Unziemlichkeit einer solchen Vor-

zu etwas m unserer Erfahrung Vorhandenem erklaren lassen musse, Ciceros Wiedergabe des

Gedankengangs sei freilich fast bis zur UnVerständlichkeit entstellt 1, 96 wirft Cotta Epikur
vor, dass die gleiche ratio, die ihn unzählig viele Welten postulieren lasse, ihm den Schluss

hatte nahelegen müssen, die Menschen seien hinsichtlich ihrer Gestalt den Göttern ebenso

unterlegen wie hinsichtlich der Lebensdauer und der geistigen Beschaffenheit. Cottas Vergleiche

indes ('glaubt der Binnenländer nicht an die Existenz des Meeres?') und das den Lesern

eingehämmerte numquam vidi wecken beide Male die Vorstellung, Epikur sei einfach in einem
sehr vordergründigen Sinn von den Augen abhängig; die Feinheiten der atomistischen Wahr-
nehmungs- und Denklehre (vgl etwa Lucr. 4, 779ff.) bleiben unberücksichtigt, und am Ende
soll man sich wohl fragen, ob Epikur denn seine menschengestaltigen Götter je 'gesehen' habe

-Aufdie'Wahrnehmung' der Götter geht Cotta tatsächlich 1, 105-110 ein, im Zusammenhang
mit ihrer aetermtas und beatitudo\ die Mängel in dieser Darstellung der epikureischen Lehre

wie in ihrer Widerlegung werden abermals aufgedeckt von K Kleve, Wie kann man an das

'Nicht-Existierende' denken9, Symb. Osl. 37 (1961) 45ff.; umfassend über die epikureische
'Gotteserkenntnis' ders., Gnosis Theon (oben Anm 18).

23 Dazu vgl. Kleve, a. O. (oben Anm. 17)



100 Christoph Schäubhn

Stellung - darauf deutet allein schon der ominöse Hinweis auf die Folgen, die
sich aus dem Umstand ergeben müssten, dass Epikur mit männlichen und
weiblichen Göttern rechne.

Doch nicht genug damit; sogar noch ein drittes Mal taucht, nach längerer
Unterbrechung, ein Teilstück des gleichen Argumentationszusammenhangs auf
(1, 99): Jetzt besteht Cotta darauf, dass alles, was supervacuaneum sei (der
Begriff begegnet bereits 92!) und keinem Nutzen diene, geradezu schade. Epi-
kurs Gott aber habe nicht nur einen Finger zuviel (was schon lästig genug sei);
nein, auch sein Kopf, sein Hals, sein ganzer Körper mit allen seinen Teilen
müsse als nutzlos gelten, so dass er eigentlich nur aus 'Nutzlosem' bestehe. Den
Zusammenhang mit 92 stellt zusätzlich die Erwähnung der inneren Organe {cor,
pulmones, lecur) sicher24.

Dieses 'Trennen von Zusammengehörigem' erweist sich, hat man es einmal

erkannt, als so bestimmend, dass es in der Tat nur als beabsichtigtJa fast als
methodisches Prinzip gedeutet werden kann25. Dafür spricht ferner, dass es

auch in Gerichtsreden zur Anwendung kommt, freilich wohl weniger, um den
Eindruck von Fülle und Vielfalt zu erwecken, als um eine komplexe gegnerische
Argumentation zu schwächen, ja recht eigentlich zu zerschlagen, die eigene
dagegen zu stärken und allfällige Selbstwidersprüche nicht spürbar werden zu
lassen26. Musste Cotta die Verfahrensweise auch dem besonderen Fall anpassen,

so ist doch an ihrer Herkunft aus der rhetorica forensis kein Zweifel möglich.

Diese trägt, wie einsichtig geworden sein sollte, die Verantwortung ebenso

24 Nach einer kurzen Zwischenbemerkung gibt Cotta ferner zu bedenken (101), dass selbst der
Volksglaube vernünftiger verfahre als Epikur, da er den Göttern wenigstens den Gebrauch
ihrer Glieder gestatte. Oder gar die Ägypter, die man so gerne verspotte: Sie seien klug genug,
nur solche Tiere zu konsekneren, von denen sie sich einigen Nutzen erhoffen dürften. Dazu
zwei Bemerkungen: 1) Das Argument der 'Nutzlosigkeit' der göttlichen Körper ist hier - mit
etwas anderer Funktion - m einen neuen Zusammenhang (beginnend 100) eingetreten; denn
hinsichtlich der Tiergötter steht nicht der funktionale 'Eigengebrauch' ihrer Körper in Frage,
sondern der von ihnen ausgehende Nutzen /ùr die Menschen Mit dieser Verschiebung gelingt
es Cotta, zum Schlussteil seiner argumentatio hmüberzulenken, in dem er sich mit der actio der
epikureischen Götter bzw. ihrem Nichtstun und infolgedessen ihrer Nutzlosigkeit für die
Menschen befassen wird. - 2) Die ägyptischen Tiergötter werden an dieser Stelle bereits zum
zweiten Mal bemüht. 1, 81 f. nämlich hatte Cotta - als er bestritt, dass die Vorstellung
menschengestaltiger Götter uns gewissermassen angeboren sei - die Ägypter angerufen und ihre
Verehrung von Tleren (den gleichen wie 101) hervorgehoben. Die beiden Abschnitte fügen sich
nahtlos zusammen: 'Tiergestaltige Götter sind denkbar - ja sie erfreuen sich sogar besonders
hoher Verehrung-, weil Tiereden Menschen Nutzen gewähren'. Auch dies also ist ein Beleg für
das Verfahren des 'Trennens'.

25 Es gehören ferner etwa zusammen 1, 89 und 98 (ratio nur m Menschengestalt; mit gleicher
Folgerung: praecipitare istuc quidem est bzw. hoc est non considerate ); l,91/92und (nach
Unterbrechung) 93/94 (Epikur erklärt alle älteren Philosophen für verrückt; verbindendes
Stichwort ist delirare).

26 Vgl C. J Classen, Ciceros Kunst der Überredung, in. Eloquence et rhétorique chez Cicéron,
Entret Hardt 28 (Genève 1982) 175f.; ferner ders., Recht, Rhetorik, Politik Unters zu Ciceros
rhetorischer Strategie (Darmstadt 1985) 388 (Index s. v «Trennen zusammengehöriger
Argumente»),



Philosophie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion 101

für die Gesamtanlage der Rede wie für die Argumentationsweise im einzelnen;
und darum befallt den nachrechnenden Leser (der an die Stelle des in einer
Rede eigentlich angesprochenen Hörers tritt) immer wieder das etwas beklemmende

Gefühl, Cotta wolle das Ungenügen der gegnerischen Ansätze und
Gedankenentwicklungen vor allem so erweisen, dass er 'den Zuhörern Sand in die
Augen streue'. Cicero selbst soll, nach Quintilians Zeugnis (2, 17, 21), über die
causa Cluenti gesagt haben: se tenebras offudisse iudicibus. Man wird sich damit
abzufinden haben, dass er Cotta in der Rede gegen Epikur etwas Ähnliches
versuchen liess.

Cotta war 'Redner und Akademiker' zugleich; ihm wäre zweifellos auch ein
anderes Vorgehen möglich gewesen, wenn er anders entschieden hätte. Doch
glaubte er offenbar, die rhetoricaforensis liefere ihm für einen Angriffauf die so
verächtliche Theologie Epikurs die angemessenen und wirksamen Waffen27.

Anderseits wäre jetzt noch die Gegenprobe anzustellen und zu prüfen, ob
Cotta seinen stoischen Opponenten anders behandelt als den Epikureer.
Gewiss, auch Baibus blickt etwas ängstlich aufCottasfacultas disserendi, zu der die
rhetorische und die akademische Schulung gleichermassen beigetragen hätten,
und er erhofft sich vom princeps civis et pontifex Zustimmung statt Widerspruch

(2, 168). Dieser Wunsch kann nicht in Erfüllung gehen. Trotzdem fühlt
sich Baibus am Ende (3, 94) nicht überfahren. Er fordert lediglich ein weiteres
Gespräch an einem nächsten Tag. Dieses soll ihm die Gelegenheit geben, für
seine Sache - zugleich die Sache der Götter und die Sache Roms2S - nochmals
einzutreten. Der Stoiker darf sich unwidersprochen zumindest grundsätzlich
mit der 'Staatstheologie' im Einklang wissen.

27 Tarän, a.O. (oben Anm. 6) 7 weist daraufhin, dass Cicero die epikureische Lehre generell
zuweilen ungerecht behandle und hinsichtlich der Theologie Cottas Widerlegung wohl als

abschliessend und endgültig betrachtet habe.

28 De nat. deor. 3, 94 Est enim mihi tecum pro arts et focis certamen et pro deorum templis atque
delubris proque urbis mûris, quos vos pontifices sanctos esse dicitis diligentiusque urbem reli-

gione quam ipsis moenibus cingitis; quae deseri a me, dum qmdem spirare potero, nefas ludico.


	Philosphie und Rhetorik in der Auseinandersetzung um die Religion : zu Cicero, De natura deorum I

