Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 46 (1989)

Heft: 3

Artikel: La akroasis di Platone

Autor: Isnardi Parente, Margherita

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La akroasis di Platone

Di Margherita Isnardi Parente, Roma

The ability of the ancients to invent and their capacity
to believe are persistently underestimated.
(M. L. Finley)

I

Di lezioni pubbliche di Platone aventi per argomento il bene, ¢’¢ solo
Aristosseno che ci parli in maniera esplicita; e per questo la sua testimonianza
nella critica recente ¢ divenuta cosi importante. Aristotele € molto impreciso e
ambiguo nel suo gv 10ig Aeyopévolg aypaeorg 86yuactv (Phys. IV, 209b 15) e
ancor piu lo ¢ l'autore de1 Magna Moralia, che usa I’assai generica parola di
npaypateic (MM 1182 a 23). Aypaea d0ypata puo riferirsi a qualsiasi espres-
sione di pensiero di Platone usata in colloquio con i discepoli, e Tpaypateia
nepl ToU ayovod ¢ niente piu che la ‘trattazione del bene’, non si sa se orale o
scritta. Akpdaoig, invece, € indicazione precisa di un magistero; ed & per questo
che sul passo di Aristosseno (Harmonica, pp. 29-30 Macran) antichi e moderni
hanno costruito un castello di interpretazioni, prescindendo momentanea-
mente dal quale ci si accinge qui a riconsiderarlo.

Il discorso di Aristosseno € inquadrato in una cornice didattica e la consi-
derazione che vi si fa dell'insegnamento di Platone &€ — come & proprio della
tendenza aristossenica — condotta in chiave malevolal. E’ bene in ogni caso, egli
dice, enunciare apertamente in anticipo I’oggetto della propria trattazione e
I’andamento che questa avra, sia pure per sommi capi, per non incorrere nel-
I’errore che fece Platone. Raccontava infatti Aristotele che chi si recava ad
ascoltare la axpoaoig (& bene per ora lasciare imprecisato il significato esatto
del termine) di Platone intorno al bene vi andava nella convinzione che questi
avrebbe illustrato quei beni che sono comunemente ritenuti tali, come la salute
o la buona fama. Quegli ascoltatori malaccorti si trovavano invece posti di

* Questa critica delle tesi sostenute dalla ‘Scuola di Tubinga’ ¢ stata redatta prima della scom-
parsa di Konrad Gaiser, di cui rimpiangiamo la persona e lo studioso quale grave perdita per la
scienza.

1 1l passo (Harm. Elem. 11, pp. 29-30 Macran = 30-31 Meibom) si puo leggere in forma ridotta
in Testimonia Platonica, in appendice a K. Gaiser, Platons ungeschriebene Lehre (Stuttgart
1963) 452; e in forma piu ampia, inserito in tutta la sua cornice aneddotica, in Aristotelis Opera
II1, Librorum deperditorum Fragmenta, ed. O. Gigon (Berolini et Novi Eboraci 1987) col.
334 a-b. L’antisocratismo ¢ antiplatonismo di Aristosseno ¢ documentato dai frammenti
raccolti da F. Wehrli, Die Schule des Aristoteles 11 (Basel/Stuttgart 1947, 21967) frr. 51-68, ¢
commento pp. 635ss.; in generale per I’antiplatonismo in eta ellenistica cf. I. Diiring, Herodicus
the Cratetean (Stockholm 1941).



La akroasis di Platone 147

fronte a un discorso vertente sulle scienze (pavmpata), quali ’astronomia
(eoTpoAoyia), 'aritmetica e 1 numeri, la geometria e le figure (aprdpoti, yempe-
1pila); per arrivare alla conclusione (10 népag) che ‘uno ¢ (il) bene’; cosi si deve
tradurre se si accetti una emendazione del testo (tayadov in luogo di ayadov)
che sembra necessaria per la migliore comprensione del tutto?. A questo punto,
raccontava ancora Aristotele, tutto cid sembrava loro paradossale, e alcuni
negavano e dissentivano, altri biasimavano. Questo racconto ¢ insomma la
storia della delusione di ascoltatori impreparati di fronte all’esposizione di una
teoria che, attraverso una propedeutica di tipo matematico, mira alla fonda-
zione del ‘Bene in sé’, unico e assoluto.

La prima cosa evidente, in tutto questo, ¢ che la lezione, o le lezioni, di cui
si parla dovevano esser tenute da Platone non di fronte ad una ristretta cerchia
di filosofi capaci di comprendere e recepire le dottrine proposte e tali da
garantire affidabilita: non sono cioé¢ assolutamente rispettate le condizioni
poste da Phaedr. 276a ss. ed Epist. VII, 341 a ss. — quelle condizioni, ciog, che
rendono preferibile il discorso orale al discorso scritto proprio in virtu della sua
funzione di discorso rivolto a pochi ed eletti, mentre il discorso scritto gira
incautamente in mano di inesperti incapaci di comprenderlo3. Che ascoltatori
non filosofi potessero esser presenti allo svolgimento di tali lezioni non ¢
ostacolo al supporre che esse fossero tenute nell’Accademia; giacché, se la
scuola di Platone aveva potuto in qualche maniera ispirarsi al modello pitago-
rico, essa era stata anche forzata dalla sua collocazione in Atene ad adeguarsi
alle norme pubbliche della vita della citta; una citta in cui le scuole filosofiche
non avrebbero potuto avere carattere misterico senza destar sospetto nei diri-
genti democratici. Pubblico e cittadino era il culto intorno al quale I’Accademia
si incentrava, quello delle Muse? e se nel suo ambito si verificavano certo

2 L’emendazione & del Macran, e viene per lo piu accettata; non la trova necessaria K. Gaiser,
Plato’s enigmatic Lecture ‘On the Good’, Phronesis 25 (1980) 5-37, in part. 28 nota 2: Gaiser
infatti enfatizza i due termini traducendo ‘One is Good’ e dando ad entrambi un significato di
individue entitd metafisiche. Tuttavia, anche in quest’ottica forzata, il testo mal si difende
sotto I’aspetto letterario cosi com’¢ dato dalla tradizione. Per il resto del passo, ritengo (non-
ostante 'opinione attribuitami dal Gaiser, loc. cit.) che 10 népag debba intendersi, con Cher-
niss ed altri, in senso avverbiale (‘infine’) e senza alcun riferimento al népag del Filebo.

3 Sono i passi che H. Krdmer, Platone e i fondamenti della metafisica, Intr. e trad. it. di G. Reale
(Milano 1982) 36ss. 121ss. e altrove, ha pesantemente caricati di significati esoterici, fino a
vedere in essi le oggettivamente evidenti e inoppugnabili autotestimonianze di Platone sul
proprio insegnamento privilegiato esclusivamente orale; analogamente cf. Th. Szlezdk, Dia-
logform und Esoterik. Zur Deutung des Platonischen Dialogs, Mus. Helv. 35 (1978) 18-32, e
piu di recente Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie (Berlin/New York 1985). Sul
carattere di ‘autotestimonianza’ di questi passi mi sono gia pronunciata altrove, cf. M. Isnardi
Parente, I/ Platone non scritto e le autotestimonianze, Elenchos 5 (1984) 201-209, e in Gno-
mon 57 (1985) 120-127.

4 1l culto delle Muse nell’Accademia € un dato certo, anche se oggi viene rimessa in discussione
la questione dell’organizzazione tiasotica delle due prime scuole filosofiche ateniesi, Accade-
mia e Peripato (generalmente accettata a partire da U. von Wilamowitz—Moellendorff, Anti-
gonos von Karystos, Berlin 1881, Excurs II: Die rechtiiche Stellung der Philosophenschulen)



148 Margherita Isnardi Parente

ritrovi, banchetti e cerimonie riservati ad una cerchia piu ristretta di ¢iio,
altrettanto certo € che era lecito ad ogni cittadino entrare nella sede della scuola
ed ascoltarne I’esercizio ordinario, e possibile a qualunque comico di irridere
c10 che avesse ascoltato (se Socrate ebbe 1l suo Aristofane, Platone ebbe 1l suo
Epicrate, la cui parodia dell’insegnamento accademico ci € riferita dal male-
volo Ateneo)’.

Tutto 1l racconto di Aristosseno ha sapore fortemente convenzionale: la
storia di chi va ad ascoltare il filosofo e ne esce irridendolo senza averlo
compreso rientra in un tOnog generalissimo circa la stoltezza dei molti. E’,
quindi, racconto che va preso in considerazione con tutta la cautela con la
quale la critica moderna usa trattare la aneddotica antica. Va anche tenuta
presente la carica antiplatonica del passo, che fa di esso un saggio di quella
letteratura filosofica tendenziosa da non accettare se non filtrata attraverso
interpretazione critica. Pur tuttavia il riferimento ad Aristotele come fonte, il
fatto che si tratti di testimonianza assal antica e vicina ai fatti narrati, la
peculiarita di quanto si riferisce all’oggetto dell’insegnamento di Platone, ren-
dono questo aneddoto degno di considerazione pur entro limiti ben rigorosi. Si
puo ritenere che un nucleo di esso sia oggettivamente salvabile e si pud tentare
di ricavare dall’analisi di esso qualche dato che possa risultare fededegno.

La prima cosa che si impone ¢ ’esame dell’espressione axpoaoig. 1 ter-
mine akpoaoig difficilmente pud indicare una sola ed unica lezione, e nella
letteratura filosofica antica sembra piu frequente il suo significato nel senso di
trattazione esplicantesi in una serie di lezioni sullo stesso soggetto. ®Pvoikn
axpoaoig ¢ il titolo che viene tradizionalmente dato alla Fisica di Aristotele; e
la Fisica, come tutte le altre opere di questo tipo, € una serie di trattazioni di
tipo acroamatico raccolte insieme. [ToAitikn axpdacig € il nome con cui Dio-
gene Laerzio (V 24) indica un’opera che & senza alcun dubbio la Politica, opera
quanto mai composita anch’essa. L’uso non & certo limitato alle opere aristote-
liche; per restare nell’ambito platonico-peripatetico, Diogene cita di Senocrate
una Puoikn dxpdooig in sei libri (IV 13), di Teofrasto una non meglio precisata

soprattutto dopo 1. P. Lynch, Aristotle’s School. A Study in Greek educational Institution
(Berkeley/Los Angeles 1972). E’ probabile che oggi si vada troppo oltre nel senso opposto.
quello cioe della riduzione al puro ‘associazionismo laico’, se cosi si puo dire, della scuola; che
doveva certo distinguersi nettamente dalla eteria politica come dalla consorteria misterica,
ma non per questo non conservava — troppe testimonianze esistono in proposito — il suo volto
religioso. Per una piu ampia discussione fatta della questione posso rimandare a M. Isnardi
Parente, L’Accademia antica: interpretazioni recenti e problemi di metodo, Riv. Fil. Istr. Class.
124 (1986) 350-378, in part. 351ss.

5 Deipnosoph. 11 59 d-f = Epicrate, fr. 11, pp. 287-288 Kock. Altri comici conoscono, € citano
con ironia, la dottrina platonica del bene, come Amphis o Alexis (Gaiser, Plato’s enigmatic
Lecture 11); ma non si riferiscono a lezioni pubbliche né ad insegnamento nell’Accademia, e
possono semplicemente alludere ai libri VI-VII della Repubblica. Epicrate irride, al contrario,
I'insegnamento di Platone nell’Accademia; senza pero che questo abbia necessariamente rife-
rimento con le lezioni sul bene, giacché Epicrate sembra piuttosto riferirsi a lezioni metodiche
sulla dwaipeaic.



La akroasis di Platone 149

Akpoaoig in due libri (V 42): tutte opere che, per essere suddivise in libri,
presentavano una certa ampiezza e complessita, e non potevano riportare certo
il contenuto di una sola lezione. Akpoacic appare quindi, nell’uso corrente, un
singolare collettivo®.

Inoltre, tutto ’'andamento del discorso di Aristosseno insinua I’idea di una
azione ripetuta. Lo aeil dinyeito iniziale, riferito ad Aristotele, pud alludere
semplicemente al carattere ripetitivo del racconto aristotelico; piu chiari in-
vece 1 due imperfetti finali, che suggeriscono il probabile ripetersi dell’evento
(VmokateEPOVOLY ... KaTenENQovTo); anche se la regola del carattere di tempo
continuo proprio dell’'imperfetto non ¢ assoluta’ (ogni regola &€ empirica, &€ ®¢
£ni TO TOAV), non per questo le eccezioni la smentiscono. L’accanimento con cui
la tesi della unicita della lezione € oggi, contro una piu ragionevole opinione un
tempo espressa8, difesa dalla ‘Scuola di Tubinga’ ¢ dovuta a presupposti aprio-
ristici che trovano scarsissimo appiglio nei testi, ed alla difesa di una tesi
precostituita®.

6 Il termine si tecnicizza certo nella tarda antichita, ma fin dalla sua origine (per le due attesta-
zioni in Aristotele, Metaph. B, 994 b 32 e Poet. 1459 b 22, cf. Bonitz, Index, s.v.) ha il signifi-
cato generico di ‘audizione’, cui deve aggiungersi pia se si vuol specificare che si tratta di
audizione unica. La discussione sul significato di dxpdacic € avvenuta, e la questione ¢ stata
di fatto lasciata aperta, negli scritti di H. J. Krimer, Aristoxenos iiber Platons ITEPI
TAI'AB0Y, Hermes 94 (1966) 111-112; G. J. De Vries, Aristoxenos iiber I[1EPI TATAGQY,
Hermes 96 (1968) 124-126; Ph. Merlan, War Platons Vorlesung einmalig? Hermes 96 (1968)
705-709.

7 Cosi De Vries, richiamandosi a J. Wackernagel, Vorlesungen iiber Syntax (Basel 21926) 1,
225ss. Cid non toglie che siano tendenziose le due traduzioni di M. Richard, L’enseignement
oral de Platon (Paris 1986) 249 («méprisérent ... blAimérent») e di G. Reale, Platone ¢ i fonda-
menti 371 («la disprezzarono ... la biasimarono»); ove 'imperfetto ¢ diventato un aoristo
indicante azione puntuale, in base a un presupposto aprioristico.

8 Nel citato articolo in Hermes 1966, Krimer sosteneva il carattere ripetuto e abituale delle
lezioni di Platone e la necessita di leggere in chiave ripetitiva la testimonianza di Aristosseno.
Ma egli si contrapponeva allora in realta, piu che alla tesi del carattere unico della lezione, alla
negazione radicale di un magistero filosofico di Platone nell’Accademia compiuta, sulla
sponda opposta, da H. Cherniss, The Riddle of the Early Academy (Berkeley/Los Angeles
1945, New York 21962) 66ss. Per la negazione che Cherniss compiva nella stessa opera della
validita della testimonianza di Aristosseno come supporto alla tesi di un magistero filosofico
di Platone sul bene cf. Riddle 1-4.

9 La posizione della Scuola di Tubinga, e non del solo Krimer, ¢ radicalmente cambiata da che
si & fatto chiaro che la presenza di un ripetuto insegnamento pubblico di Platone, rivolto
anche a inesperti di filosofia che lo biasimano e lo irridono, mina alla base la tesi della
esotericita nella sua stessa ragion d’essere. Cf. percio le piu recenti posizioni di Kramer,
Platone e i fondamenti 104, nota 79, e altrove, e di Gaiser, Plato’s enigmatic Lecture 18s. 25ss.;
entrambi i due principali sostenitori della tesi di un insegnamento orale di Platone incentrato
sulla dottrina dei principi, che costituirebbe il vero insegnamento filosofico dottrinario e
sistematico di Platone stesso, ritengono la lezione indicata da Aristosseno avvenimento pro-
dottosi una sola volta nella scuola di Platone, e per circostanze estrinseche. Per I'individua-
zione di tali circostanze non si puo far altro che affidarsi alla propria personale immagina-
zione biografica, e su questa strada Krimer ipotizza che Platone, nella prima fase del suo
filosofare, dopo la delusione subita dalla comunicazione della sua dottrina al pubblico, abbia
ristretto il suo insegnamento alla scuola ed escogitato un esame preliminare per gli aspiranti



150 Margherita Isnardi Parente

Contro I'ipotesi di ripetute lezioni di Platone sul bene, coronate da scarso
successo fra gli ascoltatori, contano assai poco obiezioni del tipo: ‘Platone non
avrebbe mai permesso che la delusione, o defezione, degli ascoltatori si ripetes-
se’ o del tipo: ‘se la cosa si fosse ripetuta, i1l malevolo Aristosseno non avrebbe
mancato di dirlo’!°. Questa seconda obiezione si confuta da sé: intendendo con
axpoaocig una serie di lezioni sullo stesso argomento, com’¢ usuale, ed espo-
nendo I"avvenimento con I'uso di verbi imperfettivi che indicano comune-
mente azioni aventi carattere continuo, Aristosseno ha gia fatto a sufficienza
capire, senza bisogno di ulteriori aggiunte, che I’evento ha avuto la sua ripeti-
zione, si & verificato piu d’una volta. Quanto alla prima obiezione, essa ¢
dettata dall’alquanto ambiziosa presunzione di sapere come Platone avrebbe
potuto comportarsi di fronte ad un evento di questa fatta. Se un’ipotesi puo
esser fatta al riguardo, essa € — in coerenza a cio che possiamo dedurre da altri
dati in nostro possesso — quella dell’assoluta indifferenza di Platone di fronte a
un pubblico avventizio, aggiuntosi casualmente al gruppo dei suoi discepoli
migliori; anche questi, Aristotele, Senocrate, Speusippo, Ermodoro ed altri
ancora, Platone lasciava che disputassero intorno al corretto modo di intendere
la metafora cosmogonica del Timeo!!, o intorno alla probabile estensione delle
norme di vita cenobitiche nella Repubblica!?, o intorno a questioni ancora piu
centrali e vitali della sua speculazione, quasi il nome e il significato da darsi a
quello che nel Filebo egh aveva definito dneipov, I’altro dall’intellegibile, il
disordine puro del sensibile, la sua forma bruta primaria non soggetta a misura
— quello, insomma, che nell’Accademia e per Aristotele diverra il ‘secondo
principio’ 3.

Fra le versioni successive della storia narrata da Aristosseno, du¢ in parti-

filosofi (la meipa di cui parla la VII Epistola, per cui cf. infra, nota 20) prima di ammetterli in
pieno alla convivenza ‘interaccademica’, mentre Gaiser, che pone la infelice lezione pubblica
nell’'ultima fase della filosofia di Platone, ritiene che la presentazione in pubblico del conte-
nuto dell’insegnamento accademico sia dovuta a preoccupazioni prevalentemente politiche,
di sfuggire all’accusa di consorteria segreta. Come si pu6 vedere, al ‘romanzo di Platone’
scritto dal Wilamowitz col Platon. Leben und Werke (Berlin 1919) vi sono ancora capitoli da
aggiungere.

10 In favore della tesi dell’'unicita della axkpoaoig usa questi argomenti il Merlan, art. cit. 705ss.

11 Aristotele, De caelo 1, 279 b, intendeva, com’¢ noto, la cosmogonia del Timeo in senso reali-
stico contro I'interpretazione allegorica degli accademici; cf. Speusippo, fr. 54a Lang=941.P.;
Senocrate, fr. 54 Heinze, 153 1. P. (e, per il commento, rimando ai due volumi di La scuola di
Platone, Collezione di testi diretta da M. Gigante, I, Speusippo, Frammenti; 111 Senocrate-
Ermodoro, Frammenti, a cura di M. Isnardi Parente, rispettivamente Napoli 1980 e 1982).

12 T dubbi circa 'estensione di tali norme, che domineranno la critica filosofica fino alle Vorle-
sungen tiber die Geschichte der Philosophie e alla Philosophie des Rechts dello Hegel, trovano il
loro primo fondamento in Aristotele, Polit. 11, 1264 a 12ss.

13 Per la discussione accademica intorno al secondo principio nel riferimento di Aristotele cf.
soprattutto Metaph. N, 1087 b 4ss. (= Senocrate, fr. 99 I.P.), di cui si dira meglio infra. Per gli
sviluppi in senso sistematizzante degli spunti platonici relativi al ‘secondo principio’ posso
rimandare a quanto gia detto altrove, in particolare di recente M. Isnardi Parente, I/ problema
della dottrina ‘non scritta’ di Platone, La Parola del Passato 41 (1985) 5-30.



La akroasis di Platone 151

colare sembrano interessanti per la loro evidente dipendenza dal testo degli
Harmonica. Sono le due versioni date da Temistio (Or. XXI, 245 cd = Arist.
Fragmenta col. 334 b Gigon) e da Proclo (In Parm. col. 688, 9ss. Cousin)!4.
Sono molto diverse fra loro, e sara opportuno prendere in esame anzitutto
quella di Temistio per verificare in essa quell’interessante fenomeno che ¢ il
crescere di una tradizione su se stessa. E’, questo, fenomeno che ¢ stato ampia-
mente analizzato nell’ambito della tradizione degli studi storico-religiosi; e
basti pensare all’analisi dei Vangeli Sinottici in ordine alla delucidazione del
progressivo arricchirsi di elementi degli episodi che questi riportano, o, ancor
piu, a quel fenomeno vistoso che caratterizza i Vangeli apocrifi, e che consiste
nell’accurato riempimento di ogni dato generico sentito come lacunoso e da
sostituirsi con un dato specifico (assegnazione di nomi, specificazione di luo-
ghi, ecc.). Non altrettanto sistematicamente forse, questo tipo di metodologia &
stata applicata all’aneddotica antica; eppure questa € soggetta alle stesse regole,
e 1l caso in cui lo stesso episodio famoso ¢ arricchito di particolari che valgono a
dargli specificazione e concretezza attraverso il ripetersi delle versioni ¢ tutt’al-
tro che infrequente!>.

Penso che la testimonianza di Temistio vada rettamente, e criticamente,
compresa come quella che presuppone il testo di Aristosseno a semplice ‘cano-
vaccio’ e lo riempie a suo modo (sia 0 non stato Temistio stesso a compiere
questa operazione, o dipenda da fonte precedente, ¢, allo stato presente dei dati
in nostro possesso, inverificabile). Temistio ci precisa il luogo ove Platone ando
a tenere la sua lezione, il Pireo, e questo ¢ probabile ricordo della Repubblica.
La lezione (la tesi di un’unica audizione sembra, almeno in questo autore,
ormai prevalsa) viene tenuta in un teatro, luogo evidentemente adatto all’af-
fluenza di gran pubblico!6. La gente che accorre numerosa, i ‘molti’ che non
capiscono la lezione di Platone, ricevono una caratterizzazione precisa: si tratta
di gente venuta dalle campagne intorno, vignaioli, gente che lavora nelle mi-
niere (€x TdV Epyov TdV dpyvpeiwv); ¢ dato cosi un supporto sociale all’inespe-
rienza o alla rozzezza degh ascoltatori. Il dissenso di questi da Platone viene
descritto in forma vivamente drammatica: il moAvg dutriog venuto ad ascoltare
per curiosita e per la fama del filosofo & confuso, poi alla fine abbandona il
luogo della lezione, si che Platone rimane solo con pochi fedeli abituali, poévoug

14 Sono studiate e messe a confronto dal Gaiser, Plato’s enigmatic Lecture 10; il quale perd non
pone sufficientemente a contrasto la loro radicale diversita nell’'uso della fonte.

15 Si puo citare in proposito solo un altro caso significativo, gli ampliamenti non dissimili subiti
nelle sue varie versioni da un altro episodio importante per la storia dell’Accademia, quello
della ‘conversione’ di Polemone: si confronti il racconto di Diogene Laerzio (IV 16-17), piu
sobrio, al confronto con quello di Valerio Massimo (VI 9, 15, Ext. 1 = fr. 20 Gigante), la cui
fonte ha sentito il bisogno di dare un andamento drammatico e romanzato a tutta la scena.

16 Gaiser, Plato’s enigmatic Lecture 10, cerca di attenuare la portata dell’espressione traducendo
Uéatpov con ‘audience’; cf. anche p. 29, nota 14. Ma I’accezione realistica della parola ‘teatro’
risponde in pieno al desiderio della fonte di Temistio di precisare 1 luoghi e amplificare la
portata della lezione, e lo spirito di tutto il brano ¢ assai lontano da espressioni metaforiche.



152 Margherita Isnardi Parente

006 ovvnuew. E” una sorta di drammatizzazione, nel senso specifico del ter-
mine, dello scarno racconto di Aristosseno; di esso si fa un episodio colorito,
riferito a un evento che si presume unico, localizzandolo, determinandolo.
Molto diversa I'intonazione e I’intento del passo di Proclo. Assai piu so-
brio nel racconto, Proclo é anche assai piu scopertamente tendenzioso nella
sostanza: la sua relazione rappresenta una difesa di Platone contro I’accusa che
emerge dalla relazione di Aristosseno, contro I'insinuante malignita di parte
peripatetica. Che questa tendenziositd non sia da addebitarsi personalmente a
Proclo, ma appartenga ad una tematica della tradizione platonica, ¢ ancor piu
probabile che non nel caso di Temistio, anche se non ci € purtroppo dato di
percorrerne le tappe. Platone, sostiene Proclo, non ¢ certo stato cosi ingenuo da
credere di poter comunicare la sua dottrina filosofica sul bene alla moltitudine;
egli sapeva ci0 che sarebbe avvenuto, e gia lo aveva predetto ai suol intimi
(eldOT kal mpogmwovTL 1Ol £Taiporg). Escluso quindi ogni errore o illusione da
parte di Platone, si deve pensare che egli, pur conscio, avesse lasciato che 1
molti entrassero, a nessuno volendo impedire I’accesso. Avviene puntualmente
che coloro che non riescono a comprendere lascino la lezione disapprovando.
Ma la caratteristica piu interessante di questo testo € che Proclo non ha affatto
in mente un discorso puramente orale di Platone che si contrapponga alla
parola scritta, quell’espressione orale della dottrina dei principi che egli ritiene
non affidabile allo scritto e che sara poi trascritta solo dai discepoli. ‘€2¢ 6&
aveylvookev avtog, ‘quando egli prendeva a leggere’, ci dice Proclo, presuppo-
nendo che Platone faccia quella che si puo dire letteralmente una ‘lectio’, abbia
davanti a sé un testo scritto; e la conclusione & £€secvat ... £nl pOVOV TOV
yvopipwv v avayvooly, la ‘lezione’ o ‘lettura’, in senso specifico, di questo
testo, rimane, per I’abbandono e la diserzione da parte dei non filosofi, diretta
a1 filosofi soltanto. Proclo appare dunque estranco alla tematica ben nota
secondo cui Platone non avrebbe mai composto alcun cUyypappa intorno alla
teoria dell’'Uno-Bene, € non sembra saper nulla di una comunicazione privile-
giata puramente orale a pochissimi seguita da trascrizione da parte di questil’.
Di tale trascrizione, a quanto pare, nulla sanno le fonti accademiche anti-
che. L’Index Academicorum, la cui testimonianza ¢ assai antica e preziosa's, ci
17 Zoyypappa €, com’e noto, inteso nella sua accezione piu ampia da interpreti quali Krimer e
Szlezdk, e in una accezione di portata piu limitata, in aderenza al contesto, da quanti inten-
dano salvare la plausibilita del discorso platonico nell’ Epistola V1I1. Poiché da ultimo Szlezak,
Schriftlichkeit 376-385, ripropone un lungo e minuzioso elenco di citazioni del termine in
contesti ed in autori che con Platone poco o nulla hanno a che fare, allo scopo di provare il
carattere generalissimo del significato del termine stesso, non posso che tornare a ribadire,
come gia fatto altrove, ch’¢ buona regola I'intendere ogni termine, soprattutto quando si tratti
di Platone, nella portata semantica sua peculiare ¢ nell’lambito del contesto che lo delimita e
gli da un significato: oOyypappa, nella VII Epistola, si accomuna a quei ouyypappata che
sono gli scritti di carattere ‘paradigmatico’ in senso volgare, buoni per Ao padnuata (Ep.
VII 341c¢) e non per la filosofia; per la quale peraltro Platone non prevede alcun discorso di

tipo cattedratico-sistematico, ma la dialettica di tipo socratico.
18 Risale in parte a fonti attidografiche, cf. F. Jacoby, FGrHist III b, Suppl. II, pp. 483-484; ma




La akroasis di Platone 153

riporta accuse di ‘tradimento della filosofia’ mosse a Platone che non hanno
nulla a vedere con tale tematica. L’Index (col. I, 13 = p. 222 Lasserre) riporta
I’opinione di qualcuno (Ermodoro, si ¢ supposto di recente; ma non tutto
quadra perfettamente con tale ipotesi'®) secondo il quale Platone ha esercitato
una doppia, e contraddittoria, influenza: egli ha fatto compiere alla filosofia un
grande progresso, ma in pari tempo le ha nuociuto con la diffusione dei suoi
dialoghi, attirando cosi ad essa gente portata a farne solo superficialmente
esercizio. Platone non & quindi accusato di aver propalato una dottrina che
doveva restare riservata a pochi esponendola in lezioni pubbliche; ma di aver
affidato le sue teorie filosofiche a dialoghi scritti; I’dutore di queste accuse non
prende in considerazione I'ipotesi di un Platone esoterico che parli solo per una
cerchia ristretta. Nel corso della tradizione platonica ulteriore, si precisa me-
glio la tematica della comunicazione riservata a pochi, ma manca ancora quella
della trascrizione fedele da parte dei discepoli. Probabilmente nel II secolo d. C.
(se 'operetta &, come tutto lascia credere, chiunque sia il suo autore, nata in
ambito medioplatonico?®) un ignoto Alcinoo, per molto tempo identificato con
Albino, riprende il discorso circa la akpoacig sul bene ignorando del tutto - ¢
forse volutamente, proprio per negarla — la malevolenza del riferimento peri-
patetico: Platone, egli dice, ha comunicato la sua dottrina sul bene solo a pochi
seguaci, precedentemente vagliati (mdvv OAlyolg T@®V Yvopipmv Kol TpOKpL-
veiol, Didaskalikos 27, 1, p. 179 Hermann); nel npokpieiot ¢ evidente, anche
se implicita, la polemica contro la tesi della ingenua comunicazione della dot-
trina ai molti, e forse implicitamente si intende bollare di falsita la tradizione
che risale ad Aristosseno?!. Pero I’autore del Didaskalikos non aggiunge niente
circa la fedele trascrizione della dottrina da parte degli stessi discepoli. E non

emerge di volta in volta in esso la presenza di fonti accademiche e peripatetiche assai antiche.
Per la presenza in esso, inoltre, di bio-dossografi quali Ermippo Callimacheo cf. Wehrli,
Hermippos der Kallimacheer, Schule des Arist. Suppl. I (Basel/Stuttgart 1974) fr. 80.

19 F. Lasserre, De Léodamas de Thase a Philippe d'Oponte, La Scuola di Platone II (Napoli
1987), Appendice: Hermodore de Syracuse(?) 667ss. Le ragioni che Lasserre adduce per Iattri-
buzione a Ermodoro hanno certamente il loro peso; resta tuttavia qualche dubbio; sembra
infatti curioso che a rimproverare Platone dell’eccessiva diffusione dei dialoghi sia proprio
I’'accademico che & passato alla storia della tradizione platonica come il massimo diffusore di
essi, e per di piu — almeno nell’interpretazione malevola — per motivi di interesse, cf. lo stesso
Index, col. VI 6-10, pp. 34s. Mekler; Cicerone, Ad Atticum XIII 21, 4; Suida, Lexikon, s.v.
Adyororwv (= Ermodoro, frr. 1-3 IL.P.).

20 Contro I'identificazione di Alcinoo con Albino fatta dal Freudenthal si é pronunciato M. Giu-
sta, AABivov émitoun o Aikivoov Aidackaiikds?, Atti dell’ Accademia delle scienze di Torino 105
(1961/62) 164—194; tema poi ripreso anche altrove. Il trascendentismo, il concetto dominante
della opoimoig Ve® ed altre ragioni consigliano a lasciare tuttavia intatta la collocazione
medio-platonica del testo.

21 1l npoxpigion del Didaskalikos potrebbe far pensare a un richiamo alla neipa di cui Platone
parla, in effetti (340 b ss.), nella VII Epistola. Ma I'uso che fa Platone del termine ¢ tutt’altro
che tecnico (soprattutto in un contesto, 340 b 5, neipav AapPdaverv appare detto nel senso
generico di ‘fare esperimento’) e la tecnicizzazione del procedimento che si usa proporre
nell’ambito della Scuola di Tubinga é certamente forzata. Gli stessi autori di quella tendenza



154 Margherita Isnardi Parente

va dimenticato che 1 primi discepoli di Platone non godono della migliore
stampa in ambito medioplatonico. Numenio, nella sua opera sulla storia del-
I’Accademia incentrata sul motivo della ‘defezione’ degli Accademici da Pla-
tone (Tlept 1fig 1@V Akadnuaik®dv npog [TAdtwva dactdoews) affermera che il
‘tradimento’ comincia dall’Accademia antica; pur nella loro apparente inten-
zione di fedelta, Speusippo, Senocrate e gl altri contemporanei hanno portato
le prime distorsioni e 1 primi fraintendimenti nell’interpretazione di Platone
(ta pev otpeProdvieg, ta 8¢ mapaivovies, fr. 24 Des Places).

Né la convinzione che il ITgpi 1ayadot di Aristotele sia una delle opere
composte nell’ambito dell’Accademia nelle quali possiamo vedere ’esatta tra-
scrizione del ‘Platone non scritto’ & da attribuirsi ad Alessandro di Afrodisia.
Anche se non & dato affermarlo con piena certezza, Alessandro & forse il solo fra
1 commentatori ad aver ancora sott’occhio 'opera di Aristotele dalla quale
desume??, ed ¢ il solo dal quale possiamo sperare qualche notizia di prima
mano su di essa. Ma Alessandro usa espressioni alquanto anodine, tali da
potersi applicare ad ogni caso nel quale Aristotele riportasse teorie di predeces-
sori: ¢ A. &v t@® I1. tayadod Afyet (p. 56, 35 Hayduck = col. 337 b 34 Gigon),
guvnuovevcev (pp. 59, 32 e 60, 3 H. = col. 339 a 47, 339 b 7 G.); neanche lo
ictopnkev (p. 85, 18 H. =col. 339 b 28 G.) ha il significato di una trascrizione
precisa. E, se Simplicio, al quale dobbiamo la notizia della trascrizione, parla di
questa in luoghi assai vicini a quelli in cui cita Alessandro, la lettura attenta del

sono del resto discordi fra loro circa il contenuto e il carattere di questa supposta ‘prova
introduttiva’: una sorta di rivelazione della dottrina dei principi, come sembrerebbero indi-
care le parole dxpa kal npdta di Epist. VII 344d (cosi Krdmer ripetutamente, cf. e.g. Platone e
i fondamenti 100-102, e Gaiser, Plato’s enigmatic Lecture 20)? oppure un esercizio di arte
dialettica, di cui Dionisio avrebbe poi compiuto una contraffazione in forma dialogica, come
sembra ritenere Szlezdk, Schriftlichkeit 393ss., piu attento del Krimer alla definizione di
téxvn data da Platone dello scritto di Dionisio? Si puo anzitutto dubitare che esistesse una
neipa come procedimento costante metodico, e interrogarsi circa il suo carattere appare
0z10s0 come tutte quelle domande alle quali non & possibile dare risposta di sorta. Ma forse la
tradizione circa la neipa & andata formandosi nella tradizione platonica insieme con il conso-
lidarsi dell’interpretazione in senso esoterico, e il passo di Alcinoo potrebbe costituire un’in-
dicazione in proposito.

22 I critici sono abbastanza concordi su questo punto; cf. P. Wilpert, Reste verlorener Aristoteles-
Schriften bei Alexander, Hermes 75 (1940) 369-396, in part. 378ss.; id., Zwei Aristotelische
Friihschriften iiber die Ideenlehre (Regensburg 1949) 19ss.; P. Moraux, Les listes anciennes des
ouvrages d'Aristote (Louvain 1951) 39 e 328; E. Berti, La filosofia del primo Aristotele (Padova
1962) 212, nota 98, e 264ss.; . Diiring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Den-
kens (Heidelberg 1966) 183—-184. Non lo nega neanche Cherniss, Aristotle’s Criticism of Plato
and the Academy (Baltimore 1944, New York 21962) 119, nota 77, quando dice che le confu-
sioni dei commentatori posteriori ad Alessandro son dovute al fatto che essi dipendevano da
lui soltanto per la conoscenza dell’opera. Simplicio ritorna piu volte sul Ilepi tayavod (In
Arist. Phys. pp. 453-455. 503 Diels) insistendo anch’egli sul motivo della dudg, con un argo-
mentare che costituisce una variazione rispetto ad Alessandro. Da Alessandro dipendono
analogamente lo pseudo-Alessandro (/n Arist. Metaph. pp. 625 e 695 Hayduck) e Asclepio (In
Arist. Metaph. pp. 76-77 Hayduck). Giovanni Filopono (In de anima pp. 75-78 Hayduck)
accomuna, senza conoscerli direttamente, il ITepi tayaoU e il Iepi priocopiag.



La akroasis di Platone 155

testo ci indica chiaramente la cesura fra le parti. Simplicio fa due volte il
racconto della trascrizione senza mai peraltro attribuirne la paternita ad Ales-
sandro. Nel primo dei due passi (In Arist. Phys., p. 151, 8ss. Diels = col. 342
a 17ss. Gigon), dopo la citazione di Alessandro, leggiamo: ‘ma tutto questo lo si
potrebbe desumere anche da Speusippo, Senocrate ... (Aot &v Ti¢ kai mapa .
KTA.); Simplicio adduce quindi gli antichi accademici come fonti parallele,
confermanti Alessandro. Nel secondo passo, ci troviamo solo di fronte ad un
inciso, nell’ambito di una complessa citazione da Alessandro e da Porfirio
(p. 454,21 D.=343a 11-12 G.); mentre di Alessandro ci riportano frasi relative
al contenuto del Ilepi tayadod, di Porfirio si cita il commento a un dialogo, il
Filebo (Porfirio tentava, a quanto pare, un’esegesi dell’espressione pdAiov—
fittov di tale dialogo in base alla dottrina dei principi cosi come esposta da
Aristotele nel Iepi tayadod)?3; lo obg ictoépnoav A. kai oi daArot ITA. £taipot
(qui, come a p.151, 8ss.) & un intervento isolato di Simplicio, che ricorda
’opera di riferitori propria degli €taipot di Platone.

Nei due passi citati, Simplicio, seguendo fonti a noi ignote, indica a nome
questi £taipot in forma diversa. Una prima volta egli si limita a fare il nome dei
principali e piu stretti seguaci, anche se in piu casi — € quello di Aristotele ¢ il
caso piu clamoroso — dissidenti, Speusippo, Aristotele, Senocrate. Ma una
seconda volta, tralasciando Speusippo e Senocrate, sente la necessita di ad-
durre invece 1 nomi di Eraclide Pontico e di Estieo accanto a quello di Aristo-
tele. Ben poco, o piu propriamente quasi nulla, sappiamo di Estieo?*, né pos-
siamo esser certi che egli avesse titoli filosofici tali da esser considerato tra-
scrittore e riferitore fedele della dottrina di Platone, Il fantasioso Eraclide poi,
pur provenendo dalla scuola di Platone, ¢ oggi per noi compreso nell’elenco dei
Peripatetici, e cio che ne sappiamo non ci dispone a prestar fede alla tradizione
che ne fa un fedele ed esatto riferitore della dottrina esoterica di Platone?’. E’
probabile che la fonte cui Simplicio attinge abbia semplicemente compiuto una
rassegna delle opere degli immediati discepoli di Platone individuando un
trascrittore e riferitore in chiunque avesse scritto un Ilepl tayavod; si trattava
tuttavia ormai di puri titoli senza riscontro, si che la citazione sfuggiva alla
possibilita di qualsiasi confronto o controllo. Né doveva essere difficile trovare
un Iepi tadyodob fra i titoli delle opere di un accademico, il tema presentandosi
come platonico per eccellenza, come non doveva esser difficile trovarvi un

23 Porfirio chiosava il Filebo con la testimonianza di Alessandro, cio¢, a monte, di Aristotele. E’
un esempio dell’interpretazione di Platone tramite la tradizione indiretta nel tardo mondo
antico, ed ¢ la stessa metodologia sulla quale la Scuola di Tubinga & tornata a fondare la sua
‘nuova immagine di Platone’.

24 Le poche testimonianze sono oggi da vedersi in Lasserre, La scuola di Platone II 97ss. per i
testi, 523ss. per il commento.

25 11 TIepi tayadob di Eraclide & posto da Diogene Laerzio fra gli scritti fisici (V 87 = fr. 22
Wehrli) e doveva probabilmente trattare del bene in senso metafisico-cosmologico; cf. il
commento di F. Wehrli, Schule des Arist. VII (21969) 71, per i dubbi circa la ‘trascrizione’
dalle lezioni di Platone.



156 Margherita Isnardi Parente

[Iept vopwv o un Ileplt giaiag o anche un Ilgpl 1dedv, temi di tradizione
platonica rapidamente consolidatasi. La fonte di Simplicio era assai facilmente
portata da ci10 a supporre dietro questo titolo la presenza della, o delle, lezioni
sul bene, che la tradizione attribuiva a Platone nella scuola, e di cui la cono-
scenza era ormai affidata esclusivamente ai riferimenti di Alessandro d’Afro-
disia. '

Le parole o¢ ¢ppnun (p. 453, 30 D. = col. 342 b 14 G.) possono essere un
accenno a questa fonte a noi ignota, anche se non si puo del tutto negare che
esse possano essere invece collegate con il precedente aiviypatwddg e si riferi-
scano quindi alla ‘enigmatica’ espressione di Platone, tradottasi con esattezza
nel riferimento dei discepoli®. Se ¢ éppfUn & da prendersi nel senso piu
generico, di ‘cosi come s1 ¢ detto’, Simplicio sembrerebbe accennare solo ad una
tradizione diffusa e ormai affermatasi nella scuola. Ma questa tradizione, certo
nata assai tardi, attraverso un lento processo di maturazione, e priva di qua-
lunque fondamento nella conoscenza dei testi, € del tutto indipendente dall’al-
tra che ha 1l suo punto di partenza nella malevola aneddotica di Aristosseno. Si
tratta di due tradizioni parallele che ben poco hanno a che vedere 'una con
I’altra, se non il riferimento generico allo stesso oggetto. Nella scuola e nella
tradizione filosofica che si richiama a Platone, la malevola versione peripate-
tica si arricchisce di particolari o si rovescia nella difesa di Platone dall’accusa
di imprevidenza e ingenuita. Accanto ad essa, e con notevole ritardo rispetto
all’inizio dell’altra, si va maturando la convinzione che ogni opera ‘sul bene’
scritta da Accademici antichi sia relazione della axpoéaotic platonica; circa la
quale, nella tarda antichita, le informazioni non differivano ormai piu molto
da quelle di cui attualmente disponiamo.

II

Dal momento che il solo Ilept tayadob di Accademici antichi del cui
contenuto qualcosa ci sia noto ¢ quello di Aristotele, si impone, dopo quanto
siamo andati dicendo, una domanda: quanto di esso ci resta tramite Alessandro
(e, indirettamente, tramite Simplicio, o Asclepio, o Giovanni il Filopono) puo
confortarci nella convinzione che si trattasse di opera di trascrizione fedele di
dottrine platoniche? Giustamente si € affermato che un tentativo di ricostru-
zione dell’opera nel suo complesso € priva di possibilita?’. Ma il tono e il
contenuto dei riferimenti pud pur sempre offrirci qualche indicazione non del
tutto inutile circa il suo carattere.

In piu punti dei passi riferentisi al Ilgpl tayavod Alessandro ci dice che
Aristotele riportava (per commentarla e sottoporla a critica) dottrina di Pla-

26 Cosi intende Gaiser, Plato’s enigmatic Lecture 9: «as he (= Plato) said». Ma cf. invece Reale, in
Krimer, Platone e i fondamenti 373. «come si € detto», intendendo le parole come allusione
alla tradizione, e interpretando aiviypatwddg in senso assoluto.

27 O. Gigon, Fragmenta col. 334 a.



La akroasis di Platone 157

tone e dei pitagorici. Quando Aristotele parla dei ‘pitagorici’, sia in senso
generico sia con specificazioni (come il troppo famoso oi kaiovuevor di De
caelo II, 284 b 7, Metaph. A 985 b 23, ecc.), si riferisce senza equivoci a quei
filosofi che professano la loro fedelta a Pitagora e se ne affermano seguaci; ma ¢
chiaro che ’attacco ai ‘pitagorici’ muove su duplice fronte; da un lato si critica
la teoria pitagorica in senso stretto, quale Aristotele stesso la ricostruisce in
Metaph. A, 986a ss. o altrove; dall’altro lato si prende posizione contro I'intro-
duzione del pitagorismo nell’ambito della scuola platonica, contro quel mate-
matismo accademico che Aristotele rifiuta, proponendo dal canto suo una
concezione ‘dematematizzata’ dei principi e dell’essere.

Certamente il ITepi tayaob doveva contenere una parte ‘descrittiva’ nel
senso in cui la parola si attaglia alle sezioni ‘storiche’ dell’opera aristotelica:
Aristotele descriveva sempre gettando sul ‘descritto’ la propria griglia interpre-
tativa. Alessandro si serve di quest’opera cosi come, analogamente, si serve del
Iepi 18e@Vv?3, per chiosare e meglio precisare alcuni passi della Metafisica. I
riferimenti di Alessandro sono per la maggior parte dal II libro, e saranno piu
tardi riecheggiati da Simplicio®. In De bono II Aristotele si diffondeva in
particolare sulla dvdc in quanto apyn VAN (p. 58, 2 Hayduck = col. 338 a 42
Gigon); ed ¢ la stessa argomentazione che noi troviamo in Metaph. A 987 b, 1a
dove egli afferma che nelle idee di Platone ¢ gia possibile individuare una
dualita di principi, 'unita in funzione (©g) di ovoia (= essenza, forma) e il
‘grande-piccolo’ in funzione di materia (UAn). Ma nella Metafisica il concetto di
grande-piccolo prevale in assoluto su quello di diade; troviamo la diade citata
ancora in forma assai generica e scarsamente tecnica in Metaph. M 1087 b Sss.:
N 1o avicov dvdg, 1 To0 peydiov kol Tob pikpov (‘la dualitad del diseguale,
quella del grande e del piccolo’; o, in altri termini, ‘quella dualita che € propria
della diseguaglianza’). Al contrario, cio che Alessandro poteva dedurre dal testo
del Ilepi tayodob era una maggior specificazione del concetto di pdAkov—nt-
Tov, eccesso—difetto o dismisura, considerato non nel suo aspetto puramente
fisico, come nel Filebo, ma in tutte le sue possibili implicazioni matematiche.
La coppia eccesso-difetto era contrassegnata come dualita: se ne metteva in
luce I'aspetto di relazione—opposizione doppio/meta, il potere moltiplicante
(dvomordg) e, insieme e contrariamente, dividente (p. 56, 20ss. Hayduck = col.
337 b G.). La possibilita di risalire a un Platone che continui in tal modo la
problematica degli ultimi dialoghi ¢ ardua e precaria, eppure sussiste: abbiamo
almeno una chance di intravvedere un Platone in atto di approfondire la pro-
blematica dualistica insita nel pdAAov—-mttov, di scoprire i rapporti di rela-
zione e di opposizione in esso intrinseci contrassegnandoli con la formulazione
matematica della dualita, di tentare una definizione della molteplicita come

28 OIlepi tiig i1déag, secondo il titolo che, sulla base di Diogene Laerzio V 23, preferisce il Gigon,
Fragmenta col. 372 a.

29 Cf. i passi citati supra, nota 22; la dipendenza di Simplicio da Alessandro ¢ scontata, senza
negare peraltro che egli potesse tener d’occhio anche altre fonti intermedie.



158 Margherita Isnardi Parente

dualita, il che risponde del resto alla logica interna del procedimento della
diaipeoic, nel quale unita e dualita si intrecciano. Ma tutto questo attraverso
un riferimento aristotelico che ci rende sempre, qui non diversamente che
altrove, estremamente problematico I’approccio.

Nel Ilepi tdyavod alla parte descrittiva doveva esser strettamente colle-
gata la parte critica e polemica’®. Il riferimento di Alessandro chiarisce come il
tema del bene dovesse esser trattato da Aristotele in stretto collegamento con
quello dell’opposizione, e cioé dell’origine e della natura del koxov, e del modo
di porre gli opposti, e della liceita di porre 1 principi come opposti: sono i
motivi per cui Alessandro fa piu di una volta riferimento, parlando dell’opera,
ad un’altra da lui sentita come affine, quella 'ExAoyn t@v évavtiov che non
sappiamo (ed ¢ questione aperta, e destinata a restarlo) se possa o no identifi-
carsi con quel Ilepi dvrikeiuévmv piu volte citato da Simplicio®'. Ma cio che
per noi si avvicina di piu alla trattazione aristotelica del Ilepl Tayadob quale
Alessandro ci la fa intravvedere ¢ quel vero e proprio trattatello primitivo
sull’opposizione che ¢& oggi il libro N della Metafisica’’: ove Aristotele accusava
Platone e gli accademici di porre indebitamente 1 principi come opposti, giac-
ché ’opposizione non pud in alcun caso giustificare il divenire: nulla si svi-
luppa dagli opposti, essi si eliminano a vicenda. Nel libro N, 1091 b 14ss., torna
il motivo dell’uno considerato come essenza del bene: 1 sostenitori delle idee
affermano avto o &v 10 dyadov avTod elvan in quanto ritengono che I'unita sia
sua essenza. Nello stesso libro N, poco oltre, viene impostato il problema
dell’opposizione sotto un altro aspetto, come bene (identificato con I'unita) e
molteplicita e ineguaglianza come male (1091 b 26ss.) e subito sopravviene la
confutazione aristotelica di questo assurdo modo di porre il male (1092 a 1-5).
Erano i temi che dovevano costituire 1’asse portante del Ilepi 1 yatod, con la
negazione della validita di porre il secondo principio come dvdg e considerarlo
in relazione di évavtiwotg rispetto all’'Uno. E ci6 aveva il valore di un attacco a
fondo contro il pitagorismo di Platone e dell’Accademia: non solo per la neces-

30 Questa caratteristica critica e polemica é giustamente rilevata da J. Brunschwig, EET8, 1218 a
15-32 et le Peri tagathou, in: Untersuchungen zur Eudemischen Ethik, Symposium Aristoteli-
cum V, ed. Moraux-Harlfinger (Berlin 1971) 197-224, in part. 220 (giustamente Brunschwig
sottopone a commento ironico la storia della trascrizione: «se seraient-ils amusés a organiser
un concours de sténographie?»). Sulla base della notizia della trascrizione qualcuno € giunto
fino a parlare di ‘cahiers des disciples’, forse in analogia coi discepoli di Hegel; cf. Richard,
L’enseignement oral de Platon 77. Non concordo tuttavia del tutto con il Brunschwig nel
riconoscimento di tratti del [lepl tayadou nel I libro dell’ Eudemia; a questa tesi mi sembra
faccia difficolta il confronto con la testimonianza di Alessandro.

31 La questione ¢ discussa da O. Guariglia, Quellenkritische und logische Untersuchungen zur
Gegensatzlehre des Aristoteles (Hildesheim 1978) per il quale rimando alla mia recensione in
Archiv f. Gesch. d. Philosophie 66 (1984) 91-95.

32 Per la collocazione cronologica del libro N e la sua caratterizzazione cf. di recente, anche perla
letteratura critica citata, E. Berti, Les livres M et N dans la genése et la transmission de la
Métaphysique, in: Mathematik und Metaphysik bei Aristoteles, Symposium Aristotelicum XI,
ed. Lauener/Graeser (Bern 1987) 11-31.



La akroasis di Platone 159

sitd di impostare il divenire su piu corretti principi, ma per contrapporsi a
quella crescente matematizzazione della problematica ontologica che avrebbe
condotto al matematismo totale di Speusippo, ai numeri ideali di1 Senocrate,
ma che aveva certo in alcune speculazioni dell’'ultimo Platone la sua radice.

I11

Tornando al passo di Aristosseno, dal quale abbiamo preso le mosse, non
credo che dopo questa analisi della testimonianza di Alessandro si abbiano
ragioni sufficienti per ritenere che 1l racconto dell’'uno e il riferimento dell’altro
abbiano di mira esattamente lo stesso contesto platonico. Dal passo di Aristos-
seno, come gia si vide, non si deduce la dottrina dei principi né la dottrina della
diade, e neanche I’assoluta identificazione bene—uno: si deduce semplicemente
che il Bene ha per sé carattere unitario, che esiste un Bene in sé di natura unica
e assoluta, e che Platone passava ad affermazioni di questo tipo attraverso una
propedeutica di tipo matematico tale da rendere, per i suoi ascoltatori, la
conclusione inattesa. L’andamento pedagogico che Aristosseno ci descrive, pur
condendo di malevolenza la sua presentazione, potrebbe anche autorizzarci a
scorgere nell’insegnamento di Platone una applicazione della pedagogia della
Repubblica: dagli enti matematici al Bene uno e supremo, perfezione assoluta.

C’¢ un contesto che s1 avvicina alla testimonianza di Aristosseno molto piu
che non la testimonianza di Alessandro sul Ilepi tayadou; quella stessa tema-
tica che il discepolo delinea con alquanta grossolanita si trova ben diversa-
mente trattata nell’Etica Eudemia I 8, 1217 b-1218 a. E” noto come, in quella
sede, Aristotele per 'appunto compia una critica a fondo del concetto platonico
di ‘Bene in s¢’, a0v10 10 dyaov, unico ed assoluto, dal canto suo pronuncian-
dosi invece per la pluralita differenziata dei beni, a seconda dell’ordine catego-
riale cui essi sono pertinenti o dei ‘molti modi in cui ’essere si predica’.
Aristotele rifiuta insomma, anzitutto, I'idea del Bene della Repubblica: che egli
si rivolga esplicitamente contro questa teoria almeno in alcuni passi della sua
argomentazione non mi sembra possibile negare, in base al ripetersi piu di una
volta (1217 b 8. 15. 25) dell’espressione inequivocabile 7y i8¢ Tod ayadod?2. Ma
la sua argomentazione va oltre, e, come stiamo per vedere, non trascura anche
sviluppi immediatamente postplatonici della teoria del bene.

E’ singolare come EE I 8, confrontato con la testimonianza di Alessandro
di Afrodisia, risulti in effetti, nonostante il suo contenuto incentrato sul Bene,
apparentemente piu vicino a quel che Alessandro ci dice del Ilepi idedv che
non a quello ch’egli dice del Il. tayado0. A partire da 1218 a 8, vediamo Ari-
stotele muovere contro Platone e 1 sostenitori della teoria delle 1dee ’obiezione

33 Anche qui non concordo del tutto con Brunschwig, EE I 8, 198 nota 4, né con F. Dirlmelier,
Aristoteles. Eudemische Ethik (Berlin 1979) 213, propensi a non riconoscere 1’idea del bene
nello dyavov avto dell’ Eudemia. Cf. peraltro le piu sfumate affermazioni dello stesso Brun-
schwig, p. 202.



160 Margherita Isnardi Parente

che era fondamentale nel I1. ide®v: che cioé costoro compiono una indebita
operazione logico-ontologica, trasformando un semplice kowvév in un yopt-
otOv o trascendente; nient’altro che questo significa il porre un ‘Bene in sé’
superiore alle diverse forme del bene. Come nel I'l. ide®v, Aristotele appare qui
intento a combattere particolari argomenti dimostrativi che ora, viv, vengono
costruiti dai suoi avversari, quei Adyot, quei discorsi argomentativi a supporto
della dottrina delle idee, che corrono nella scuola di Platone e che non risalgono
certo a Platone, il quale mai ha fatto della dottrina delle idee oggetto di apodissi
argomentativa34. Con tali Aoyou si pretende di costruire concetti come quelli di
avtotyiewa e avtodikaiov (1218 a 16ss.); anche ’esemplificazione ci porta assai
vicini al IT. ide®v, ove si adducevano gli esempi di avtolyiewn e aOToloOV,
concetto, questo, strettamente apparentato a quello di avtodikaiov. E’ qui in
questa sede che Aristotele precisa meglio la sua opposizione alle idee cosi come
le intendono attualmente i loro sostenitori, fondate sui numeri, €€ aprou®dv
(1218 a 18), 1l che non avveniva con altrettanta chiarezza nel Il. ide®v, anche se
appare deducibile dalle argomentazioni la date?’.

C’¢ una anodeiElg, uno di questi AO0yol, che Aristotele isola e pone in
particolare evidenza (1218 b 24ss.), perché ha un carattere diverso dalle altre ed
& particolarmente nopdpoAog, si basa cioé su di un accostamento metaforico
improprio. L’autore di questa ‘dimostrazione’ del carattere ideale del Bene ¢
della sua natura di Uno fa un parallelo con 1 numeri e dice che Bene € Uno sulla
base del fatto stesso che i numeri tendono ad esso, cio¢ all’'unita (Epievtal
avtov). Questa argomentazione sembra presupporre ’avvenuta completa iden-
tificazione fra idee e numeri trascendenti, e in pari tempo la totale assimila-
zione del bene a unita di ordine matematico: quell’unita cui i numeri tendono
come al compimento perfetto della loro essenza. ’

La terminologia di questo passo (quello ¢pievtal che Aristotele sottopone
a critica stringente, poiché épiecvar presuppone Ope&is, e la Opeig ¢ del tutto
estranea ai numeri) ¢ stata da alcuni accostata a cid che Proclo ci dice della

34 Rimando per la discussione di questo tema a M. Isnardi Parente, Le peri ideén d’Aristote:
Platon ou Xénocrate? Phronesis 26 (1981) 135-152.

35 Nella sua analisi del De ideis W. Leszl, I/ ‘De ideis’ di Aristotele e la teoria platonica delle idee
(Firenze 1975) in part. pp.303ss., esclude di fatto dalla teoria delle idee oggetto della polemica
di Aristotele la forma specifica delle idee-numeri. Ed & vero che Aristotele in quella sede non
sembra parlasse di asvppAntol apripot, e che alcuni argomenti, soprattutto fra quelli rivolti
contro Eudosso di Cnido, sembrano riportarci alla forma classica della dottrina. Non va
tuttavia dimenticato che gli esempi di idee che Aristotele adduce appartengono al tipo quanti-
tativo e matematizzabile: sia lo ioov, concetto il cui carattere matematico ¢ di per sé evidente,
sia la vyiew, riducibile a formula matematica, in quanto armonia di elementi. Rimando a
quanto detto altrove, M. Isnardi Parente, Studi sull’Accademia platonica antica (Firenze
1979) 88.

36 L'ipotesi di una falsa lettura per mapdAoyog ¢ del Bonitz, Index s.v. napapoArog; ma napdAoyog
sarebbe probabilmente solo una lectio facilior. A map&BoAog si attengono per lo piu le tradu-
zioni, anche se la difficolta dell’espressione si fa sentire nella loro diversita (cf. Dirlmeier,
«blosse Analogie», o la perifrasi del Rackham «an hazardous way of provingy).



La akroasis di Platone 161

concezione senocratea dell’idea (fr. 30 Heinze, 99 Isnardi Parente); ove in ef-
fetti la stessa espressione verbale fa la sua comparsa3’. Non sarebbe peraltro
questa una ragione coibente per I’attribuzione della anddei&ig a Senocrate,
giacché nel passo di Proclo (In Parm., col. 888, 26ss.) la definizione senocratea
dell’idea appare incastonata in un contesto concettuale e verbale di schietto
stampo neoplatonico. Colpiscono, piuttosto, altri fatti: che la amodei&ig di cui si
parla sia posta in una collocazione a sé stante e distinta dal resto della polemica
antiplatonica; che sia considerata particolarmente arbitraria e impropria cosi
come in genere Aristotele considera tutte le teorie senocratee; che porti I'im-
pronta di una radicalizzazione matematizzante della dottrina delle idee spinta
alle sue conseguenze ultime. Se siamo propensi a riconoscere in tutto questo
perlomeno notevoli indizi in favore dell’attribuzione a Senocrate, potremmo
trovare un fondamento all’ipotesi che a questo filosofo per primo sia con
probabilita riconducibile quella assimilazione fra il Bene della Repubblica e
I’'Uno del Parmenide che sara poi uno dei cardini dell’esegesi neoplatonica di
Platone.

EE I 8 da nell’insieme I'impressione di rappresentare un momento dell’in-
segnamento di Aristotele in cui questi confuta I'idea del Bene ¢ il Bene in sé
secondo Platone, la dottrina delle idee come ywpiotd in generale, i Adyor
elaborati per sostenere e difendere tale dottrina, gli sviluppi in senso matema-
tizzante di essa dal tardo Platone all’Accademia senocratea. E se, come sembra
indicarci Alessandro, il ITepi tayadob si incentrava piuttosto sull’opposizione
dei principi e sulla natura dell’opposto al Bene—Uno, cioé sul secondo princi-
pio, questo brano del’Eudemia, con la sua problematica, ne rimane alquanto
lontano; proprio in quanto esso continua, piuttosto, ad inserirsi nella polemica
contro la dottrina delle idee, in Platone e nei suoi immediati continuatori.

IvV

Parlava Platone del Bene nell’Accademia? Tutto induce a crederlo, e a
credere, anche, che ne parlasse ripetutamente, e forse usualmente. Nella cor-
nice deformante del suo t6mo¢ malevolo e scontato, il riferimento di Aristos-
seno pud alludere a questa prassi continua. La lezione famosa ed unica, non
scritta da Platone, trascritta dai discepoli, €, come si € visto, un fantasma — uno
dei tanti — della tradizione tardiva. Parlava Platone nell’Accademia del ‘se-
condo principio’? Ne parlava, verosimilmente, come di un problema aperto — il
problema della inafferrabile fenomenologia del sensibile nella sua natura pri-
migenia, al di qua dell’ordinamento razionale, che occupo il suo pensiero
soprattutto negli ultimi anni e negli scritti piu tardi — si che nell’Accademia

37 Cio fu a suo tempo notato da H. v. Arnim, Eudemische Ethik und Metaphysik, Sb. Akad. Wien
207, 5 (1928) 62. Ma, se le somiglianze verbali non sono rilevanti data la rielaborazione
compiuta da Proclo, il passo dell’ Eudemia potrebbe essere aggiunto, almeno dubitativamente,
ad una raccolta di frammenti di Senocrate.

11 Museum Helveticum



162 Margherita Isnardi Parente: La akroasis di Platone

questo era divenuto il campo privilegiato della ricerca e ’oggetto delle piu varie
proposte?®. Ma la relazione istituita fra la trattazione del Bene come valore
unico e assoluto e la trattazione dei principi reciprocamente opposti ¢ frutto di
una tradizione esegetica che si arricchi di contenuto immaginoso o polemico
nel corso del platonismo tardivo. La ricerca dell’autentico Platone dietro una
tradizione cosiffatta ¢ una delle illusioni ricorrenti della storia della filosofia,
che torna a prender corpo tanto piu quanto piu si indebolisce I’analisi critica
dei tramiti. In realta, cercando Platone, noi troviamo sulla nostra strada Ari-
stotele; un esegeta singolare, che poteva senza alcuna difficolta leggere nel
Timeo la teoria della UAn’°, né certo ragionava diversamente quando, nel ITepi
TyaoD, attribuiva al suo maestro la teoria della diade come dpy1) VAkY. Se,
dietro Aristotele, ci é dato individuare qualche spiraglio su una possibile prose-
cuzione orale della dottrina dei dialoghi — senza, presumibilmente, alcuna
contraddizione con questa — il diaframma aristotelico & pur sempre inelimina-
bile, cosi come, per cio che ci riguarda, il ritorno alla ‘innocenza pre-ottocente-
sca’ € impossibile.

38 Cf. supra, nota 13, per il riferimento a quello che € nella mia raccolta il fr. 99 di Senocrate; ma
Senocrate € solo uno fra i molti partecipanti alla discussione intorno al ‘secondo principio’, e
alla caratterizzazione da dargli; nella varieta delle proposte si va dal moltiplice all’ineguale, al
grande-piccolo, all’eccesso-difetto, alla diade, all’altro e, se si aggiunge Ermodoro (Simplicio,
In Arist. Phys., p. 256, 31ss. Diels = fr. 8 1.P.), al «non essere». La varieta di soluzioni degli
Accademici € un indice dello stato in cui Platone aveva lasciato il problema.

39 Phys. IV, 209 b 11-12 ¢ uno di quei passi che giustamente H. Cherniss considerava ‘touch-
stone’ (Riddle 17) per la questione dei rapporti Aristotele—Platone; se noi non possedessimo il
Timeo, I'affermazione «Platone nel Timeo dice che y®pa e VAN sono la stessa cosa» ci avrebbe
condotti sicuramente ad attribuire a Platone una teoria della UAn, nella sua dottrina in realta
inesistente. Questo argomento mi sembra conservi la sua validita anche di fronte alle sottili
giustificazioni di P. Aubenque, La matiere de 'intelligible. Sur deux allusions méconnues aux
doctrines non écrites de Platon, Rev. Philos. 107 (1982) 307-320.



	La akroasis di Platone

