
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 46 (1989)

Heft: 3

Artikel: La akroasis di Platone

Autor: Isnardi Parente, Margherita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La akroasis di Piatone

Di Margherita hnardi Parente, Roma

The ability of the ancients to invent and their capacity
to believe are persistently underestimated.

(M. I. Finley)

I

Di lezioni pubbliche di Platone aventi per argomento il bene, c'è solo
Aristosseno che ci parli in maniera esplicita; e per questo la sua testimonianza
nella critica recente è divenuta cosi importante. Aristotele è molto impreciso e

ambiguo nel suo èv xoïç ^eyopévotç àypcupoiç Sôypaatv (Phys. IV, 209 b 15) e

ancor più lo è l'autore dei Magna Moralia, che usa Tassai generica parola di
7tpaypaxeîa (MM 1182 a 23)."Aypa<pa ôôypaxct puô riferirsi a qualsiasi espres-
sione di pensiero di Platone usata in colloquio con i discepoli, e Jtpaypaxeia
7tepi xoù àyadoù è niente più che la 'trattazione del bene', non si sa se orale o
scritta. ÀKpôaatç, invece, è indicazione précisa di un magistero; ed è per questo
che sul passo di Aristosseno (Harmonica, pp. 29-30 Macran) antichi e moderni
hanno costruito un castello di interpretazioni, prescindendo momentanea-
mente dal quale ci si accinge qui a riconsiderarlo.

Il discorso di Aristosseno è inquadrato in una comice didattica e la consi-
derazione che vi si fa deU'insegnamento di Platone è - corne è proprio délia
tendenza aristossenica - condotta in chiave malevola1. E' bene in ogni caso, egli
dice, enunciare apertamente in anticipo l'oggetto délia propria trattazione e

l'andamento che questa avrà, sia pure per sommi capi, per non incorrere nel-
l'errore che fece Platone. Raccontava infatti Aristotele che chi si recava ad

ascoltare la ctKpôaaiç (è bene per ora lasciare imprecisato il significato esatto
del termine) di Platone intorno al bene vi andava nella convinzione che questi
avrebbe illustrato quei beni che sono comunemente ritenuti tali, come la salute
o la buona fama. Quegli ascoltatori malaccorti si trovavano invece posti di

* Questa critica delle tesi sostenute dalla 'Scuola di Tubinga' è stata redatta prima délia scom-
parsa di (Conrad Gaiser, di cui rimpiangiamo la persona e lo studioso quale grave perdita per la
scienza.

1 II passo (Harm. Elem. II, pp. 29-30 Macran 30-31 Meibom) si puô leggere in forma ridotta
in Testimonia Platonica, in appendice a K. Gaiser, Piatons ungeschriebene Lehre (Stuttgart
1963) 452; e in forma più ampia, inserito in tutta la sua cornice aneddotica, in Aristolelis Opera
III, Librorum deperdilorum Fragmenta, ed. O. Gigon (Berolini et Novi Eboraci 1987) col.
334 a-b. L'antisocratismo e antiplatonismo di Aristosseno è documentato dai frammenti
raccolti da F. Wehrli, Die Schule des Aristoteles II (Basel/Stuttgart 1947, 21967) frr. 51-68, e

commento pp. 65ss.; in generale per l'antiplatonismo in età ellenistica cf. I. Düring, Herodicus
the Cratetean (Stockholm 1941).



La akroasis di Piatone 147

fronte a un discorso vertente sulle scienze (pai)f]paxa), quali l'astronomia
(àaxpo7.oy(a), l'aritmetica e i numeri, la geometria e le figure (àpvûpoi, ystopc-
xpia); per arrivare alla conclusione (xô ixépaç) che 'uno è (il bene'; cosi si deve
tradurre se si accetti una emendazione del testo (xàycuïôv in luogo di àyafiôv)
che sembra necessaria per la migliore comprensione del tutto2. A questo punto,
raccontava ancora Aristotele, tutto ciô sembrava loro paradossale, e alcuni
negavano e dissentivano, altri biasimavano. Questo racconto è insomma la
storia della delusione di ascoltatori impreparati di fronte all'esposizione di una
teoria che, attraverso una propedeutica di tipo matematico, mira alla fonda-
zione del 'Bene in sé\ unico e assoluto.

La prima cosa evidente, in tutto questo, è che la lezione, o le lezioni, di cui
si parla dovevano esser tenute da Piatone non di fronte ad una ristretta cerchia
di filosofi capaci di comprendere e recepire le dottrine proposte e tali da

garantire affidabilità: non sono cioè assolutamente rispettate le condizioni
poste da Phaedr. 276 a ss. ed Epist. VII, 341 a ss. - quelle condizioni, cioè, che
rendono preferibile il discorso orale al discorso scritto proprio in virtù della sua
funzione di discorso rivolto a pochi ed eletti, mentre il discorso scritto gira
incautamente in mano di inesperti incapaci di comprenderlo3. Che ascoltatori
non filosofi potessero esser presenti alio svolgimento di tali lezioni non è

ostacolo al supporre che esse fossero tenute nell'Accademia; giacché, se la

scuola di Piatone aveva potuto in qualche maniera ispirarsi al modello pitago-
rico, essa era stata anche forzata dalla sua collocazione in Atene ad adeguarsi
aile norme pubbliche della vita della città; una città in cui le scuole filosofiche
non avrebbero potuto avere carattere misterico senza destar sospetto nei diri-
genti democratici. Pubblico e cittadino era il culto intorno al quale l'Accademia
si incentrava, quello delle Muse4; e se nel suo ambito si verificavano certo

2 L'emendazione è del Macran, e viene per lo più accettata; non la trova necessaria K. Gaiser,
Plato's enigmatic Lecture On the Good', Phronesis 25 (1980) 5-37, in part. 28 nota 2: Gaiser
infatti enfatizza i due termini traducendo 'One is Good' e dando ad entrambi un significato di
individue entità metafisiche. Tuttavia, anche in quest'ottica forzata, il testo mal si difende
sotto l'aspetto letterario cosi com'è dato dalla tradizione. Per il resto del passo, ritengo (non-
ostante l'opinione attribuitami dal Gaiser, loc. cit.) che xô itépaç debba intendersi, con Cher-
niss ed altri, in senso awerbiale ('infine') e senza alcun riferimento al Jtépaç del Filebo.

3 Sono i passi che H. Krämer, Piatone e i fondamenti della metafisica, Intr. e trad. it. di G. Reale

(Milano 1982) 36ss. 121 ss. e altrove, ha pesantemente caricati di significati esoterici, fino a

vedere in essi le oggettivamente evidenti e inoppugnabili autotestimonianze di Platone sul

proprio insegnamento privilegiato esclusivamente orale; analogamente cf. Th. Szlezâk.
Dialogform und Esoterik. Zur Deutung des Platonischen Dialogs, Mus. Helv. 35 (1978) 18-32, e

più di recente Piaton und die Schriftlichkeit der Philosophie (Berlin/New York 1985). Sul

carattere di 'autotestimonianza' di questi passi mi sono già pronunciata altrove, cf. M. Isnardi
Parente, II Platone non scritto e le autotestimonianze, Elenchos 5 (1984) 201-209, e in Gnomon

57 (1985) 120-127.
4 II culto delle Muse nell'Accademia è un dato certo, anche se oggi viene rimessa in discussione

la questione dell'organizzazione tiasotica delle due prime scuole filosofiche ateniesi, Accade-
mia e Peripato (generalmente accettata a partire da U. von Wilamowitz-Moellendorff, Anti-
gonos von Karystos, Berlin 1881, Excurs II: Die rechtliche Stellung der Philosophenschulen)



148 Margherita Isnardi Parente

ritrovi, banchetti e cerimonie riservati ad una cerchia più ristretta di tpfXot,
altrettanto certo è che era lecito ad ogni cittadino entrare nella sede della scuola
ed ascoltarne l'esercizio ordinario, e possibile a qualunque comico di irridere
cio che avesse ascoltato (se Socrate ebbe il suo Aristofane, Piatone ebbe il suo
Epicrate, la cui parodia dell'insegnamento accademico ci è riferita dal male-
volo Ateneo)5.

Tutto il racconto di Aristosseno ha sapore fortemente convenzionale: la
storia di chi va ad ascoltare il filosofo e ne esce irridendolo senza averlo

compreso rientra in un xôtioç generalissimo circa la stoltezza dei molti. E',
quindi, racconto che va preso in considerazione con tutta la cautela con la
quale la critica moderna usa trattare la aneddotica antica. Va anche tenuta
présente la carica antiplatonica del passo, che fa di esso un saggio di quella
letteratura fïlosofïca tendenziosa da non accettare se non filtrata attraverso
interpretazione critica. Pur tuttavia il riferimento ad Aristotele come fonte, il
fatto che si tratti di testimonianza assai antica e vicina ai fatti narrati, la

peculiarità di quanto si riferisce all'oggetto dell'insegnamento di Platone, ren-
dono questo aneddoto degno di considerazione pur entro limiti ben rigorosi. Si

puô ritenere che un nucleo di esso sia oggettivamente salvabile e si puô tentare
di ricavare dall'analisi di esso qualche dato che possa risultare fededegno.

La prima cosa che si impone è l'esame dell'espressione ÙKpôaatç. Il
termine ÙKpôamç difficilmente puô indicare una sola ed unica lezione, e nella
letteratura fïlosofïca antica sembra più fréquente il suo significato nel senso di
trattazione esplicantesi in una serie di lezioni sullo stesso soggetto. Ouoiki)
ÙKpôamç è il titolo che viene tradizionalmente dato alla Fisica di Aristotele; e

la Fisica, come tutte le altre opere di questo tipo, è una serie di trattazioni di
tipo acroamatico raccolte insieme. no3.raKri ÙKpôamç è il nome con cui Dio-
gene Laerzio (V 24) indica un'opera che è senza alcun dubbio la Politica, opera
quanto mai composita anch'essa. L'uso non è certo limitato aile opere aristote-
liche; per restare nell'ambito platonico-peripatetico, Diogene cita di Senocrate
una «buaiKT] ÙKpôamç in sei libri (IV 13), di Teofrasto una non meglio precisata

soprattutto dopo I. P. Lynch, Aristotle's School. A Study in Greek educational Institution
(Berkeley/Los Angeles 1972). E' probabile che oggi si vada troppo oltre nel senso opposto,
quello cioè della riduzione al puro 'associazionismo laico', se cosi si puô dire, della scuola; che

doveva certo distinguersi nettamente dalla eteria politica come dalla consorteria misterica,
ma non per questo non conservava - troppe testimonianze esistono in proposito - il suo volto
religioso. Per una più ampia discussione fatta della questione posso rimandare a M. Isnardi
Parente, L'Accadernia antica: interpretazioni recenti eproblemi di metodo, Riv. Fil. Istr. Class.

124 (1986) 350-378, in part. 351ss.
5 Deipnosoph. II 59 d-f Epicrate, fr. 11, pp. 287-288 Kock. Altri comici conoscono, e citano

con ironia, la dottrina platonica del bene, come Amphis o Alexis (Gaiser, Plato's enigmatic
Lecture 11); ma non si riferiscono a lezioni pubbliche né ad insegnamento nell'Accademia, e

possono semplicemente alludere ai libri VI-VII della Repubblica. Epicrate irride, al contrario,
l'insegnamento di Platone nell'Accademia; senza perô che questo abbia necessariamente
riferimento con le lezioni sul bene, giacché Epicrate sembra piuttosto riferirsi a lezioni metodiche
sulla Staipecriç.



La akroasis di Piatone 149

ÀKpôaaiç in due libri (V 42): tutte opere che, per essere suddivise in libri,
presentavano una certa ampiezza e complessità, e non potevano riportare certo
il contenuto di una sola lezione. 'AKpôaaiç appare quindi, nell'uso corrente, un
singolare collettivo6.

Inoltre, tutto l'andamento del discorso di Aristosseno insinua l'idea di una
azione ripetuta. Lo dei Suyyevro iniziale, riferito ad Aristotele, puô alludere
semplicemente al carattere ripetitivo del racconto aristotelico; più chiari in-
vece i due imperfetti finali, che suggeriscono il probabile ripetersi dell'evento
(iOTOKaretppövouv Kaiepéptpovro); anche se la regola del carattere di tempo
continuo proprio dell'imperfetto non è assoluta7 (ogni regola è empirica, è cbç

ëjù xô ;io2.u), non per questo le eccezioni la smentiscono. L'accanimento con cui
la tesi délia unicità délia lezione è oggi, contro una più ragionevole opinione un
tempo espressa8, difesa dalla 'Scuola di Tubinga' è dovuta a presupposti aprio-
ristici che trovano scarsissimo appiglio nei testi, ed alla difesa di una tesi
precostituita9.

6 II termine si tecnicizza certo nella tarda antichità, ma fin dalla sua origine (per le due attesta-
zioni in Aristotele, Metaph. B, 994 b 32 e Poet. 1459 b 22, cf. Bonitz, Index, s.v.) ha il signifi-
cato generico di 'audizione', cui deve aggiungersi pia se si vuol specificare che si tratta di
audizione unica. La discussione sul significato di ÙKpôaotç è awenuta, e la questione è stata
di fatto lasciata aperta, negli scritti di H. J. Krämer, Aristoxenos über Piatons PIEPI
TAPA0OY. Hermes 94 (1966) 111-112; G. J. De Vries, Aristoxenos über PIEPI TATA0OY,
Hermes 96 (1968) 124-126; Ph. Merlan, War Piatons Vorlesung einmalig? Hermes 96 (1968)
705-709.

7 Cosi De Vries, richiamandosi a J. Wackernagel, Vorlesungen über Syntax (Basel 21926) I,
225ss. Ciô non toglie che siano tendenziöse le due traduzioni di M. Richard, L'enseignement
oral de Piaton (Paris 1986) 249 («méprisèrent... blâmèrent») e di G. Reale, Piatone e i fonda-
menti 371 («la disprezzarono la biasimarono»); ove l'imperfetto è diventato un aoristo
indicante azione puntuale, in base a un presupposto aprioristico.

8 Nel citato articolo in Hermes 1966, Krämer sosteneva il carattere ripetuto e abituale delle
lezioni di Piatone e la necessità di leggere in chiave ripetitiva la testimonianza di Aristosseno.
Ma egli si contrapponeva allora in realtà, più che alla tesi del carattere unico della lezione, alla
negazione radicale di un magistero filosofico di Piatone nell'Accademia compiuta, sulla
sponda opposta, da H. Cherniss, The Riddle of the Early Academy (Berkeley/Los Angeles
1945, New York 21962) 66ss. Per la negazione che Cherniss compiva nella stessa opera della
validité della testimonianza di Aristosseno come supporto alia tesi di un magistero filosofico
di Platone sul bene cf. Riddle 1-4.

9 La posizione della Scuola di Tubinga, e non del solo Krämer, è radicalmente cambiata da che
si è fatto chiaro che la presenza di un ripetuto insegnamento pubblico di Platone, rivolto
anche a inesperti di filosofia che lo biasimano e lo irridono, mina alla base la tesi della
esotericità nella sua stessa ragion d'essere. Cf. perciö le più recenti posizioni di Krämer,
Platone eifondamenti 104, nota 79, e altrove, e di Gaiser, Plato's enigmatic Lecture 18s. 25ss.;

entrambi i due principali sostenitori della tesi di un insegnamento orale di Platone incentrato
sulla dottrina dei principi, che costituirebbe il vero insegnamento filosofico dottrinario e

sistematico di Platone stesso, ritengono la lezione indicata da Aristosseno awenimento pro-
dottosi una sola volta nella scuola di Platone, e per circostanze estrinseche. Per l'individua-
zione di tali circostanze non si puô far altro che affidarsi alla propria personale immagina-
zione biografica, e su questa strada Krämer ipotizza che Platone, nella prima fase del suo
filosofare, dopo la delusione subita dalla comunicazione della sua dottrina al pubblico, abbia
ristretto il suo insegnamento alla scuola ed escogitato un esame preliminare per gli aspiranti



150 Margherita Isnardi Parente

Contro l'ipotesi di ripetute lezioni di Piatone sul bene, coronate da scarso
successo fra gli ascoltatori, contano assai poco obiezioni del tipo: 'Piatone non
avrebbe mai permesso che la delusione, o defezione, degli ascoltatori si ripetes-
se' o del tipo: 'se la cosa si fosse ripetuta, il malevolo Aristosseno non avrebbe
mancato di dirlo'10. Questa seconda obiezione si confuta da sé: intendendo con
(XKpôaatç una serie di lezioni sullo stesso argomento, com'è usuale, ed espo-
nendo l'awenimento con l'uso di verbi imperfettivi che indicano comune-
mente azioni aventi carattere continuo, Aristosseno ha già fatto a sufficienza
capire, senza bisogno di ulteriori aggiunte, che l'evento ha avuto la sua ripeti-
zione, si è verificato più d'una volta. Quanto alla prima obiezione, essa è

dettata dall'alquanto ambiziosa presunzione di sapere corne Platone avrebbe

potuto comportarsi di fronte ad un evento di questa fatta. Se un'ipotesi puô
esser fatta al riguardo, essa è - in coerenza a ciô che possiamo dedurre da altri
dati in nostro possesso - quella dell'assoluta indifferenza di Platone di fronte a

un pubblico avventizio, aggiuntosi casualmente al gruppo dei suoi discepoli
migliori; anche questi, Aristotele, Senocrate, Speusippo, Ermodoro ed altri
ancora, Platone lasciava che disputassero intorno al corretto modo di intendere
la metafora cosmogonica del Timeo1 ', o intorno alla probabile estensione delle
norme di vita cenobitiche nella Repubblica12, o intorno a questioni ancora più
centrali e vitali délia sua speculazione, quasi il nome e il significato da darsi a

quello che nel Filebo egli aveva definito cuieipov, l'altro dall'intellegibile, il
disordine puro del sensibile, la sua forma bruta primaria non soggetta a misura

- quello, insomma, che nell'Accademia e per Aristotele diverrà il 'secondo
principio'13.

Fra le versioni successive délia storia narrata da Aristosseno, due in parti-

filosofi (la Ttetpa di cui parla la VII Epistola, per cui cf. infra, nota 20) prima di ammetterli in
pieno alla convivenza 'interaccademica', mentre Gaiser, che pone la infelice lezione pubblica
neH'ultima fase délia fïlosofia di Platone, ritiene che la presentazione in pubblico del conte-
nuto dell'insegnamento accademico sia dovuta a preoccupazioni prevalentemente politiche,
di sfuggire all'accusa di consorteria segreta. Come si puo vedere, al 'romanzo di Platone'
scritto dal Wilamowitz col Platon. Leben und Werke (Berlin 1919) vi sono ancora capitoli da

aggiungere.
10 In favore délia tesi dell'unicità délia ctKpôaatç usa questi argomenti il Merlan, art. cit. 705ss.
11 Aristotele, De caelo I, 279 b, intendeva, com'è noto, la cosmogonia del Timeo in senso reali-

stico contro l'interpretazione allegorica degli accademici; cf. Speusippo, fr. 54a Lang 94 I. P.;

Senocrate, fr. 54 Heinze, 153 I. P. (e, per il commento, rimando ai due volumi di La scuola di
Platone. Collezione di testi diretta da M. Gigante, I, Speusippo, Frammenti; III Senocrate-
Ermodoro, Frammenti, a cura di M. Isnardi Parente, rispettivamente Napoli 1980 e 1982).

12 I dubbi circa l'estensione di tali norme, che domineranno la critica filosofica fino alle Vorle¬

sungen über die Geschichte der Philosophie e alla Philosophie des Rechts dello Hegel, trovano il
loro primo fondamento in Aristotele. Polit. II, 1264 a 12ss.

13 Per la discussione accademica intorno al secondo principio nel riferimento di Aristotele cf.

soprattutto Metaph. N, 1087 b 4ss. Senocrate, fr. 99 I. P.), di cui si dirà meglio infra. Per gli
sviluppi in senso sistematizzante degli spunti platonici relativi al 'secondo principio' posso
rimandare a quanto già detto altrove, in particolare di recente M. Isnardi Parente, IIproblema
délia dottrina 'non scritta' di Platone, La Parola del Passato 41 (1985) 5-30.



La akroasis di Piatone 151

colare sembrano interessanti per la loro evidente dipendenza dal testo degli
Harmonica. Sono le due versioni date da Temistio (Or. XXI, 245 cd Arist.
Fragmenta col. 334 b Gigon) e da Proclo (In Parm. col. 688, 9ss. Cousin)14.
Sono molto diverse fra loro, e sarà opportuno prendere in esame anzitutto
quella di Temistio per verificare in essa quell'interessante fenomeno che è il
crescere di una tradizione su se stessa. E', questo, fenomeno che è stato ampia-
mente analizzato nell'ambito délia tradizione degli studi storico-religiosi; e

basti pensare all'analisi dei Vangeli Sinottici in ordine alla delucidazione del
progressivo arricchirsi di elementi degli episodi che questi riportano, o, ancor
più, a quel fenomeno vistoso che caratterizza i Vangeli apocrifi, e che consiste
nell'accurato riempimento di ogni dato generico sentito corne lacunoso e da
sostituirsi con un dato specifico (assegnazione di nomi, specifïcazione di luo-
ghi, ecc.). Non altrettanto sistematicamente forse, questo tipo di metodologia è

stata applicata all'aneddotica antica; eppure questa è soggetta alle Stesse regole,
e il caso in cui lo stesso episodio famoso è arricchito di particolari che valgono a

dargli specifïcazione e concretezza attraverso il ripetersi delle versioni è tutt'al-
tro che infrequente15.

Penso che la testimonianza di Temistio vada rettamente, e criticamente,
compresa come quella che presuppone il testo di Aristosseno a semplice 'cano-
vaccio' e lo riempie a suo modo (sia o non stato Temistio stesso a compiere
questa operazione, o dipenda da fonte precedente, è, alio stato présente dei dati
in nostro possesso, inverificabile). Temistio ci précisa il luogo ove Platone andô
a tenere la sua lezione, il Pireo, e questo è probabile ricordo délia Repubblica.
La lezione (la tesi di un'unica audizione sembra, almeno in questo autore,
ormai prevalsa) viene tenuta in un teatro, luogo evidentemente adatto all'af-
fluenza di gran pubblico16. La gente che accorre numerosa, i 'molti' che non
capiscono la lezione di Platone, ricevono una caratterizzazione précisa: si tratta
di gente venuta dalle campagne intorno, vignaioli, gente che lavora nelle
miniere (èk tcûv ëpyrov t(ûv àpyupEicov); è dato cosi un supporto sociale all'inespe-
rienza o alla rozzezza degli ascoltatori. Il dissenso di questi da Platone viene
descritto in forma vivamente drammatica: il noWiç opt^oç venuto ad ascoltare

per curiosità e per la fama del filosofo è confuso, poi alla fine abbandona il
luogo délia lezione, si che Platone rimane solo con pochi fedeli abituali, pôvouç

14 Sono studiate e messe a confronto dal Gaiser, Plato's enigmatic Lecture 10; il quale pero non
pone sufficientemente a contrasto la loro radicale diversité nell'uso délia fonte.

15 Si puô citare in proposito solo un altro caso significativo, gli ampliamenti non dissimili subiti
nelle sue varie versioni da un altro episodio importante per la storia dell'Accademia, quello
délia 'conversione' di Polemone: si confronti il racconto di Diogene Laerzio (IV 16-17), più
sobrio, al confronto con quello di Valerio Massimo (VI 9, 15, Ext. 1 fr. 20 Gigante), la cui
fonte ha sentito il bisogno di dare un andamento drammatico e romanzato a tutta la scena.

16 Gaiser, Plato's enigmatic Lecture 10, cerca di attenuare la portata dell'espressione traducendo
Oéaxpov con 'audience'; cf. anche p. 29, nota 14. Ma l'accezione realistica délia parola 'teatro'
risponde in pieno al desiderio délia fonte di Temistio di precisare i luoghi e amplificare la

portata délia lezione, e lo spirito di tutto il brano è assai lontano da espressioni metaforiche.



152 Margherita Isnardi Parente

xoùç owntfevç. E' una sorta di drammatizzazione, nel senso speciftco del
termine, dello scarno racconto di Aristosseno; di esso si fa un episodio colorito,
riferito a un evento che si presume unico, localizzandolo, determinandolo.

Molto diversa l'intonazione e Fintento del passo di Proclo. Assai più so-
brio nel racconto, Proclo è anche assai più scopertamente tendenzioso nella
sostanza: la sua relazione rappresenta una difesa di Platone contro l'accusa che

emerge dalla relazione di Aristosseno, contro l'insinuante malignità di parte
peripatetica. Che questa tendenziosità non sia da addebitarsi personalmente a

Proclo, ma appartenga ad una tematica délia tradizione platonica, è ancor più
probabile che non nel caso di Temistio, anche se non ci è purtroppo dato di
percorrerne le tappe. Platone, sostiene Proclo, non è certo stato cosi ingenuo da
credere di poter comunicare la sua dottrina filosofica sul bene alla moltitudine;
egli sapeva ciô che sarebbe awenuto, e già lo aveva predetto ai suoi intimi
(eibôxt Kai 7tpoet7tôvxt xoïç èxaîpotç). Escluso quindi ogni errore o illusione da

parte di Platone, si deve pensare che egli, pur conscio, avesse lasciato che i
molti entrassero, a nessuno volendo impedire l'accesso. Awiene puntualmente
che coloro che non riescono a comprendere lascino la lezione disapprovando.
Ma la caratteristica più interessante di questo testo è che Proclo non ha affatto
in mente un discorso puramente orale di Platone che si contrapponga alla
parola scritta, quell'espressione orale délia dottrina dei principi che egli ritiene
non affidabile alio scritto e che sarà poi trascritta solo dai discepoli. 'Qç ôè

dvsyivcoaKev aùxôç, 'quando egli prendeva a leggere', ci dice Proclo, presuppo-
nendo che Platone faccia quella che si puô dire letteralmente una 'lectio', abbia
davanti a sé un testo scritto; e la conclusione è eaeaûat èiti pôvwv xrôv

yvcopîpcov xf)v àvàyvcoatv, la 'lezione' o 'lettura', in senso speciftco, di questo
testo, rimane, per l'abbandono e la diserzione da parte dei non filosofi, diretta
ai filosofi soltanto. Proclo appare dunque estraneo alla tematica ben nota
secondo cui Platone non avrebbe mai composto alcun oùyypappa intorno alla
teoria dell'Uno-Bene, e non sembra saper nulla di una comunicazione privile-
giata puramente orale a pochissimi seguita da trascrizione da parte di questi17.

Di taie trascrizione, a quanto pare, nulla sanno le fonti accademiche anti-
che. L'Index Academicorum, la cui testimonianza è assai antica e preziosa18, ci

17 Eùyypappa è, com'è noto, inteso nella sua accezione più ampia da interpreti quali Krämer e

Szlezâk, e in una accezione di portata più limitata, in aderenza al contesto, da quanti inten-
dano salvare la plausibilità del discorso platonico nell'Epistola VII. Poiché da ultimo Szlezâk,
Schriftlichkeit 376-385, ripropone un lungo e minuzioso elenco di citazioni del termine in
contesti ed in autori che con Platone poco o nulla hanno a che fare, alio scopo di provare il
carattere generalissimo del significato del termine stesso, non posso che tornare a ribadire,
come già fatto altrove, ch'è buona regola l'intendere ogni termine, soprattutto quando si tratti
di Platone, nella portata semantica sua peculiare e nell'ambito del contesto che lo délimita e

gli dà un significato: oùyypuppa, nella VII Epistola, si accomuna a quei CTuyypdppara che

sono gli scritti di carattere 'paradigmatico' in senso volgare, buoni per a/J.a pen)f]para (Ep.
VII 341 c) e non per la filosofia; per la quale peraltro Platone non prevede alcun discorso di
tipo cattedratico-sistematico, ma la dialettica di tipo socratico.

18 Risale in parte a fonti attidografiche, cf. F. Jacoby, FGrHist III b, Suppl. II, pp. 483-484; ma



La akroasis di Piatone 153

riporta accuse di 'tradimento délia filosofia' mosse a Piatone che non hanno
nulla a vedere con tale tematica. L'Index (col. I, 13 p. 222 Lasserre) riporta
l'opinione di qualcuno (Ermodoro, si è supposto di recente; ma non tutto
quadra perfettamente con tale ipotesi19) secondo il quale Piatone ha esercitato
una doppia, e contraddittoria, influenza: egli ha fatto compiere alla filosofia un
grande progresso, ma in pari tempo le ha nuociuto con la diffusione dei suoi

dialoghi, attirando cosi ad essa gente portata a fame solo superficialmente
esercizio. Piatone non è quindi accusato di aver propalato una dottrina che
doveva restare riservata a pochi esponendola in lezioni pubbliche; ma di aver
affidato le sue teorie filosofiche a dialoghi scritti; l'âutore di queste accuse non
prende in considerazione l'ipotesi di un Piatone esoterico che parli solo per una
cerchia ristretta. Nel corso délia tradizione platonica ulteriore, si précisa me-
glio la tematica della comunicazione riservata a pochi, ma manca ancora quella
della trascrizione fedele da parte dei discepoli. Probabilmente nel II secolo d. C.

(se l'operetta è, come tutto lascia credere, chiunque sia il suo autore, nata in
ambito medioplatonico20) un ignoto Alcinoo, per molto tempo identificato con
Albino, riprende il discorso circa la ÙKpôaoïç sul bene ignorando del tutto - e

forse volutamente, proprio per negarla - la malevolenza del riferimento peri-
patetico: Piatone, egli dice, ha comunicato la sua dottrina sul bene solo a pochi
seguaci, precedentemente vagliati (rcdvu ôÂiyotç xrôv yvwpipœv Kai npoKpi-
iMat, Didaskalikos 27, 1, p. 179 Hermann); nel 7ipoKpuMcn è evidente, anche
se implicita, la polemica contre la tesi della ingenua comunicazione della
dottrina ai molti, e forse implicitamente si intende bollare di falsità la tradizione
che risale ad Aristosseno21. Pero l'autore del Didaskalikos non aggiunge niente
circa la fedele trascrizione della dottrina da parte degli stessi discepoli. E non

emerge di volta in volta in esso la presenza di fonti accademiche e peripatetiche assai antiche.
Per la presenza in esso, inoltre, di bio-dossografi quali Ermippo Callimacheo cf. Wehrli,
Hermippos der Kallimacheer, Schule des Arist. Suppl. I (Basel/Stuttgart 1974) fr. 80.

19 F. Lasserre, De Léodamas de Thase à Philippe d'Oponte, La Scuola di Piatone II (Napoli
1987), Appendice: Hermodore de Syracuse 667ss. Le ragioni che Lasserre adduce per l'attri-
buzione a Ermodoro hanno certamente il loro peso; resta tuttavia qualche dubbio; sembra

infatti curioso che a rimproverare Piatone dell'eccessiva diffusione dei dialoghi sia proprio
l'accademico che è passato alla storia della tradizione platonica come il massimo diffusore di

essi, e per di più - almeno nell'interpretazione malevola - per motivi di interesse, cf. lo stesso

Index, col. VI 6-10, pp. 34s. Mekler; Cicerone, Ad Atticum XIII 21, 4; Suida, Lexikon, s.v.

Xoyotcnv Ermodoro, frr. 1-3 I.P.).
20 Contro l'identificazione di Alcinoo con Albino fatta dal Freudenthal si è pronunciato M. Giu-

sta, AXßivoo énnoprj o AXkivôou Aiôookoàikôç?, Atti dell'Accademia delle scienze di Torino 105

(1961/62) 164-194; tema poi ripreso anche altrove. II trascendentismo, il concetto dominante
della ôgoiiocnç Visai ed altre ragioni consigliano a lasciare tuttavia intatta la collocazione

medio-platonica del testo.
21 II itpoKpuMcri del Didaskalikos potrebbe far pensare a un richiamo alla 7teïpa di cui Piatone

parla, in effetti (340 b ss.), nella VII Epistola. Ma l'uso che fa Piatone del termine è tutt'altro
che tecnico (soprattutto in un contesto, 340 b 5, tteîpav Xapßävsiv appare detto nel senso

generico di 'fare esperimento') e la tecnicizzazione del procedimento che si usa proporre
nell'ambito della Scuola di Tubinga è certamente forzata. Gli stessi autori di quella tendenza



154 Margherita Isnardi Parente

va dimenticato che i primi discepoli di Piatone non godono della migliore
stampa in ambito medioplatonico. Numenio, nella sua opera sulla storia del-
l'Accademia incentrata sul motivo della 'defezione' degli Accademici da
Piatone (riepi xfjç TrâvÀKaSppaïKcov 7tpôç FITxtxcova Siaaxàaecoç) affermerà che il
'tradimento' comincia dall'Accademia antica; pur nella loro apparente inten-
zione di fedeltà, Speusippo, Senocrate e gli altri contemporanei hanno portato
le prime distorsioni e i primi fraintendimenti nell'interpretazione di Platone
(xà pèv axpep7.o0vxeç, xà ôè raxpaÀàovxeç, fr. 24 Des Places).

Né la convinzione che il nepi xàyaûoû di Aristotele sia una delle opere
composte nell'ambito dell'Accademia nelle quali possiamo vedere l'esatta tra-
scrizione del 'Platone non scritto' è da attribuirsi ad Alessandro di Afrodisia.
Anche se non è dato affermarlo con piena certezza, Alessandro è forse il solo fra
i commentatori ad aver ancora sott'occhio l'opéra di Aristotele dalla quale
desume22, ed è il solo dal quale possiamo sperare qualche notizia di prima
mano su di essa. Ma Alessandro usa espressioni alquanto anodine, tali da
potersi applicare ad ogni caso nel quale Aristotele riportasse teorie di predeces-
sori: toç À. èv x© IL xàyaitoC Àéyer (p. 56, 35 Hayduck col. 337 b 34 Gigon),
èpvripôveuoev (pp. 59, 32 e 60, 3 H. col. 339 a 47, 339 b 7 G.); neanche lo
iaxôpTiKev (p. 85, 18 H. col. 339 b 28 G.) ha il significato di una trascrizione
précisa. E, se Simplicio, al quale dobbiamo la notizia della trascrizione, parla di
questa in luoghi assai vicini a quelli in cui cita Alessandro, la lettura attenta del

sono del resto discordi fra loro circa il contenuto e il carattere di questa supposta 'prova
introduttiva': una sorta di rivelazione della dottrina dei principi, corne sembrerebbero indi-
care le parole ÛKpa teat ttpdrra di Epist. VII 344 d (cosi Krämer ripetutamente, cf. e.g. Platone e

i fondamenti 100-102, e Gaiser, Plato's enigmatic Lecture 20)? oppure un esercizio di arte
dialettica, di cui Dionisio avrebbe poi compiuto una contraffazione in forma dialogica, corne
sembra ritenere Szlezâk, Schriftlichkeit 393ss., più attento del Krämer alla definizione di
téxvt| data da Platone dello scritto di Dionisio? Si puô anzitutto dubitare che esistesse una
ttsïpa come procedimento costante metodico, e interrogarsi circa il suo carattere appare
ozioso corne tutte quelle domande aile quali non è possibile dare risposta di sorta. Ma forse la
tradizione circa la 7teîpa è andata formandosi nella tradizione platonica insieme con il conso-
lidarsi dell'interpretazione in senso esoterico, e il passo di Alcinoo potrebbe costituire un'in-
dicazione in proposito.

22 I critici sono abbastanza concordi su questo punto; cf. P. Wilpert, Reste verlorener Aristoteles-
Schriften bei Alexander. Hermes 75 (1940) 369-396, in part. 378ss.; id., Zwei Aristotelische
Frühschriften über die Ideenlehre (Regensburg 1949) 19ss.; P. Moraux, Les listes anciennes des

ouvrages d'Aristote (Louvain 1951) 39 e 328; E. Berti, La filosofta del primo Aristotele (Padova
1962) 212, nota 98, e 264ss.; I. Düring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens

(Heidelberg 1966) 183-184. Non lo nega neanche Cherniss, Aristotle's Criticism ofPlato
and the Academy (Baltimore 1944, New York 21962) 1 19, nota 77, quando dice che le confu-
sioni dei commentatori posteriori ad Alessandro son dovute al fatto che essi dipendevano da
lui soltanto per la conoscenza dell'opera. Simplicio ritorna più volte sul nepi ictyaOoO (In
Arist. Phys. pp. 453-455. 503 Diels) insistendo anch'egli sul motivo della Suàç, con un argo-
mentare che costituisce una variazione rispetto ad Alessandro. Da Alessandro dipendono
analogamente lo pseudo-Alessandro (In Arist. Metaph. pp. 625 e 695 Hayduck) e Asclepio (In
Arist. Metaph. pp. 76-77 Hayduck). Giovanni Filopono (In de anima pp. 75-78 Hayduck)
accomuna, senza conoscerli direttamente, il nepi xayaOoO e il nepi (pAoaotpiaç.



La akroasis di Piatone 155

testo ci indica chiaramente la cesura fra le parti. Simplicio fa due volte il
racconto délia trascrizione senza mai peraltro attribuirne la paternité ad Ales-
sandro. Nel primo dei due passi (In Arist. Phys., p. 151, 8ss. Diels col. 342

a 17ss. Gigon), dopo la citazione di Alessandro, leggiamo: 'ma tutto questo lo si

potrebbe desumere ancheda Speusippo, Senocrate... (Mßoi civ rtç Kai rcapà Sbt.

kxU); Simplicio adduce quindi gli antichi accademici come fonti parallele,
confermanti Alessandro. Nel secondo passo, ci troviamo solo di fronte ad un
inciso, nell'ambito di una complessa citazione da Alessandro e da Porfirio
(p. 454, 21 D. 343 a 11-12 G.); mentre di Alessandro ci riportano frasi relative
al contenuto del Ilepi xayaüoö, di Porfirio si cita il commento a un dialogo, il
Filebo (Porfirio tentava, a quanto pare, un'esegesi dell'espressione pâAAov-
f)rxov di tale dialogo in base alia dottrina dei principi cosi come esposta da
Aristotele nel Flepi xàyaûoû)23; lo oiiç ioröpqaav A. Kai oi äXko\ FIL èxaîpot
(qui, come a p. 151, 8ss.) è un intervento isolato di Simplicio, che ricorda
l'opéra di riferitori propria degli éxaîpoi di Platone.

Nei due passi citati, Simplicio, seguendo fonti a noi ignote, indica a nome
questi éxavpoi in forma diversa. Una prima volta egli si limita a fare il nome dei
principali e più stretti seguaci, anche se in più casi - e quello di Aristotele è il
caso più clamoroso - dissidenti, Speusippo, Aristotele, Senocrate. Ma una
seconda volta, tralasciando Speusippo e Senocrate, sente la nécessité di ad-
durre invece i nomi di Eraclide Pontico e di Estieo accanto a quello di Aristotele.

Ben poco, o più propriamente quasi nulla, sappiamo di Estieo24, né pos-
siamo esser certi che egli avesse titoli filosofici tali da esser considerato tra-
scrittore e riferitore fedele délia dottrina di Platone, Il fantasioso Eraclide poi,
pur provenendo dalla scuola di Platone, è oggi per noi compreso nell'elenco dei
Peripatetici, e ciô che ne sappiamo non ci dispone a prestar fede alla tradizione
che ne fa un fedele ed esatto riferitore délia dottrina esoterica di Platone25. E'

probabile che la fonte cui Simplicio attinge abbia semplicemente compiuto una
rassegna delle opere degli immediati discepoli di Platone individuando un
trascrittore e riferitore in chiunque avesse scritto un Ilepi xàyaûoù; si trattava
tuttavia ormai di puri titoli senza riscontro, si che la citazione sfuggiva alla
possibilité di qualsiasi confronto o cbntrollo. Nè doveva essere difficile trovare
un flepi xàyaûoù fra i titoli delle opere di un accademico, il tema presentandosi
come platonico per eccellenza, corne non doveva esser difficile trovarvi un

23 Porfirio chiosava il Filebo con la testimonianza di Alessandro, cioè, a monte, di Aristotele. E'
un esempio dell'interpretazione di Platone tramite la tradizione indiretta nel tardo mondo
antico, ed è la stessa metodologia sulla quale la Scuola di Tubinga è tornata a fondare la sua
'nuova immagine di Platone'.

24 Le poche testimonianze sono oggi da vedersi in Lasserre, La scuola di Platone II 97ss. per i
testi, 523ss. per il commento.

25 II rispi xàyatloO di Eraclide è posto da Diogene Laerzio fra gli scritti fisici (V 87 fr. 22

Wehrli) e doveva probabilmente trattare del bene in senso metafisico-cosmologico; cf. il
commento di F. Wehrli, Schule des Arist. VII (21969) 71, per i dubbi circa la 'trascrizione'
dalle lezioni di Platone.



156 Margherita Isnardi Parente

Ilepi vôpcov o un Ilepi tptÀîaç o anche un Ilepi iôeôtv, terni di tradizione
platonica rapidamente consolidatasi. La fonte di Simplicio era assai facilmente
portata da ciô a supporre dietro questo titolo la presenza délia, o delle, lezioni
sul bene, che la tradizione attribuiva a Piatone nella scuola, e di cui la cono-
scenza era ormai affidata esclusivamente ai riferimenti di Alessandro d'Afro-
disia.

Le parole coç èppf|Oq (p. 453, 30 D. col. 342 b 14 G.) possono essere un
accenno a questa fonte a noi ignota, anche se non si puô del tutto negare che
esse possano essere invece collegate con il precedente aivrypaxcoôrôç e si riferi-
scano quindi alla 'enigmatica' espressione di Platone, tradottasi con esattezza
nel riferimento dei discepoli26. Se coç èppf|t)r| è da prendersi nel senso più
generico, di 'cosi come si è detto', Simplicio sembrerebbe accennare solo ad una
tradizione diffusa e ormai affermatasi nella scuola. Ma questa tradizione, certo
nata assai tardi, attraverso un lento processo di maturazione, e priva di qua-
lunque fondamento nella conoscenza dei testi, è del tutto indipendente dall'al-
tra che ha il suo punto di partenza nella malevola aneddotica di Aristosseno. Si

tratta di due tradizioni parallele che ben poco hanno a che vedere l'una con
l'altra, se non il riferimento generico alio stesso oggetto. Nella scuola e nella
tradizione fïlosofïca che si richiama a Platone, la malevola versione peripate-
tica si arricchisce di particolari o si rovescia nella difesa di Platone dall'accusa
di imprevidenza e ingenuità. Accanto ad essa, e con notevole ritardo rispetto
all'inizio dell'altra, si va maturando la convinzione che ogni opera 'sul bene'
scritta da Accademici antichi sia relazione délia ÙKpôaarç platonica; circa la
quale, nella tarda antichità, le informazioni non differivano ormai più molto
da quelle di cui attualmente disponiamo.

II

Dal momento che il solo Fiept xàyaùoô di Accademici antichi del cui
contenuto qualcosa ci sia noto è quello di Aristotele, si impone, dopo quanto
siamo andati dicendo, una domanda: quanto di esso ci resta tramite Alessandro
(e, indirettamente, tramite Simplicio, o Asclepio, o Giovanni il Filopono) puô
confortarci nella convinzione che si trattasse di opera di trascrizione fedele di
dottrine platoniche? Giustamente si è affermato che un tentativo di ricostru-
zione dell'opera nel suo complesso è priva di possibilité27. Ma il tono e il
contenuto dei riferimenti puô pur sempre offrirci qualche indicazione non del
tutto inutile circa il suo carattere.

In più punti dei passi riferentisi al Llepi xùyaôoù Alessandro ci dice che
Aristotele riportava (per commentarla e sottoporla a critica) dottrina di Pla-

26 Cosi intende Gaiser, Plato's enigmatic Lecture 9: «as he Plato) said». Ma cf. invece Reale, in

Krämer, Platone e i fondamenti 373: «corne si è detto», intendendo le parole come allusione
alla tradizione, e interpretando aiviyparcûScûç in senso assoluto.

27 O. Gigon, Fragmenta col. 334 a.



La akroasis di Piatone 157

tone e dei pitagorici. Quando Aristotele parla dei 'pitagorici', sia in senso
generico sia con specificazioni (corne il troppo famoso oi Ka^oupevot di De
caelo II, 284 b 7, Metaph. A 985 b 23, ecc.), si riferisce senza equivoci a quei
filosofi che professano la loro fedeltà a Pitagora e se ne affermano seguaci; ma è

chiaro che l'attacco ai 'pitagorici' muove su duplice fronte; da un lato si critica
la teoria pitagorica in senso stretto, quale Aristotele stesso la ricostruisce in
Metaph. A, 986 a ss. o altrove; dall'altro lato si prende posizione contro l'intro-
duzione del pitagorismo nell'ambito della scuola platonica, contro quel mate-
matismo accademico che Aristotele rifluta, proponendo dal canto suo una
concezione 'dematematizzata' dei principi e dell'essere.

Certamente il Llepi xàyaûoû doveva contenere una parte 'descrittiva' nel
senso in cui la parola si attaglia alle sezioni 'storiche' dell'opera aristotelica:
Aristotele descriveva sempre gettando sul 'descritto' la propria griglia interpre-
tativa. Alessandro si serve di quest'opera cosi come, analogamente, si serve del

Ilepi iôeœv28, per chiosare e meglio precisare alcuni passi della Metafisica. I
riferimenti di Alessandro sono per la maggior parte dal II libro, e saranno piii
tardi riecheggiati da Simplicio29. In De bono II Aristotele si diffondeva in
particolare sulla Suâç in quanto cipyr] ù3.ikt| (p. 58, 2 Hayduck col. 338 a 42

Gigon); ed è la stessa argomentazione che noi troviamo in Metaph. A 987 b, là
dove egli afferma che nelle idee di Platone è già possibile individuare una
dualità di principi, l'unità in funzione (cbç) di ouata essenza, forma) e il
'grande-piccolo' in funzione di materia (Î3?cri). Ma nella Metafisica il concetto di
grande-piccolo prévale in assoluto su quello di diade; troviamo la diade citata
ancora in forma assai generica e scarsamente tecnica in Metaph. M 1087 b 5ss.:

f| xoù àvioou Sudç, f) ton peyâÀou Kai xoù piKpoù ('la dualità del diseguale,
quella del grande e del piccolo'; o, in altri termini, 'quella dualità che è propria
della diseguaglianza'). Al contrario, cid che Alessandro poteva dedurre dal testo
del rispi xdyadoù era una maggior specifïcazione del concetto di pâÀAov-r|x-
xov, eccesso-difetto o dismisura, considerato non nel suo aspetto puramente
fîsico, corne nel Filebo, ma in tutte le sue possibili implicazioni matematiche.
La coppia eccesso-difetto era contrassegnata corne dualità: se ne metteva in
luce l'aspetto di relazione-opposizione doppio/metà, il potere moltiplicante
(ôuoitoiôç) e, insieme e contrariamente, dividente (p. 56, 20ss. Hayduck col.
337 b G.). La possibilità di risalire a un Platone che continui in tal modo la
problematica degli ultimi dialoghi è ardua e precaria, eppure sussiste: abbiamo
almeno una chance di intrawedere un Platone in atto di approfondire la
problematica dualistica insita nel pàÀÀov-fjxxov, di scoprire i rapporti di rela-
zione e di opposizione in esso intrinseci contrassegnandoli con la formulazione
matematica della dualità, di tentare una definizione della molteplicità corne

28 O Itepi tfjç iôéaç, secondo il titolo che, sulla base di Diogene Laerzio V 23, preferisce il Gigon,
Fragmenta col. 372 a.

29 Cf. i passi citati supra, nota 22; la dipendenza di Simplicio da Alessandro è scontata, senza

negare peraltro che egli potesse tener d'occhio anche altre fonti intermedie.



158 Margherita Isnardi Parente

dualità, il che risponde del resto alla logica interna del procedimento délia
Sioùpeotç, nel quale unità e dualità si intrecciano. Ma tutto questo attraverso
un riferimento aristotelico che ci rende sempre, qui non diversamente che

altrove, estremamente problematico l'approccio.
Nel riepi xàyaûoù alla parte descrittiva doveva esser strettamente colle-

gata la parte critica e polemica30. Il riferimento di Alessandro chiarisce come il
tema del bene dovesse esser trattato da Aristotele in stretto collegamento con
quello dell'opposizione, e cioè dell'origine e délia natura del kcikôv, e del modo
di porre gli opposti, e délia liceità di porre i principi corne opposti: sono i

motivi per cui Alessandro fa più di una volta riferimento, parlando dell'opera,
ad un'altra da lui sentita corne affine, quella 'EicXoyri xcöv èvavxioiv che non
sappiamo (ed è questione aperta, e destinata a restarlo) se possa o no identifi-
carsi con quel fiept àvxtKeipévcov più volte citato da Simplicio31. Ma ciô che

per noi si avvicina di più alla trattazione aristotelica del flepi xàyaùoù quale
Alessandro ci la fa intravvedere è quel vero e proprio trattatello primitivo
sull'opposizione che è oggi il libro N délia Metafisica32: ove Aristotele accusava
Platone e gli accademici di porre indebitamente i principi corne opposti, giac-
ché fopposizione non puô in alcun caso giustificare il divenire: nulla si svi-
luppa dagli opposti, essi si eliminano a vicenda. Nel libro N, 1091 b 14ss., torna
il motivo dell'uno considerato come essenza del bene: i sostenitori delle idee
affermano aùxô xô ëv xô àyaûôv aùxô eivat in quanto ritengono che l'unità sia

sua essenza. Nello stesso libro N, poco oltre, viene impostato il problema
dell'opposizione sotto un altro aspetto, come bene (identiflcato con l'unità) e

molteplicità e ineguaglianza come maie (1091 b 26ss.) e subito soprawiene la

confutazione aristotelica di questo assurdo modo di porre il maie (1092 a 1-5).
Erano i terni che dovevano costituire fasse portante del Elspi xàyaùoû, con la

negazione délia validità di porre il secondo principio corne 8u<xç e considerarlo
in relazione di èvavxicooiç rispetto all'Uno. E ciô aveva il valore di un attacco a

fondo contro il pitagorismo di Platone e dell'Accademia: non solo per la neces-

30 Questa caratteristica critica e polemica è giustamente rilevata da J. Brunschwig, EE / 8, 1218 a

15-32 et le Pen tagathou, in: Untersuchungen zur Endemischen Ethik, Symposium Aristoteli-
cum V, ed. Moraux-Harlfinger (Berlin 1971) 197-224, in part. 220 (giustamente Brunschwig
sottopone a commento ironico la storia délia trascrizione: «se seraient-ils amusés à organiser
un concours de sténographie?»). Sulla base délia notizia délia trascrizione qualcuno è giunto
fino a parlare di 'cahiers des disciples', forse in analogia coi discepoli di Hegel; cf. Richard,
L'enseignement oral de Platon 11. Non concordo tuttavia del tutto con il Brunschwig nel

riconoscimento di tratti del flepi xàyaûoû nel I libro delVEudemia; a questa tesi mi sembra
faccia difficoltà il confronto con la testimonianza di Alessandro.

31 La questione è discussa da O. Guariglia, Quellenkritische und logische Untersuchungen zur
Gegensatzlehre des Aristoteles (Hildesheim 1978) per il quale rimando alla mia recensione in
Archiv f. Gesch. d. Philosophie 66 (1984) 91-95.

32 Per la collocazione cronologica del libro N e la sua caratterizzazione cf. di recente, anche per la

letteratura critica citata, E. Berti, Les livres M et N dans la genèse et la transmission de la
Métaphysique, in: Mathematik und Metaphysik bei Aristoteles. Symposium Aristotelicum XI,
ed. Lauener/Graeser (Bern 1987) 11-31.



La akroasis di Piatone 159

sità di impostare il divenire su più corretti principi, ma per contrapporsi a

quella crescente matematizzazione della problematica ontologica che avrebbe
condotto al matematismo totale di Speusippo, ai numeri ideali di Senocrate,
ma che aveva certo in alcune speculazioni dell'ultimo Piatone la sua radice.

III

Tornando al passo di Aristosseno, dal quale abbiamo preso le mosse, non
credo che dopo questa analisi della testimonianza di Alessandro si abbiano
ragioni sufficienti per ritenere che il racconto dell'uno e il riferimento dell'altro
abbiano di mira esattamente lo stesso contesto platonico. Dal passo di Aristosseno,

corne già si vide, non si deduce la dottrina dei principi né la dottrina della
diade, e neanche l'assoluta identificazione bene-uno: si deduce semplicemente
che il Bene ha per sé carattere unitario, che esiste un Bene in sé di natura unica
e assoluta, e che Platone passava ad affermazioni di questo tipo attraverso una
propedeutica di tipo matematico taie da rendere, per i suoi ascoltatori, la
conclusione inattesa. L'andamento pedagogico che Aristosseno ci descrive, pur
condendo di malevolenza la sua presentazione, potrebbe anche autorizzarci a

scorgere nell'insegnamento di Platone una applicazione della pedagogia della
Repubblica: dagli enti matematici al Bene uno e supremo, perfezione assoluta.

C'è un contesto che si avvicina alla testimonianza di Aristosseno molto più
che non la testimonianza di Alessandro sul Flepi xàyaûoù; quella stessa tema-
tica che il discepolo delinea con alquanta grossolanità si trova ben diversa-
mente trattata nell'Etica Eudemia I 8, 1217 b-1218 a. E' noto come, in quella
sede, Aristotele per l'appunto compia una critica a fondo del concetto platonico
di 'Bene in sé', aùtô xà àyaûôv, unico ed assoluto, dal canto suo pronuncian-
dosi invece per la pluralité differenziata dei beni, a seconda dell'ordine catego-
riale cui essi sono pertinenti o dei 'molti modi in cui l'essere si predica'.
Aristotele rifiuta insomma, anzitutto, l'idea del Bene della Repubblica: che egli
si rivolga esplicitamente contro questa teoria almeno in alcuni passi della sua
argomentazione non mi sembra possibile negare, in base al ripetersi più di una
volta (1217b 8. 15.25) dell'espressione inequivocabile q iôéa xoù àyaûoù33. Ma
la sua argomentazione va oltre, e, come stiamo per vedere, non trascura anche

sviluppi immediatamente postplatonici della teoria del bene.
E' singolare come EE I 8, confrontato con la testimonianza di Alessandro

di Afrodisia, risulti in effetti, nonostante il suo contenuto incentrato sul Bene,

apparentemente più vicino a quel che Alessandro ci dice del Elepi i5ewv che

non a quello ch'egli dice del IL xàyaûoù. A partire da 1218 a 8, vediamo
Aristotele muovere contro Platone e i sostenitori della teoria delle idee l'obiezione

33 Anche qui non concordo del tutto con Brunschwig, EE 18, 198 nota 4, né con F. Dirlmeier,
Aristoteles. Eudemische Ethik (Berlin 1979) 213, propensi a non riconoscere l'idea del bene

nello àyadàv aùxô dell'Eudemia. Cf. peraltro le più sfumate affermazioni dello stesso

Brunschwig, p. 202.



160 Margherita Isnardi Parente

che era fondamentale nel II. iôeôôv: che cioè costoro compiono una indebita
operazione logico-ontologica, trasformando un semplice koivôv in un %(opi-
axôv o trascendente; nient'altro che questo signiflca il porre un 'Bene in sé'

superiore aile diverse forme del bene. Come nel n. iôecov, Aristotele appare qui
intento a combattere particolari argomenti dimostrativi che ora, vùv, vengono
costruiti dai suoi avversari, quei À.ôyoi, quei discorsi argomentativi a supporto
délia dottrina delle idee, che corrono nella scuola di Piatone e che non risalgono
certo a Platone, il quale mai ha fatto délia dottrina delle idee oggetto di apodissi
argomentativa34. Con tali Àôyoi si pretende di costruire concetti come quelli di
aùxoûyieta e aùxoôlicaiov (1218 a 16ss.); anche l'esemplificazione ci porta assai

vicini al If. iôeoiv, ove si adducevano gli esempi di aùxoûyieia e aùxôïaov,
concetto, questo, strettamente apparentato a quello di aùxoÔÎKatov. E' qui in
questa sede che Aristotele précisa meglio la sua opposizione aile idee cosi corne
le intendono attualmente i loro sostenitori, fondate sui numeri, èt, àpvûpœv
1218 a 18), il che non aweniva con altrettanta chiarezza nel n. iôecbv, anche se

appare deducibile dalle argomentazioni là date35.

C'è una à7iôôexÇiç, uno di questi Xöyoi, che Aristotele isola e pone in
particolare evidenza (1218 b 24ss.), perché ha un carattere diverso dalle altre ed
è particolarmente jrapdßo^cx;36, si basa cioè su di un accostamento metaforico
improprio. L'autore di questa 'dimostrazione' del carattere ideale del Bene e

délia sua natura di Uno fa un parallelo con i numeri e dice che Bene è Uno sulla
base del fatto stesso che i numeri tendono ad esso, cioè all'unità (ècpievxcti

aùxoù). Questa argomentazione sembra presupporre l'awenuta compléta iden-
tificazione fra idee e numeri trascendenti, e in pari tempo la totale assimila-
zione del bene a unità di ordine matematico: quell'unità cui i numeri tendono
corne al compimento perfetto délia loro essenza.

La terminologia di questo passo (quello ècpîsvxai che Aristotele sottopone
a critica stringente, poiché scpiemlcn presuppone ôpsQç, e la opeçiç è del tutto
estranea ai numeri) è stata da alcuni accostata a cid che Proclo ci dice délia

34 Rimando per la discussione di questo tema a M. Isnardi Parente, Le péri ideôn d'Aristote:
Platon ou Xénocrate? Phronesis 26 (1981) 135-152.

35 Nella sua analisi del De ideis W. Leszl, Il 'De ideis' di Aristotele e la leoria platonica delle idee

(Firenze 1975) in part. pp.305ss., esclude di fatto dalla teoria delle idee oggetto délia polemica
di Aristotele la forma specifica delle idee-numeri. Ed è vero che Aristotele in quella sede non
sembra parlasse di ach)pßkT|TOi àprûpoi, e che alcuni argomenti, soprattutto fra quelli rivolti
contro Eudosso di Cnido, sembrano riportarci alla forma classica délia dottrina. Non va
tuttavia dimenticato che gli esempi di idee che Aristotele adduce appartengono al tipo quantitative

e matematizzabile: sia lo taov, concetto il cui carattere matematico è di per sé evidente,
sia la ùyteta, riducibile a formula matematica, in quanto armonia di elementi. Rimando a

quanto detto altrove, M. Isnardi Parente, Studi sull'Accademia platonica antica (Firenze
1979) 88.

36 L'ipotesi di una falsa lettura per jtapàkoyoç è del Bonitz, Index s.v. ïtapàpokoç; ma TtapoAoyoç
sarebbe probabilmente solo una lectio facilior. A jtapaßokoQ si attengono per lo più le tradu-
zioni, anche se la difficoltà dell'espressione si fa sentire nella loro diversité (cf. Dirlmeier,
«blosse Analogie», o la perifrasi del Rackham «an hazardous way of proving»).



La akroasis di Piatone 161

concezione senocratea dell'idea (fr. 30 Heinze, 99 Isnardi Parente); ove in ef-
fetti la stessa espressione verbale fa la sua comparsa37. Non sarebbe peraltro
questa una ragione coibente per l'attribuzione délia àTiôSeiÇrç a Senocrate,
giacché nel passo di Proclo (In Parm., col. 888, 26ss.) la definizione senocratea
dell'idea appare incastonata in un contesto concettuale e verbale di schietto
stampo neoplatonico. Colpiscono, piuttosto, altri fatti: che la àtréSei^iç di cui si

parla sia posta in una collocazione a sé stante e distinta dal resto délia polemica
antiplatonica; che sia considerata particolarmente arbitraria e impropria cosi
corne in genere Aristotele considéra tutte le teorie senocratee; che porti l'im-
pronta di una radicalizzazione matematizzante délia dottrina delle idee spinta
aile sue conseguenze ultime. Se siamo propensi a riconoscere in tutto questo
perlomeno notevoli indizi in favore dell'attribuzione a Senocrate, potremmo
trovare un fondamento all'ipotesi che a questo filosofo per primo sia con
probabilità riconducibile quella assimilazione fra il Bene délia Repubblica e

l'Uno del Parmenide che sarà poi uno dei cardini dell'esegesi neoplatonica di
Platone.

EE I 8 dà nell'insieme l'impressione di rappresentare un momento dell'in-
segnamento di Aristotele in cui questi confuta l'idea del Bene e il Bene in sé

secondo Platone, la dottrina delle idee come xtopiaxd in generale, i Aöyot
elaborati per sostenere e difendere tale dottrina, gli sviluppi in senso matematizzante

di essa dal tardo Platone all'Accademia senocratea. E se, come sembra
indicarci Alessandro, il Etepi ràyccûoû si incentrava piuttosto sull'opposizione
dei principi e sulla natura dell'opposto al Bene-Uno, cioè sul secondo princi-
pio, questo brano dell'Eudemia, con la sua problematica, ne rimane alquanto
lontano; proprio in quanto esso continua, piuttosto, ad inserirsi nella polemica
contre la dottrina delle idee, in Platone e nei suoi immediati continuatori.

IV

Parlava Platone del Bene nell'Accademia? Tutto induce a crederlo, e a

credere, anche, che ne parlasse ripetutamente, e forse usualmente. Nella
cornice déformante del suo xÔTtoç malevolo e scontato, il riferimento di Aristos-
seno puô alludere a questa prassi continua. La lezione famosa ed unica, non
scritta da Platone, trascritta dai discepoli, è, corne si è visto, un fantasma - uno
dei tanti - délia tradizione tardiva. Parlava Platone nell'Accademia del
'secondo principio' Ne parlava, verosimilmente, come di un problema aperto - il
problema délia inafferrabile fenomenologia del sensibile nella sua natura pri-
migenia, al di qua dell'ordinamento razionale, che occupé il suo pensiero
soprattutto negli ultimi anni e negli scritti più tardi - si che nell'Accademia

37 Ciô fu a suo tempo notato da H. v. Arnim, Eudemische Ethik und Metaphysik, Sb. Akad. Wien
207, 5 (1928) 62. Ma, se le somiglianze verbali non sono rilevanti data la rielaborazione
compiuta da Proclo, il passo dell'Eudemia potrebbe essere aggiunto, almeno dubitativamente,
ad una raccolta di frammenti di Senocrate.

11 Museum Helveticum



162 Margherita Isnardi Parente: La akroasis di Piatone

questo era divenuto il campo privilegiato délia ricerca e l'oggetto delle più varie
proposte38. Ma la relazione istituita fra la trattazione del Bene come valore
unico e assoluto e la trattazione dei principi reciprocamente opposti è frutto di
una tradizione esegetica che si arricchi di contenuto immaginoso o polemico
nel corso del platonismo tardivo. La ricerca dell'autentico Platone dietro una
tradizione cosiffatta è una delle illusioni ricorrenti délia storia délia fïlosofîa,
che torna a prender corpo tanto più quanto più si indebolisce l'analisi critica
dei tramiti. In realtà, cercando Platone, noi troviamo sulla nostra strada Ari-
stotele; un esegeta singolare, che poteva senza alcuna difficoltà leggere nel
Timeo la teoria délia oAr|39, né certo ragionava diversamente quando, nel Ilepi
xàyat)oC, attribuiva al suo maestro la teoria délia diade come apxp ùÂtKf]. Se,

dietro Aristotele, ci è dato individuare qualche spiraglio su una possibile prose-
cuzione orale délia dottrina dei dialoghi - senza, presumibilmente, alcuna
contraddizione con questa - il diaframma aristotelico è pur sempre inelimina-
bile, cosi corne, per cid che ci riguarda, il ritorno alla 'innocenza pre-ottocente-
sca' è impossibile.

38 Cf. supra, nota 13, per il riferimento a quello che è nella mia raccolta il fr. 99 di Senocrate; ma
Senocrate è solo uno fra i molti partecipanti alla discussione intorno al 'secondo principio', e

alla caratterizzazione da dargli; nella varietà delle proposte si va dal moltiplice all'ineguale, al

grande-piccolo, all'eccesso-difetto, alla diade, all'altro e, se si aggiunge Ermodoro (Simplicio,
In Arist. Phys., p. 256, 31 ss. Diels fr. 8 I.P.), al «non essere». La varietà di soluzioni degli
Accademici è un indice dello stato in cui Platone aveva lasciato il problema.

39 Phys. IV, 209 b 11-12 è uno di quei passi che giustamente H. Cherniss considerava 'touch¬
stone' (Riddle 17) per la questione dei rapporti Aristotele-Platone; se noi non possedessimo il
Timeo, l'affermazione «Platone nel Timeo dice che x®pn e >Ar| sono la stessa cosa» ci avrebbe
condotti sicuramente ad attribuire a Platone una teoria della uXq, nella sua dottrina in realtà
inesistente. Questo argomento mi sembra conservi la sua validité anche di fronte alle sottili
giustificazioni di P. Aubenque, La matière de l'intelligible. Sur deux allusions méconnues aux
doctrines non écrites de Platon, Rev. Philos. 107 (1982) 307-320.


	La akroasis di Platone

