Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 46 (1989)

Heft: 1

Artikel: Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione
Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione

Von Christoph Schdublin, Bern

Wer dem Text von Ciceros Philosophica Schritt um Schritt zu folgen sich
bemiiht, steht immer wieder vor erheblichen Schwierigkeiten, die ein sehr
genaues Nachrechnen nétig machen, ja gleichsam dazu zwingen, Autor und
Uberlieferung gegeneinander auszuspielen. Im Anschluss an friihere Arbeiten
soll hier ein Strauss weiterer tpofAnuata aus ‘De divinatione’ behandelt wer-
den!; die erwogenen ‘Losungen’ méchten im besten Fall nicht allein dazu ver-
helfen, den Wortlaut der betreffenden Aussagen festzustellen, sondern mehr
noch, ihren ‘Sinn’ - im argumentativen Zusammenhang — zu ermitteln.

I

In 1, 34 spricht Quintus Cicero zum zweiten Mal im Verlauf seiner Dar-
legungen (vgl. 1, 11) explizit von der fundamentalen Teilung der Mantik in ein
genus artificiosum und ein genus naturale. Hinsichtlich des genus naturale hilt
er fest, dass es auf bestimmten Zustinden und Verfassungen der menschlichen
Seele beruhe und sich entweder in der Form von Triaumen oder per furorem
dussere. Vertreter der ‘Wahnsinnsmantik’ seien etwa Bakis, Epimenides und
die Sibylle von Erythrai; iiberdies wiesen eine gewisse Wesensverwandtschaft
mit ihr die Orakel auf - nicht freilich ‘gestellte’ Losorakel, sondern diejenigen,
quae instinctu divino adflatuque sich ergossen (eine dhnliche Unterscheidung 2,
70). Immerhin werde man auch den eigentlichen Losen nicht jede Erfolgsmog-
lichkeit abstreiten wollen, sofern sie nur iiber eine geniigende Gewihr verfiigten
und gottliche Einwirkung mit im Spiel sei. Diese Bemerkungen schliesst Quin-
tus mit folgendem Satz ab: quorum omnium interpretes, ut grammatici poeta-
rum, proxime ad eorum, quos interpretantur, divinationem videntur accedere.
Da die Erkenntnis der Zukunft iiberwiegend durch ‘Zeichen’ vermittelt wird,
bedarf es in den meisten Fillen irgendwelcher ‘Deuter’2, und diese haben eine

* Fiir forderliche Diskussionen iiber die meisten der hier aufgegriffenen Fragen habe ich Otto
Zwierlein (Bonn) zu danken.

1 Vgl. Mus. Helv. 42 (1985) 157ff.; Wiener Stud. NF 20 (1986) 165ff.; Mus. Helv. 44 (1987) 181ff.
Alle diese Untersuchungen stehen in Zusammenhang mit der Vorbereitung einer zweisprachi-
gen Ausgabe; sie wird hoffentlich bald erscheinen kdnnen.

2 Insbesondere Poseidonios scheint in einem umfassenden System von ‘Zeichen’ die Grundlage
jeder mantischen Betidtigung gefunden zu haben; vgl. De div. 1,127 mit Mus. Helv. 42 (1985)
166f. Dass zumal die Trdume, iiberdies aber auch die vaticinationes und die oracla — also die
gesamte divinatio naturalis — ohne kunstvolle interpretatio wirkungslos blieben, betont Quin-
tus ausdriicklich De div. 1,116.



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 43

dhnliche Aufgabe zu erfiillen wie die grammatici: soviel ist auf Anhieb klar.
Ausser Zweifel steht ferner, dass die grammatici dem Verstindnis der poetae
dienen. Demgegeniiber stellen diejenigen, denen die ‘Deuter’ sich widmen (eo-
rum quos interpretantur), gewissermassen die Unbekannte in der Gleichung
dar; deren schnelle Losung ist zusédtzlich durch den ersten Genetiv verbaut, mit
dem der Satz anhebt (quorum omnium).

Nun wird man, jedenfalls im gegebenen Zusammenhang, den relativen
Anschluss aufalles Vorangehende — mitsamt den Orakeln und Losen — beziehen
und also neutral auffassen miissen?®. Bei denen anderseits, welche die Aufmerk-
samkeit der ‘Deuter’ beanspruchen, scheint es sich auf den ersten Blick um die
Vertreter der ‘Wahnsinnsmantik’ (Bakis, Epimenides, Sibylle) zu handeln,
moglicherweise auch um die Kiinder von Orakeln (wie z. B. die Pythia): dies legt
ja nur schon die Analogie zu den von den Grammatikern erklidrten Dichtern
nahe. Folgt man jedoch der genannten Linie, so macht sich bei ndherem Zuse-
hen, selbst ungeachtet der etwas hilflosen Formulierung, ein doppeltes Unbe-
hagen geltend: Denn zum einen sind wir gezwungen, das ‘weite’ Verstandnis des
ersten Genetivs guorum (bezogen auf Menschen und ‘Dinge’) hinsichtlich des
zweiten Genetivs eorum (bezogen allein auf Menschen) nachtriglich einzu-
engen; und daraus erwichst ferner geradezu ein innerer Widerspruch, werden
doch die mantischen ‘Deuter’, die sich nicht mit menschlichen Kundgebungen
befassen (sondern z. B. mit Losen), unmittelbar nach ihrer Einfiihrung (quorum
omnium interpretes) aus der entscheidenden Aussage gleichsam wieder ausge-
schlossen, weil ihre Bemiihungen eben nicht auf ein ‘personales Objekt’ gerich-
tet sind (quos interpretantur). Wie auch immer man die Sache dreht: der frag-
liche Satz wird dem Gedankengang, den er abrunden soll, zumindest unter den
skizz_ierten Annahmen nicht gerecht.

Ahnliche Uberlegungen mogen, wenn auch unausgesprochen, die bisheri-
gen Erkldrer dazu gefiihrt haben, guorum und eorum inhaltlich voneinander zu
trennen. Nach dieser Auffassung wiirde eorum quos interpretantur nicht auf
bereits erwihnte Menschen zuriickweisen; vielmehr brichte der Ausdruck eine
neue Grosse ins Spiel: die Gotter®. Der Vergleich liefe demnach darauf hinaus,

3 W.Theiler, Poseidonios. Die Fragmente (Berlin/New York 1982) 2, 299 versteht Quintus’
Bemerkungen iiber Orakel und Lose als «Einschub» in eine Vorlage und folgert: «quorum
musste einst, wie poetarum zeigt, auf die Personen Bacis, Epimenides, Sibylla ... gehen.» Dabei
ist in altvertrauter Weise vorausgesetzt, dass Cicero véllig ‘mechanisch’ vorgegangen und nicht
imstande gewesen sei, seine eigenen Manipulationen mit dem ‘Quellentext’ in Ubereinstim-
mung zu bringen.

4 Vgl. die Ubersetzung von W. A. Falconer (Loeb Classical Library 1923, viele Neuauflagen):
«Men capable of correctly interpreting all these signs of the future seem to approach very near
to the divine spirit of the gods whose wills they interpret, just as scholars do when they interpret
the poets.» Ferner A. S. Pease, M. Tulli Ciceronis De divinatione, University of Illinois Studies
in Language and Literature 6 (1920) 1611f. und 8 (1923) 153ff. (Neudruck Darmstadt 1963) 153
zur Stelle (divinationem). - Aeneas redet Helenus, der sich auf alle Formen der Mantik
versteht, als interpres divum an (Verg. Aen. 3, 359).



44 Christoph Schéublin

dass die ‘Deuter’ mit threm Tun bestrebt sind, den ‘Willen’, den ‘Plan’, die
‘Absicht’ der Gotter zu ermitteln, so wie den grammatici vorschwebt, sich des
‘Sinns’, der ‘Meinung’ (Sivowa, sententia®) der Dichter zu vergewissern. Zwar
bleibt auch bei einem solchen Verstandnis, da ja die Gotter nicht ausdriicklich
genannt sind, ein gewisser Rest von Unsicherheit, doch die zuvor empfundenen
Anstdsse entfallen: eorum braucht nicht mehr quorum zu ‘korrigieren’, und die
Formulierung eorum quos interpretantur betrife samtliche ‘Deuter’. Hinzu
kommt, dass Cicero bereits im Proomium die Moglichkeiten der Mantik mit
ganz dhnlichen Worten umschrieben hat (1, 1): magnifica quaedam res [sc.
divinatio] et salutaris ... quaque proxime ad deorum vim natura mortalis possit
accederé®. Ist freilich, werden wir weiterfragen, divinatio in 1, 34 der treffende
Begriff zur Kennzeichnung dessen, worauf die ‘Deuter’ abzielen? Von einer
divinatio der Gotter selbst scheint sonst jedenfalls nie die Rede zu sein, weder
anstelle von providentia noch in einem andern Sinn. Darum wohl idnderte
Hottinger divinationem in divinitatem, und er fand damit Theilers Beifall’:
schliesslich entspriache divinitatem auch sehr genau deorum vim in der offen-
sichtlich verwandten Formulierung des Pro6miums.

Trotzdem sollte man die Differenz zwischen den beiden Aussagen nicht
unterschitzen: An der friiheren Stelle (1,1) hebt Cicero allgemein das im Wesen
der divinatio beschlossene unerhorte Vermégen hervor, menschliche und gott-
liche Natur einander anzundhern; an der zweiten dagegen (1, 34) lenkt er den
Blick auf die Fahigkeit, mittels kunstvoller Deutung der mantischen ‘Zeichen’
gewissermassen die Gedanken der Gotter zu lesen — consilia deorum immorta-
lium perspicere, wie er 2,114 sagt. Die interpretes fragen im Grunde ebensowe-
nig nach der ‘Gottlichkeit” der Gotter wie die grammatici nach dem ‘Dichter-
tum’ der Dichter®. Vielmehr wire auf seiten der Gétter ein Begriff erforderlich,
der die dwavowa/sententia der Dichter spiegelte. Ihn zu gewinnen sollte ohne
schwerwiegenden Eingriff moglich sein: indem man nédmlich divinationem zer-
legt in divinam rationem. Die dabei angenommene Verderbnis verlangt ange-
sichts des Titels und der Thematik des gesamten Werks wohl nach keiner
ndheren Begriindung. Und 1m iibrigen gewidnne die Aussage dank der postu-
lierten Wendung divina ratio einen durchaus erwiinschten doppelten Sinn: Zum
einen wiirde damit treffend eben die der sententia der Dichter entsprechende
Grosse benannt, die sonst etwa consilia deorum heisst (s.0.); zum andern kdme

5 Zu sententia im Sinne von «main purpose or drift of an author, writing, etc.» vgl. Oxford Latin
Dictionary s.v. 7b.

6 Auf diese Stelle verweisen natiirlich auch Pease und Theiler, a.O.

A.O.: «vortrefflich!»

8 Vgl. auch Pease, a.0.: «But the approach of the professional diviners is less to the deity of the
gods than to that knowledge of the future as a result of which they send signs to men.»
Seinerseits ist Pease allerdings davon iiberzeugt, dass divinatio ein treffender Begriff fiir diese
gottliche ‘Kenntnis der Zukunft® sei.

~l



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 45

jene determinierte gottliche Weltordnung der Stoiker in den Blick® — Adyoc,
npovola, eipappevn —, welche die Voraussetzung dafiir bildet, dass divinatio in
allen ihren Formen sich iiberhaupt betitigen kann'©,

II

In mythischer Friihzeit, betont Quintus, genossen die Seher ein besonders
hohes Ansehen, ja das Seheramt war nicht selten geradezu an das K&nigtum
gebunden. Als Beispiele kommen ihm zunidchst Kalchas, Amphilochos und
Mopsos in den Sinn (1, 88): Amphiaraum autem sic honoravit fama Graeciae,
deus ut haberetur atque ut ab eius solo, in quo est humatus, oracla peterentur.
Verschiedenes an dieser Formulierung wirkt befremdlich: solum (‘Grundlage,
Basis’ oder ‘Erdoberflache’) zur Kennzeichnung der Begrdbnisstétte; ferner die
possessive Bestimmung des solum; schliesslich die durch die «troublesome
words»!! suggerierte Vorstellung, dass Orakel von dem betreffenden — oder
iiberhaupt von einem - solum geholt worden seien!?. Es wire deshalb ein
Wunder, wenn die Stelle nicht ldngst die Aufmerksamkeit der Kritiker auf
sich gezogen und ihren Verdacht geweckt hétte. Allerdings vermochte keiner
der bisher unternommenen Heilungsversuche wirklich zu iiberzeugen - z.B.
die Anderung von solo in solio (Polster) oder die Aussonderung von eius
(Moser)!3 -, so dass die neuesten Herausgeber sich wohl oder iibel mit dem
iiberlieferten (wenn auch im Grunde ungekldrten) Text abfanden'4. Hilfe

9 Vgl. De nat. deor. 1, 4 sunt autem alii philosophi, et hi quidem magni atque nobiles, qui deorum
mente atque ratione omnem mundum administrari et regi censeant. 2, 97 cum autem impetum
caeli cum admirabili celeritate moveri vertique videamus ..., dubitamus, quin ea non solum
ratione fiant sed etiam excellenti divinaque ratione? 2, 99 quae si ut animis sic oculis videre
possemus, nemo cunctam intuens terram de divina ratione dubitaret. Hiufiger als von ratio
divina spricht Cicero allerdings in solcher Verwendung von mens divina; vgl. De div. 1,17
principio aetherio flammatus Iuppiter igni / vertitur ... / menteque divina caelum terrasque
petessit. De fin. 4,12 divina mente atque natura mundum universum et eius maximas partis
administrari; De nat. deor. 2, 88 ratione ac mente divina; 2,132 mente consilioque divino omnia
... administrari. Ferner Sen. De ben. 4, 7, 1 quid enim aliud est natura quam deus et divina ratio
toti mundo partibusque eius inserta?

10 Diese Sicht der Dinge wird von Quintus - in Poseidonios’ Gefolge — entwickelt De div. 1,
125-128.

11 Pease, a.0. 252 zur Stelle.

12 Das Wort solum wire auch schwerlich geeignet, allenfalls auf Amphiaraos’ ‘chthonischen’
Charakter (dazu W. Fauth, Art. Amphiaraos, K1. Pauly 1, 1964, 308f.) anzuspielen oder darauf,
dass der Seher-K6nig nach Zeus’ Blitzschlag von der gedffneten Erde verschlungen worden
sein soll (Belege bei Fauth, a.0. 309). Und jedenfalls im Amphiareion bei Oropos hatte die
Inkubation nicht auf dem nackten Boden, sondern auf dem Fell eines geopferten Widders zu
erfolgen (Paus. 1, 34, 5); vgl. E. R. Dodds, Die Griechen und das Irrationale (Darmstadt 1970)
62 und 209 Anm. 43.

I3 Weitere Vorschlige verzeichnet Pease, a.0.

14 So Pease, ferner Plasberg-Ax in der iltern (1938) und Giomini in der neuen (1975) Teubne-
riana.



46 Christoph Schiublin

konnte allenfalls von Valerius Maximus kommen, denn die bei ihm fassbare
Nihe zu Cicero erhebt seine Ausfiihrungen geradezu in den Rang einer Neben-
tiberlieferung (8, 15 ext. 3): eadem gens [sc. Graeci] summo consensu ad Am-
phiaraum decorandum incubuit, locum, in quo humatus est, in formam condi-
cionemque templi redigendo atque inde oracula capi instituendo. Entscheidend
ist offenbar, dass Amphiaraos’ Begribnisort (locus, in quo humatus est) zu
einem eigentlichen (Orakel-)Heiligtum (templum) ausgestaltet wurde: diesen
Vorgang, der bei Valerius Maximus schrittweise nachvollzogen wird, mag Ci-
cero in komprimierter Darstellung kithn auf das Endergebnis reduziert haben:
... ut ab eius templo, in quo est humatus, oracla peterentur. Die Anderung von
solo in templo beseitigte alle Anstosse und lieferte genau den erforderlichen
Sinn - nur eben: paldographisch ldsst sie sich schwerlich begriinden. Vielmehr
gilte es, einen ‘denkenden’ Abschreiber zu bemiihen: ihm missfiel moglicher-
weise die Vorstellung eines als Begrabnisstdtte dienenden Tempels. Mit solum
freilich gelang ihm kein Treffer, wdhrend Valerius Maximus doch eine in jeder
Hinsicht angemessene Verdeutlichung der vermuteten ciceronischen Vorlage
zustande gebracht hitte: locum, in quo humatus est, in formam condicionemque
templi redigendo.

Wer daran festhalten moéchte, dass Ciceros Formulierungen im wesentli-
chen sinnvoll seien, wird wohl auch an der folgenden Stelle stocken und allen-
falls Zuflucht zu einem ‘denkenden’ Abschreiber erwigen: 1, 74-76 hatte Quin-
tus Cicero von den Wunderzeichen gehandelt, mit denen sich den Spartanern
die Niederlage gegen die Thebaner bei Leuktra ankiindigte. Darauf antwortet
der Bruder 2, 67f.; insbesondere zum struppigen Kranz, der unvermittelt auf
dem Kopf der Lysander-Statue in Delphi erschienen sein soll, stellt er beden-
kenswerte Uberlegungen an (2, 68): ‘at in Lysandri statuae capite Delphis exstitit
corona ex asperis herbis, et quidem subita.’ itane? censes ante coronam herbae
exstitisse, quam conceptum esse semen? herbam autem asperam credo avium
congestu, non humano satu, iam, quicquid in capite est, id coronae simile videri
potest. Was abergldubische Betrachter, darauf will Cicero offenkundig hinaus,
wie ein Wunderzeichen anmutet und zu tiefsinnigen Deutungen einléddt, lasst
eine vollkommen ‘natiirliche’ Erkldrung zu: kein Kranz ohne Pflanzen, keine
Pflanzen ohne Samen; dass der vermeintliche Kranz struppig wirkte, mag daher
rithren, dass Vogel die Samen auf dem Haupt der Statue niedergelegt hatten;
und wenn sich schon einmal etwas auf einem Haupt befindet, so denkt man
eben unwillkiirlich an einen Kranz. Dieser Gedankenentwicklung widerstreben
— zwar nicht als restlos sinnwidrig, aber doch als seltsam funktionslos, ja iiber-
fliissig — die Worte non humano satu; denn sie beschreiben einen Vorgang, der
ebenfalls als ‘natiirlich’ zu gelten hitte und darum im Zusammenhang keinen
Gegensatz zum Wirken der Vogel bildet (avium congestu). Wenn Menschen-
hinde im Spiel gewesen wiren, wiirde deswegen doch niemand an ein ‘“Wunder’
glauben, und die ganze Diskussion eriibrigte sich — abgesehen davon, dass es
ohnehin keinem verniinftigen Menschen in den Sinn kime, Samen auf den



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 47

Kopf einer Statue zu streuen in der Hoffnung, sie gingen dort auf. In der Tat
macht ein Vergleich mit Ciceros Erledigung des ndchsten ‘Wunders’ deutlich,
wie die Argumentation verlaufen miisste (2, 68): Aus dem Umstand, dass die in
Delphi den Dioskuren geweihten goldenen Sterne spurlos verschwanden, werde
man nicht auf irgend etwas Ubernatiirliches schliessen — furum id magis factum
quam deorum videtur. Den Dieben - sie spielen die gleiche (‘natiirliche’) Rolle
wie die Vogel im vorigen Beispiel — stehen die Gotter gegeniiber: mit deren
Eingreifen rechnet, wer (unnétigerweise) an ein ‘“Wunder’ glaubt. Dementspre-
chend sollten auch beim ‘Kranz-Wunder’ eigentlich nicht die Menschen, son-
dern die Goétter verabschiedet werden. Setzen wir voraus, dass Cicero sagt, was
sein Beweisziel fordert, so gilte es zu schreiben: avium congestu, non divino
satu'>. Die Wundergldubigen — das jedenfalls ergidbe eine ebenso ironische wie
‘zweckdienliche’ Unterstellung — trauen es den Goéttern offenbar zu, dass sie
Samen (erst noch ‘pl6tzlich’) auf dem Kopf einer Statue gedeihen lassen. Und es
wiare dann eben ein ‘denkender’ Abschreiber gewesen, der sich an solchem ‘Sden
der Gotter’ gestossen hitte.

I1I

Im Gefolge des Poseidonios unternimmt es Quintus Cicero gegen Ende
seiner Ausfiihrungen (1, 117ff.), die divinatio von drei Prinzipien — a deo, a fato,
a natura (1, 125) — herzuleiten und also doch noch ‘wissenschaftlich’ zu begriin-
den!é, Den Abschnitt iiber die natura eroffnet er mit folgenden Sitzen (1,129): a
natura autem alia quaedam ratio est, quae docet, quanta sit animi vis seiuncta a
corporis sensibus, quod maxime contingit aut dormientibus aut mente permotis.
ut enim deorum animi sine oculis, sine auribus, sine lingua sentiunt inter se, quid
quisque sentiat'%? ..., sic animi hominum, cum aut somno soluti vacant corpore
aut mente permoti per se ipsi liberi incitati moventur, cernunt ea, quae permixti
cum corpore animi videre non possunt. Der Vergleich des zweiten Satzes dient
nur dem einen Zweck, das Wirken der von ihren Korpern ‘gelésten’ animi
hominum verstandlich zu machen, und zwar im Blick auf das dhnliche Verhal-
ten der deorum animi (wobei Quintus um der Parallelitdt willen sogar die

15 V. Thoresen, Nordisk Tidsskrift for Filologi 3 ser. 2 (1893) 36 hat im Grunde genommen das
Entscheidende gesagt: «Sive enim avium congestu Cicero semina sparsa esse existimat, sive ab
hominibus - qui cur ita fecerint, non facile est videre —, naturali rem attribuit causae. at hoc
quaeritur utrum deorum numine factum sit necne.» Was Pease, a.0. 461 (humano satu) gegen
Thoresen und fiir die Uberlieferung vorbringt, beruht auf der Annahme, dass ein Autor wie
Cicero beim Formulieren eben manchmal den Faden seiner Gedanken verliere. Immerhin,
bereits fiir das nichste Beispiel (die goldenen Sterne der Dioskuren) hitte er sich wieder
gefasst.

16 Vgl. Mus. Helv. 42 (1985) 163.

16a Zum Problem, wie die Gétter miteinander kommunizieren, vgl. Greg. Naz. Or. 4, 106; dazu
A. Kurmann, Gregor von Nazianz, Oratio 4 Gegen Julian. Ein Kommentar, Schweiz. Beitr. z.
Altertumswiss. 19 (Basel 1988) 351ff.



48 Christoph Schiublin

Gefahr einer Riickfrage nach den deorum corpora in Kauf nimmt). Mit andern
Worten: die animi beherrschen die gesamte Periode als Subjekt. Dass dies auch
auf den Nebensatz cum aut somno soluti vacant corpore aut ... moventur zutrifft,
sollte aufgrund analoger Formulierungen nicht zweifelhaft sein: 2, 100 si aut
furore divino incitatus animus aut somno relaxatus solute moveatur ac libere;
2,126 sive enim externus et adventicius pulsus animos dormientium commovet
sive per se ipsi animi moventur. Besteht aber Einigkeit iiber animi als Subjekt
des cum-Satzes - und niemand scheint daran riitteln zu wollen —, so gerdt mente
permoti in schirfsten Verdacht. Zwar lassen sich beir Cicero Belege fiir die
Vorstellung finden, dass die mens gleichsam eine Funktion oder gar ein eigener
Teil des animus sei'’; doch wie auch immer man die von Quintus vorausge-
setzte Psychologie genau rekonstruiert: die animi konnen schwerlich als mente
permoti gedacht werden, selbst abgesehen von der insgesamt reichlich iiber-
ladenen Ausdrucksweise (permoti ... ipsi liberi incitati moventur). Vielmehr
betrifft die Wendung mente permotus, wie allein schon der erste der beiden
ausgeschriebenen Sitze nahelegt (quod maxime contingit aut dormientibus aut
mente permotis), den ganzen Menschen'3; und demzufolge war Davies zumin-
dest auf der rechten Spur, als er vorschlug, an der zweiten Stelle zu lesen: in
mente permotis. Sowohl der Psychologie als auch besonders der Konsequenz
wire damit einigermassen Geniige getan; storend wirkt héchstens immer noch
eine gewisse — wenn auch bereits mildere — Abundanz. So scheint die permotio
mentis eigentlich in incitati enthalten zu sein'®, und dass hier von den animi
jener Menschen die Rede ist, die im voranstehenden Satz mente permoti heis-
sen, brauchte wirklich nicht eigens betont zu werden. Mit grosser Wahrschein-
lichkeit haben wir deshalb im zweiten mente permoti ein Glossem zu sehen, das
unter Bezug auf das erste den Gedankengang verdeutlichen soll: cum aut somno
soluti vacant corpore aut [mente permoti] per se ipsi liberi incitati moventur®.

17 Pease, a.0. 326 (mente) verweist auf Tusc. 3,10 animi adfectionem lumine mentis carentem
nominaverunt amentiam eandemgque dementiam (Formulierung um der ‘Etymologie’ willen
gewihlt); vgl. ferner Tusc. 5, 39 hic igitur [sc. humanus animus) si est excultus et si eius acies ita
curata est, ut ne caecaretur erroribus, fit perfecta mens. Dort, wo Cicero die mens als ‘Teil’ des
animus beschreibt, schwebt ihm wesentlich das Aoytotik6v der platonischen Psychologie vor;
so etwa eindeutig De div. 1, 60f,, in der Ubersetzung von Plat. Rep. 9, 571c-572a: ea pars animi,
quae mentis et rationis sit particeps; ea parte animi, quae mentis et consilii est; iiberdies De rep.
2, 67 ea quae latet in animis hominum quaeque pars animi mens vocatur; De fin. 5, 36 animi
autem et eius animi partis, quae princeps est quaeque mens nominatur, plures sunt virtutes.

18 Dem entspricht auch die Verwendung von permotio, vgl. Dediv. 2,9 num quid ergo in his rebus
[sc. sensibus perceptis] est, quod provisione aut permotione mentis magis quam natura ipsa
sentiamus? 1, 89 Asiae rex Priamus nonne et Helenum filium et Cassandram filiam divinantes
habebat, alterum auguriis, alteram mentis incitatione et permotione divina? Vgl. ferner De
harusp. resp. 62 vox ipsa deorum immortalium non mentis omnium permovebit?

19 Wenn Quintus 1, 89 sagt mentis incitatione et permotione divina (der ganze Satz ist ausge-
schrieben Anm. 18), so diirfte die Verdoppelung vornehmlich stilistisch begriindet sein.

20 Verschiedene Kritiker fiihlten sich durch die Fiille der Formulierung per se ipsi liberi incitati
moventur gestort (s. Pease, a.0. 326); darum sonderten Baiter und Thoresen incitati aus,



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 49

Nachdem nun aber die animi durch die Entfernung des Glossems ihre Rechte
als Subjekt des cum-Satzes in jeder Hinsicht zuriickgewonnen haben, wirkt ihre
erneute Nennung im abschliessenden Relativsatz (quae ... animi videre non
possunt) nur umso seltsamer. Auch auf diese Schwierigkeit ist man liangst auf-
merksam geworden; ob sie sich mit dem Hinweis auf die «Tulliani sermonis
abundantia» erledigt?!, muss offen bleiben.

Schon gar keine Sicherheit l4sst sich an der folgenden Stelle erzielen (2, 13):
sed animadverti, Quinte, te caute et ab iis coniecturis, quae haberent artem atque
prudentiam, et ab iis rebus, quae sensibus aut artificiis perciperentur, abducere
divinationem eamgque ita definire: divinationem esse earum rerum praedictio-
nem et praesensionem, quae essent fortuitae. Hier ist nicht davon zu sprechen,
dass Marcus Cicero der Argumentation zuliebe die Definition seines Bruders
verdndert (1, 9 earum rerum, quae fortuitae putantur). Vielmehr interessiert uns
die Unterscheidung zwischen ‘echter’ divinatio und solchen Wissenschaften,
deren Prognosen auf ars und prudentia beruhen. Sie wirkt von Anfang an nicht
ganz sauber, denn einer ars bedient sich ja doch auch die eine Art der divinatio.
Und gemessen an der Definition, in der ars und prudentia keine Rolle spielen,
scheinen die verschiedenen prognostischen Disziplinen tatsdchlich weniger
durch ihre Methode als durch ihre ‘Objekte’ bestimmt zu sein: res fortuitae auf
der einen Seite, res sensibus aut artificiis perceptae auf der andern. Nun hatte
Quintus 1, 111f. — auf diese Ausflihrungen wird Marcus sich beziehen — neben
Arzten, Steuerleuten und Bauern namentlich ‘Wissenschafter’ wie Solon, Tha-
les, Anaximander und Pherekydes als prudentes ... id est providentes gepriesen;
als divini freilich diirften sie alle nicht gelten, da ihre auguria nicht divini
impetus seien, sondern rationis humanae. Marcus selbst nennt in seiner Wider-
legung Arzte, Steuerleute und Feldherren, iiberdies solche, die Wetterzeichen
zu deuten verstinden: sie seien zwar hinsichtlich ihrer Methode - ars und
prudentia — von den divini abzusondern; doch entgegen Quintus’ (angeblicher,
s.u.) Auffassung gelinge die erforderliche Trennung aufgrund wesensverschie-
dener Objekte nicht, weil letztlich auch die genannten ‘Fachleute’ ihr Augen-
merk auf res fortuitae richteten. Gibt es also spezifische res fortuitae, die nur den
divini eigen sind? quae enim praesentiri aut arte aut ratione aut usu aut coniec-
lura possunt, ea non divinis tribuenda putas sed peritis (2, 14). — Was die ‘Objek-
te’ betrifft, so soll Quintus also einen Gegensatz zwischen res sensibus aut
artificiis perceptae und res fortuitae postuliert haben (eine entsprechende Aus-
serung fehlt freilich im ersten Buch). Obwohl nun Marcus, wie gesagt, vollig zu

Davies und Orelli dnderten liberi in libere (vgl. De div. 2, 100; zitiert im Text oben S. 48). Doch
zumal wenn mente permoti fillt, bleibt nichts einzuwenden: Anders als im Schlaf vermigen bei
der zweiten Form der divinatio naturalis die animi ‘sich zu bewegen’, nachdem sie ‘aus eigener
Kraft freigekommen’ sind (per se ipsi liberi: Gegensatz zu somno soluti) infolge eines eigen-
timlichen ‘Erregungszustands’ (incitati). Alles Notwendige - aber nicht mehr — ist damit
gesagt.

21 Dies Giominis (s. Anm. 14) Formulierung im Apparat zur Stelle.

4 Museum Helveticum



50 Christoph Schiublin

Recht darauf hinweist, dass die Trennung so nicht stimme, sind wir bereit,
Quintus etwas Sinnvolles zuzutrauen und zumindest anndherungsweise nach-
zuvollziehen, inwiefern res fortuitae sich von res artificiis perceptae unterschei-
den: eine ‘Steuerung’ der Wahrnehmung mittels artificia mag in der Tat das
Wirken der fortuna bis zu einem gewissen Grad einschrinken. Vollig unklar
bleibt dagegen im vorliegenden Zusammenhang (Objekte von ars und pruden-
tia!) die Funktion der res sensibus perceptae; denn sie lassen sich schlechter-
dings nicht in Opposition zu den res fortuitae bringen, sind vielmehr im vorn-
herein mit diesen identisch.

Dass Ciceros Argumentation hier hinkt, steht wohl ausser Zweifel. Ist indes
er selbst fiir die Storung verantwortlich, oder liegt ein Schaden der Uberliefe-
rung vor? Unser Abschnitt gehort in einen grosseren Zusammenhang (2, 91f.); in
ihm fragt Cicero — Karneades folgend — nach mdéglichen Objekten der divinatio
und schliesst systematisch die folgenden res aus: quae subiectae sensibus sunt -
quae artibus continentur — quae in philosophia disseruntur — quae in re publica
versantur (vgl. 2,12). Da wire immerhin denkbar, dass er die ersten beiden der
genannten vier Grossen in der Folge wiederverwendet hitte, um Quintus’
Antithese zu den res fortuitae — den vermeintlichen Gegenstinden der divinatio
- zu bilden. Allerdings wire er dabei einigermassen gedankenlos verfahren;
denn die res sensibus perceptae heben sich — wie gesagt — in keiner Weise von
den fortuitae ab, und man wird sie kaum als die spezifischen Objekte von ars
und prudentia einstufen. — Versuchen wir uns demgegeniiber Ciceros Entla-
stung durch die Uberlieferung zumindest vorzustellen: Entfernte man sensibus
aut ersatzlos aus dem Text, so entstinde ein gewisses Ungleichgewicht zu artem
atque prudentiam. Nur: welcher Begriff verméchte den gesuchten Ersatz zu
leisten? Er miisste, nicht anders als artificiis, eine Art von fachbedingter ‘Steue-
rung’ der Wahrnehmung kennzeichnen. Im Hinblick auf den oben zitierten Satz
(S. 49), der den Beweisschritt abschliesst (2, 14), kime vielleicht usu (‘Erfah-
rung’) aut artificiis in Betracht, obschon die Verderbnis sich einer paldographi-
schen Begriindung natiirlich erneut entzoge.

Im Rahmen der Abrechnung mit der divinatio naturalis wendet sich Mar-
cus Cicero endlich den Trdaumen zu (2, 119ff.). Insbesondere: woher stammen
sie? Und wie kommt es, dass die einen wirklich in Erfiillung gehen, die andern
triigerisch sind? Das Problem verschérft sich, wenn man in irgendeiner Weise
die Gétter beteiligt (2,127): si vera [sc. somnia) a deo mittuntur, falsa unde
nascuntur? nam si ea quoque divina, quid inconstantius deo? quid inscitius autem
est quam mentes mortalium falsis et mendacibus visis concitare? Dass ein Gott,
wiren auch die falsa von ihm gesandt, als ‘wankelmiitig’ zu gelten hitte (quid
inconstantius?), leuchtet unmittelbar ein. Vermag indes der Begriff inscitia das
Verhalten eines Gottes, der die Menschen mit triigerischen Traumen dngstigt
und verstort, angemessen zu umschreiben? Die Frage stellen heisst sie beant-
worten: Grausamkeit, Wiirdelosigkeit und dhnliches wiirde man ithm nachsa-
gen, nicht aber ‘Ungeschick, Unerfahrenheit, Unverstand’. Solche Charakteri-



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 51

sierungen sind eindeutig dem Bereich der Menschen vorbehalten; deren ‘Man-
gel an Einsicht’ dusserte sich darin, dass sie die Gotter fiir vera und falsa somnia
gleichermassen verantwortlich machten und ihnen also geradezu Bosartigkeit
andichteten. Dem Sinne nach muss man Ciceros Aussage wohl folgendermas-
sen ergdnzen: quid inscitius autem est quam { immortales dicere) mentes mor-
talium ... concitare? Ebenfalls auf verfehlte Gottesvorstellungen der Menschen
bezogen ist die gleiche Wendung De nat. deor. 2, 36: quid autem est inscitius
quam eam naturam, quae omnis res sit complexa, non optumam dici ...*2?

22 2, 135 wundert sich Cicero, dass sein Bruder einen beriihmten Traum Alexanders des Grossen
iibergangen habe. Er erzdhlt ihn selbst - um ihn dann 2,141 emp6rt zu ‘widerlegen’. Seine
Argumentation miindet in folgenden Satz: quaero autem, cur Alexandro tam inlustre somnium,
tam certum, nec huic eidem alias, nec multa ceteris. Der Satz gewdnne an Klarheit, wenn wir
lisen: cur Alexandro (tunc) tam inlustre somnium ... nec huic eidem alias ...



	Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione

