
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 46 (1989)

Heft: 1

Artikel: Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione

Von Christoph Schäublin, Bern

Wer dem Text von Ciceros Philosophica Schritt um Schritt zu folgen sich
bemüht, steht immer wieder vor erheblichen Schwierigkeiten, die ein sehr

genaues Nachrechnen nötig machen, ja gleichsam dazu zwingen, Autor und
Überlieferung gegeneinander auszuspielen. Im Anschluss an frühere Arbeiten
soll hier ein Strauss weiterer 7rpoßXf|paxa aus 'De divinatione' behandelt
werden1; die erwogenen 'Lösungen' möchten im besten Fall nicht allein dazu
verhelfen, den Wortlaut der betreffenden Aussagen festzustellen, sondern mehr
noch, ihren 'Sinn' - im argumentativen Zusammenhang - zu ermitteln.

I

In 1, 34 spricht Quintus Cicero zum zweiten Mal im Verlauf seiner
Darlegungen (vgl. 1,11) explizit von der fundamentalen Teilung der Mantik in ein

genus artificiosum und ein genus naturale. Hinsichtlich des genus naturale hält
er fest, dass es auf bestimmten Zuständen und Verfassungen der menschlichen
Seele beruhe und sich entweder in der Form von Träumen oder per furorem
äussere. Vertreter der 'Wahnsinnsmantik' seien etwa Bakis, Epimenides und
die Sibylle von Erythrai; überdies wiesen eine gewisse Wesensverwandtschaft
mit ihr die Orakel auf - nicht freilich 'gestellte' Losorakel, sondern diejenigen,
quae instinctu divino adflatuque sich ergössen (eine ähnliche Unterscheidung 2,

70). Immerhin werde man auch den eigentlichen Losen nicht jede Erfolgsmöglichkeit

abstreiten wollen, sofern sie nur über eine genügende Gewähr verfügten
und göttliche Einwirkung mit im Spiel sei. Diese Bemerkungen schliesst Quintus

mit folgendem Satz ab: quorum omnium interprètes, ut grammatici poeta-
rum, proxime ad eorum, quos interpretantur, divinationem videntur accedere.

Da die Erkenntnis der Zukunft überwiegend durch 'Zeichen' vermittelt wird,
bedarf es in den meisten Fällen irgendwelcher 'Deuter'2, und diese haben eine

* Für forderliche Diskussionen über die meisten der hier aufgegriffenen Fragen habe ich Otto
Zwierlein (Bonn) zu danken.

1 Vgl. Mus. Helv. 42 1985) 157ff.; Wiener Stud. NF 20 1986) 165ff.; Mus. Helv. 44 1987) 181 ff.
Alle diese Untersuchungen stehen in Zusammenhang mit der Vorbereitung einer zweisprachigen

Ausgabe; sie wird hoffentlich bald erscheinen können.
2 Insbesondere Poseidonios scheint in einem umfassenden System von 'Zeichen' die Grundlage

jeder mantischen Betätigung gefunden zu haben; vgl. De dit. 1,127 mit Mus. Helv. 42 (1985)
166f. Dass zumal die Träume, überdies aber auch die taticinationes und die oracla - also die

gesamte divinatio naturalis - ohne kunstvolle interpretatio wirkungslos blieben, betont Quintus

ausdrücklich De dit. 1,116.



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 43

ähnliche Aufgabe zu erfüllen wie die grammatici: soviel ist auf Anhieb klar.
Ausser Zweifel steht ferner, dass die grammatici dem Verständnis der poetae
dienen. Demgegenüber stellen diejenigen, denen die 'Deuter' sich widmen (eo-

rum quos interpretantur), gewissermassen die Unbekannte in der Gleichung
dar; deren schnelle Lösung ist zusätzlich durch den ersten Genetiv verbaut, mit
dem der Satz anhebt (quorum omnium).

Nun wird man, jedenfalls im gegebenen Zusammenhang, den relativen
Anschluss aufalles Vorangehende - mitsamt den Orakeln und Losen - beziehen
und also neutral auffassen müssen3. Bei denen anderseits, welche die Aufmerksamkeit

der 'Deuter' beanspruchen, scheint es sich auf den ersten Blick um die
Vertreter der 'Wahnsinnsmantik' (Bakis, Epimenides, Sibylle) zu handeln,
möglicherweise auch um die Künder von Orakeln (wie z. B. die Pythia): dies legt
ja nur schon die Analogie zu den von den Grammatikern erklärten Dichtern
nahe. Folgt man jedoch der genannten Linie, so macht sich bei näherem Zusehen,

selbst ungeachtet der etwas hilflosen Formulierung, ein doppeltes Unbehagen

geltend: Denn zum einen sind wir gezwungen, das 'weite' Verständnis des
ersten Genetivs quorum (bezogen auf Menschen und 'Dinge') hinsichtlich des
zweiten Genetivs eorum (bezogen allein auf Menschen) nachträglich einzuengen;

und daraus erwächst ferner geradezu ein innerer Widerspruch, werden
doch die mantischen 'Deuter', die sich nicht mit menschlichen Kundgebungen
befassen (sondern z. B. mit Losen), unmittelbar nach ihrer Einführung (quorum
omnium interprètes) aus der entscheidenden Aussage gleichsam wieder
ausgeschlossen, weil ihre Bemühungen eben nicht auf ein 'personales Objekt' gerichtet

sind (quos interpretantur). Wie auch immer man die Sache dreht: der fragliche

Satz wird dem Gedankengang, den er abrunden soll, zumindest unter den
skizzierten Annahmen nicht gerecht.

Ähnliche Überlegungen mögen, wenn auch unausgesprochen, die bisherigen

Erklärer dazu geführt haben, quorum und eorum inhaltlich voneinander zu
trennen. Nach dieser Auffassung würde eorum quos interpretantur nicht auf
bereits erwähnte Menschen zurückweisen; vielmehr brächte der Ausdruck eine
neue Grösse ins Spiel; die Götter4. Der Vergleich liefe demnach darauf hinaus,

3 W. Theiler, Poseidonios. Die Fragmente (Berlin/New York 1982) 2, 299 verstellt Quintus'
Bemerkungen über Orakel und Lose als «Einschub» in eine Vorlage und folgert: «quorum
musste einst, wie poetarum zeigt, auf die Personen Bacis, Epimenides, Sibylla gehen.» Dabei
ist in altvertrauter Weise vorausgesetzt, dass Cicero völlig 'mechanisch' vorgegangen und nicht
imstande gewesen sei, seine eigenen Manipulationen mit dem 'Quellentext' in Übereinstimmung

zu bringen.
4 Vgl. die Übersetzung von W. A. Falconer (Loeb Classical Library 1923, viele Neuauflagen):

«Men capable of correctly interpreting all these signs of the future seem to approach very near
to the divine spirit of the gods whose wills they interpret, just as scholars do when they interpret
the poets.» Ferner A. S. Pease, M. Tulli Ciceronis De divinatione. University of Illinois Studies
in Language and Literature 6 (1920) 161ff.und8(1923) 153ff. (Neudruck Darmstadt 1963) 153

zur Stelle (divinationem). - Aeneas redet Helenus, der sich auf alle Formen der Mantik
versteht, als interpres divum an (Verg. Aen. 3, 359).



44 Christoph Schäublin

dass die 'Deuter' mit ihrem Tun bestrebt sind, den 'Willen', den 'Plan', die
'Absicht' der Götter zu ermitteln, so wie den grammatici vorschwebt, sich des

'Sinns', der 'Meinung' (Stdvota, sentential der Dichter zu vergewissern. Zwar
bleibt auch bei einem solchen Verständnis, da ja die Götter nicht ausdrücklich
genannt sind, ein gewisser Rest von Unsicherheit, doch die zuvor empfundenen
Anstösse entfallen: eorum braucht nicht mehr quorum zu 'korrigieren', und die
Formulierung eorum quos interpretantur beträfe sämtliche 'Deuter'. Hinzu
kommt, dass Cicero bereits im Proömium die Möglichkeiten der Mantik mit
ganz ähnlichen Worten umschrieben hat (1,1): magnifica quaedam res [sc.

divinatio] et salutaris quaque proxime ad deorum vim natura mortalis possit
accedere6. Ist freilich, werden wir weiterfragen, divinatio in 1, 34 der treffende
Begriff zur Kennzeichnung dessen, worauf die 'Deuter' abzielen? Von einer
divinatio der Götter selbst scheint sonst jedenfalls nie die Rede zu sein, weder
anstelle von Providentia noch in einem andern Sinn. Darum wohl änderte
Hottinger divinationem in divinitatem, und er fand damit Theilers Beifall7:
schliesslich entspräche divinitatem auch sehr genau deorum vim in der
offensichtlich verwandten Formulierung des Proömiums.

Trotzdem sollte man die Differenz zwischen den beiden Aussagen nicht
unterschätzen: An der früheren Stelle (1,1) hebt Cicero allgemein das im Wesen
der divinatio beschlossene unerhörte Vermögen hervor, menschliche und
göttliche Natur einander anzunähern; an der zweiten dagegen (1, 34) lenkt er den
Blick auf die Fähigkeit, mittels kunstvoller Deutung der mantischen 'Zeichen'
gewissermassen die Gedanken der Götter zu lesen - consilia deorum immorta-
lium perspicere, wie er 2,114 sagt. Die interprètes fragen im Grunde ebensowenig

nach der 'Göttlichkeit' der Götter wie die grammatici nach dem 'Dichter-
tum' der Dichter8. Vielmehr wäre auf Seiten der Götter ein Begriff erforderlich,
der die dmvom / sententia der Dichter spiegelte. Ihn zu gewinnen sollte ohne
schwerwiegenden Eingriff möglich sein: indem man nämlich divinationem zerlegt

in divinam rationem. Die dabei angenommene Verderbnis verlangt
angesichts des Titels und der Thematik des gesamten Werks wohl nach keiner
näheren Begründung. Und im übrigen gewänne die Aussage dank der
postulierten Wendung divina ratio einen durchaus erwünschten doppelten Sinn: Zum
einen würde damit treffend eben die der sententia der Dichter entsprechende
Grösse benannt, die sonst etwa consilia deorum heisst (s.o.); zum andern käme

5 Zu sententia im Sinne von «main purpose or drift of an author, writing, etc.» vgl. Oxford Latin
Dictionary s.v. 7b.

6 Auf diese Stelle verweisen natürlich auch Pease und Theiler, a.O.
7 A.O.: «vortrefflich!»
8 Vgl. auch Pease, a.O.: «But the approach of the professional diviners is less to the deity of the

gods than to that knowledge of the future as a result of which they send signs to men.»
Seinerseits ist Pease allerdings davon überzeugt, dass divinatio ein treffender Begriff für diese

göttliche 'Kenntnis der Zukunft' sei.



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 45

jene determinierte göttliche Weltordnung der Stoiker in den Blick9 - Àôyoç,
Ttpôvota, eipappévri -, welche die Voraussetzung dafür bildet, dass divinatio in
allen ihren Formen sich überhaupt betätigen kann10.

II

In mythischer Frühzeit, betont Quintus, genossen die Seher ein besonders
hohes Ansehen, ja das Seheramt war nicht selten geradezu an das Königtum
gebunden. Als Beispiele kommen ihm zunächst Kalchas, Amphilochos und
Mopsos in den Sinn (1, 88): Amphiaraum autem sie honoravit fama Graeciae,
deus ut haberetur atque ut ab eius solo, in quo est humatus, oracla peterentur.
Verschiedenes an dieser Formulierung wirkt befremdlich: solum ('Grundlage,
Basis' oder 'Erdoberfläche') zur Kennzeichnung der Begräbnisstätte; ferner die
possessive Bestimmung des solum; schliesslich die durch die «troublesome
words»" suggerierte Vorstellung, dass Orakel von dem betreffenden - oder
überhaupt von einem - solum geholt worden seien12. Es wäre deshalb ein
Wunder, wenn die Stelle nicht längst die Aufmerksamkeit der Kritiker auf
sich gezogen und ihren Verdacht geweckt hätte. Allerdings vermochte keiner
der bisher unternommenen Heilungsversuche wirklich zu überzeugen - z. B.

die Änderung von solo in solio (Polster) oder die Aussonderung von eius
(Moser)13 -, so dass die neuesten Herausgeber sich wohl oder übel mit dem
überlieferten (wenn auch im Grunde ungeklärten) Text abfanden14. Hilfe

9 Vgl. De nat. deor. 1,4 sunt autem alii philosophi, et hi quidem magni atque nobiles. qui deorum
mente atque ratione omnem mundum administrari et regi censeant. 2, 97 cum autem impetum
caeli cum admirabili celeritate moveri vertique videamus dubitamus, quin ea non solum
ratione fiant sed eliam excellenti divinaque ratione? 2, 99 quae si ut animis sie oculis videre

possemus, nemo cunctam intuens terram de divina ratione dubitaret. Häufiger als von ratio
divina spricht Cicero allerdings in solcher Verwendung von mens divina\ vgl. De div. 1,17

prineipio aetherio flammalus Iuppiter igni / vertitur / menteque divina caelum terrasque
petessit. De fin. 4,12 divina mente atque natura mundum Universum et eius maximas partis
administrari ; De nat. deor. 2, 88 ratione ac mente divina \ 2,132 mente consilioque divino omnia

administrari. Ferner Sen. De ben. 4, 7, 1 quid enim aliud est natura quam deus et divina ratio
toti mundo partibusque eius inserta?

10 Diese Sicht der Dinge wird von Quintus - in Poseidonios' Gefolge - entwickelt De div. 1,

125-128.
11 Pease, a.O. 252 zur Stelle.
12 Das Wort solum wäre auch schwerlich geeignet, allenfalls auf Amphiaraos' 'chthonischen'

Charakter (dazu W. Fauth, Art. Amphiaraos, Kl. Pauly 1, 1964, 308f.) anzuspielen oder darauf,
dass der Seher-König nach Zeus' Blitzschlag von der geöffneten Erde verschlungen worden
sein soll (Belege bei Fauth, a.O. 309). Und jedenfalls im Amphiareion bei Oropos hatte die
Inkubation nicht auf dem nackten Boden, sondern auf dem Fell eines geopferten Widders zu
erfolgen (Paus. 1, 34, 5); vgl. E. R. Dodds, Die Griechen und das Irrationale (Darmstadt 1970)
62 und 209 Anm. 43.

13 Weitere Vorschläge verzeichnet Pease, a.O.
14 So Pease, ferner Plasberg-Ax in der altern (1938) und Giomini in der neuen (1975) Teubne-

riana.



46 Christoph Schäublin

könnte allenfalls von Valerius Maximus kommen, denn die bei ihm fassbare
Nähe zu Cicero erhebt seine Ausführungen geradezu in den Rang einer
Nebenüberlieferung (8,15 ext. 3): eadem gens [sc. Graeci] summo consensu ad Am-
phiaraum decorandum incubuit, locum, in quo humatus est, informam condi-
cionemque templi redigendo atque inde oracula capi instituendo. Entscheidend
ist offenbar, dass Amphiaraos' Begräbnisort {locus, in quo humatus est) zu
einem eigentlichen (Orakel-)Heiligtum (templum) ausgestaltet wurde: diesen

Vorgang, der bei Valerius Maximus schrittweise nachvollzogen wird, mag
Cicero in komprimierter Darstellung kühn auf das Endergebnis reduziert haben:

ut ab eius templo, in quo est humatus, oracla peterentur. Die Änderung von
solo in templo beseitigte alle Anstösse und lieferte genau den erforderlichen
Sinn - nur eben: paläographisch lässt sie sich schwerlich begründen. Vielmehr
gälte es, einen 'denkenden' Abschreiber zu bemühen: ihm missfiel möglicherweise

die Vorstellung eines als Begräbnisstätte dienenden Tempels. Mit solum
freilich gelang ihm kein Treffer, während Valerius Maximus doch eine in jeder
Elinsicht angemessene Verdeutlichung der vermuteten ciceronischen Vorlage
zustande gebracht hätte: locum, in quo humatus est, in formam condicionemque
templi redigendo.

Wer daran festhalten möchte, dass Ciceros Formulierungen im wesentlichen

sinnvoll seien, wird wohl auch an der folgenden Stelle stocken und allenfalls

Zuflucht zu einem 'denkenden' Abschreiber erwägen: 1,74-76 hatte Quin-
tus Cicero von den Wunderzeichen gehandelt, mit denen sich den Spartanern
die Niederlage gegen die Thebaner bei Leuktra ankündigte. Darauf antwortet
der Bruder 2, 67f.; insbesondere zum struppigen Kranz, der unvermittelt auf
dem Kopf der Lysander-Statue in Delphi erschienen sein soll, stellt er
bedenkenswerte Überlegungen an (2,68): 'at in Lysandri statuae capite Delphis exstitit
corona ex asperis herbis, et quidem subita. ' itane? censes ante coronam herbae
exstitisse, quam conceptum esse semen? herbam autem asperam credo avium
congestu, non humano satu; iam, quicquid in capite est, id coronae simile videri
potest. Was abergläubische Betrachter, darauf will Cicero offenkundig hinaus,
wie ein Wunderzeichen anmutet und zu tiefsinnigen Deutungen einlädt, lässt
eine vollkommen 'natürliche' Erklärung zu: kein Kranz ohne Pflanzen, keine
Pflanzen ohne Samen; dass der vermeintliche Kranz struppig wirkte, mag daher
rühren, dass Vögel die Samen auf dem Haupt der Statue niedergelegt hatten;
und wenn sich schon einmal etwas auf einem Haupt befindet, so denkt man
eben unwillkürlich an einen Kranz. Dieser Gedankenentwicklung widerstreben

- zwar nicht als restlos sinnwidrig, aber doch als seltsam funktionslos, ja
überflüssig - die Worte non humano satu-, denn sie beschreiben einen Vorgang, der
ebenfalls als 'natürlich' zu gelten hätte und darum im Zusammenhang keinen
Gegensatz zum Wirken der Vögel bildet {avium congestu). Wenn Menschenhände

im Spiel gewesen wären, würde deswegen doch niemand an ein 'Wunder'
glauben, und die ganze Diskussion erübrigte sich - abgesehen davon, dass es

ohnehin keinem vernünftigen Menschen in den Sinn käme, Samen auf den



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 47

Kopf einer Statue zu streuen in der Hoffnung, sie gingen dort auf. In der Tat
macht ein Vergleich mit Ciceros Erledigung des nächsten 'Wunders' deutlich,
wie die Argumentation verlaufen müsste (2, 68): Aus dem Umstand, dass die in
Delphi den Dioskuren geweihten goldenen Sterne spurlos verschwanden, werde
man nicht auf irgend etwas Übernatürliches schliessen - furum id magisfactum
quam deorum videtur. Den Dieben - sie spielen die gleiche ('natürliche') Rolle
wie die Vögel im vorigen Beispiel - stehen die Götter gegenüber: mit deren
Eingreifen rechnet, wer (unnötigerweise) an ein 'Wunder' glaubt. Dementsprechend

sollten auch beim 'Kranz-Wunder' eigentlich nicht die Menschen,
sondern die Götter verabschiedet werden. Setzen wir voraus, dass Cicero sagt, was
sein Beweisziel fordert, so gälte es zu schreiben: avium congestu, non divino
satui5. Die Wundergläubigen - das jedenfalls ergäbe eine ebenso ironische wie
'zweckdienliche' Unterstellung - trauen es den Göttern offenbar zu, dass sie
Samen (erst noch 'plötzlich') aufdem Kopfeiner Statue gedeihen lassen. Und es

wäre dann eben ein 'denkender' Abschreiber gewesen, der sich an solchem 'Säen
der Götter' gestossen hätte.

III

Im Gefolge des Poseidonios unternimmt es Quintus Cicero gegen Ende
seiner Ausführungen (1,117ff.), die divinatio von drei Prinzipien - a deo, a fato,
a natura (1,125) - herzuleiten und also doch noch 'wissenschaftlich' zu begründen16.

Den Abschnitt über die natura eröffnet er mit folgenden Sätzen 1,129): a
natura autem alia quaedam ratio est, quae docet, quanta sit animi vis seiuncta a
corporis sensibus, quod maxime contingit aut dormientibus aut mentepermotis.
ut enim deorum animi sine oculis, sine auribus, sine lingua sentiunt inter se, quid
quisque sentiad6a..., sie animi hominum, cum aut somno soluti vacant corpore
aut mente permoti per se ipsi liberi incitati moventur, cernunt ea, quae permixti
cum corpore animi videre non possunt. Der Vergleich des zweiten Satzes dient
nur dem einen Zweck, das Wirken der von ihren Körpern 'gelösten' animi
hominum verständlich zu machen, und zwar im Blick auf das ähnliche Verhalten

der deorum animi (wobei Quintus um der Parallelität willen sogar die

15 V. Thoresen, Nordisk Tidsskrift for Filologi 3 ser. 2 (1893) 36 hat im Grunde genommen das

Entscheidende gesagt: «Sive enim avium congestu Cicero semina sparsa esse existimat, sive ab
hominibus - qui cur ita fecerint, non facile est videre -, naturali rem attribuit causae, at hoc

quaeritur utrum deorum numine factum sit necne.» Was Pease, a.O. 461 (humano satu) gegen
Thoresen und für die Überlieferung vorbringt, beruht auf der Annahme, dass ein Autor wie
Cicero beim Formulieren eben manchmal den Faden seiner Gedanken verliere. Immerhin,
bereits für das nächste Beispiel (die goldenen Sterne der Dioskuren) hätte er sich wieder
gefasst.

16 Vgl. Mus. Helv. 42 (1985) 163.
16a Zum Problem, wie die Götter miteinander kommunizieren, vgl. Greg. Naz. Or. 4, 106; dazu

A. Kurmann, Gregor von Nazianz, Oratio 4 Gegen Julian. Ein Kommentar, Schweiz. Beitr. z.
Altertumswiss. 19 (Basel 1988) 35Iff.



48 Christoph Schäublin

Gefahr einer Rückfrage nach den deorum corpora in Kauf nimmt). Mit andern
Worten: die animi beherrschen die gesamte Periode als Subjekt. Dass dies auch
auf den Nebensatz cum aut somno soluti vacant corpore aut... moventur zutrifft,
sollte aufgrund analoger Formulierungen nicht zweifelhaft sein: 2,100 si aut
furore divino incitatus animus aut somno relaxatus solute moveatur ac libere\
2,126 sive enim externus et adventicius pulsus animos dormientium commovet
sive per se ipsi animi moventur. Besteht aber Einigkeit über animi als Subjekt
des cum-Satzes - und niemand scheint daran rütteln zu wollen -, so gerät mente
permoti in schärfsten Verdacht. Zwar lassen sich bei Cicero Belege für die
Vorstellung finden, dass die mens gleichsam eine Funktion oder gar ein eigener
Teil des animus sei17; doch wie auch immer man die von Quintus vorausgesetzte

Psychologie genau rekonstruiert: die animi können schwerlich als mente
permoti gedacht werden, selbst abgesehen von der insgesamt reichlich
überladenen Ausdrucksweise (permoti ipsi liberi incitati moventur). Vielmehr
betrifft die Wendung mente permotus, wie allein schon der erste der beiden
ausgeschriebenen Sätze nahelegt (quod maxime contingit aut dormientibus aut
mente permotis), den ganzen Menschen18; und demzufolge war Davies zumindest

auf der rechten Spur, als er vorschlug, an der zweiten Stelle zu lesen: in
mente permotis. Sowohl der Psychologie als auch besonders der Konsequenz
wäre damit einigermassen Genüge getan; störend wirkt höchstens immer noch
eine gewisse - wenn auch bereits mildere - Abundanz. So scheint die permotio
mentis eigentlich in incitati enthalten zu sein19, und dass hier von den animi
jener Menschen die Rede ist, die im voranstehenden Satz mente permoti heis-

sen, brauchte wirklich nicht eigens betont zu werden. Mit grosser Wahrscheinlichkeit

haben wir deshalb im zweiten mente permoti ein Glossem zu sehen, das

unter Bezug auf das erste den Gedankengang verdeutlichen soll: cum aut somno
soluti vacant corpore aut [mente permoti] per se ipsi liberi incitati moventur20.

17 Pease, a.O. 326 (mente) verweist auf Tusc. 3,10 animi adfectionem lumine mentis carentem
nominaverunt amentiam eandemque demenliam (Formulierung um der 'Etymologie' willen
gewählt); vgl. ferner Tusc. 5,39 hie igitur [sc. humanus animus] si est excultus et si eius acies ita
curata est. ut ne caecarelur erroribus, fit perfecta mens. Dort, wo Cicero die mens als 'Teil' des

animus beschreibt, schwebt ihm wesentlich das XoywuKov der platonischen Psychologie vor;
so etwa eindeutig De div. 1,60f., in der Übersetzung von Plat. Rep. 9,571c-572a: ea pars animi.
quae mentis et rationis sit particeps ; ea parte animi, quae mentis et consilii est ; überdies De rep.
2, 67 ea quae tatet in animis hominum quaeque pars animi mens vocatur\ De fin. 5, 36 animi
autem et eius animi partis, quae princeps est quaeque mens nominatur, plures sunt virtutes.

18 Dem entspricht auch die Verwendung von permotio. vgl. De div. 2, 9 num quid ergo in his rebus

[sc. sensibus perceptis] est, quod provisione aut permotione mentis magis quam natura ipsa
sentiamus? 1. 89 Asiae rex Priamus nonne et Helenum filium et Cassandram filiam divinantes
habebat, alterum auguriis, alteram mentis incitatione et permotione divina? Vgl. ferner De

harusp. resp. 62 vox ipsa deorum immortalium non mentis omnium permovebit?
19 Wenn Quintus 1, 89 sagt mentis incitatione et permotione divina (der ganze Satz ist ausge¬

schrieben Anm. 18), so dürfte die Verdoppelung vornehmlich stilistisch begründet sein.
20 Verschiedene Kritiker fühlten sich durch die Fülle der Formulierung per se ipsi liberi incitati

moventur gestört (s. Pease, a.O. 326); darum sonderten Baiter und Thoresen incitati aus,



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 49

Nachdem nun aber die animi durch die Entfernung des Glossems ihre Rechte
als Subjekt des cwm-Satzes in jeder Hinsicht zurückgewonnen haben, wirkt ihre
erneute Nennung im abschliessenden Relativsatz (quae animi videre non
possunt) nur umso seltsamer. Auch auf diese Schwierigkeit ist man längst
aufmerksam geworden; ob sie sich mit dem Hinweis auf die «Tulliani sermonis
abundantia» erledigt21, muss offen bleiben.

Schon gar keine Sicherheit lässt sich an der folgenden Stelle erzielen (2,13):
sed animadverti, Quinte, te caute et ab iis coniecturis, quae haberent artem atque
prudentiam, et ab iis rebus, quae sensibus aut artificiis perciperentur, abducere
divinationem eamque ita definire: divinationem esse earum rerum praedictio-
nem et praesensionem, quae essent fortuitae. Hier ist nicht davon zu sprechen,
dass Marcus Cicero der Argumentation zuliebe die Definition seines Bruders
verändert (1, 9 earum rerum, quae fortuitae putantur). Vielmehr interessiert uns
die Unterscheidung zwischen 'echter' divinatio und solchen Wissenschaften,
deren Prognosen auf ars und prudentia beruhen. Sie wirkt von Anfang an nicht
ganz sauber, denn einer ars bedient sich ja doch auch die eine Art der divinatio.
Und gemessen an der Definition, in der ars und prudentia keine Rolle spielen,
scheinen die verschiedenen prognostischen Disziplinen tatsächlich weniger
durch ihre Methode als durch ihre 'Objekte' bestimmt zu sein: res fortuitae auf
der einen Seite, res sensibus aut artificiis perceptae auf der andern. Nun hatte
Quintus 1,11 lf. - auf diese Ausführungen wird Marcus sich beziehen - neben
Ärzten, Steuerleuten und Bauern namentlich 'Wissenschafter' wie Solon, Thaies,

Anaximander und Pherekydes als prudentes... id est providentes gepriesen;
als divini freilich dürften sie alle nicht gelten, da ihre auguria nicht divini
impetus seien, sondern rationis humanae. Marcus selbst nennt in seiner Widerlegung

Ärzte, Steuerleute und Feldherren, überdies solche, die Wetterzeichen
zu deuten verständen: sie seien zwar hinsichtlich ihrer Methode - ars und
prudentia - von den divini abzusondern; doch entgegen Quintus' (angeblicher,
s.u.) Auffassung gelinge die erforderliche Trennung aufgrund wesensverschiedener

Objekte nicht, weil letztlich auch die genannten 'Fachleute' ihr Augenmerk

auf resfortuitae richteten. Gibt es also spezifische resfortuitae, die nur den
divini eigen sind? quae enim praesentiri aut arte aut ratione aut usu aut coniec-
tura possunt, ea non divinis tribuenda putas sedperitis (2,14). - Was die 'Objekte'

betrifft, so soll Quintus also einen Gegensatz zwischen res sensibus aut
artificiis perceptae und res fortuitae postuliert haben (eine entsprechende
Äusserung fehlt freilich im ersten Buch). Obwohl nun Marcus, wie gesagt, völlig zu

Davies und Orelli änderten liberi in liberetygl. Dediv. 2, 100; zitiert im Text oben S. 48). Doch
zumal wenn mente permoti fallt, bleibt nichts einzuwenden: Anders als im Schlaf vermögen bei
der zweiten Form der divinatio naturalis die animi 'sich zu bewegen', nachdem sie 'aus eigener
Kraft freigekommen' sind {per se ipsi liberi: Gegensatz zu somno soluti) infolge eines
eigentümlichen 'Erregungszustands' (incitati). Alles Notwendige - aber nicht mehr - ist damit
gesagt.

21 Dies Giominis (s. Anm. 14) Formulierung im Apparat zur Stelle.

4 Museum Helveticum



50 Christoph Schäublin

Recht darauf hinweist, dass die Trennung so nicht stimme, sind wir bereit,
Quintus etwas Sinnvolles zuzutrauen und zumindest annäherungsweise nach-
zuvollziehen, inwiefern res fortuitae sich von res artificiis perceptae unterscheiden:

eine 'Steuerung' der Wahrnehmung mittels artificia mag in der Tat das

Wirken der fortuna bis zu einem gewissen Grad einschränken. Völlig unklar
bleibt dagegen im vorliegenden Zusammenhang (Objekte von ars und prudential

die Funktion der res sensibus perceptae-, denn sie lassen sich schlechterdings

nicht in Opposition zu den res fortuitae bringen, sind vielmehr im
vornherein mit diesen identisch.

Dass Ciceros Argumentation hier hinkt, steht wohl ausser Zweifel. Ist indes

er selbst für die Störung verantwortlich, oder liegt ein Schaden der Überlieferung

vor? Unser Abschnitt gehört in einen grösseren Zusammenhang (2, 9ff); in
ihm fragt Cicero - Karneades folgend - nach möglichen Objekten der divinatio
und schliesst systematisch die folgenden res aus: quae subiectae sensibus sunt -
quae artibus continentur - quae in philosophia disseruntur - quae in re publica
versantur (vgl. 2,12). Da wäre immerhin denkbar, dass er die ersten beiden der

genannten vier Grössen in der Folge wiederverwendet hätte, um Quintus'
Antithese zu den res fortuitae - den vermeintlichen Gegenständen der divinatio

- zu bilden. Allerdings wäre er dabei einigermassen gedankenlos verfahren;
denn die res sensibus perceptae heben sich - wie gesagt - in keiner Weise von
den fortuitae ab, und man wird sie kaum als die spezifischen Objekte von ars

und prudentia einstufen. - Versuchen wir uns demgegenüber Ciceros Entlastung

durch die Überlieferung zumindest vorzustellen: Entfernte man sensibus

aut ersatzlos aus dem Text, so entstände ein gewisses Ungleichgewicht zu artem
atque prudentiam. Nur: welcher Begriff vermöchte den gesuchten Ersatz zu

leisten? Er müsste, nicht anders als artificiis, eine Art von fachbedingter 'Steuerung'

der Wahrnehmung kennzeichnen. Im Hinblick aufden oben zitierten Satz

(S. 49), der den Beweisschritt abschliesst (2,14), käme vielleicht usu ('Erfahrung')

aut artificiis in Betracht, obschon die Verderbnis sich einer paläographi-
schen Begründung natürlich erneut entzöge.

Im Rahmen der Abrechnung mit der divinatio naturalis wendet sich Marcus

Cicero endlich den Träumen zu (2,119ff.). Insbesondere: woher stammen
sie? Und wie kommt es, dass die einen wirklich in Erfüllung gehen, die andern
trügerisch sind? Das Problem verschärft sich, wenn man in irgendeiner Weise

die Götter beteiligt (2,127): si vera [sc. somnia] a deo mittuntur, falsa unde

nascuntur? nam si ea quoque divina, quid inconstantius deo? quid inscitius autern
est quam mentes mortalium falsis et mendacibus visis concitare? Dass ein Gott,
wären auch die falsa von ihm gesandt, als 'wankelmütig' zu gelten hätte (quid
inconstantius?), leuchtet unmittelbar ein. Vermag indes der Begriff inscitia das

Verhalten eines Gottes, der die Menschen mit trügerischen Träumen ängstigt
und verstört, angemessen zu umschreiben? Die Frage stellen heisst sie
beantworten: Grausamkeit, Würdelosigkeit und ähnliches würde man ihm nachsagen,

nicht aber 'Ungeschick, Unerfahrenheit, Unverstand'. Solche Charakteri-



Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione 51

sierungen sind eindeutig dem Bereich der Menschen vorbehalten; deren 'Mangel

an Einsicht' äusserte sich darin, dass sie die Götter für vera und falsa somnia
gleichermassen verantwortlich machten und ihnen also geradezu Bösartigkeit
andichteten. Dem Sinne nach muss man Ciceros Aussage wohl folgendermas-
sen ergänzen: quid inscitius autem est quam immortales dicere) mentes mor-
talium concitare? Ebenfalls auf verfehlte Gottesvorstellungen der Menschen
bezogen ist die gleiche Wendung De nat. deor. 2, 36: quid autem est inscitius
quam earn naturam, quae omnis res sit complexa, non optumam dici ...22?

22 2,135 wundert sich Cicero, dass sein Bruder einen berühmten Traum Alexanders des Grossen
übergangen habe. Er erzählt ihn selbst - um ihn dann 2,141 empört zu 'widerlegen'. Seine

Argumentation mündet in folgenden Satz: quaero autem, cur Alexandre/ tarn inlustre somnium,
lam certum, nec huic eidem alias, nec multa ceteris. Der Satz gewänne an Klarheit, wenn wir
läsen: cur Alexandro (tunc) tarn inlustre somnium nec huic eidem alias


	Weitere Bemerkungen zu Cicero, De divinatione

