Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 46 (1989)

Heft: 1

Artikel: Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons
Autor: Hillgruber, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5
und die Homerauslegung Zenons

Von Michael Hillgruber, Miinster (Westf.)

In der 36. Rede!, die den Titel Ilgpi ‘Opnpov trigt, dussert sich Dion
Chrysostomos auch iiber die Homerauslegung Zenons, des Begriinders der
stoischen Philosophie. In den §§ 4-5 bringt er sie mit der des Antisthenes in
Verbindung. Bei Arnim lautet der Text: 6 88 Zfjvov ovdév tdV [tod] ‘Ounpov
yéyel, aua dinyovpuevog Kal diddokwv 011 Ta pev kot d6Eav, ta 8¢ KaTd
aaelay YEypagev, Ommg un eaivntot avtdg avtd payopevos v Tiot 0KoboLV
gvavtiog eipficval. 6 8¢ Adyoc ovtog ‘AviicUévoug £6Ti TPOTEPOV, BTL T
uev 80&m, ta 8¢ aAnveiq eipntat 1@ womti)- AL’ O LEV oK EEglpydoato avTov,
0 6¢ ko’ Exactov T@V &nl pépoug EdNMAmaoev. £t 8¢ kal [epoaiog 6 100 ZNvo-
VoG Kata Ttnv avtnv vndveowy yéypape koi dAAlol mAgiovg (SVF 1, 274 u.
456 = Antisthenes Fr. 58 Decleva Caizzi = Socraticorum reliquiae V A 194
Giannantoni)?.

Da in der Stoa die allegorische Homerauslegung besonders verbreitet war,
bezog man auch die Dionstelle schon friih auf die Allegorese und schloss aus ihr,
dass Zenon diese Form der Auslegung von Antisthenes iibernommen habe.
Erstmals dusserte diese Ansicht M. Sengebusch in seiner «<Homerica dissertatio
prior» von 1855, p. 116, danach wurde sie fiir lange Zeit fast zur communis
opinio. So bekannten sich z. B. H. Schrader?, F. Diimmler* und H. J. Lulolfs® zu
ihr, in den RE-Artikel «Allegorische Dichtererkldrung» von K. Miiller, in den

I Nach der Zihlung Arnims (Berlin 1893-1896), der auch Guy de Bud¢ in der Teubneriana
(Leipzig 1916-1919) folgt.

2 In der ersten Zeile ist der Text leider unsicher. Die von Wilamowitz vorgenommene Tilgung
des Artikels to0, die iibrigens nicht zu rechtfertigen ist (vgl. J. F. Kindstrand, Homer in der
zweiten Sophistik, Uppsala 1973, 13), dndert am Sinn nichts, aber es muss hervorgehoben
werden, dass y£yel erst von Emperius aus Afyet hergestellt worden ist und dpa nur auf einer
Konjektur von Jacobs beruht, wihrend die Handschriften aAAd iiberliefern. Die Vermutung
von Emperius diirfte richtig sein, sie wird sowohl durch den Gegensatz zu Platon (émpepeo-
pevog in § 2) als auch durch das Folgende (Auflosung von Widerspriichen) gestiitzt, aber das
von Jacobs konjizierte dpa gibt keinen rechten Sinn. Er selbst (Zeitschr. f. d. Altertumsw. 7,
1840, 1005) verglich Or. 39 (56), 8f. 0 8¢ Néotwp Dotepov AVTO® TPOCETALE ... Gpa di1ddoKwV,
aber dort geht keine Negation voran. Eher sollte man aAA& stehen lassen und dahinter eine
Liicke annehmen, in der ein verbum finitum stand, das dem vorausgehenden yéyet entgegen-
gesetzt ist.

3 Porphyrii Quaestionum Homericarum reliquiae ad Iliadem pertinentes (Leipzig 1880/82) 386f.

4 Antisthenica (Diss. Bonn 1882) 24f. (= Kleine Schriften I, Leipzig 1901, 31).

5 De Antisthenis studiis rhetoricis (Diss. Amsterdam 1900) 50.

6 RE Suppl. IV (1924) 17.



16 Michael Hillgruber

«Ueberweg/Praechter»’” und in die griechische Literaturgeschichte von
W. Schmid? ging sie ein, bei S. Weinstock®, A. J. Friedl'® und B. Tsirimbas!'
findet sie sich, und noch bei F. Mehmel!2 und J. Pépin'3 ist sie zu lesen.

Doch unumstritten war die von Sengebusch begriindete These zu dieser
Zeit nicht mehr. Schon 1856 hatte ithr H. Usener widersprochen'4, 1887 stellte
E. Weber!s fest, dass Antisthenes nicht den Vertretern der physikalischen Alle-
gorese zugerechnet werden diirfe, und versuchte auch unsere Dionstelle anders
zu erkldren. A. Schlemm!¢ schloss sich ithm an, ohne allerdings die ethische
Allegorese fiir Antisthenes zu leugnen, auf die er die Bemerkung Dions bezog,
und A. Bates Hersman!’ kritisierte vor allem die Ausfiihrungen Diimmlers.
Danach bestritten F. Wehrli'® und besonders J. Tate!® energisch, dass Anti-
sthenes allegorische Homererkldrung betrieben habe, und wandten sich auch
gegen eine Interpretation der Worte Dions in diesem Sinn. In dem RAC-Artikel
«Allegorese» von J. C. Joosen/J. H. Waszink?® fanden sie Zustimmung, die Dis-
kussion kam allerdings noch nicht zur Ruhe. R. Hoistad?!' zog die Ergebnisse
Tates in Zweifel, so dass dieser sich genotigt sah, seine These zu bekriftigen??,
und R. Laurenti?® verstand unsere Dionstelle erneut als Beweis dafiir, dass
Antisthenes Homer auch mit Hilfe der Allegorese verteidigt habe. Erst seitdem
sich R. Pfeiffer?* entschieden auf die Seite Tates gestellt hat, ist die Debatte zu
dessen Gunsten beendet worden?>,

7 Grundriss der Geschichte der Philosophie, Bd. 1: Die Philosophie des Altertums (Berlin '21926)
166.
8 Bd. I 1 (Miinchen 1929) 131 mit Anm. 5.
9 Die platonische Homerkritik und ihre Nachwirkung, Philologus 82 (1927) 138.
10 Die Homerinterpretation des Neuplatonikers Proklos (Diss. Wiirzburg 1936) 18.
11 Die Stellung der Sophistik zur Poesie im V. und [V. Jahrhundert bis zu Isokrates (Diss. Miin-
chen, Speyer 1936) 61.
12 Homer und die Griechen, A & A 4 (1954) 35.
13 Mythe et allégorie (Paris 1958) 106.
14 Quaestiones Anaximeneae (Gottingen 1856) 15 mit Anm. 4 (= Kleine Schriften, Bd. I, Berlin
1912, 12 mit Anm. 4).
15 De Dione Chrysostomo Cynicorum sectatore, Leipziger Studien 10 (Leipzig 1887) 225.
16 De fontibus Plutarchi commentationum De audiendis poetis et De fortuna (Diss. Gottingen
1893) 34-36.
17 Studies in Greek Allegorical Interpretation (Diss. Chicago 1906) 16f.
18 Zur Geschichte der allegorischen Deutung Homers im Altertum (Diss. Basel 1928) 65.
19 Plato and Allegorical Interpretation, CQ 24 (1930) 4-10.
20 RAC 1 (1950) 284f.
21 Was Antisthenes an Allegorist?, Eranos 49 (1951) 16-30.
22 Antisthenes was not an Allegorist, Eranos 51 (1953) 14-22.
23 L’iponoia di Antistene, Riv. crit. stor. filos. 17 (1962) 123-132.
24 Geschichte der Klassischen Philologie. Von den Anfdngen bis zum Ende des Hellenismus (Miin-
chen 1970) 56f.
25 N. J. Richardson, Homeric Professors in the Age of the Sophists, PCPhS 21 (1975) 77-81,
betrachtet die Frage allerdings als nach wie vor offen, und W. J. Verdenius, Homer, the
Educator of the Greeks (Amsterdam/London 1970) 10 mit Anm. 38, gelangt zu einer abwei-



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 17

In der Tat geben die auf Homer beziiglichen Fragmente des Antisthenes

(Frgg. 51-62 Decleva Caizzi = Socraticorum reliquiae V A 185-196 Giannan-
toni) fiir die These, Antisthenes habe Homer allegorisch ausgelegt, nichts her.
Das zweite «Zeugnis» neben unserer Dionstelle, auf das man sich seit Winckel-
mann?® immer wieder gestiitzt hatte, Xen. Conv. 3, 6 (Fr. 61 Decleva Caizzi=V
A 185 Giannantoni), ist kein Beweis fiir allegorische Auslegung bei Antisthenes;
denn dort sagt nicht Antisthenes, sondern Sokrates, die Rhapsoden verstiinden
die Omévolar nicht?’, und auch bei Dion wird ja von Antisthenes nichts weiter

chenden Auffassung, weil er dem Begriff «allegorisch» einen weiteren Sinn gibt als Tate und
Pfeiffer. Doch sollte man von einer allegorischen Auslegung nur dann sprechen, wenn der
Versuch unternommen wird, einem Dichtertext dadurch einen anderen als den wortlichen
Sinn abzugewinnen, dass man Goétter oder Menschen, die in ihm handelnd dargestellt wer-
den, durch physikalische Gegebenheiten oder ethische Begriffe ersetzt. Dagegen hat das Be-
miihen, aus einem Dichtertext moralische Belehrung zu ziehen, mit Allegorese nichts zu tun.
Im Sinne Tates und Pfeiffers jetzt auch G. Giannantoni, Socraticorum reliquiae, Bd. I1I (Nea-
pel 1985) 309-313; dort, S. 309f. Anm. 41, findet sich auch noch weitere Literatur.

26 Antisthenis fragmenta (Ziirich 1842) 23f.

27

Der Zusammenhang ist folgender: Nachdem Nikeratos seinem Stolz dariiber Ausdruck verlie-
hen hat, die ganze Ilias und die ganze Odyssee auswendig zu kennen, treibt ihn Antisthenes in
die Enge, indem er ihm das Zugestindnis entlockt, dass sich darauf auch die Rhapsoden
verstiinden und niemand einfiltiger sei als diese. Dann mischt sich Sokrates in das Gesprich
ein und versucht Nikeratos mit folgenden Worten aus der Verlegenheit zu helfen: 8fjhov yap,
ot tag vnovoiag oun émictaval (sc. ol paydoi). ov 8& ZnouPpoto te kai ‘Ava&iuavépw
kol dAAolg ToALoig moAD 8édwKag dpydplov, MoTe 0VBEV ot TV TOAAOD aEiwv AéANVe. Da die
Meinung, die Rhapsoden seien dumm, offenbar weit verbreitet war (vgl. Xen. Mem. IV 2, 10,
wo sich Euthydemos gegen die Vermutung, er wolle vielleicht Rhapsode werden, mit der
Bemerkung wehrt: 10o0¢ yép tol paywmdodg olda 1a pév Enn axpifodviag, adTovg 8¢ mavy
nAdioug), ldsst die Symposionstelle fiir den historischen Antisthenes hichstens den Schluss
zu, dass auch Antisthenes sie geteilt hat. Aber zu vermuten, Sokrates nenne den Grund, der
Antisthenes zu seiner Geringschitzung der Rhapsoden veranlasst habe, und daran den
Schluss zu kniipfen, dieser habe allegorische Auslegung betrieben (so Hoistad [oben Anm. 21]
19f), geht nicht an. Die Worte des Sokrates haben allein den Sinn, die Kunst des Nikeratos
von der der Rhapsoden abzuheben. Diese kennen nur die Epen auswendig, Nikeratos aber
versteht auch die Omoévowar. Dabei darf man sich unter diesen Unovoiar allerdings keine Alle-
gorien im engeren Sinne vorstellen (vgl. auch H. Diller, Hermes 83, 1955, 175 Anm. 3=Kleine
Schriften zur antiken Literatur 206 Anm. 17), denn die Kostprobe, die Nikeratos im Sympo-
sion 4, 6-7 von seiner Kunst gibt, hat mit allegorischer Auslegung nichts zu tun, und Stesim-
brotos (FGrHist 107) und Anaximander (FGrHist 9), die Xenophon als Lehrer des Nikeratos
nennt, sind ebenfalls nicht als allegorische Homerausleger bekannt (zumindest kénnen wir
allegorische Auslegungen bei ihnen nicht sicher nachweisen, vgl. Richardson [oben Anm. 25]
71-76). Das Wort \Unovowa, von dem Plutarch (De aud. poet. 4 p. 19 E) sagt, es sei spiter durch
das Wort dAAnyopia ersetzt worden, muss hier in einem weiteren Sinne so etwas wie «tiefere
Bedeutung» heissen (vgl. Liddell/Scott s.v. und Laurenti [oben Anm. 23] 128f.) und kann von
der bei Platon Ion 530 B C erwihnten idvowa ‘Ounpov, deren Epunvevg der Rhapsode sein
soll, nicht wesentlich unterschieden sein, vgl. R. Hahn, Die Allegorie in der antiken Rhetorik
(Diss. Tiibingen 1967) 47f. (auch auf die Worte Dions in § 1 unserer Rede oi pév avtikpug
gyxopualovieg tOv tom TV dua koi dnlodvieg Evia 1@V O’ avtod Asyopévev, oi 88 avtd
10010 Sidvoray EEnyoduevor sei in diesem Zusammenhang verwiesen, denn bei der Beschrei-
bung der ersten Gruppe hat er offenbar Platons Jon vor Augen). Im iibrigen zeigt Platons

Museum Helveticum



18 Michael Hillgruber

gesagt, als dass er behauptet habe, 611 ta pgv 86En, Ta 8¢ aAnveiq eipnton ¢
nowmi}, und dies hat fiir sich ggnommen mit allegorischer Auslegung nichts zu
tun. Unsere Stelle wollte man nur deshalb so interpretieren, weil nach Aussager
Dions der Stoiker Zenon den Gedanken des Antisthenes weiterentwickelt hatte
und die Stoiker als die Hauptvertreter der antiken Homerallegorese gelten.

Was aber bedeutet nun unsere Stelle fiir Zenon? Nach Meinung Wehrlis
muss man «der Nachricht Dions ... entnehmen, auch Zenon hitte nicht allein
die allegorische Erkldrung geiibt, wenn man ihr hierin iiberhaupt Glauben
schenken will»?%. Nach Ansicht Tates darf Zenon die allegorische Homerdeu-
tung nicht bestritten werden, die Aussagen Dions aber seien mit Stellen aus dem
25. Kapitel der aristotelischen Poetik zu vergleichen, an denen in dhnliche:
Weise die Darstellung der Volksmeinung durch den Dichter in Schutz genom-
men werde?. F. Buffiére kommt, offenbar ohne Kenntnis der Arbeiten Tates.
zum selben Ergebnis®, M. von Albrecht schreibt im Lexikon der Alten Welt;
«Auf Allegorese von Dichtung wird von den Stoikern vielfach verzichtet: nach
Zenon schrieb Homer teils der Wahrheit, teils aber auch der irrationalen Doxa
entsprechend, aus der sich kein tieferer Sinn entwickeln lasse»3!, und kiirzlich
hat nun P. Steinmetz sogar die These aufgestellt, Zenon habe in seiner Homer-
deutung die Allegorese iiberhaupt nicht angewendet, die Aussagen Dions aber
fanden durch Vergleichung der Losung eines Homerproblems bei Porphyrios
ihre Erklarung32. Hier sind nun doch Zweifel angebracht, und man hat den
Eindruck, dass bei der Interpretation unserer Dionstelle das Pendel jetzt zu sehr
nach der anderen Seite ausgeschlagen ist.

Aus Zenons Werken iiber Homer ist uns nur ein einziges Fragment erhalten
(SVF 1, 275), in dem er in den Text eingreift und in der Odyssee 4, 84 "Apafag 1€
statt xai 'Epeppoic lesen will. Aber es geht nicht an, ihm deshalb mit Steinmetz
die allegorische Homerauslegung einfach abzusprechen. Zunichst ist es hochst
unwahrscheinlich, dass die Homerallegorese, die bei den Stoikern besonders

Dialog nicht nur, dass die Rhapsoden durchaus Homerauslegung getrieben haben, sondern
auch, dass diese mit der des Nikeratos weitgehend iibereinstimmt. Die Behauptung des Sokra-
tes in Xenophons Symposion diirfte daher am ehesten als eine Ubertreibung zu werten sein,
die nur aus dem bisherigen Verlauf des Gespréchs heraus zu verstehen ist. Wehrli [oben Anm.
18] 68f., meinte, aus dem geringen Ansehen der Rhapsoden miisse man schliessen, dass diese
«an keiner Form der Homer-Erklirung Anteil hatten», aus Platons Jon ergebe sich lediglich,
dass dies «den einzelnen der Gilde nicht hinderte, sich trotzdem in diesen Kiinsten zu versu-
chen». Doch das ist wenig wahrscheinlich. Platon zeigt ja die Dummbheit Ions gerade an seinet
Homerauslegung auf, die herrschende Meinung aber, die Rhapsoden seien dumm, mag G. Ja-
nell, Quaestiones Platonicae, Jb. f. class. Philol. Suppl. 26 (1901) 329, richtig erkldrt haben:
«cum rhapsodos in illis hominibus, qui in foro viisque volitabant, optimo iure ducere possi:
mus, minime mirum est eos sicut sophistas et haruspices illudi.»

28 Wehrli, a.0. 65.

29 Tate, CQ 24 (1930) 7-10.

30 Les mythes d’Homeére et la pensée grecque (Paris 1956) 146-149 und 205.

31 Lex. d. Alten Welt (Ziirich 1965) 122.

32 Allegorische Deutung und allegorische Dichtung in der alten Stoa, RhM 129 (1986) 19-21.



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 19

heimisch war?3, ausgerechnet von ihrem Schulgriinder nicht angewendet wurde.
Ferner ist es unbestritten und auch von Steinmetz nicht bezweifelt, dass Zenon
Hesiods Theogonie allegorisch ausgelegt hat?*. Die Annahme aber, er habe die
Allegorese allein auf dieses Werk beschrinkt, ist ebenfalls unwahrscheinlich,
und was die von Steinmetz vorgeschlagene Interpretation unserer Dionstelle
betrifft, so ist sie aus mehreren Griinden nicht iiberzeugend. Seiner Meinung
nach muss «das Gegensatzpaar 606Ea — aAnUsia» so verstanden werden, «dass
ein Widerspruch nur scheinbar bestehe, bei genauerem Zusehen aber und rech-
tem Verstindnis in Wahrheit aufgelost werden kdnne»?. Davon ist aber im
Text keine Rede; dort heisst es nur, dass Zenon der Meinung war, Homer habe
einiges katd 60Eav, anderes kata aAnVelay geschrieben. In dem Beispiel, an
dem Steinmetz das Verfahren Zenons dann illustrieren will, Porphyrios zu Od.
9, 25 p. 82, 14-16 Schrader, wird ein Widerspruch tatsdchlich durch den
Gegensatz @uoel — 86En aufgelost, der unserem xoatd d6Eav — kot aAANVveay
recht nahekommt3¢; aber ob Zenon sich mit dieser Form von npopAfpota und
Moeglg beschiftigt hat, ist zweifelhaft. Die Namen der Schulhdupter der alten
Stoa tauchen in den Scholien und bei Eustathios kaum auf*’. Der durch Dioge-
nes Laertios 7, 4 fiir Zenon gesicherte Werktitel IlpofAnuata ‘Ounpikd, auf
dessen Inhalt sich die Aussagen Dions beziehen diirften’®, ist kein Bewelis;

33 Das bleibt gegen Steinmetz (oben Anm, 32) 18-30, der die Bedeutung der Stoa in der Entwick-
lung der allegorischen Homerauslegung stark herabsetzen will, festzuhalten. Dass die Stoiker
die homerischen Gedichte nicht zur Génze allegorisch ausgelegt haben, ist richtig, aber auch
nie behauptet worden. Ob es eine solche aufs Ganze zielende Allegorese der «Dichtungen
Homers qua Dichtungy» (Steinmetz [oben Anm. 32] 30) iiberhaupt gegeben hat, ist unsicher.
Sie setzt jedenfalls auch eine allegorische Auslegung der homerischen Helden voraus. Diese
aber ist uns nur fiir Metrodor von Lampsakos bezeugt, von dessen Homerauslegung wir uns
sonst kein klares Bild machen kénnen. Kleinere Homerszenen hat dagegen sicherlich nicht
erst — von Ansitzen bei Kleanthes abgesehen — Herakleitos allegorisch ausgelegt, wie Stein-
metz (oben Anm. 32) 29f. meint. Diese Form der allegorischen Homerauslegung muss man
bereits fiir Zenon vermuten, wie die im Text folgenden Ausfiihrungen zeigen werden, und sie
darf auch dem Chrysipp nicht abgesprochen werden. Bei Cicero, De nat. deor. 1, 41 (SVF 2,
1077), ist von den fabellae eines Homer, Hesiod etc. die Rede, die Chrysipp mit seiner Lehre
in Einklang gebracht habe, und dabei kann es nicht ohne eine Allegorese kurzer Abschnitte
abgegangen sein, vgl. auch K. Schdpsdau, Antike Vorstellungen von der Geschichte der griechi-
schen Rhetorik (Diss. Saarbriicken 1969) 78. Bei diesem Verfahren hat sich Chrysipp, wie
Philodem in der entsprechenden Stelle von De pietate (cap. 13 = SVF 2, 1078 = Orph. fr. 30
Kern) ausdriicklich sagt, an Kleanthes angeschlossen (®g xai KAgdvOmg). Auch bei ihm diir-
fen wir also mehr allegorische Dichterauslegung vermuten, als Steinmetz glaubt.

34 Vgl. SVF 1, 100. 103-105. 118. 121. 167. 169. 276.

35 Steinmetz (oben Anm. 32) 20.

36 &vavriotnta Exel 10 yVaparn T TavurepTat. Aborto & av ék i AéEews. OoEL pEv Yap
xVapoAn, 1dv 8 dhov tavoreptdtn [AAAd] katd 86Eav.

37 Der Name Zenons begegnet nur einmal (SVF 1, 74), aber in anderem Zusammenhang, vgl.
auch Schrader (oben Anm. 3) 390f,, und Erbses Index zu den Iliasscholien IV s.v. Antipater,
Chrysippus, Persaeus, Stoicorum Veterum Fragmenta, Zeno.

38 Dafiir spricht besonders, dass Dion von der Beseitigung von Widerspriichen in den homeri-



20 Michael Hillgruber

hinter thm kann sich auch allegorische Homererkldrung verbergen, wie das
ebenso betitelte Werk des Herakleitos zeigt3®. Vor allem aber spricht der Zu-
sammenhang, in dem Dion die Homerauslegung Zenons beriihrt, entschieden
gegen Steinmetz. Unmittelbar vorher spricht Dion vom Verhiltnis Platons zu
Homer und von der platonischen Kritik an der homerischen Gotterdarstel-
lung?. Das macht es wahrscheinlich, dass die Mitteilung Dions in § 4 6 8¢
Zqvov ovdev tdv ‘Ounpov yéyel vor allem auf Homers Goéttermythen zu
beziehen ist, und die 86&a, von der im folgenden die Rede ist, die Meinung der
Masse iiber die Gotter (und vielleicht auch liber anderes) ist, die im Gegensatz
zur aAnVewa steht?!, wie dies auch vor Steinmetz kaum jemand bezweifelt hat*,

Dabei entsteht allerdings das Problem, wie das Zugestiandnis Zenons, Ho-
mer habe einiges gemiss der Meinung der Masse gesagt, mit der einleitenden
Bemerkung Dions, dass Zenon nichts an den homerischen Epen getadelt habe,
in Einklang zu bringen ist.

Nach Ansicht Tates sind zwei Moglichkeiten denkbar. Entweder meinte
Zenon, Homer sei in manchen Dingen tatsdchlich nicht {iber die Meinung der
Masse hinausgelangt, oder aber, er habe sich gelegentlich absichtlich der Mei-
nung der Masse angeschlossen, es aber in Wirklichkeit durchaus besser gewusst
und daher auch an anderen Stellen die Wahrheit zum Ausdruck gebracht*, Im
ersten Fall ist es besonders schwer vorstellbar, wie Zenon dennoch zu der
Meinung gelangen konnte, an Homer gebe es nichts zu tadeln. Tate meinte, er
habe sagen konnen, das Gute liege darin, dass dem Philosophen daraus die
Aufgabe erwachse, die Fehler zu bessern. Aber diese Erkldarung ist doch allzu
gewunden. Sein Verweis auf Strabon I 2, 17 p. 25 (= Polybios 34, 4, 1), wo €5
heisst, manche Irrtiimer Homers seien auf &yvowa zuriickzufiihren, hilft da
wenig, und die Hinweise auf Aristoteles Poetik 25 p. 1460 b 10 (oid @act kol

schen Epen durch Zenon redet. So sicher, wie es bei Steinmetz klingt, ist die Zuweisung
allerdings nicht. Schlemm (oben Anm. 16) 44 Anm. 1 vermutete, die Aussagen Dions ndhmen
auf Zenons Schrift I1epi noinTikfig dxpodacews Bezug.

39 Vgl. F. Oelmann in der Praefatio der Bonner Ausgabe von 1910, p. XXXVIIL.

40 Vgl. § 2: moAMGKIC Y& unv Empep@ouevog (sc. ITAdtwv) év Toig nepl Uedv puvolg 1€ Kai Adyols.

41 Vgl. Plutarch De aud. poet. 2 p. 17 B: tatta 8 1161 xata d6&av eipnton xai wioTiv adtdv (sc.
TRV o THV), fiv EYovotv ardtnyv nept Vedv Kol dyvolav gig Npdg EKQePOVIOV Kol HETAS!
dovtov (gemeint sind Stellen wie Homer //. 4, 84 und Aeschyl. F 154a 15f. Radt). Hoistad
(oben Anm. 21) 22 verglich zu §6&a in der Bedeutung «Meinung der Masse» Dion Or. 7 (8), 35,
wo der Kyniker Diogenes glaubt, moAspuntéov elvan mpdg v S6Eav.

42 Ausnahmen sind L. Madyda, De arte poetica post Aristotelem exculta quaestiones selectae
(Krakau 1948) 135, der 86Ea als «Phantasie» im Gegensatz zu historischer Wahrheit verstehen
wollte, und J. Moling, Dion von Prusa und die klassischen Dichter (masch. Diss. Innsbruck
1959) 24 und 31-34, der die Worte Dions in Rede 38 (55) dnwg do&alovoiv oi moAloi kai
Onwg éniotaval ol povipot (§ 9) nicht, wie es der Zusammenhang fordert, auf den Inhalt der
homerischen Epen bezieht, sondern auf verschiedene Formen ihres Verstindnisses und 86&u
an unserer Stelle daher als «Anschein» auffasst (Beispiel soll Nestors Rede im 1. Gesang der
Ilias sein, die nach Dion Or. 40 (57), 1-5 nur scheinbar 81" dhaloveiav, in Wahrheit aber
O0pU@dG gesprochen ist).

43 Tate, CQ 24 (1930) 7-10.



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 21

Soxel), 1460 b 35 (6AL” ovv gaot) und 1461 b 9 (npoc v 86Eav Sei avayev),
Stellen, die auch Buffiére** unter erneuter Zustimmung Tates*’ verglichen hat,
sind erst recht nicht geeignet, unsere Dionstelle zu erkldren. Aristoteles recht-
fertigt die homerischen Goétterdarstellungen mit der Feststellung, Homer ahme
in seiner Dichtung eben manchmal die Vorstellungen der Masse nach*. Aber
wenn einem Aristoteles dies zur Erklarung reicht, so ist noch lange nicht gesagt,
dass das auch fiir einen Stoiker gilt. Man denke daran, mit welch scharfen
Worten Balbus in Ciceros De natura deorum 2, 63 und 70 die Gotterdarstel-
lungen der Dichter geisselt. Aristoteles 1st nicht Zenon!

In dem zweiten von Tate angenommenen Fall wiirde immerhin verstidnd-
lich, warum Dion von der Auflésung von Widerspriichen durch Zenon spricht.
Wenn der Dichter bisweilen wider besseres Wissen die Meinung der Masse
wiedergegeben hat, anderswo aber die Wahrheit, dann sind die daraus resultie-
renden Widerspriiche eben nur scheinbar. Bei der Auswahl und Auswertung
von Parallelstellen, die diese Interpretation stiitzen konnten, war Tate aller-
dings wiederum wenig gliicklich. In Rede 13 (7), 97-102 beseitigt Dion niamlich
keineswegs unter Anwendung des Gegensatzpaares d0Ea — aAnUsia einen Wi-
derspruch bei Homer, wie Tate meint; denn der Dichter, von dem Dion in § 97
spricht, ist nicht Homer, sondern, wie sich aus § 82 ohne jeden Zweifel ergibt,
Euripides?’. Es besteht also kein Widerspruch innerhalb der homerischen Ge-
dichte, sondern die Ausserung des Euripides steht im Widerspruch zu den von
Homer dargestellten Erfahrungen des Menelaos. Dieser hatte die gastliche
Aufnahme des Paris teuer bezahlen miissen, Euripides aber die Gastfreund-
schaft als ein besonders schones Privileg der Reichen hingestellt. Hinzu kommt,
dass Dion sich zwar bemiiht, seine Feststellung, die Dichter seien die Propheten
der Volksmeinung (§ 101), nicht als Kritik an den Dichtern erscheinen zu
lassen, dass diese Feststellung aber eben doch zur Ablehnung solcher Ausse-
rungen der Dichter fiihrt. Der Philosoph, von dem Dion in § 102 berichtet, er
habe die Aussage des Euripides und eine dhnliche des Sophokles* zurechtge-

44 Buffiére (oben Anm. 30) 149 und 205.

45 CQ N. S. 8 (1958) 26.

46 Bei der Losung von Homerproblemen nach diesem Grundsatz spielt die Berufung auf die
Sagentradition eine grosse Rolle, vgl. H. Hintenlang, Untersuchungen zu den Homer-Aporien
des Aristoteles (Diss. Heidelberg 1961) 44-52.

47 Gemeint ist Eur. El. 427-429, vgl. den Index in Arnims Dionausgabe, vol. II p. 362 s.v.
Cleanthes. Denselben Fehler machte schon Weber (oben Anm. 15) 225, und Kindstrand (oben
Anm. 1) 138 hat ihn erneut wiederholt. Er vergleicht zu unserer Stelle noch Dion 60/61 (77/78)
16, wo es heisst, Homer habe den Vers otoiv 7’ £ {®ovot kai a@veroi karéoviar (Od. 17, 423)
geschrieben, ovy ab10D YvOUNV Anoeaivopevos, GAAL AV 1@V avipodnwy Enyodpevog S6Eav
- G LOVOV KAAOLPEVMV AVTAV APVELGV, GAL’ 0Ok dvToVv Kot dARveav. Aber diese Stelle ist
als Parallele ungeeignet, denn Homer hat hier nichts kata 86Eav dargestellt und anderswo

berichtigt, sondern etwas durch das Wort kaAéovtat als Meinung der Menschen gekennzeich-
net.

48 Fr. 88 Radt.



22 Michael Hillgruber

riickt, ist, wie wir aus Plutarch De aud. poet. 12 p. 33 C wissen, der Stoiker
Kleanthes, der Schiiler Zenons (SVF 1, 562). Wenn die von Tate herangezogene
Stelle aus dieser Rede Dions also in unserem Zusammenhang iiberhaupt etwas
aussagt, dann dies: Wenn ein Dichter katd 80Eav spricht, muss er bei einem
Stoiker auf Ablehnung stossen.

Die zweite von Tate notierte Stelle, Plutarch De aud. poet. 4 p. 20 E, 1st
eher geeignet, das Verstdndnis unserer Dionstelle zu férdern, doch ist Tate be:
ihrer Auswertung auf halbem Wege stehengeblieben. Nachdem Plutarch an
einigen Dramentexten gezeigt hat, dass die Dichter moralisch anstdssigen
Gnomen oft unmittelbar eine entgegengesetzte Sentenz folgen lassen, so dass
man als Leser die Gelegenheit erhilt, der besseren zuzustimmen, fligt er hinzu,
dass die avtiAoyio. manchmal auch erst spéter folgt: 6ca &’ elpntan pév atonme,
gOOVg &€ o0 AéAvtan, tadta 8el Toig AAlay OV TPOG TovVaVTiOV EipTHEVOLS OTT
avT®dv aviavopelyv (4 p. 20 D). Wenn Homer z. B. von Streit und Verwundun-
gen der Gotter spricht, dann muss man Verse wie Il. 6, 138 (Veoi peio {oovteq),
Od. 6, 46 (1@ &v1 téprovTan paxapeg Veol Hpata navta) oder Il. 24, 526 (avtoi
8¢ T axndéec eioi) dagegenhalten: adtan ydp eict 6Em nepi Vedv vyaivovoa
Kail aAnUeic, £ékeivo 08 némAaotal Tpog EKTANELY aviponwy (4 p. 20 E).

An Widerspriiche dieser Art muss auch Zenon gedacht haben, die Frage 1st
nur, wie ihre Auflosung bei ihm ausgesehen hat. Allein mit der Feststellung,
dass die Gottermythen npog éknAn&iv aviponwv erfunden seien, und dem
Hinweis auf andere Verse, die der Wahrheit entsprechen, wie wir das bei
Plutarch lesen und Tate es bei Zenon vermutet, war es fiir einen Stoiker wohl
kaum getan®. Den Vertretern dieser Schule dienten Verse wie die bei Plutarch
zitierten vielmehr zum Beweis dafiir, dass Szenen wie die Goétterschlacht alle-
gorisch ausgelegt werden miissen. Aus den Quaestiones Homericae des Stoikers
Herakleitos geht das eindeutig hervor. Nachdem der Autor in Kapitel 2 an
Versen wie Od. 8, 306 (naxapeg Ueoi aigv édvteg), Od. 8, 325 (dwtiipes Edwv), Il
6,138 (peia Lwovteg) und anderen die Frommigkeit Homers aufgezeigt hat.
beginnt er in Kapitel 6 damit, die angeblich anstossigen Stellen in den homeri-
schen Epen durch allegorische Auslegung mit dem Geist jener Verse in Uber-
einstimmung zu bringen?. So spricht alles dafiir, dass sich auch Dions Aussa-
gen iiber Zenons Homerauslegung auf die Allegorie beziehen. Die Gottermy-
then erhalten fiir einen Stoiker nur dadurch ihre Berechtigung, dass man auf-
zeigt, dass sie allegorisch ausgelegt werden miissen, in Wirklichkeit also etwas
ganz anderes aussagen, als es auf den ersten Blick scheint und als das Volk, das
sie im Wortsinn versteht, glaubt®'. Erkldrungen dafiir, warum man diese Got-

49 Vgl. Schlemm (oben Anm. 16) 41f., der diese Stelle aus De audiendis poetis allerdings auct
nicht auf peripatetische Quellen zuriickfiihren méchte, sondern glaubt, dass sie von Plutarct
selbst herriihrt.

50 Eine dhnliche Herleitung der allegorischen Interpretation aus Widerspriichen findet sich auct
bei dem Neuplatoniker Proklos, In Plat. remp. 1 p. 87 Kroll.

51 Vgl. auch Diogenes von Apollonia, von dem Philodem De pietate 6b berichtet: €énaivel O\



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 23

terdarstellungen xatd 86Eav bei den Dichtern findet, hatten die Stoiker dann
genug. So liest man etwa in einem zweifellos stoische Anschauung wiederge-
benden Passus der pseudoplutarchischen Schrift «De vita et poesi Homeri»: €t
8¢ U aiviypdtov kot poUik@v Aoy®v Tivdv ELQaiveTal Ta VOTULATA, OV XPT)
napadotov Tyeiovar: TovTov Y& aitiov mownTik Kai T Tdv dpyainv fvoc,
Onmg ol pHev PLAopaobvTeg HETA TIVOS EDUOVGLOG Yuyaywyovpevol piov In-
1ol 1€ Kl evplokwol v aAnvelay, ol &’ Apavelg un Kataepovdct ToVTmy
®v ov dbvavtar cuvidvar: xai yap 6Tl T 1O pEv 8" HTOVOIaC CTUALVOLEVOV
aywydv, 10 8¢ pavepdg Aeyouevov eVTeALCS (cap. 92).

Das Argument, das Tate gegen diese Interpretation unserer Dionstelle
geltend macht, liberzeugt nicht. Seiner Meinung nach konnte «a significant
myth» nicht 86&a genannt werden, da dies fiir die Stoiker ein negativer Begriff
sei’2, Die Argumentation des Stoikers Balbus im 2. Buch von Ciceros De natura
deorum?? zeige, dass so nur die Mythen bezeichnet werden konnten, die keine
Wahrheit enthalten. Dies ist jedoch nicht richtig’*. Denn all die negativen
Attribute, mit denen Balbus die Mythen belegt’’, sind offensichtlich auf allego-
risch auszulegende Goéttergeschichten zu beziehen, wie sich aus § 64 ergibt, wo
es heisst: physica ratio non inelegans inclusa est in impias fabulas. Bei Balbus
kommen die Dichter, anders als wir das fiir Zenon annehmen miissen, tatséch-
lich schlecht weg, aber das hingt nur damit zusammen, dass er den Glauben an
eine Vielzahl von Gottern erkldren will, und da muss er den Dichtern natiirlich
eine Mitschuld geben. Dass aber auch ein Homerverteidiger zugeben kann, dass
Homer impias fabulas erzihlt, wenn man ihn nicht allegorisch auslegt, zeigt
Herakleitos in seinen Quaestiones Homericae gleich im ersten Kapitel: ndvta
Yap NoéPnoev, €l undev RAANYOpNCEV.

Unsere Dionstelle bezieht sich also, was Zenon betrifft, auf die Allegorie.
Zenon tadelte nichts an Homer, sondern legte dar, dass Homer einiges xatd
d0Eav, anderes katd GAfVelay geschrieben habe, d. h. dass einiges der allegori-
schen Auslegung bediirfe, anderes im Wortsinn der Wahrheit entspreche, und
beseitigte so scheinbare Widerspriiche. Antisthenes aber hat mit allegorischer
Homerexegese nichts zu tun. Auch er stellte fest, dass bei Homer & pév 86&n,
1a 6& aAnveiq eipnton, aber davon, dass er alles an Homer gelobt und schein-

‘Ounpov g 0b puikdg GAL” GANDGE Vep 100 Velov Sietheypévov. oV aépa yap avTov Ala
vopilewv gnoiv, £neldn) név eidévar 1ov Aia Aéyet (Diels/Kranz, VS 64 A 8). Diese Stelle ist mit
der unseren allerdings nicht so nah verwandt, wie Laurenti (oben Anm. 23) 127f. meint. Denn
wenn Diogenes sagt, Homer habe o0 puvik@dg, GAL’ aAnUdc gesprochen, dann denkt er an eine
bestimmte Homerstelle, die er allegorisch auslegt, Zenon aber hat den ganzen Homer vor
Augen, wenn er sagt, 6Tt ta pév katd 86Eav, 1 8¢ Katd dAfveiay yEypagey.

52 Vgl. SVF 1, 67.

53 Nat. deor. 2, 63-170.

34 Ganz abgesehen davon, dass, wie Tate selbst einrdumt, unsicher ist, ob die alten Stoiker
Mythen ohne Hintersinn anerkannt haben.

35 Vgl. § 70: Haec et dicuntur et creduntur stultissime et plena sunt futilitatis summaeque levitatis.



24  Michael Hillgruber: Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons

bare Widerspriiche beseitigt habe, steht nichts bei Dion*%. Antisthenes, von
dem der Satz bezeugt ist, xatd vOpov glvar ToAlovg Veols, Katd 8¢ pvotv Eva,
diirfte die homerischen Goéttergeschichten als Ausdruck des Polytheismus ver-
standen und abgelehnt haben®’. Wenn Dion sagt GAA” 0 pév (sc. AviioUévng)
ovK EEglpydonto avtov (sc. TobTov TOV Adyov), so bestétigt das nur diese These,
Zenon aber steht nicht in so enger Verbindung mit Antisthenes, wie die Fort-
setzung des Satzes bei Dion vermuten lassen konnte. Gewiss, O 0¢& (sc. Zvmv)
koY €kooTov TdV £nl pépovg EdNAwoey, aber dariiber hinaus hat er den Satz
des Antisthenes zu einem Mittel der Homerverteidigung gemacht, und das
trennt ihn von diesem.

56 Vgl. schon Bates Hersman (oben Anm. 17) 16f.: «It would seem unnecessary to repeat with
Antisthenes the words, ta pev 86&p, ta 8¢ aAnveiq, if it was not only in this part of the
teachings of Zeno but also in exculpation of Homer that Antisthenes was his forerunner.»

57 Vgl. Giannantoni III 313, Mehmel (oben Anm. 12) 34, und schon Wehrli (oben Anm. 18) 65:
«Dass ... Antisthenes die Meinung vertrat, Homer hitte viel Unwahres gesagt, scheint mir
durchaus glaubwiirdig und ein Beweis gegen physikalische Allegorie bei ihm zu sein.»



	Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons

