
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 46 (1989)

Heft: 1

Artikel: Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons

Autor: Hillgruber, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5
und die Homerauslegung Zenons

Von Michael Hillgruber, Münster (Westf.)

In der 36. Rede1, die den Titel Flepi 'Opqpou trägt, äussert sich Dion
Chrysostomos auch über die Homerauslegung Zenons, des Begründers der
stoischen Philosophie. In den §§ 4-5 bringt er sie mit der des Antisthenes in
Verbindung. Bei Arnim lautet der Text: ô 5è Zf]vcov oû8èv xà>v [toö] 'Opipou
igsyei, apa 8uiyo6pevoç Kai SiSaoKcov on xà pèv Kaxà ôô^av, xà 8è Kaxà
à3.f|f)eiav yéypacpev, ôncoç pt] (palvqxai aùxoç aûxcb pa^ôpevoç êv xiai SoKoùaiv
èvavxitoç eipfjcnfat. ô 8è Àôyoç oûxoç Avxiaûévouç èoxi upoxEpov, öxi xà
pèv ôô^p, xà 8è àÂr|i)eia eïpr|xai xà) 7toir)xfj- à)X ô pèv oùk ÈçEtpyàcaxo aùxôv,
ô 8è Kaû' ËKaaxov xàiv érà pépouç ÈSf]Z(oa£v. ëxi 8è Kai nspaaîoç ô xoù Zf|vco-
voç Kaxà xf)v aùxf]v ùjtôi)eaiv yéypacpe Kai âAAor nZeiouç (SVF 1, 274 u.
456 Antisthenes Fr. 58 Decleva Caizzi Socraticorum reliquiae V A 194

Giannantoni)2.
Da in der Stoa die allegorische Homerauslegung besonders verbreitet war,

bezog man auch die Dionstelle schon früh aufdie Allegorese und schloss aus ihr,
dass Zenon diese Form der Auslegung von Antisthenes übernommen habe.
Erstmals äusserte diese Ansicht M. Sengebusch in seiner «Homerica dissertatio
prior» von 1855, p. 116, danach wurde sie für lange Zeit fast zur communis
opinio. So bekannten sich z. B. H. Schräder3, F. Dümmler4 und H. J. Lulolfs5 zu
ihr, in den RE-Artikel «Allegorische Dichtererklärung» von K. Müller6, in den

1 Nach der Zählung Arnims (Berlin 1893-1896), der auch Guy de Budé in der Teubneriana
(Leipzig 1916-1919) folgt.

2 In der ersten Zeile ist der Text leider unsicher. Die von Wilamowitz vorgenommene Tilgung
des Artikels xoO, die übrigens nicht zu rechtfertigen ist (vgl. J. F. Kindstrand, Homer in der
zweiten Sophistik, Uppsala 1973, 13), ändert am Sinn nichts, aber es muss hervorgehoben
werden, dass vpéyet erst von Emperius aus Xiyei hergestellt worden ist und dpa nur auf einer
Konjektur von Jacobs beruht, während die Handschriften àÀXà überliefern. Die Vermutung
von Emperius dürfte richtig sein, sie wird sowohl durch den Gegensatz zu Platon (ètiipejnpô-
pevoç in § 2) als auch durch das Folgende (Auflösung von Widersprüchen) gestützt, aber das

von Jacobs konjizierte dpa gibt keinen rechten Sinn. Er selbst (Zeitschr. f. d. Altertumsw. 7,

1840, 1005) verglich Or. 39 (56), 8f. ô 8è Néaxtop üaxspov aüxcö 7tpooéxaÇE dpa ôtôàoKcov,
aber dort geht keine Negation voran. Eher sollte man àXkà stehen lassen und dahinter eine
Lücke annehmen, in der ein verbum finitum stand, das dem vorausgehenden igéyei entgegengesetzt

ist.
3 Porphyrii Quaestionum Homericarum reliquiae ad Iliadem pertinentes (Leipzig 1880/82) 386f.
4 Antisthenica (Diss. Bonn 1882) 24f. Kleine Schriften I, Leipzig 1901, 31).
5 De Antisthenis studiis rhetoricis (Diss. Amsterdam 1900) 50.
6 RE Suppl. IV (1924) 17.



16 Michael Hillgruber

«Ueberweg/Praechter»7 und in die griechische Literaturgeschichte von
W. Schmid8 ging sie ein, bei S. Weinstock9, A. J. Friedl10 und B. Tsirimbas"
findet sie sich, und noch bei F. Mehmel12 und J. Pépin13 ist sie zu lesen.

Doch unumstritten war die von Sengebusch begründete These zu dieser
Zeit nicht mehr. Schon 1856 hatte ihr H. Usener widersprochen14, 1887 stellte
E. Weber15 fest, dass Antisthenes nicht den Vertretern der physikalischen Alle-
gorese zugerechnet werden dürfe, und versuchte auch unsere Dionstelle anders
zu erklären. A. Schlemm16 schloss sich ihm an, ohne allerdings die ethische
Allegorese für Antisthenes zu leugnen, auf die er die Bemerkung Dions bezog,
und A. Bates Hersman17 kritisierte vor allem die Ausführungen Dümmlers.
Danach bestritten F. Wehrli18 und besonders J. Täte19 energisch, dass
Antisthenes allegorische Homererklärung betrieben habe, und wandten sich auch

gegen eine Interpretation der Worte Dions in diesem Sinn. In dem RAC-Artikel
«Allegorese» von J. C. Joosen/J. H. Waszink20 fanden sie Zustimmung, die
Diskussion kam allerdings noch nicht zur Ruhe. R. Höistad21 zog die Ergebnisse
Tates in Zweifel, so dass dieser sich genötigt sah, seine These zu bekräftigen22,
und R. Laurenti23 verstand unsere Dionstelle erneut als Beweis dafür, dass
Antisthenes Homer auch mit Hilfe der Allegorese verteidigt habe. Erst seitdem
sich R. Pfeiffer24 entschieden auf die Seite Tates gestellt hat, ist die Debatte zu
dessen Gunsten beendet worden25.

7 Grundriss der Geschichte der Philosophie, Bd. I: Die Philosophie des Altertums (Berlin ,21926)
166.

8 Bd. I 1 (München 1929) 131 mit Anm. 5.

9 Die platonische Homerkritik und ihre Nachwirkung, Philologus 82 (1927) 138.
10 Die Homerinterpretation des Neuplatonikers Proklos (Diss. Würzburg 1936) 18.

11 Die Stellung der Sophistik zur Poesie im V. und IV. Jahrhundert bis zu Isokrates (Diss. München,

Speyer 1936) 61.

12 Homer und die Griechen, A & A 4 (1954) 35.
13 Mythe et allégorie (Pans 1958) 106.

14 Quaestiones Anaximeneae (Göttingen 1856) 15 mit Anm. 4 Kleine Schriften, Bd. I, Berlin
1912, 12 mit Anm. 4).

15 De Dione Chrysostomo Cynicorum sectatore, Leipziger Studien 10 (Leipzig 1887) 225.
16 De fontibus Plutarchi commentationum De audiendis poetis et De fortuna (Diss. Göttingen

1893) 34-36.
17 Studies in Greek Allegorical Interpretation (Diss. Chicago 1906) 16f.

18 Zur Geschichte der allegorischen Deutung Homers im Altertum (Diss. Basel 1928) 65.
19 Plato and Allegorical Interpretation, CQ 24 (1930) 4-10.
20 RAC 1 (1950) 284f.
21 Was Antisthenes an Allegorist?, Eranos 49 (1951) 16-30.
22 Antisthenes was not an Allegorist, Eranos 51 (1953) 14-22.
23 L'iponoia di Antistene, Riv. crit. stor. filos. 17 (1962) 123-132.
24 Geschichte der Klassischen Philologie. Von den Anfangen bis zum Ende des Hellenismus (München

1970) 56f.

25 N. J. Richardson, Homeric Professors in the Age of the Sophists, PCPhS 21 (1975) 77-81.
betrachtet die Frage allerdings als nach wie vor offen, und W. J. Verdenius, Homer, the

Educator of the Greeks (Amsterdam/London 1970) 10 mit Anm. 38, gelangt zu einer abwei-



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 17

In der Tat geben die auf Homer bezüglichen Fragmente des Antisthenes
(Frgg. 51-62 Decleva Caizzi Socraticorum reliquiae V A 185-196 Giannan-
toni) für die These, Antisthenes habe Homer allegorisch ausgelegt, nichts her.
Das zweite «Zeugnis» neben unserer Dionstelle, auf das man sich seit Winckel-
mann26 immer wieder gestützt hatte, Xen. Conv. 3, 6 (Fr. 61 Decleva Caizzi V
A 185 Giannantoni), ist kein Beweis für allegorische Auslegung bei Antisthenes;
denn dort sagt nicht Antisthenes, sondern Sokrates, die Rhapsoden verstünden
die i)7tövoun nicht27, und auch bei Dion wird ja von Antisthenes nichts weiter

chenden Auffassung, weil er dem Begriff «allegorisch» einen weiteren Sinn gibt als Täte und
Pfeiffer. Doch sollte man von einer allegorischen Auslegung nur dann sprechen, wenn der
Versuch unternommen wird, einem Dichtertext dadurch einen anderen als den wörtlichen
Sinn abzugewinnen, dass man Götter oder Menschen, die in ihm handelnd dargestellt werden,

durch physikalische Gegebenheiten oder ethische Begriffe ersetzt. Dagegen hat das
Bemühen, aus einem Dichtertext moralische Belehrung zu ziehen, mit Allegorese nichts zu tun.
Im Sinne Tates und Pfeiffers jetzt auch G. Giannantoni, Socraticorum reliquiae, Bd. III (Neapel

1985) 309-313; dort, S. 309f. Anm. 41, findet sich auch noch weitere Literatur.
26 Antisthenis fragmenta (Zürich 1842) 23f.
27 Der Zusammenhang ist folgender; Nachdem Nikeratos seinem Stolz darüber Ausdruck verlie¬

hen hat, die ganze Ibas und die ganze Odyssee auswendig zu kennen, treibt ihn Antisthenes in
die Enge, indem er ihm das Zugeständnis entlockt, dass sich darauf auch die Rhapsoden
verstünden und niemand einfältiger sei als diese. Dann mischt sich Sokrates in das Gespräch
ein und versucht Nikeratos mit folgenden Worten aus der Verlegenheit zu helfen: ôfjXov yrép,

ort xàç ùttovoiaç oÙ7t Eitiaxavxai (sc. oi paytpSof). où ôè Ixr|aipßpöxG) te Kai 'AvaÇipàvSpœ
Kai âXXotç ttoXXoîç itoXù SéStoKaç àpyùpiov, tooxe oùSév as xtov itoXXoO àÇicov XéXr|ûe. Da die
Meinung, die Rhapsoden seien dumm, offenbar weit verbreitet war (vgl. Xen. Mem. IV 2, 10,

wo sich Euthydemos gegen die Vermutung, er wolle vielleicht Rhapsode werden, mit der
Bemerkung wehrt: xoùç yap xot paigtpôoùç otSa xà pèv Ëjrr) ÔKptpoOvxaç, aùxoùç Sè ttdvu
tjXtûiouç), lässt die Symposionstelle für den historischen Antisthenes höchstens den Schluss

zu, dass auch Antisthenes sie geteilt hat. Aber zu vermuten, Sokrates nenne den Grund, der
Antisthenes zu seiner Geringschätzung der Rhapsoden veranlasst habe, und daran den
Schluss zu knüpfen, dieser habe allegorische Auslegung betrieben (so Höistad [oben Anm. 21]
19f), geht nicht an. Die Worte des Sokrates haben allein den Sinn, die Kunst des Nikeratos
von der der Rhapsoden abzuheben. Diese kennen nur die Epen auswendig, Nikeratos aber
versteht auch die üttövoiai. Dabei darf man sich unter diesen üjtövotai allerdings keine
Allegorien im engeren Sinne vorstellen (vgl. auch H. Diller, Hermes 83, 1955, 175 Anm. 3 Kleine
Schriften zur antiken Literatur 206 Anm. 17), denn die Kostprobe, die Nikeratos im Symposion

4, 6-7 von seiner Kunst gibt, hat mit allegorischer Auslegung nichts zu tun, und Stesim-
brotos (FGrHist 107) und Anaximander (FGrHist 9), die Xenophon als Lehrer des Nikeratos
nennt, sind ebenfalls nicht als allegorische Homerausleger bekannt (zumindest können wir
allegorische Auslegungen bei ihnen nicht sicher nachweisen, vgl. Richardson [oben Anm. 25]
71 -76). Das Wort üttövota, von dem Plutarch (De aud. poet. 4 p. 19 E) sagt, es sei später durch
das Wort àÂÂr|yopia ersetzt worden, muss hier in einem weiteren Sinne so etwas wie «tiefere
Bedeutung» heissen (vgl. Liddell/Scott s.v. und Laurenti [oben Anm. 23] 128f.) und kann von
der bei Piaton Ion 530 B C erwähnten Stövoia 'Opf|poo, deren éppr|veùç der Rhapsode sein
soll, nicht wesentlich unterschieden sein, vgl. R. Hahn, Die Allegorie in der antiken Rhetorik
(Diss. Tübingen 1967) 47f. (auch auf die Worte Dions in § 1 unserer Rede oi pèv ôvxtKpuç
ÈyKtopiàÇovxsç xöv itotr|xf|v dpa Kai StiXoùvxeç ëvia xràv Ù7t' aùxoù Xsyopévtov, oi 5è aùxô
xoùxo Stàvotav èÇtiyoûpsvoi sei in diesem Zusammenhang verwiesen, denn bei der Beschreibung

der ersten Gruppe hat er offenbar Piatons Ion vor Augen). Im übrigen zeigt Piatons

2 Museum Helveticum



18 Michael Hillgruber

gesagt, als dass er behauptet habe, cm ta |ièv Ô6^t|, tà 5è àÀrpMp eipptai ta
7coir|Tfj, und dies hat für sich genommen mit allegorischer Auslegung nichts zi
tun. Unsere Stelle wollte man nur deshalb so interpretieren, weil nach Aussager
Dions der Stoiker Zenon den Gedanken des Antisthenes weiterentwickelt hatte
und die Stoiker als die Hauptvertreter der antiken Homerallegorese gelten.

Was aber bedeutet nun unsere Stelle für Zenon? Nach Meinung Wehrlis
muss man «der Nachricht Dions entnehmen, auch Zenon hätte nicht allein
die allegorische Erklärung geübt, wenn man ihr hierin überhaupt Glauber
schenken will»28. Nach Ansicht Tates darf Zenon die allegorische Homerdeutung

nicht bestritten werden, die Aussagen Dions aber seien mit Stellen aus dem
25. Kapitel der aristotelischen Poetik zu vergleichen, an denen in ähnlichei
Weise die Darstellung der Volksmeinung durch den Dichter in Schutz genommen

werde29. F. Buffière kommt, offenbar ohne Kenntnis der Arbeiten Tates,

zum selben Ergebnis30, M. von Albrecht schreibt im Lexikon der Alten Welt:
«Auf Allegorese von Dichtung wird von den Stoikern vielfach verzichtet: nach

Zenon schrieb Homer teils der Wahrheit, teils aber auch der irrationalen Doxa
entsprechend, aus der sich kein tieferer Sinn entwickeln lasse»31, und kürzlich
hat nun P. Steinmetz sogar die These aufgestellt, Zenon habe in seiner
Homerdeutung die Allegorese überhaupt nicht angewendet, die Aussagen Dions aber

fänden durch Vergleichung der Lösung eines Homerproblems bei Porphyrios
ihre Erklärung32. Hier sind nun doch Zweifel angebracht, und man hat den

Eindruck, dass bei der Interpretation unserer Dionstelle das Pendel jetzt zu sehr

nach der anderen Seite ausgeschlagen ist.
Aus Zenons Werken über Homer ist uns nur ein einziges Fragment erhalten

(SVF 1,275), in dem er in den Text eingreift und in der Odyssee 4, 84 "Apaßdq xs

statt Kai 'Epepßoüq lesen will. Aber es geht nicht an, ihm deshalb mit Steinmetz
die allegorische Homerauslegung einfach abzusprechen. Zunächst ist es höchst
unwahrscheinlich, dass die Homerallegorese, die bei den Stoikern besonders

Dialog nicht nur, dass die Rhapsoden durchaus Homerauslegung getrieben haben, sondern

auch, dass diese mit der des Nikeratos weitgehend übereinstimmt. Die Behauptung des Sokra-

tes in Xenophons Symposion dürfte daher am ehesten als eine Übertreibung zu werten sein

die nur aus dem bisherigen Verlauf des Gesprächs heraus zu verstehen ist. Wehrli [oben Anm
18] 68f., meinte, aus dem geringen Ansehen der Rhapsoden müsse man schliessen, dass diese

«an keiner Form der Homer-Erklärung Anteil hatten», aus Piatons Ion ergebe sich lediglich
dass dies «den einzelnen der Gilde nicht hinderte, sich trotzdem in diesen Künsten zu
versuchen». Doch das ist wenig wahrscheinlich. Piaton zeigt ja die Dummheit Ions gerade an seinei

Homerauslegung auf, die herrschende Meinung aber, die Rhapsoden seien dumm, mag G. Ja-

nell, Quaestiones Platonicae, Jb. f. class. Philol. Suppl. 26 (1901) 329, richtig erklärt haben:

«cum rhapsodos in illis hominibus, qui in foro viisque volitabant, optimo iure ducere possi-

mus, minime mirum est eos sicut sophistas et haruspices illudi.»
28 Wehrli, a.O. 65.

29 Tate, CQ 24 (1930) 7-10.
30 Les mythes d'Homère et la pensée grecque (Paris 1956) 146-149 und 205.
31 Lex. d. Alten Welt (Zürich 1965) 122.

32 Allegorische Deutung und allegorische Dichtung in der alten Stoa, RhM 129 (1986) 19-21.



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 19

heimisch war33, ausgerechnet von ihrem Schulgründer nicht angewendet wurde.
Ferner ist es unbestritten und auch von Steinmetz nicht bezweifelt, dass Zenon
Flesiods Theogonie allegorisch ausgelegt hat34. Die Annahme aber, er habe die
Allegorese allein auf dieses Werk beschränkt, ist ebenfalls unwahrscheinlich,
und was die von Steinmetz vorgeschlagene Interpretation unserer Dionstelle
betrifft, so ist sie aus mehreren Gründen nicht überzeugend. Seiner Meinung
nach muss «das Gegensatzpaar SôÇa - àZfpfeia» so verstanden werden, «dass
ein Widerspruch nur scheinbar bestehe, bei genauerem Zusehen aber und rechtem

Verständnis in Wahrheit aufgelöst werden könne»35. Davon ist aber im
Text keine Rede; dort heisst es nur, dass Zenon der Meinung war, Homer habe
einiges kouù öö^av, anderes Kara àZf)ûetav geschrieben. In dem Beispiel, an
dem Steinmetz das Verfahren Zenons dann illustrieren will, Porphyrios zu Od.
9, 25 p. 82, 14-16 Schräder, wird ein Widerspruch tatsächlich durch den
Gegensatz «pücrei - ôô^p aufgelöst, der unserem Kara Soçav - Katà àZf|deiav
recht nahekommt36; aber ob Zenon sich mit dieser Form von 7ipoßZf|para und
Àûaeiç beschäftigt hat, ist zweifelhaft. Die Namen der Schulhäupter der alten
Stoa tauchen in den Scholien und bei Eustathios kaum auf37. Der durch Diogenes

Laertios 7, 4 für Zenon gesicherte Werktitel npoßA-fipara 'OpppiKd, auf
dessen Inhalt sich die Aussagen Dions beziehen dürften38, ist kein Beweis;

33 Das bleibt gegen Steinmetz (oben Anm. 32) 18-30, der die Bedeutung der Stoa in der Entwick¬

lung der allegorischen Homerauslegung stark herabsetzen will, festzuhalten. Dass die Stoiker
die homerischen Gedichte nicht zur Gänze allegorisch ausgelegt haben, ist richtig, aber auch
nie behauptet worden. Ob es eine solche aufs Ganze zielende Allegorese der «Dichtungen
Homers qua Dichtung» (Steinmetz [oben Anm. 32] 30) überhaupt gegeben hat, ist unsicher.
Sie setzt jedenfalls auch eine allegorische Auslegung der homerischen Helden voraus. Diese
aber ist uns nur für Metrodor von Lampsakos bezeugt, von dessen Homerauslegung wir uns
sonst kein klares Bild machen können. Kleinere Homerszenen hat dagegen sicherlich nicht
erst - von Ansätzen bei Kleanthes abgesehen - Herakleitos allegorisch ausgelegt, wie Steinmetz

(oben Anm. 32) 29f. meint. Diese Form der allegorischen Homerauslegung muss man
bereits für Zenon vermuten, wie die im Text folgenden Ausführungen zeigen werden, und sie
darf auch dem Chrysipp nicht abgesprochen werden. Bei Cicero, De nat. deor. 1,41 (SVF 2,

1077), ist von den fabellae eines Homer, Hesiod etc. die Rede, die Chrysipp mit seiner Lehre
in Einklang gebracht habe, und dabei kann es nicht ohne eine Allegorese kurzer Abschnitte
abgegangen sein, vgl. auch K. Schöpsdau, Antike Vorstellungen von der Geschichte der griechischen

Rhetorik (Diss. Saarbrücken 1969) 78. Bei diesem Verfahren hat sich Chrysipp, wie
Philodem in der entsprechenden Stelle von De pietate (cap. 13 SVF 2, 1078 Orph. fr. 30

Kern) ausdrücklich sagt, an Kleanthes angeschlossen (6k xai KXeàvthiç). Auch bei ihm dürfen

wir also mehr allegorische Dichterauslegung vermuten, als Steinmetz glaubt.
34 Vgl. SVF 1, 100. 103-105. 118. 121. 167. 169. 276.
35 Steinmetz (oben Anm. 32) 20.
36 èvavxtôxqxa êxet xô xOapa3.fi xa> 7cavuji6pxàxr|. Xûotxo S' äv èK xfjç Lé^eaiç. (pùcst pèv yàp

X0apaXf|, xràv S' âLXtov navuitepxàxr] [àXÀà] Kaxà 5ô^av.
37 Der Name Zenons begegnet nur einmal (SVF 1, 74), aber in anderem Zusammenhang, vgl.

auch Schräder (oben Anm. 3) 390f., und Erbses Index zu den Iliasscholien IV s.v. Antipater,
Chrysippus, Persaeus, Stoicorum Veterum Fragmenta, Zeno.

38 Dafür spricht besonders, dass Dion von der Beseitigung von Widersprüchen in den homeri-



20 Michael Hillgruber

hinter ihm kann sich auch allegorische Homererklärung verbergen, wie das

ebenso betitelte Werk des Herakleitos zeigt39. Vor allem aber spricht der
Zusammenhang, in dem Dion die Homerauslegung Zenons berührt, entschieden

gegen Steinmetz. Unmittelbar vorher spricht Dion vom Verhältnis Piatons zu
Homer und von der platonischen Kritik an der homerischen Götterdarstellung40.

Das macht es wahrscheinlich, dass die Mitteilung Dions in § 4 ö ôè

Zf)vcùv oùSèv tö)v 'Optjpou yéyei vor allem auf Homers Göttermythen zu
beziehen ist, und die 8ö^a, von der im folgenden die Rede ist, die Meinung der
Masse über die Götter (und vielleicht auch über anderes) ist, die im Gegensatz
zur <xZf)i)eia steht41, wie dies auch vor Steinmetz kaum jemand bezweifelt hat42.

Dabei entsteht allerdings das Problem, wie das Zugeständnis Zenons,
Homer habe einiges gemäss der Meinung der Masse gesagt, mit der einleitenden
Bemerkung Dions, dass Zenon nichts an den homerischen Epen getadelt habe,
in Einklang zu bringen ist.

Nach Ansicht Tates sind zwei Möglichkeiten denkbar. Entweder meinte
Zenon, Homer sei in manchen Dingen tatsächlich nicht über die Meinung der
Masse hinausgelangt, oder aber, er habe sich gelegentlich absichtlich der
Meinung der Masse angeschlossen, es aber in Wirklichkeit durchaus besser gewusst
und daher auch an anderen Stellen die Wahrheit zum Ausdruck gebracht43. Im
ersten Fall ist es besonders schwer vorstellbar, wie Zenon dennoch zu der

Meinung gelangen konnte, an Homer gebe es nichts zu tadeln. Täte meinte, er

habe sagen können, das Gute liege darin, dass dem Philosophen daraus die

Aufgabe erwachse, die Fehler zu bessern. Aber diese Erklärung ist doch allzu

gewunden. Sein Verweis auf Strabon 12, 17 p. 25 Polybios 34, 4, 1), wo es

heisst, manche Irrtümer Homers seien auf äyvoia zurückzuführen, hilft da

wenig, und die Hinweise auf Aristoteles Poetik 25 p. 1460 b 10 (oîd cpaai Kai

sehen Epen durch Zenon redet. So sicher, wie es bei Steinmetz klingt, ist die Zuweisung
allerdings nicht. Schlemm (oben Anm. 16) 44 Anm. 1 vermutete, die Aussagen Dions nähmen

auf Zenons Schrift flepi itoitytiKfiç ctKpoàaecoç Bezug.
39 Vgl. F. Oelmann in der Praefatio der Bonner Ausgabe von 1910, p. XXXVII.
40 Vgl. § 2:7toXZdKtç ys ppv èjttpEptpôpevoç (sc. ERaxtov) èv xoîç tiepi tfeöv gûûoiç te Kai Xôyotç
41 Vgl. Plutarch De aud. poet. 2 p. 17 B: xaOxa 5' f|5ri Kaxà âôÇav eïpr|xai Kai ttiaxiv aùxrâv (sc.

xmv 7toiT|x<x>v), i)v eyouotv ditdxr|v ttepi Oewv Kai äyvotav eiç fipciç èKtpepôvxtov Kai pexaßi-
Sövxfov (gemeint sind Stellen wie Homer II. 4, 84 und Aeschyl. F 154a 15f. Radt). Höistad

(oben Anm. 21) 22 verglich zu SôÇa in der Bedeutung «Meinung der Masse» Dion Or. 7 (8), 35,

wo der Kyniker Diogenes glaubt, 7io/xpr|xéov elvai tipôç xx|V SôÇav.
42 Ausnahmen sind L. Madyda, De arte poetica post Aristotelem exculta quaestiones selectae

(Krakau 1948) 135, der ôôÇa als «Phantasie» im Gegensatz zu historischer Wahrheit verstehen

wollte, und J. Moling, Dion von Prusa und die klassischen Dichter (masch. Diss. Innsbruck

1959) 24 und 31-34, der die Worte Dions in Rede 38 (55) ôttwç SoçùÇoumv oi ttoTAoi Kai

otteoç èttiaxavxat oi rppôvipoi (§ 9) nicht, wie es der Zusammenhang fordert, auf den Inhalt der

homerischen Epen bezieht, sondern auf verschiedene Formen ihres Verständnisses und 56Ça

an unserer Stelle daher als «Anschein» auffasst (Beispiel soll Nestors Rede im 1. Gesang der

Ilias sein, die nach Dion Or. 40 (57), 1-5 nur scheinbar 8t' «/„aÇovsiav, in Wahrheit aber

ôpûcoç gesprochen ist).
43 Tate, CQ 24 (1930) 7-10.



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 21

ôoksï), 1460 b 35 (àÀZ' ouv cpaai) und 1461 b 9 (rcpôç xf)v SôÇav ôeï àvàyeiv),
Stellen, die auch Buffière44 unter erneuter Zustimmung Tates45 verglichen hat,
sind erst recht nicht geeignet, unsere Dionstelle zu erklären. Aristoteles
rechtfertigt die homerischen Götterdarstellungen mit der Feststellung, Homer ahme
in seiner Dichtung eben manchmal die Vorstellungen der Masse nach46. Aber
wenn einem Aristoteles dies zur Erklärung reicht, so ist noch lange nicht gesagt,
dass das auch für einen Stoiker gilt. Man denke daran, mit welch scharfen
Worten Baibus in Ciceros De natura deorum 2, 63 und 70 die Götterdarstellungen

der Dichter geisselt. Aristoteles ist nicht Zenon!
In dem zweiten von Täte angenommenen Fall würde immerhin verständlich,

warum Dion von der Auflösung von Widersprüchen durch Zenon spricht.
Wenn der Dichter bisweilen wider besseres Wissen die Meinung der Masse
wiedergegeben hat, anderswo aber die Wahrheit, dann sind die daraus resultierenden

Widersprüche eben nur scheinbar. Bei der Auswahl und Auswertung
von Parallelstellen, die diese Interpretation stützen könnten, war Täte allerdings

wiederum wenig glücklich. In Rede 13 (7), 97-102 beseitigt Dion nämlich
keineswegs unter Anwendung des Gegensatzpaares bôça - à2i|t)eia einen
Widerspruch bei Homer, wie Täte meint; denn der Dichter, von dem Dion in § 97

spricht, ist nicht Homer, sondern, wie sich aus § 82 ohne jeden Zweifel ergibt,
Euripides47. Es besteht also kein Widerspruch innerhalb der homerischen
Gedichte, sondern die Äusserung des Euripides steht im Widerspruch zu den von
Homer dargestellten Erfahrungen des Menelaos. Dieser hatte die gastliche
Aufnahme des Paris teuer bezahlen müssen, Euripides aber die Gastfreundschaft

als ein besonders schönes Privileg der Reichen hingestellt. Hinzu kommt,
dass Dion sich zwar bemüht, seine Feststellung, die Dichter seien die Propheten
der Volksmeinung (§ 101), nicht als Kritik an den Dichtern erscheinen zu
lassen, dass diese Feststellung aber eben doch zur Ablehnung solcher Äusserungen

der Dichter führt. Der Philosoph, von dem Dion in § 102 berichtet, er
habe die Aussage des Euripides und eine ähnliche des Sophokles48 zurechtge-

44 Buffière (oben Anm. 30) 149 und 205.
45 CQ N. S. 8 (1958) 26.
46 Bei der Lösung von Homerproblemen nach diesem Grundsatz spielt die Berufung auf die

Sagentradition eine grosse Rolle, vgl. H. Hintenlang, Untersuchungen zu den Homer-Aporien
des Aristoteles (Diss. Heidelberg 1961) 44-52.

47 Gemeint ist Eur. El. 427-429, vgl. den Index in Arnims Dionausgabe, vol. II p. 362 s.v.
Cleanthes. Denselben Fehler machte schon Weber (oben Anm. 15) 225, und Kindstrand (oben
Anm. 1 138 hat ihn erneut wiederholt. Er vergleicht zu unserer Stelle noch Dion 60/61 (77/78)
16, wo es heisst, Homer habe den Vers oîcriv t' eu Çcoouai Kai àcpveioi KaÀéovxat (Od. 17, 423)
geschrieben, où^ aùxoû yv(bpr|v àjiotpaivôpevoç, tûJuà tf]v xcöv àvdptbtKOv èÇriYOÙpevoç SôÇav
• cbç pôvov KaXoupévwv aùxôv dtpvetwv, cûJS oùk ôvxtov Kax' àkf|t)eiav. Aber diese Stelle ist
als Parallele ungeeignet, denn Homer hat hier nichts Kaxà 8ö^av dargestellt und anderswo
berichtigt, sondern etwas durch das Wort KaXsovxai als Meinung der Menschen gekennzeichnet.

48 Fr. 88 Radt.



22 Michael Hillgruber

rückt, ist, wie wir aus Plutarch De aud. poet. 12 p. 33 C wissen, der Stoikei
Kleanthes, der Schüler Zenons (SVF 1, 562). Wenn die von Täte herangezogene
Stelle aus dieser Rede Dions also in unserem Zusammenhang überhaupt etwas

aussagt, dann dies: Wenn ein Dichter Kaxà 8ôÇav spricht, muss er bei einem
Stoiker auf Ablehnung stossen.

Die zweite von Täte notierte Stelle, Plutarch De aud. poet. 4 p. 20 E, ist

eher geeignet, das Verständnis unserer Dionstelle zu fördern, doch ist Täte bei

ihrer Auswertung auf halbem Wege stehengeblieben. Nachdem Plutarch an

einigen Dramentexten gezeigt hat, dass die Dichter moralisch anstössigen
Gnomen oft unmittelbar eine entgegengesetzte Sentenz folgen lassen, so dass

man als Leser die Gelegenheit erhält, der besseren zuzustimmen, fügt er hinzu,
dass die àvrtZoyia manchmal auch erst später folgt: öaa 5' ripprcn pèv àrÔ7tcoç,

eùûùç 8è où ÀéÂurat, raina 8eï roîç àÂÀayôût rcpôç roùvavriov eipripévoiç ùtt
aùrrôv àvravatpeîv (4 p. 20 D). Wenn Homer z.B. von Streit und Verwundungen

der Götter spricht, dann muss man Verse wie II. 6, 138 (ûeoi peîa Çéovreç),
Od. 6, 46 (reo ëvi réprcovrat pdicapeç ûeoi ppara navra) oder II. 24, 526 (aùroi
8é r' <XKT|8éeç eiai) dagegenhalten: aurai yàp eiai Soçai nepi Oec&v ùyiaivouaai
Kai àZr|iMç, èKeîva 8è nénÂaarai npôç ÊK7iZr|Çiv àvùpo'moiv (4 p. 20 E).

An Widersprüche dieser Art muss auch Zenon gedacht haben, die Frage isl

nur, wie ihre Auflösung bei ihm ausgesehen hat. Allein mit der Feststellung,
dass die Göttermythen rcpôç 8K7iZti^iv avOpconcov erfunden seien, und dem
Hinweis auf andere Verse, die der Wahrheit entsprechen, wie wir das bei

Plutarch lesen und Täte es bei Zenon vermutet, war es für einen Stoiker wohl
kaum getan49. Den Vertretern dieser Schule dienten Verse wie die bei Plutarch
zitierten vielmehr zum Beweis dafür, dass Szenen wie die Götterschlacht
allegorisch ausgelegt werden müssen. Aus den Quaestiones Homericae des Stoikers
Herakleitos geht das eindeutig hervor. Nachdem der Autor in Kapitel 2 an

Versen wie Od. 8,306 (pctKapeç i)eoi aièv èôvreç), Od. 8, 325 (ScoTfjpeç éàrov), Il
6,138 (peîa Çatovreç) und anderen die Frömmigkeit Homers aufgezeigt hat,

beginnt er in Kapitel 6 damit, die angeblich anstössigen Stellen in den homerischen

Epen durch allegorische Auslegung mit dem Geist jener Verse in
Übereinstimmung zu bringen50. So spricht alles dafür, dass sich auch Dions Aussagen

über Zenons Homerauslegung auf die Allegorie beziehen. Die Göttermythen

erhalten für einen Stoiker nur dadurch ihre Berechtigung, dass man
aufzeigt, dass sie allegorisch ausgelegt werden müssen, in Wirklichkeit also etwas

ganz anderes aussagen, als es auf den ersten Blick scheint und als das Volk, das

sie im Wortsinn versteht, glaubt51. Erklärungen dafür, warum man diese Göt-

49 Vgl. Schlemm (oben Anm. 16) 41 f., der diese Stelle aus De audiendis poetis allerdings aucl
nicht auf peripatetische Quellen zurückführen möchte, sondern glaubt, dass sie von Plutarcl
selbst herrührt.

50 Eine ähnliche Herleitung der allegorischen Interpretation aus Widersprüchen findet sich aucl
bei dem Neuplatoniker Proklos, In Plat. remp. I p. 87 Kroll.

51 Vgl. auch Diogenes von Apollonia, von dem Philodem De pietate 6b berichtet: èttatveî rot



Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons 23

terdarstellungen Kaxà SôÇav bei den Dichtern findet, hatten die Stoiker dann
genug. So liest man etwa in einem zweifellos stoische Anschauung wiedergebenden

Passus der pseudoplutarchischen Schrift «De vita et poesi Homeri»; ei
6è Si' aiwypdxcûv Kai pudtKÖv Àôywv xtvcbv èpcpaivexai xà voppaxa, où ypp
TtapàSoÇov pyeîaûai- xoùxou yàp atxiov 7rotpxiKp Kai xô xôiv àp%ai(ov pi)oç,
on(oç oi pèv cpi^opatloCvxeç pexà xtvoç eùpoucriaç tguxaytûyoùpevoi pçiov Çp-
xojoi xe Kai eùpiaKtocn xpv àXpdeiav, oi 8' àpaûeîç pp Kaxatppovwcn xoùxtov
wv où Sùvavxat aimévai- Kai yap èaxi Tttoç xô pèv Sv' ùnovoiaç appatvôpevov
àycoyôv, xô 8è tpaveprôç Àeyôpevov eùxeÀéç (cap. 92).

Das Argument, das Tate gegen diese Interpretation unserer Dionstelle
geltend macht, überzeugt nicht. Seiner Meinung nach konnte «a significant
myth» nicht 5ôi;a genannt werden, da dies für die Stoiker ein negativer Begriff
sei52. Die Argumentation des Stoikers Baibus im 2. Buch von Ciceros De natura
deorum53 zeige, dass so nur die Mythen bezeichnet werden konnten, die keine
Wahrheit enthalten. Dies ist jedoch nicht richtig54. Denn all die negativen
Attribute, mit denen Baibus die Mythen belegt55, sind offensichtlich auf allegorisch

auszulegende Göttergeschichten zu beziehen, wie sich aus § 64 ergibt, wo
es heisst: physica ratio non inelegans inclusa est in impias fabulas. Bei Baibus
kommen die Dichter, anders als wir das für Zenon annehmen müssen, tatsächlich

schlecht weg, aber das hängt nur damit zusammen, dass er den Glauben an
eine Vielzahl von Göttern erklären will, und da muss er den Dichtern natürlich
eine Mitschuld geben. Dass aber auch ein Homerverteidiger zugeben kann, dass
Homer impias fabulas erzählt, wenn man ihn nicht allegorisch auslegt, zeigt
Herakleitos in seinen Quaestiones Homericae gleich im ersten Kapitel: Tiüvxa
yàp paeßpaev, ei ppÔèv pÂÀpyoppaev.

Unsere Dionstelle bezieht sich also, was Zenon betrifft, auf die Allegorie.
Zenon tadelte nichts an Homer, sondern legte dar, dass Homer einiges Kaxà
ôô^av, anderes Kaxà àZpdeiav geschrieben habe, d. h. dass einiges der allegorischen

Auslegung bedürfe, anderes im Wortsinn der Wahrheit entspreche, und
beseitigte so scheinbare Widersprüche. Antisthenes aber hat mit allegorischer
Homerexegese nichts zu tun. Auch er stellte fest, dass bei Homer xà pèv SôÇp,
xà Sè àÀptîeia eïppxat, aber davon, dass er alles an Homer gelobt und schein-

Opr|pov (bç où puûtKCôç àXA' àAr|iM>ç ùjtèp toù ôeîou SisiÀ£Y|iévov. xôv àépa yàp aùxov Aia
vopiÇeiv cpT|<r(v, ÈTtelôp icàv siSévai xôv Aia Xéysi (Diels/Kranz, VS 64 A 8). Diese Stelle ist mit
der unseren allerdings nicht so nah verwandt, wie Laurenti (oben Anm. 23) 127f. meint. Denn
wenn Diogenes sagt. Homer habe où puùiKâjç, à'iX àXrp)ci)ç gesprochen, dann denkt er an eine
bestimmte Homerstelle, die er allegorisch auslegt, Zenon aber hat den ganzen Homer vor
Augen, wenn er sagt, öxi xà pèv Kaxà SôÇav, xà 8è Kaxà àW)àeiav yéypatpev.

52 Vgl. SVF 1, 67.
53 Nat. deor. 2, 63-70.
54 Ganz abgesehen davon, dass, wie Tate selbst einräumt, unsicher ist, ob die alten Stoiker

Mythen ohne Hintersinn anerkannt haben.
55 Vgl. § 70: Haec et dicuntur et creduntur stultissime et plena sunt futililatis summaeque levitatis.



24 Michael Hillgruber: Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons

bare Widersprüche beseitigt habe, steht nichts bei Dion56. Antisthenes, von
dem der Satz bezeugt ist, Kara vöpov eivai 7toW.oùç tfeoûç, Kara ôè (pöaiv eva,
dürfte die homerischen Göttergeschichten als Ausdruck des Polytheismus
verstanden und abgelehnt haben57. Wenn Dion sagt à)X ö pèv (sc. 'Avxiaûévriç)
oùk èÇeipyàcaxo aùxôv (sc. xoùxov xôv Àôyov), so bestätigt das nur diese These,
Zenon aber steht nicht in so enger Verbindung mit Antisthenes, wie die
Fortsetzung des Satzes bei Dion vermuten lassen könnte. Gewiss, ô ôè (sc. Zf|vcov)
k<xû' SKaoxov xcov étti pépouç èôf|Âcoaev, aber darüber hinaus hat er den Satz
des Antisthenes zu einem Mittel der Homerverteidigung gemacht, und das

trennt ihn von diesem.

56 Vgl. schon Bates Hersman (oben Anm. 17) 16f.: «It would seem unnecessary to repeat with
Antisthenes the words, xà pèv ôôÇp, xà ôè à/.rpMa, if it was not only in this part of the

teachings of Zeno but also in exculpation of Homer that Antisthenes was his forerunner.»
57 Vgl. Giannantoni III 313, Mehmel (oben Anm. 12) 34, und schon Wehrli (oben Anm. 18) 65:

«Dass Antisthenes die Meinung vertrat, Homer hätte viel Unwahres gesagt, scheint mir
durchaus glaubwürdig und ein Beweis gegen physikalische Allegorie bei ihm zu sein.»


	Dion Chrysostomos 36 (53), 4-5 und die Homerauslegung Zenons

