Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 4

Artikel: Das politische Denken in Rom
Autor: Meyer, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-35150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-35150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das politische Denken in Rom

Von Ernst Meyert, Ziirich

Eine eigentliche theoretische und philosophische Beschiftigung mit den
Fragen nach dem Wesen des Staates und seinen Aufgaben gab es in Rom nicht!.
Ebenso wie die hochentwickelte romische Rechtswissenschaft kein geschlosse-
nes System einer allgemeinen und theoretischen Begriindung des Rechts ent-
wickelt hat, sondern ihre Aufgabe in der scharfen Erfassung des einzelnen
Rechtsfalls und seiner sachgemissen und den Normen des geltenden Rechts
entsprechenden Losung und Entscheidung sieht, wobei die grundlegenden
Rechtsnormen als solche als gegeben angesehen sind?, ist auch das rémische

* Kurz vor seinem unerwarteten Tod hatte Ernst Meyer (1898-1975) eine zusammenfassende
Darstellung des romischen politischen Denkens abgeschlossen. Sie war fiir eine von Iring
Fetscher (Frankfurt) geplante « Weltgeschichte der politischen Theorien» bestimmt, die dann
nicht zustande kam. Die Redaktion freut sich, diesen Beitrag im Gedenken an den Verfasser,
der dem Museum Helveticum durch langjdhrige Mitarbeit verbunden war, aus seinen nachge-
lassenen Papieren veroffentlichen zu kénnen. Er erscheint in der urspriinglichen Form mit den
unverinderten bibliographischen Hinweisen.

1 Das grundlegende Hauptwerk iiber die romische Staatsverfassung ist Theodor Mommsen,
Rdomisches Staatsrecht, 3 Bde. (Leipzig 1871-1888). Einige Auffassungen Mommsens werden
von der heutigen Wissenschaft nicht mehr geteilt. Einbidndiger Abriss von Mommsen selber:
Abriss des romischen Staatsrechts (Leipzig 1893; 2. Aufl. 1907 in Binding, Systematisches
Handbuch der deutschen Rechtswissenschaft Bd. 1, 3). Neuere wichtigere Werke: Ernst Meyer,
Romischer Staat und Staatsgedanke (Ziirich 1948, 4. Aufl. 1975, mit reichlicher Literatur).
Léon Homo, Les institutions politiques romaines in L’évolution de 'humanité (Paris 1927,
2. Aufl. 1933 und 1950). Pietro de Francisci, Arcana imperii Bd. III, 1 (Mailand 1948). Ulrich
von Liibtow, Das rdmische Volk, sein Staat und sein Recht (Frankfurt 1955). Francesco de
Martino, Storia della costituzione romana, 4 Bde. (Neapel 1951-65, Neuauflage 1960 begon-
nen). Jean Gaudemet, Institutions de I’Antiquité (Paris 1967) 251ff. F. E. Adcock, Roman
political ideas and practice (Ann Arbor 1959), deutsch: Romische Staatskunst (Gottingen 1961,
2. Aufl. 1967). H. Oppermann, Romertum, Wege der Forschung 18 (Darmstadt 1966) (Samm-
lung wichtiger Aufsiitze verschiedener Verfasser). Heinz Haffter, Romische Politik und romi-
sche Politiker (Heidelberg 1967) (11 Aufsitze). Richard Klein, Das Staatsdenken der Rimer,
Wege der Forschung 46 (Darmstadt 1966) (Sammlung von 24 Aufsétzen verschiedener Ver-
fasser), darin S. 65ff.: Neudruck von Ernst Meyer, Vom griechischen und rémischen Staatsge-
danken, Eumusia, Festgabe fiir Ernst Howald zum sechzigsten Geburtstag (Erlenbach-Ziirich
1947) 30ff.

2 Zum rémischen Recht im allgemeinen: Fritz Schulz, Prinzipien des romischen Rechts (Miin-
chen 1939). Zur Orientierung iiber die Probleme des romischen Principats sei aus der dusserst
umfangreichen Literatur besonders genannt der grosse Artikel Princeps von L. Wickert in RE
XXII(1954) 1998-2296. Jean Béranger, Recherches sur 'aspect idéologique du principat (Basel
1953). Sonst s. noch: Chaim Wirszubski, Libertas as a political idea at Rome (Cambridge 1950);
deutsch: Libertas als politische Idee im Rom der spiiten Republik und des frithen Prinzipats
(Darmstadt 1967).



220 Ernst Meyer

staatliche Denken nicht darauf gerichtet, iiber die Erscheinung des Staates im
allgemeinen, die Berechtigung seiner Existenz, seine moglichen Formen sowie
Wert und Unwert dieser Staatsformen allgemeine Uberlegungen anzustellen,
sondern beschéftigt sich mit den Problemen der praktischen Staatsfiihrung, der
Bewiltigung der jeweils gestellten Aufgaben und ihrer Losung im realen Staats-
leben, sowohl innerhalb des eigenen Staates wie in den Beziehungen dieses
eigenen Staates zu der ihn umgebenden Aussenwelt. Das war auch den Rémern
selber bewusst als Gegensatz zu der allgemeinen Staatsphilosophie der Grie-
chen. Cicero stellt der echt griechischen Auffassung des griechischen Histori-
kers Polybios, der den raschen Aufstieg Roms zur beherrschenden Weltmacht
im 2. Jahrhundert v. Chr. als Wirkung der guten romischen Verfassung erkldren
wollte, den ebenso echt romischen Satz entgegen, nicht die Verfassung oder das
Werk einzelner Gesetzgeber, sondern die einsichtige, stets wiederholte Leistung
und stete Bewidhrung von Generationen romischer Staatsmidnner und des
romischen Volkes habe die Grosse Roms herbeigefiihrt (De rep. 2, 2f.).

Wohl gab es im republikanischen Rom eine eigene Literatur, die sich mit
Fragen des Staates befasste, von der wir leider nur wenige Bruchstiicke in
Erwidhnungen und Zitaten spaterer Schriftsteller besitzen3. Ihr Thema war aber,
soweit die Titel dieser Werke und die wenigen erhaltenen Fragmente erkennen
lassen, nicht eine allgemeine Staatstheorie, sondern die Kompetenzen, die Ver-
fahrensregeln und die praktische Tatigkeit der Organe des romischen Staates,
Volksversammlung, Senat, Beamte und Priester. Nur ein einziger Romer reiht
sich bewusst nicht in diese Reihe der empirischen Staatsrechtler ein, sondern
spricht iiber eine allgemeine, philosophisch begriindete Wesensbestimmung
des Staates, Cicero in seinem in den Jahren 54-51 v. Chr. geschriebenen, leider
nicht vollstindig erhaltenen Werk De re publica, ‘Uber den Staat™. In seinen

3 Die Fragmente der romischen staatsrechtlichen Literatur sind gesammelt bei Hermann Peter,
Historicorum Romanorum reliquiae, 2 Bde. (Leipzig 1870-1906) und Historicorum Romano-
rum fragmenta (Leipzig 1883). Dazu auch: [urisprudentiae antehadrianae quae supersunt ed.
F. P. Bremer, 2 Bde. in 3 Teilen (Leipzig 1896-1901). Iurisprudentiae anteiustinianae reliquias
comp. Ph. Ed. Huschke, 6. Aufl. von E. Seckel und B. Kiibler, 2 Bde. (Leipzig 1908/27). - Eine
Auswahl von Textstellen zur Staatsauffassung der R6mer mit allgemeiner Einleitung gibt
Claude Nicolet, Les idées politiques @ Rome sous la république (Paris 1964). Ahnlich in engli-
scher Ubersetzung Ernest Barker, From Alexander to Constantine. Passages and documents
illustrating the history of social and political ideas 336 B.C.-A.D. 337 (Oxford 1956). In dem
Buch von Gerhard Mébus, Die politischen Theorien von der Antike bis zur Renaissance, 2. Aufl.
(Ko6ln-Opladen 1964) ist fiir Rom nur Cicero mit einigen wenigen Seiten aufgenommen.

4 Die massgebende Ausgabe von Ciceros Schrift De re publica ist diejenige von K. Ziegler
(Leipzig 1915, 6. Aufl. 1964). Sonstige neuere Ausgaben: Leonardo Ferrero (Florenz 1950, mit
Kommentar). L. Castiglioni (Turin 1960). Clinton Walker Keyes, Loeb Classical Library 213
(London 1928), einschliesslich der Schrift De legibus und mit englischer Ubersetzung. Deut-
sche Ubersetzung in der Ausgabe von Karl Biichner (Ziirich 1952). Weitere neue deutsche
Ubersetzung: Cicero, Der Staat, iibersetzt, erldutert und mit einem Essay «Zum Versténdnis
des Werkes» hg. von Rainer Beer (Hamburg 1964). Zu Cicero sonst insbesondere: Otto Seel,
Rémische Denker und romischer Staat, Neue Wege zur Antike I. Reihe, Heft 13 (Leipzig 1937).



Das politische Denken in Rom 221

allgemeinen Betrachtungen iiber den Staat ist aber auch dieser Denker durch-
aus von den griechischen Vorbildern abhédngig. Schon dass Cicero als Ergin-
zung zu seinem Buch iiber den Staat ein weiteres Werk ‘Uber die Gesetze’ (De
legibus) schrieb, ist bestimmt durch Platons Biicher ‘Uber den Staat’ und die
‘Gesetze’, wie auch die Form des Werkes De re publica durch Platons ‘Staat’
bestimmt ist, und seine theoretischen Auseinandersetzungen iiber Wesen und
Aufgabe des Staates und die Verfassungsformen schliessen sich eng an die
griechische staatsphilosophische Literatur an, vor allem Platon, Aristoteles,
Polybios und Panaitios. Es ist ebenso rein griechisch, dass auch bei Cicero die
Untersuchung iiber das Wesen des Staates in die Frage nach dem besten Staat
miindet, fiir griechisches Staatsdenken das entscheidende Problem der philo-
sophischen Beschiftigung mit dem Staat. Fiir Cicero ist das aber kein echtes
philosophisches Problem, sondern wird sofort zu einer praktischen Frage. Fiir
den Romer Cicero ist ein solche Frage recht miissig, fiir ihn ist es von vornher-
ein selbstverstandlich, dass der beste Staat der romische Staat ist, allerdings
nicht der durch Sittenverfall bedrohte und zersetzte Staat seiner eigenen
Gegenwart, sondern das alte Rom mit seiner ungebrochenen Staatsgesinnung
und inneren Festigkeit. So schliesst sich zunéchst an die einleitenden allgemei-
nen Auseinandersetzungen iiber das Wesen des Staates und die Staatsformen
die Schilderung des Werdens des romischen Staates an (De rep. 1, 34. 70; 2,
1-66) und nachher an die Erdrterung der Voraussetzungen und Grundlagen
eines guten und geordneten Staatswesens im 3. und 4. Buch wieder im wesent-
lichen nach den griechischen Staatstheoretikern in den beiden letzten Biichern
der Entwurf des Idealbildes des berufenen Staatsmannes, der imstande wire,
die altromische Staatsgesinnung wiederherzustellen und damit die Gefahren
der Gegenwart zu meistern. Nach Ciceros Auffassung ist dieser romische Staat
die Verwirklichung des besten Staates auf Erden und als solcher héher und
wichtiger als alle Philosophie und alle Idealstaaten der griechischen Philoso-
phen, da er durch sein Dasein und sein Wirken fiir das Wohlergehen der Volker
in der Wirklichkeit sorge und sie schiitze, wozu die Philosophie mit ihren
Ratschldgen und Idealbildern nicht imstande sei, da sie ihre Ideale nicht ver-
wirklichen kénne.

Viktor Poschl, Romischer Staat und griechisches Staatsdenken bei Cicero (Berlin 1936). Enrico
Berti, I/ «de republica» di Cicerone e il pensiero politico classico (Padua 1963) (z. T. anfechtbar).
L. Perelli, Il pensiero politico di Cicerone. Antologia dagli scritti politici (Turin 1964). Alfred
Verdross-Drossberg, Grundlinien der antiken Rechts- und Staatsphilosophie, 2. Aufl. (Wien
1948) 1611ff. Dazu die sechs Aufsitze zu Ciceros Staatsauffassung, die nachgedruckt sind bei
R. Klein, Das Staatsdenken der Romer (oben Anm. 1) 291ff. (mit weiterer Literatur). Zur
Quellenfrage von Ciceros De re publica: Erhard Pahnke, Studien iiber Ciceros Kenntnis und
Benutzung des Aristoteles und die Herkunft der Staatsdefinition rep. I 39 (Diss. Freiburg i. Br.
1962). Im allgemeinen niitzlich die reiche Sammlung von Quellenstellen bei Fulvio Crosara,
Concetto e ideale dello stato nel termine res publica secondo Cicerone, Ciceroniana I 2 (1959)
83fT.



222 Ernst Meyer

Noch stirker ist diese Beziehung auf Rom in den Biichern ‘Uber die Ge-
setze’, die Cicero im Anschluss an das Buch ‘Uber den Staat’ nach 51 v. Chr. als
Ergdnzung dazu schrieb, aber wohl nicht vollendete. Nach allgemeinen, wieder
den griechischen Quellen folgenden Erdrterungen iiber Recht und Gesetze im
ersten Buch folgt im zweiten und dritten Buch eine Darstellung des rémischen
Sakral- und Staatsrechts, da dieses wiederum das Muster einer guten Rechts-
verfassung sei und als geltendes und praktisch wirkendes Recht dieses im
wirklichen Leben zur Geltung bringe, wozu philosophische Lehren nicht in der
Lage seien, und eben dadurch wieder besser und wertvoller sei als diese. Eine
Wesensbestimmung des romischen Staates, wie sie Aristoteles fiir den griechi-
schen Polisstaat gegeben hatte, bringt auch Cicero nicht, da er einerseits an die
griechische Staatsphilosophie gebunden bleibt und ihm andererseits die Ge-
sellschafts- und Staatsordnung Roms als selbstverstindlich und unantastbar
erscheint und nicht niher erkldrt und gerechtfertigt werden muss. Den griechi-
schen Vorbildern ist insbesondere die starke Betonung des Rechts und der
Gerechtigkeit als der unabdingbaren Grundlage des Staates und der Herrschaft
der Gesetze als der Verwirklichung der hochsten gottlichen Vernunft selber, die
auch dem menschlichen Geist von Natur aus eingegeben sei, entnommen sowie
die Auffassung der Verfassung der romischen Republik als einer Mischung aus
Monarchie, Aristokratie und Demokratie, womit sie die Nachteile dieser ein-
zelnen Verfassungsformen vermeide und nur ihre Vorziige behalte und damit
zur verwirklichten Gerechtigkeit selber werde, die allen Teilen des Volkes den
ithnen zukommenden Anteil gewédhre.

Zu dieser engen Verbindung von griechischen staatsphilosophischen Ge-
dankengingen und bestehender romischer Staatsverfassung und romischem
Staat bei Cicero ist noch zu betonen, dass sie ihre Begriindung darin findet, dass
Cicero dadurch eben zeigen will, dass der rémische Staat dem Staatsideal der
Philosophie als bestehendes Vorbild einer guten Verfassung bestens entspreche
und damit einschliesslich der beherrschenden Rolle Roms in der Welt mora-
lisch gerechtfertigt sei. So trifft nach Ciceros Meinung offenbar auch bei der
Formung des romischen Staates zu, dass die Romer in weiserer Form als die
Griechen entweder alles selber erfunden oder das, was sie von ihnen zu iiber-
nehmen fiir wert gehalten hétten, besser gemacht hitten (Tusc. 1, 1).

Das bisher Gesagte bedeutet nicht, dass sich die RoGmer sonst keine Ge-
danken iiber den Staat und die Fiihrung der Staatsgeschifte gemacht hitten, im
Gegenteil, wir finden im rémischen Staat eine sehr bewusste, charakteristische
Staatsvorstellung verwirklicht, und in den Werken der romischen Geschichts-
schreiber und den Staatsreden der Politiker ist oft genug von den ethischen
Grundsidtzen und den praktischen Normen und Aufgaben rémischen staat-
lichen Lebens die Rede, aber eben jeweils auf die augenblickliche Lage, die
vorliegende Aufgabe bezogen nicht als Gegenstand allgemeiner theoretisieren-
der Schriftstellerei. Diese Ausserungen romischer Politiker und Historiker und
die Wirklichkeit praktischen rémischen Staatslebens sind fiir die Erkenntnis



Das politische Denken in Rom 223

der romischen Vorstellungen vom Staat wichtiger als die griechischem Staats-
denken verhaftet bleibenden philosophischen Erorterungen in der Schrift des
einzigen uns bekannten Romers, der solche Uberlegungen iiberhaupt angestellt
hat.

Dieser Wirklichkeit romischen Staatslebens haben wir uns nun zuzuwen-
den, und zwar dem republikanischen Rom. Uber das mit Sicherheit anzuneh-
mende Rom der Konigszeit und die Form des altromischen Konigtums weiss
man kaum etwas leidlich Zuverléssiges, und ohnehin ist die spezifisch rémische
Staatsform und Staatsauffassung erst mit der Republik entstanden und ausge-
bildet worden. Dieses republikanische Rom teilt nun mit den griechischen
Stadtstaaten der klassischen Zeit den entscheidenden Grundzug, dass es eine
sich selbst regierende und verwaltende freie Biirgerschaft ist, die keinem frem-
den oder Einzelwillen unterstellt ist. Populus Romanus, ‘Das romische Volk’, ist
stets die offizielle Bezeichnung des romischen Staates geblieben. Wie die klas-
sische griechische Polis ist Rom zudem urspriinglich ein Stadtstaat, die Stadt
Rom mit einem zunichst nur sehr kleinen Landgebiet. Auch das ist im Grunde
durch alle Zeiten bis in die Jahrhunderte der Weltherrschaft erhalten geblieben.
Das Staatsvolk bleibt zu allen Zeiten der Bezeichnung nach ‘Das Volk von
Rom’, und soweit sich auch der Kreis der Vollbiirger ausdehnt, bis er im
3. Jahrhundert n. Chr. simtliche freien Einwohner des Weltreichs umfasste, sie
wurden alle ‘Biirger von Rom’, civis Romanus, das heisst aber eben Biirger der
Stadt Rom, nicht eines romischen Reiches. Unsere antiken Quellen vermdgen
sich die Ausweitung der romischen Herrschaft zum fast die gesamte Kulturwelt
umfassenden Weltreich und die damit einhergehende Einbeziehung immer
grosserer Bevolkerungsteile und Gebiete in den unmittelbaren rémischen
Staatsverband und das romische Biirgerrecht nur in der Weise vorzustellen,
dass die Stadt Rom ihr Gebiet immer mehr ausdehnte und schliesslich die
gesamte Einwohnerschaft der Kulturwelt in ihr Biirgerrecht, nimlich das Biir-
gerrecht der Stadt Rom, aufnahm. Alle Bewohner wurden zu ‘Rémern’, eine
Bezeichnung, die ja weit iiber das Altertum hinaus bis heute fiir die Nachfolge-
staaten, Volker und Sprachen in Geltung geblieben ist. Dass mit dem rémischen
Weltreich im Grunde ein ganz neuer Staatstypus entstand, ist der Zeit selber
nicht bewusst geworden. Das romische Recht bleibt ebenso stets wie alle anti-
ken Rechte ein personal gebundenes Recht, das nur fiir die unmittelbaren
Angehorigen des romischen Staates, die roémischen Biirger, galt, aber rechtlich
nie zu einem allgemeinen Recht des von Rom beherrschten Reiches losgelost
vom personlichen Rechtsstand des Einzelnen wurde. Und unter den Staats-
beamten des romischen Staates und Volkes gibt es neben denjenigen Beamten,
deren Amtsbefugnis grundsédtzlich sowohl in Rom selber wie in den von Rom
beherrschten Gebieten galt, stets und bis zum Ende der Principatszeit, als die
gesamte Staatsorganisation des romischen Reiches von Grund auf umgestaltet
wurde, auch Beamte, deren Aufgaben und Befugnisse auf die Stadt Rom be-
schrinkt waren. Sie waren deswegen nicht weniger Beamte des Gesamtstaates.



224 Ernst Meyer

Und noch fiir Cicero sind Staatsangelegenheiten res urbanae, ‘Angelegenheiten
der Stadt’. Die Schwierigkeiten und ungelosten Probleme, die der romischen
Republik das Ende bereiteten, stammen gerade daher, dass das zum Weltreich
sich weitende Rom immer weiter versuchte, die grossen und vielfdltigen Auf-
gaben des Weltreiches mit der Verfassung und dem zahlenmaéssig dusserst
kleinen Beamtenapparat eines Stadtstaates zu bewiltigen.

Fiir Rom gilt dieser urspriingliche Charakter als Stadtstaat sogar in viel
hoherem Grade als fiir die griechischen Poleis, fiir die man den Ausdruck zu
verwenden pflegt. In den griechischen Staaten gibt es keinen Rechtsunterschied
zwischen Stadt und Land, ihre Biirger haben das Biirgerrecht ihres Staates,
wenn sie es besitzen, immer uneingeschrankt ohne Riicksicht darauf, wo sie
wohnen oder sich aufhalten. In Rom dagegen ist die Stadt vom Gebiet ausser-
halb durch die geheiligte Linie des Pomeriums geschieden. Der Bereich inner-
halb des Pomeriums ist der Rechts- und Friedensbereich, aus dem alles Un-
friedliche verbannt ist. Das Heer darf in diesem Friedensbereich nicht auftre-
ten, die Abzeichen des Heeresdienstes diirfen hier nicht getragen werden, die
erst bei Uberschreiten der Linie aufgenommen werden. Nur einheimische Got-
ter diirfen innerhalb des Pomeriums ihren Kult haben, und alle wichtigen
Staatsakte miissen auf dem Boden der Stadt Rom stattfinden oder ihren Aus-
gangspunkt nehmen. Nur hier konnen Volksversammlung und Senat sich in
giiltiger Form versammeln und beschliessen, und alle Staatsbeamten miissen
die religiosen Obliegenheiten, mit denen vor der Aufnahme ithrer Amtstatigkeit
die Zustimmung der Gotter zu ihrer Amtsfithrung eingeholt werden muss, auf
dem Boden der Stadt vollziehen, auch diejenigen, die dann ihre Aufgaben
ausserhalb der Stadt oder sogar ausserhalb des Reiches haben. Nur auf dem
Boden der Stadt sind urspriinglich diejenigen Schutzrechte des Biirgers ge-
wihrleistet, die seine personliche Freiheit sichern sollen, nur vom Volk selber
gewihlte Beamte haben hier Befehlsgewalt. Ausserhalb dieser Linie galt ur-
spriinglich Kriegsrecht, das erst im Laufe der Zeit schrittweise gemildert und
eingeschrinkt wurde. Dass nachher die staatsrechtlich giiltige Linie dieses be-
friedeten Stadtbereichs iiber die religiose des Pomeriums so erweitert werden
musste, dass sie die ganze weit liber das Pomerium hinausgewachsene Stadt im
wesentlichen einschloss, war nur eine praktische Folgerung, die aus bestimmten
zwingenden Griinden notwendig wurde.

Wie bereits gesagt, bildet das ‘Romische Volk’ den rémischen Staat. Hier
trennen sich nun aber griechische und romische Staatsauffassung. Wéahrend in
der griechischen Polis Biirgerschaft und Staat durchaus ein und dasselbe sind
mit allen daraus entspringenden Folgen, hat das republikanische Rom den
Begriff der res publica entwickelt, der res populi, der ‘dem Volk gehdrenden
Sache’, wie Cicero definiert (De rep. 1, 39; 3, 44 und oft), das Gemeinwesen, die
Angelegenheiten, Interessen und Besitz, die das Gesamtvolk im ganzen betref-
fen und ihm eigen sind. Das rémische Volk ist also noch nicht selber der Staat,
sondern seine Grundlage (corpus rei publicae: Cic. De off. 1, 85; De inv. 2, 168;



Das politische Denken in Rom 225

Pro Mur. 51; De rep. 3, 37), iiber dem romischen Volk steht dieser abstrakte
Begriff der res publica, der ‘Sache des Volkes’. Diese Unterscheidung hat aber
weitestreichende Wirkungen. Fiir Griechenland, wo Biirgerschaft und Staat
dasselbe sind, ist es selbstverstindlich, dass die Biirgerschaft, das Staatsvolk,
seine Angelegenheiten auch selber verwaltet, fiir Rom, wo iiber dem Volk dieser
Begriff der res publica steht, nicht. Im Gegenteil, fiir die R6mer mit ihrem
starken Empfinden fiir die natiirliche Ungleichheit der Menschen, fiir die Not-
wendigkeit von Ein- und Unterordnung, fiir Disziplin, Wiirde und Ehrfurcht ist
es ganz undenkbar, dass man etwas so dusserst Wichtiges wie die Fiihrung der
Staatsgeschifte der Entscheidung oder auch nur dem mitbestimmenden Ein-
fluss der breiten ungebildeten, urteilslosen und von Stimmungen und Leiden-
schaften beherrschten Masse der unteren Volksschichten iiberlassen kénnte.
Fiir romisches Denken ist es eine Selbstverstindlichkeit, dass in einem guten
Staatswesen die Sorge fiir das allgemeine Wohl nur denen anvertraut werden
kann, die durch Herkommen, Bildung, Fihigkeiten und Charakter dazu im-
stande sind, einer besonders dazu berufenen Oberschicht, dem Adel. Natiirlich
kannte man in Rom auch die griechische Demokratie mit ihrer vélligen
Gleichheit aller Biirger, die man ja schon in Italien in den griechischen Stidten
des Siidens beobachten konnte. Fiir Rom war aber eine Staatsverfassung, in der
Hoch und Niedrig, Gebildet und Ungebildet, Hochbefihigt und Dumm die
gleichen Rechte und den gleichen Einfluss besass, keine Ordnung mehr, son-
dern reine Anarchie (Cic. De rep. 1, 44. 47. 66ft.; 3, 23. 45; Pro Flacco 15ff.). Wie
Cicero sagt (De rep. 1, 43. 53): «Gerade die allgemeine Rechtsgleichheit ist das
Ungerechteste, da sie keine Unterschiede der Wiirde kennt und den Hochsten
und Niedrigsten, die notwendigerweise in jedem Volk sind, den gleichen Rang
zuerkennt.» Und fiir Rom, das mit seinem Staatssystem die ganze Welt erobert
hatte, konnte diese Gleichheit aller bei den Griechen, die damit nicht imstande
gewesen waren, ihre Freiheit zu bewahren, sicherlich nicht verlockend sein. In
dieser Beziehung gab es in Rom keine Meinungsverschiedenheit, mindestens
keine, die zum Wort kommt. Wohl ist dauernd die Rede von den ‘Optimaten’,
den Befiirwortern und Vertretern einer ganz auf die Interessen und den Vorrang
des Senats und der Oberschicht allgemein ausgerichteten Politik, und den ‘Po-
pularen’, die aus Uberzeugung oder taktischen Griinden Interessen und Wiin-
sche des Volkes vermehrt beriicksichtigen wollten. Aber es handelt sich dabei
nicht um Parteien im heutigen Sinne oder dauernde feste politische Pro-
gramme, sondern um Entscheidungen oder Eintreten fiir oder gegen einzelne
Gesetze oder Verwaltungsmassnahmen oder fiir oder gegen einzelne Person-
lichkeiten. Wohl waren die popularen Politiker mehr oder weniger betont be-
reit, fiir das Volk zu regieren, aber auch die entschiedensten Verfechter einer
volksfreundlichen Politik sind nie auf den Gedanken gekommen, das Staats-
system Roms im ganzen, die Fiihrung der Staatsgeschifte durch den Senat,
anzutasten und Rom statt durch den Senat etwa durch das Volk regieren lassen
zu wollen. In dieser Beziehung denkt auch ein so radikaler Populare wie Sallust

16 Museum Helveticum



226 Ernst Meyer

in seinem zweiten Brief an Caesar (10, 4ff.) nicht anders®. Von einer echten
demokratischen Bewegung sehen wir in Rom nie eine Spur, alle innenpoliti-
schen Kimpfe gehen um Einzelfragen und Einzelpersonlichkeiten, nie um den
Staatsaufbau als solchen, und gerade die entschiedensten Popularen wie die
Gracchen und Caesar entstammen der obersten Spitze des romischen Hoch-
adels.

Das republikanische Rom ist also Adelsstaat in reinster Auspriagung. Ge-
wiss liegt formell die oberste Entscheidung beim Volk. Die Volksversammlung
entscheidet iiber Annahme oder Verwerfung der Gesetze, wihlt jihrlich die
regelmissigen Beamten des Staates und gelegentlich Sonderbeauftragte, Kom-
missionen und Feldherren, beschliesst wenigstens in der Friihzeit iiber Krieg
und Frieden und entscheidet bei Staatsprozessen und bestimmten anderen
grossen Prozessen iiber Verurteilung oder Freispruch des Angeklagten. Aber
einerseits hat es mit dieser Volksversammlung seine besondere Bewandtnis,
wovon nachher noch zu sprechen ist, und vor allem kommt es fiir die Wirklich-
keit des Staatslebens nicht darauf an, dass das Volk gelegentlich einmal ein ithm
vorgelegtes Gesetz gutheissen oder zwischen den ihm vorgeschlagenen Bewer-
bern um die Amter entscheiden darf, sondern wichtig ist allein, in wessen
Hinden die wirkliche Fiihrung der laufenden Staatsgeschifte und die Ent-
scheidung in den politischen Fragen, die Regierung des Staates, liegt. Und hier
sicht das Bild nun sehr anders aus. Regierung und Staatsverwaltung waren
Aufgabe von Senat und Beamten, und da der Senat sich tatsdchlich, wenn auch
nicht nach dem Wortlaut des Gesetzes, aus gewesenen Beamten zusammen-
setzte, lduft beides darauf hinaus, wer in Rom Staatsbeamter werden konnte
und wurde. Und hier verbot nun zwar keine gesetzliche Bestimmung dem
gewoOhnlichen Biirger, sich beim Volk um ein Staatsamt zu bewerben, tatsich-
lich aber waren nur sehr Wohlhabende in der Lage, ein Staatsamt zu fiihren.
Alle Amter waren unbesoldete Ehrenamter, und die Wiirde und das hohe An-
sehen der Amter, von dem noch zu sprechen ist, verlangten von ihren Inhabern
eine entsprechende standesgemaisse Lebenshaltung, die sich nur Reiche leisten
konnten. Dazu kam der weitere romische Grundsatz der Unteilbarkeit der
Staatsgewalt. Eine Trennung von zivilen und militidrischen Amtern gab es nicht,
da beide die Befehlsgewalt auch gegeniiber Biirgern einschlossen und es dabel
unwesentlich war, ob diese Befehlsgewalt sich nach Amtskompetenz oder Ein-
zelfall auf militdrische oder zivile Anordnungen bezog. So sind diejenigen
romischen Staatsbeamten, die ihre Amtstitigkeit ganz oder auch im militéri-
schen Bereich ausiiben konnen, zugleich Offiziere und die obersten Beamten,
die Konsuln und Praetoren, im Krieg die Heerfiihrer. Und hier ist nun schon
friih eine scharfe Grenze gezogen worden. Mindestens seit dem 3. Jahrhundert
v. Chr. hatte sich ein neuer politisch-sozialer Stand herausgebildet, die ‘Ritter’.

5 Die sicher echten Briefe Sallusts an Caesar sind zuletzt textkritisch mit deutscher Ubersetzung,
ausfiihrlichem Kommentar und vollstindiger Literatur herausgegeben von Karl Vretska,
C. Sallustius Crispus, Invektive und Episteln, 2 Bde. (Heidelberg 1961).



Das politische Denken in Rom 227

Er umfasste die Wohlhabenderen, die es sich leisten konnten, Militirdienst auf
eigene Kosten zu Pferd zu leisten. Daraus wurde schon damals das Privileg,
dass die Angehorigen dieser Schicht nicht mehr als gewohnliche Soldaten dien-
ten, sondern in Rang und Stellung von Offizieren. Sie wurden in besonderen
Listen gefiihrt und damit als besonderer, privilegierter Stand von Staats wegen
anerkannt. Voraussetzung war der Nachweis eines bestimmten Mindestver-
mogens, dessen Hohe wir erst fiir das 1. Jahrhundert v. Chr. kennen. Offiziers-
stellen konnten nun nur noch Angehorige des Ritterstandes bekleiden, nicht
mehr Leute unter diesem Stand, die nur noch als Soldaten dienten, wobei die
Subalternoffiziere bis zum Centurio, dem Kommandanten einer Hundert-
schaft, aufwirts, also modern ausgedriickt bis zum Hauptmann, zu dieser
unteren Schicht der ‘Soldaten’ rechneten. Und wie nur Ritter die hdheren
Offiziersstellen bekleiden konnten, so konnten sich ebenfalls nur Ritter um die
Staatsimter bewerben.

Aus dieser breiteren Schicht der Reichen sonderte sich der besondere
Stand der Senatoren ab, da es romischem Empfinden fiir Tradition entsprach,
dass nur die Angehorigen eines kleinen Kreises von fiihrenden Familien sich
tatsdchlich um die Staatsimter bewarben und die Tétigkeit in der Staatsver-
waltung und damit im Senat zu einer verpflichtenden Familientradition dieser
Gruppe wurde. Das wurde durch gesetzliche Massnahmen bewusst gefordert,
um damit einen wirklichen, erblich werdenden Senatorenstand auszuscheiden,
der sich auch durch konservative Lebensauffassung und Lebenshaltung von
den weiteren Kreisen des Grosskapitals und der Geschiftswelt abheben sollte.
Dass die senatorischen Familien zugleich auch die wohlhabendsten waren und
der Kreis der regierenden Familien zugleich sozial die oberste Stufe bildete,
scheint sicher. Bei der damit gegebenen Bedeutung von Ritter- und Senatoren-
stand war es nur natiirlich, dass ihre Angehorigen auch durch dussere Kennzei-
chen sich als solche heraushoben. Eigentliches Standesabzeichen neben ande-
ren zusdtzlichen war der doppelte, vom Halsausschnitt nach unten am Unterge-
wand der Tunica verlaufende Purpurstreifen, wobei die Ritter den ‘schmalen
Streifen’ (angustus clavus), die Angehorigen des Senatorenstandes den ‘breiten
Streifen’ (latus clavus) trugen. Die beiden Stdinde wurden im Laufe der Zeit
weiter dadurch aus der Masse des Volks herausgehoben, dass sie besondere
Ehrensitze im Theater und Circus erhielten. Und nur diese beiden Stidnde
werden als solche bezeichnet, als ordo, unter ihnen stand die Masse des Volkes,
die Plebs im sozialen Sinn des Worts. Das republikanische Rom wurde damit
zu einem scharf geschiedenen Stdndestaat, indem jede hdhere Tétigkeit im
Staatsdienst und die damit verbundenen Vorrechte ausschliesslich den Ange-
horigen dieser beiden oberen Stinde vorbehalten waren.

Dariiber hinaus ist nun noch von entscheidender Wichtigkeit, dass sich aus
den senatorischen Familien noch einmal ein kleinerer Kreis von etwa 25 Fami-
lien heraushob, die die tatsdchliche Staatsleitung und Regierung in der Hand
hatten. Seitdem zu Anfang des 4.Jahrhunderts v. Chr. der Rechtsunterschied



228 Ernst Meyer

zwischen Patriziern und Plebejern in der Bewerbung um die hohen Staatsimter
gefallen war, gehorten zu dieser obersten Fiihrungsgruppe sowohl die Familien
des rémischen Uradels, die Patrizier, die noch gewisse, politisch wenig bedeu-
tende und mehr religiose Vorrechte behielten, wie einzelne rechtlich plebejische
Familien, die nach Reichtum und sozialer Stellung den altadligen Familien
gleichstanden. Das tatsdchliche Privileg dieses Hochadels war die Bekleidung
des obersten Amtes, des Konsulats, der Staatspriasidentschaft, und es gelang
dieser kleinen Schicht hochadliger Familien in der Tat nahezu vollkommen,
diesen Vorrang zu verteidigen. Dass dieser Hochadel auch die hohen einfluss-
reichen Priesterstellen besetzte und mit dem Konsulat und der damit erreichten
Stellung den entscheidenden Einfluss im Staat ausiibte, ist selbstverstindlich.
Die Angehorigen dieser Familien hiessen nobiles, die ‘Vornehmen, Namhaf-
ten’, und wir bezeichnen daher diesen romischen Hochadel als Nobilitdt. Nur
dusserst selten gelang es unter besonderen Umstédnden ganz vereinzelten homi-
nes novi, ‘neuen Leuten’, diesen eisernen Ring zu durchstossen und ins Konsu-
lat zu gelangen. Der dltere Cato, Marius und Cicero gehdren zu diesen seltenen
Ausnahmen. Es ist fiir das Verstindnis der romischen Geschichte von aus-
schlaggebender Wichtigkeit, sich vor Augen zu halten, dass die gesamte tat-
sdchliche Leitung des Staates in der Hand dieser kleinen Gruppe hochadliger
Familien lag, die nach Reichtum und Lebensfiihrung als fiirstlich bezeichnet
werden miissen und den Konigsdynastien des hellenistischen Ostens gleich-
standen. Es sind immer die gleichen Namen, die in der republikanischen Ge-
schichte Roms eine Rolle spielen. Der Vorteil war natiirlich, dass sich in diesem
kleinen, festgeschlossenen Fiihrungskreis eines Hochadels eine feste und si-
chere Regierungstradition und Regierungserfahrung herausbildete, in die die
Sohne von friih an fast von selbst hineinwuchsen. Daraus ergibt sich die im-
ponierende Sicherheit und Stetigkeit romischer Staatsfiihrung, die zur Welt-
herrschaft fiihrte. Das republikanische Rom war also Adelsstaat schirfster
Ausprigung.

In staatsrechtlicher Hinsicht ist das eigentliche Charakteristikum, das das
republikanische Rom kennzeichnet und von allen anderen Staatsverfassungen
unterscheidet, die Stellung der Staatsbeamten, der Magistrate. Wohl werden sie
vom romischen Volk fiir ihre bestimmte Amtsdauer gewihlt, aber von dem
Augenblick an, in dem sie ihr Amt in rechtsgiiltiger Form angetreten haben,
wozu die Einholung der Zustimmung der Goétter zu ihrer Amtsiibernahme
durch die ‘Auspizien’ gehort, sind sie die allein noch rechtmissigen Inhaber der
Staatsgewalt. Ihrer Aufgabe, die Staatsangelegenheiten zu verwalten, entspricht
in Rom der Grundsatz, dass umgekehrt auch nur die Amtstriager das Recht
haben, im Namen und fiir den Staat zu handeln. Wihrend ihrer Amtsdauer
verkOrpern die Magistrate die Souverdnitdt des romischen Staates und sind
daher grundsétzlich mit aller in der Kompetenz ihres jeweiligen Amtes liegen-
den Befugnis und auch Zwangs- und Strafgewalt ausgestattet, um die ihnen
zustehenden staatlichen Handlungen und Anordnungen vorzunehmen und



Das politische Denken in Rom 229

notfalls zu erzwingen, urspriinglich bis zum Recht der Hinrichtung des fehlba-
ren oder ungehorsamen Biirgers. Solange sie im Rahmen der bestehenden Ge-
setze und des geltenden Rechts bleiben, sind sie vollig souverdn, von dieser
ihnen iibertragenen Amtsgewalt den ihnen richtig scheinenden Gebrauch zu
machen, und sind ihre Amtshandlungen rechtsgiiltige Akte des romischen
Staates. Sie sind dafiir niemand anders als ihrem eigenen Gewissen gegeniiber
verantwortlich, keiner Stelle rechenschaftspflichtig und konnen dafiir von kei-
ner Stelle zur Verantwortung gezogen werden. Ebenso kann kein rechtmissig
im Amt befindlicher rémischer Magistrat jemals abgesetzt werden, er kann nur
und formell immer freiwillig zuriicktreten. Nur wenn einmal ein romischer
Beamter ein reines Verbrechen begangen oder in schwerster Form gegen seine
Amtspflichten verstossen haben sollte, kann ihm nachtriglich ein Prozess vor
dem Volksgericht gemacht werden. Als derzeitige Tridger der Staatssouverini-
tdt, der hoheren Wiirde und des Vorrangs des Gesamtstaates (maiestas populi
Romani) gegeniiber dem Einzelnen, sind die Beamten ‘mehr’, magis, als der
amtlose Biirger, daher magistratus. Der amtlose Biirger hat daher dem Magi-
straten alle schuldige Ehrerbietung zu erweisen, ihm Platz zu machen, vor ihm
aufzustehen, bei Begegnung vom Pferd zu steigen, und die Beamten tragen
deshalb die entsprechenden Amtsabzeichen, die sie als Triger dieser Wiirde
kenntlich machen. Dazu gehort das Gefolge der ihnen zustehenden Diener-
schaft und insbesondere der feierliche und furchterregende Pomp des 6ffent-
lichen Auftretens mit dem nach der Hohe des Amtes zahlenmissig abgestuften
Gefolge der dem Beamten voranschreitenden Liktoren mit ihren Rutenbiindeln
und Beilen, die gegebenenfalls fiir die Erzwingung der Ehrenbezeugungen oder
die Ausfiihrung der Befehle des Magistraten zu sorgen haben. Ruten und Beile
besagen, dass diese Zwangsgewalt der Magistrate urspriinglich auch iiber Leben
und Leib der Biirger galt. Seit 300 v. Chr. ist diese dusserste Zwangsgewalt aber
durch mehrere Gesetze dem Biirger gegeniiber eingeschriankt worden, die ithm
dagegen das Provocationsrecht gaben. Hohe Geldstrafen, Auspeitschung und
Hinrichtung durften seitdem nur vom Volksgericht als Strafe verhdngt werden,
Auspeitschung eines Biirgers war seit Anfang des 2.Jahrhunderts v. Chr. iiber-
haupt verboten. Die romischen Beamten sind also nicht ‘Be-amte’, von einer
tibergeordneten Instanz beauftragte und in ihrem Dienst stehende Funktionire,
sondern die derzeitigen Inhaber der absoluten und souverdnen Staatsgewalt in
schroffem Gegensatz zu den griechischen Beamten, deren Befugnisse im allge-
meinen sehr beschrinkt waren und die einer dauernden und im klassischen
Athen sehr rigorosen Beaufsichtigung und Kontrolle durch Rat und Volk
unterlagen. Der Aufbau der romischen Staatsverfassung ist daher auch nur von
dieser Stellung der Magistrate aus darstellbar, sie sind nach Cicero (De lég. 3,
2ff)) das Riickgrat nicht nur des romischen, sondern jedes Staates (zu ihren
Aufgaben: Cic. De off. 1, 124), und so beginnt sowohl Cicero an der genannten
Stelle seine Darstellung der romischen Staatsverfassung mit den Magistraten
wie auch Mommsen in seinem romischen Staatsrecht. In jeder anderen Verfas-



230 Ernst Meyer

sung wire das ein Unding, fiir Rom ist es die allein mogliche Anordnung,
Geschichtlich stammt diese Machtfiille der romischen Beamten daher, dass die
zunichst einzigen Magistrate der Republik, die Konsuln, Nachfolger der K6-
nige waren.

Bei dieser Machtfiille der Magistrate ist es notig festzulegen, wer dazu
gehort, und das ist auch in klarer Form geschehen. Grundvoraussetzung ist die
Wahl durch das romische Volk, und Magistrate in diesem romischen Rechts-
sinne sind nur die vom Volk gewihlten Inhaber der regelmissigen, stets zu
besetzenden Amter der normalen Staatsverfassung. Es gab daneben noch man-
che sonstige Amtstrager, zum Teil sogar vom Volk gewihlt, vor allem verschie-
denerlei fiir Sonderaufgaben bestellte Kommissionen mit Amtscharakter, die
aber als voriibergehend und mit einer Sonderaufgabe betraut nicht zu den
Magistraten gehorten. Im Amt befindliche Magistrate konnten auch einen Teil
oder ihre ganze Amtsgewalt an andere als Gehilfen oder Stellvertreter iibertra-
gen, und seit dem Ende des 4. Jahrhunderts wurde es moglich, auch Nichtmagi-
straten praktisch gleiche Vollmachten zu iibertragen, entweder durch Verlédn-
gerung ithrer Amtsgewalt iiber die Amtszeit hinaus oder als selbstdndigen Son-
derauftrag. Davon wurde sogar spéter reichlich und als ganz regelmissiges
Mittel der laufenden Staatsverwaltung Gebrauch gemacht. Alle diese Amtstri-
ger wurden damit aber nur ‘Promagistrate’, stellvertretende Magistrate, denen
neben anderen Rechten vor allem jede Amtsbefugnis innerhalb des oben ge-
nannten Bereichs der Stadt Rom fehlte. Diese Promagistrate waren demgemass
auch absetzbar.

Die grundsitzlich unbeschriankte Amtsgewalt des Magistraten machte Si-
cherungen gegen einen moglichen Missbrauch nétig. Eine dieser Sicherungen
bestand in der kurzen Amtsdauer, die grundsitzlich stets nur ein Jahr betrug,
mit Ausnahme der Censoren, denen aus praktischen Griinden fiir die Bewilti-
gung ihrer umfangreichen Tétigkeit eineinhalb Jahre eingerdumt waren. Die
wichtigste Sicherung aber war die Kollegialitit, die fiir alle reguldren rémischen
Amter galt, bei denen es immer mindestens zwei oder mehr Inhaber der glei-
chen Amtsgewalt gab. Diese Kollegialitdt im rémischen Sinne bedeutet nicht,
dass diese Kollegien iiblicherweise gemeinsam handelten oder nur gemeinsam
rechtsgiiltige Amtshandlungen vornehmen konnten. Jeder Inhaber der betref-
fenden Amtsgewalt besass vielmehr diese in vollem Umfang auch allein und
konnte von ihr uneingeschrinkt selbstindig rechtsgiiltigen Gebrauch machen.
Er hatte damit aber auch das Recht, Amtshandlungen seines Amtskollegen, die
ihm unrecht oder ungiinstig schienen, durch sein ‘Dazwischentreten’ (interces-
sio) zu verhindern. So war dafiir gesorgt, dass jeder Amtsinhaber schon in
eigenem Interesse sein Amt in verniinftiger Weise fiihrte, und zudem hatte jeder
Biirger die Mdoglichkeit, gegebenenfalls einen Magistraten um seine Interces-
sion gegen eine Amtshandlung seines Kollegen zu bitten, die als unrecht er-
scheinen konnte. In der gleichen Richtung wirkte das seltsame Amt der Volks-
tribunen, von denen es sogar stets zehn gab. Sie stammten aus der Zeit, als die



Das politische Denken in Rom 231

wenigen vorhandenen Amter noch allein Patriziern vorbehalten waren, und
waren eine Selbsthilfe der Plebejer gegen moglichen Gewaltmissbrauch der
patrizischen Beamten, gegen die die Volkstribunen zu Hilfe gerufen werden
konnten, und wurden dann zu anerkannten regelmissigen Staatsbeamten. Sie
hatten das Recht, gegen Amtshandlungen eines romischen Magistraten und
‘auch der Konsuln zu intercedieren und diese damit zu verhindern, und waren
mit der dafiir notigen Zwangsgewalt ausgestattet. Die gesetzlich verankerte
‘Unverletzlichkeit’ ihrer Person sollte die Erfiillung ihrer Schutzfunktion in
jedem Falle sichern. Beides, die Kollegialitit der Amter mit dem darin einbe-
schlossenen Intercessionsrecht und diese Schutzfunktion der Volkstribunen
galten wieder nur im Bereich der Stadt; ausserhalb, in den Provinzen, gab es in
der Regel nur einen einzelnen Inhaber der Staatsgewalt. Diese eigenartige Kol-
legialitit der Amter und die Hauptfunktion der Volkstribunen, die ja nichts
anderes war als die staatlich geregelte und anerkannte Widerstandsmaoglichkeit
gegen an sich vollig legitime Akte der gleichen Staatsgewalt, die «legalisierte
Revolution in Permanenz», wie Mommesen es genannt hat, enthiillt uns einen
wesentlichen Grundzug romischer Staatsfiihrung, einerseits dusserste Konse-
quenz der den Staat tragenden Prinzipien, in diesem Fall der unbeschrinkten
Amtsgewalt der Magistrate, andererseits aber die Sicherung gegen mdoglichen
Missbrauch durch Schaffung von Gegenmitteln, die das Prinzip als solches
nicht antasteten, seiner praktischen Anwendung aber Grenzen setzten. Die
strenge Logik des Juristen verband sich mit der praktischen Klugheit des Poli-
tikers.

Besonders deutlich tritt die Machtfiille des romischen Magistraten in sei-
nem Verhiltnis zur Volksversammlung in Erscheinung. Gewiss ist auch nach
romischer Auffassung das romische Volk Triager und Quelle der staatlichen
Souverdnitit, der res publica, der ‘Sache des Volkes’, und ist die Volksver-
sammlung die Form, in der der Wille des romischen Volkes in rechtsgiiltiger
Weise zum Ausdruck kommt und wirksam wird durch die Annahme von Ge-
setzen, die Wahl der Beamten, als Gericht und in sonstigen Funktionen. Die
romischen Biirger haben aber weder als Einzelne noch in irgendwelchen Ver-
bianden noch als Gesamtvolk irgendwelche Moglichkeit zu eigenem Handeln.
Sie konnen weder eine Volksversammlung verlangen noch irgendwelche An-
trage fiir die Behandlung auf einer Volksversammlung oder wihrend einer
Volksversammlung stellen und haben nicht einmal Rederecht an einer Volks-
versammlung. Alles das liegt ausschliesslich in der Kompetenz des zustindigen
Magistraten, der allein eine Volksversammlung einberufen kann und allein
bestimmt, woriiber an dieser von ihm berufenen und geleiteten Versammlung
abgestimmt werden soll. Die Volksversammlung kann nur annehmen oder
verwerfen, was ihr vom Magistraten vorgelegt wird, aber nicht ein Wort daran
abindern, bei Gerichtsverhandlungen nur verurteilen oder freisprechen, ohne
auf das Strafmass irgendwelchen Einfluss zu haben, bei Wahlen nur diejenigen
Kandidaten wihlen oder nicht wihlen, die ihr vom wahlleitenden Beamten



232 Ernst Meyer

vorgeschlagen werden. Ebenso kann auf nur beratenden Vorversammlungen
nur der leitende Beamte das Wort erteilen. So ist auch das dussere Bild, indem
das souveridne Volk steht und nur die Beamten auf erhohtem Tribunal sitzen.
Dazu kommt ein weiteres. Es gab ja nicht nur eine Art der Volksversammlung,
sondern mehrere Formen je nach den Unterabteilungen der Biirgerschaft, die
dabei abstimmten, oder nach dem Beamten, der die Versammlung berief und
leitete. Die Kompetenz dieser verschiedenen Versammlungsformen war ver-
schieden gross, richtete sich aber nur zum Teil nach der betreffenden Ver-
sammlungsform, zur Hauptsache nach der Kompetenz des einberufenden und
leitenden Beamten. Ein und dasselbe souverdne romische Volk konnte jeweils
nur iber die Dinge und Antrige abstimmen, die der einberufende Beamte
kompetent war, ihm vorzulegen. Sogar die Kompetenz der Volksversammlung
bestimmte sich also nach der Kompetenz des einberufenden Beamten, mit
Ausnahme etwa einer Bestimmung, dass Todesurteile nur von einer Centuriat-
versammlung ausgesprochen werden konnten. Und rechtlich war zudem eine
Volksabstimmung noch nicht einmal ein rechtssetzender Staatsakt, sondern
nur eine Meinungsdusserung. Rechtsgiiltig wurde das Ergebnis der Abstim-
mung erst dadurch, dass der leitende Magistrat dieses Ergebnis verkiindete, und
hier ging die Kompetenz des Beamten sogar soweit, dass er nicht verpflichtet
war, dieses Ergebnis zu verkiinden und damit rechtsgiiltig zu machen. Es stand
durchaus in seiner Macht, ein ihm nicht passendes Ergebnis abzulehnen und
das Volk oder Teile des Volkes aufzufordern, noch einmal und dieses Mal
‘besser’ zu stimmen.

Zudem war eine romische Volksversammlung sehr weit davon entfernt,
echter Ausdruck der Volksmeinung zu sein. Da sie nur in Rom stattfinden
konnte, war ohnehin nur der Biirger in der Lage teilzunehmen, der in Rom oder
seiner ndheren Umgebung wohnte oder sich aufhielt. Dass Bauern und Stddter
von weiter her zur Versammlung nach Rom kamen, war Ausnahme, die nur in
besonderen Fillen einmal eintrat. Und nachdem alle Einwohner ganz Italiens
im 1.Jahrhundert v. Chr. Biirger geworden waren, stellte eine Volksversamm-
lung nur einen winzigen Bruchteil des romischen Volkes dar. Noch krasser wird
dieses Missverhiltnis weiter dadurch, dass bei keiner Form der Volksver-
sammlung diese Versammlung als Einheit stimmte. Es stimmten immer nur
Stimmgruppen. Im allgemeinen waren es die Biirgertribus, eine territoriale
Einteilung des Biirgergebiets und seiner Einwohner, deren einer jeder Biirger
angehorte. Seit dem Jahr 241 v. Chr. waren es 35, und diese Zahl blieb von da an
dauernd unverdndert. Massgebend fiir die Gesamtabstimmung war nur die
Mehrheit der Tribusstimmen, also mindestens 18 Tribusstimmen. Wieviele
Biirger jeweils in einer Tribus gestimmt hatten, durch deren Mehrheit die
Tribusstimme zustande kam, war gidnzlich gleichgiiltig. Im extremsten Fall
hétten also 18 Biirger aus 18 verschiedenen Tribus die abstimmungsmassige
‘Mehrheit’ einer Biirgerschaft bilden konnen, die gegen vier Millionen Biirger
zdhlte. Natiirlich kam dieser extremste Fall nicht vor, wir wissen aber, dass die



Das politische Denken in Rom 233

Zahl der wirklich Stimmenden oft sehr klein war (Cic. Pro Sestio 109). Fiir die
oberste Volksversammlung, die Centuriatcomitien, der vor allem die Wahl der
Konsuln und Praetoren oblag, kam noch der Vermdégensunterschied hinzu.
Mindestens seit dem 5.Jahrhundert v. Chr. war das romische Volk in Vermo-
gensklassen eingeteilt, eine Einteilung, die im 4.Jahrhundert v. Chr. die kom-
plizierte Form der sogenannten ‘servianischen Centurienordnung’ annahm mit
im ganzen 193 Centurien in 5 Klassen mit einigen ausserhalb der Klassenein-
teilung stehenden Centurien. Auch in diesen Versammlungen wurde nach die-
sen Abteilungen, den Centurienstimmen, abgestimmt. Dabei besass die erste
Vermogensklasse der Reicheren zunédchst 80 Centurienstimmen, zu denen die
18 Stimmen der Rittercenturien hinzukamen, die sozial der gleichen Schicht
angehorten. Ritter und erste Klasse hatten also zusammen 98 Stimmen und
damit bei gleichem Abstimmungsergebnis die Mehrheit der vorhandenen 193
Centurienstimmen. Die Abstimmung wurde in dem Fall anscheinend bereits
abgebrochen, da das Mehrheitsergebnis ja schon festgestellt war; die unteren
Klassen kamen iiberhaupt nicht mehr zum Stimmen, oder ihr Stimmenergebnis
wurde mindestens nicht mehr verkiindet. Auch nach einer Reform, die wohl ins
Jahr 241 v.Chr. gehort, in der durch Verkoppelung von Centuriats- und Tri-
busordnung die Zahl der Centurien der ersten Klasse auf 70 herabgesetzt wurde,
geniigte der Zuzug von wenigen Centurien der zweiten Klasse, um die Mehrheit
herzustellen. Dass in den Centurien der oberen Centurienklassen bedeutend
weniger Biirger stimmten als in den unteren Klassen, ist an sich selbstverstind-
lich, und wir haben auch das direkte Zeugnis, dass in einer einzigen Centurie
der unteren Klassen mehr Leute stimmten als in der ganzen ersten Klasse
zusammengenommen (Cic. De rep. 2, 40). Dazu hatten noch die iiber 45 Jahre
alten ‘Alteren’ die gleiche Stimmenzahl wie die ‘Jiingeren’. Das Ganze ist also
ein derart extremes Klassenwahlrecht, wie es die Geschichte nicht ein zweites
Mal kennt, und mit einer echten Volksabstimmung hat dieser Abstimmungs-
modus aber auch rein nichts mehr zu tun. Zwischen Theorie und Wirklichkeit
klafft hier ein Widerspruch, der geradezu ungeheuerlich ist. Die ‘Mehrheit’ des
romischen Volkes in dieser Volksversammlung ist eine reine Farce, gerade gut
genug, um dem theoretischen Erfordernis einer ‘Volksabstimmung’ Geniige zu
tun. Cicero preist diese Art der Volksbefragung als Ausdruck hochster politi-
scher Weisheit. Damit dass die ‘Mehrheit’ des romischen Volkes allein durch
die Stimmen der Wohlhabenden hergestellt wurde und die unteren Schichten
auf alle Fille in der Minderheit waren, sei erreicht, dass kein Biirger vom
Stimmrecht ausgeschlossen sei, was ungerecht gewesen wire, aber dafiir ge-
sorgt, dass die unteren Volksschichten keinen unerwiinschten und gefihrlichen
Einfluss auf die Abstimmungen und damit die Staatsgeschifte ausiiben konnten
(De rep. 2, 39f.). Mit anderen Worten, die Souverdnitit des romischen Volkes
ist reine formaljuristische Theorie, mit der Wirklichkeit des Staatslebens hat sie
nichts zu tun; hier ist auf alle Weise dafiir gesorgt, dass nur die ‘Guten’, eine
kleine Oberschicht, entscheidet.



234 Ernst Meyer

Ein kurzes Wort noch zum Senat. Rein rechtlich ist der Senat nur Beirat der
Beamten, der von ihnen einberufen wird, um die Meinung der in dieser hohen
Korperschaft versammelten Erfahrenen iiber die Angelegenheiten zu erkunden,
die der betreffende Beamte zu behandeln oder zu regeln hat. In den Senat, der
zunichst etwa 300 Mitglieder zihlte, seit Sulla 600 und spéter voriibergehend
noch mehr, sollten nach gesetzlicher Vorschrift die ‘Besten’ berufen werden.
Der Sitz im Senat war grundsétzlich lebensldnglich, sofern nicht ein Senator
wegen unwiirdigen Verhaltens oder aus anderen Griinden aus der Liste gestri-
chen wurde. Dass die ‘Besten’ diejenigen waren, die die Staatsdmter bekleidet
hatten, war bei der grossen Bedeutung der Amter selbstverstindlich, und daraus
wurde im Laufe der Zeit ein fester Anspruch. Seit Sulla gehorten schon die
gewesenen Quaestoren von Gesetzes wegen dem Senat an. Die von einem
Magistraten einberufene und geleitete Senatssitzung fand in geschlossenen
Riumen nach einem genau geregelten Zeremoniell statt, bei dem in fester
Reihenfolge die rangmissig hochsten gewesenen Beamten um ihre Meinungs-
dusserung zu der vorgelegten Frage aufgerufen wurden. Wenn nétig wurde
durch Abstimmung ein Senatsbeschluss hergestellt. Die im Senatsbeschluss
formulierten Anweisungen an die Beamten waren aber stets nur in die Form
einer Empfehlung gekleidet. Befehlen konnte der Senat den Beamten nicht. Da
der Senat durch seine Zusammensetzung aus allen gewesenen hoheren Beamten
und schliesslich aus allen gewesenen Beamten iiberhaupt die gesammelte Re-
gierungserfahrung Roms darstellte, war das Gewicht dieser Meinungsdusserung
natiirlich so gross, dass ein Beamter kaum wagen konnte, sich der gewaltigen
darin zum Ausdruck kommenden Autoritit entgegenzustellen und auf eigene
Verantwortung gegen die Auffassung und den Wunsch des Senats zu handeln.
Vorgekommen ist es vereinzelt doch. Durch diese Funktion als beratende Kor-
perschaft der im Amt stehenden Magistrate und als die Zusammenfassung aller
bisherigen Magistrate mit ihrem Ansehen und ihrer Erfahrung wurde der Senat
von selber zur eigentlichen Regierung Roms, da er iiber alle wichtigen Staats-
angelegenheiten beriet und die wirkliche Entscheidung traf und die Gesamt-
aufsicht iiber den Staat und seine Verwaltung ausiibte.

Das republikanische Rom ist also trotz des Vorhandenseins einer abstim-
menden und beschliessenden Volksversammlung ein reiner Adelsstaat, in dem
die Staatsfithrung bei einem kleinen Kreis hochadliger, schwerreicher Familien
liegt, und alle Romer, deren Stimme wir vernehmen, sind der Meinung, dass das
auch ganz in Ordnung sei und der gottlichen Weltordnung ebenso entspreche,
wie es dem Wohl des Staates und Gesamtvolkes diene. In dieser staatstragenden
Oberschicht, die durch Generationen Regierung und Verwaltung fiihrte und fiir
die der Staatsdienst die eigentliche Lebensaufgabe bedeutete, entwickelte sich
damit eine besondere Staatsgesinnung, die uns in gleicher Weise bei den romi-
schen Historikern, fiir uns vor allem durch Livius vertreten, und bei den Dich-
tern entgegentritt. Durch diese besondere Staatsgesinnung und Staatsmoral und
die dadurch getragene Staatsklugheit glaubten sich die ROmer seit alters beru-



Das politische Denken in Rom 235

fen, in der staatlichen Ordnung der Welt die massgebende Rolle zu spielen und
zu ihrer Beherrschung zum Wohl auch dieser Welt selber berechtigt zu sein.
Diese Gesinnung beruht auf einer sehr niichternen Einstellung zu den Realiti-
ten des Lebens und einer praktischen Klugheit, darauf zugeschnitten, sich in der
verniinftigen Bewiltigung der Staatsaufgaben zu bewidhren. Sie entspricht dem
allgemeinen Charakter des romischen Volkes, der durch eine kiihle Sachlichkeit
gekennzeichnet ist. Aller Uberschwang von Gefiihlen und Auftreten, alle
Schwirmerei ist den ROmern zuwider und gilt als eines erwachsenen Mannes
unwiirdig. Festigkeit des Charakters und der Grundsitze, Stetigkeit im Han-
deln, Zuverldssigkeit und Standhaftigkeit, Ernst und Wiirde sind die grossen
Romertugenden, Schlauheit, Wendigkeit und List gehoren nicht dazu. Diese
virtus, die ‘Mannhaftigkeit’, hatte sich vor allem in harter Arbeit und steter
Tétigkeit, im Standhalten gerade unter widrigen Umstinden und Miihsalen zu
zeigen; bequemer Lebensgenuss, Schlaffheit und Lassigkeit galten als unromi-
sche Verweichlichung. Fiir den R6mer der fiihrenden Stinde war das Wirken
im Staat und der daraus sich ergebende Anspruch auf Einfluss in der Offent-
lichkeit und entsprechendes Ansehen Ziel allen Ehrgeizes. Ausserer Ausdruck
der erreichten Stellung und Wiirde sind die Amter, zu denen er durch die Wahl
des Volkes gelangte und die mit den damit verbundenen Ehrenrechten die
hochste Ehre fiir den Romer darstellen; Aonos, ‘Ehre’, wird daher als gleichbe-
deutend mit ‘Amt’ gebraucht. Mit der Stufenleiter der Amter steigt auch dieses
Ansehen und die Achtung und Autoritit in der Offentlichkeit und im Staatsle-
ben bis zur obersten Rangklasse der gewesenen Konsuln oder sogar Censoren.
Jeder ROmer der oberen Stidnde gibt daher auf seinem Grabstein und in sonsti-
gen Inschriften und 6ffentlichen Dokumenten die bekleideten Amter an, und
am ergreifendsten kommt dieser Stolz auf die erreichte Stellung im Staat wohl
in den Leichenbegidngnissen des Adels zum Ausdruck: Der Zug bewegt sich zum
Forum, wo auf der Rednertribiine ein Angehoriger des Geschlechts die Taten
des Verstorbenen in der Offentlichkeit rilhmt, aber nicht nur seine eigenen,
sondern auch die der Vorfahren des Geschlechts, die auf diesen Leichenbe-
gangnissen geradezu leibhaftig anwesend sind, dargestellt von Sklaven mit allen
Abzeichen der Amter, die jene einst im Leben bekleideten. So ist der Ruhm der
Ahnen und des Geschlechts zugleich Verpflichtung fiir die spiteren Generatio-
nen, es thnen gleichzutun.

Dabei hat sich der Einzelne, so hoch er auch steht, in die feste Ordnung des
Staates einzuordnen, seine Leistungen und Miihen gelten dem romischen Staat
und Volk, nicht dem eigenen Ruhm. Die rémische Heldensage preist stets nur
die mutige und opferbereite Tat des Einzelnen fiir den Staat, personliches
Abenteurer- und Heldentum ist ihr unbekannt. Mag einmal die vollbrachte Tat
eines Einzelnen noch so erfolgreich und sogar zum Vorteil fiir Rom gewesen
sein, sie bleibt Frevel, der gesiihnt werden muss, wenn sie gegen einen Befehl
und in Missachtung von Gehorsam und Disziplin getan wurde. Wir wissen, dass
in dlteren romischen Geschichtswerken die Namen der Konsuln bei Feldziigen



236 Ernst Meyer

und Siegen nicht genannt waren; es war nur wichtig, dass der Konsul des
romischen Volkes gesiegt hatte, nicht, wer es gerade gewesen war. Leistung fiir
den Staat war selbstverstindliche Pflicht, und die Ehrenbeschliisse als Dank fiir
besondere Leistungen, die in den griechischen Staaten eine so grosse Rolle
spielen, gibt es in Rom nicht. Auch sonst hatten alle personlichen Gefiihle und
Interessen hinter dem Vorrang des Staates und seinem Wohl zuriickzutreten
und zu schweigen. Nach dem Zweikampf der Horatier und Curiatier totet der
siegreiche Bruder die Schwester, die nicht imstande ist, ihren Schmerz um den
gefallenen Briautigam hinter der Freude iiber den rémischen Sieg zuriicktreten
zu lassen, und bleibt dafiir straffrei. Der Feldherr ist verpflichtet, iiber den
eigenen Sohn das verdiente Todesurteil auszusprechen und vollziehen zu las-
sen, und der Vater hat trotz der ihm sonst geschuldeten Ehrfurcht vor dem Sohn
als Konsul vom Pferde zu steigen wie jeder Biirger.

Zu den Grundsitzen der Regierungsfiihrung gehort es, dass es in Rom
niemals eine geschriebene Verfassung gab. Ebenso wie im romischen Recht die
allgemeinen Grundsidtze der Rechtsfindung und Rechtsanwendung nie durch
gesetzliche Festlegung normiert wurden, sondern als einfach gegeben seit den
idltesten Zeiten vorhanden waren und jeder Einzelentscheidung zugrunde lagen,
wurden auch im Staatsleben die allgemeinen Grundsitze der Staatsfiihrung, die
Kompetenzen der verschiedenen Instanzen, wie Volksversammlung, Senat und
Beamte, oder ihre Funktion und ihr Verhéltnis zueinander nie grundsitzlich
schriftlich formuliert. Soviele Gesetze auch im Laufe der Zeit sich mit staats-
rechtlichen Dingen befassten, Neuerungen einfiihrten, neue Amter schufen und
neue Verfahrensweisen brachten, sie betrafen stets nur Einzelteile der gegebe-
nen Verfassung, nicht diese im ganzen. Hier regelte sich alles Wesentliche nach
dem ungeschriebenen mos maiorum, ‘der Sitte der Vorfahren’. Die Romer
waren dusserst konservativ und gegen Neuerungen misstrauisch. Wohl heisst
das nicht, dass nicht im Laufe der Zeit viel Neues eingefiihrt wurde oder sich
stillschweigend einbiirgerte; aber solange kein ernsthafter Grund vorlag, an
Bestehendem etwas zu dndern, tat man es nicht. Zunichst einmal galt das als
gut und verbindlich, was Generationen von Vorfahren so gemacht hatten, man
dnderte nicht um der Neuheit willen, sondern hochstens trotzdem, ‘Begierde
nach neuen Dingen’ ist eine romische Bezeichnung fiir verwerfliche revolutio-
ndre Gesinnung. Dieses System der Geltung der gewohnheitsméssigen Tradi-
tion hatte natiirlich Vor- und Nachteile. Ein Nachteil war es, dass gelegentlich
auch iiber recht wichtige Fragen staatsrechtlicher Natur Meinungsverschieden-
heiten auftreten konnten, ob dieses oder jenes nach den geltenden Grundsétzen
noch zuldssig sei. Dahin gehort ein Ereignis von derart einschneidenden Folgen
wie die Absetzung eines Volkstribunen im Jahre 133 v.Chr. auf Antrag des
Tiberius Gracchus, die der entscheidende Anstoss zum Jahrhundert der Biir-
gerkriege wurde, oder die nie giiltig entschiedene Frage, ob das beriihmte Sena-
tusconsultum ultimum rechtsgiiltig sei oder nicht. Der Vorteil lag darin, dass
die rémische Verfassung sich neuen und ausserordentlichen Umstinden und



Das politische Denken in Rom 237

Entwicklungen anpassen konnte, ohne sich an festgelegten Verfassungsbestim-
mungen zu stossen und diese dndern zu miissen. Es sind gar nicht selten auch
wichtige Staatsakte vorgenommen worden, die dem normalen Verfahren nicht
entsprachen, wenn es nétig wurde, und im ganzen vollzieht sich die gesamte
innere staatliche Entwicklung Roms wohl schon von der Konigszeit an iiber die
Republik mit all ihren zum Teil sehr einschneidenden Wandlungen zur neuen
Monarchie des Principats in kontinuierlicher Form ohne eine echte Revolution
trotz aller heftigen Kimpfe und Spannungen. Sogar die den wirklichen Aufbau
des romischen Staates vollig umgestaltende Errichtung des augusteischen Prin-
cipats vollzog sich rechtlich im Rahmen der geltenden Verfassung, so sehr, dass
ein besonders kaisertreuer Historiker wie Velleius Paterculus in der Zeit des
Tiberius sich zu der Behauptung versteigen konnte, die einzige Anderung beim
Ubergang von der Republik zum Principat sei, dass es jetzt 10 statt 8 Praetoren
gebe (Hist. 2, 89, 3). Nur an einer Stelle lesen wir etwas wie eine Verfassungs-
urkunde, da Cicero seine Darstellung der Verfassung des romischen Staates,
wie sie nach seiner Meinung sein sollte und der wirklichen Verfassung fast vollig
entsprach, in seinem Buch De legibus (3, 6-11) wie ein echtes Gesetz in die
Form altromischer Gesetzessprache kleidete, wie er vorher in derselben Form
das geltende Sakralrecht zusammengefasst hatte (2, 19-22).

Dem absoluten Vorrang des Staates vor dem Einzelnen und der Forderung
der volligen Unterordnung unter seine Gebote und Interessen entsprach aber
auch der andere Grundsatz, diese iiberlegene Staatsgewalt nur dort einzusetzen
und wirksam werden zu lassen, wo es sich um die Angelegenheiten des Ge-
samtstaates und Gesamtvolkes handelte. Die private Sphire blieb sehr weitge-
hend aus dem Spiel und den Privaten iiberlassen. So griff die Staatsgewalt nicht
mit Gesetzen und Verfiigungen in den Bereich der Familie ein. Hier war die
Wahrung des Friedens und der harmonischen Beziehungen der Familienmit-
glieder untereinander ganz der Rechtsgewalt der patria potestas, der ‘Befugnis
des Familienvaters’ iiberlassen, der dafiir auch alle rechtlich anerkannten Mog-
lichkeiten besass. Erst sehr spét griff der Staat vereinzelt mit Bestimmungen zur
Sicherung von Rechtsanspriichen innerhalb der Familie ein. Im ganzen wusste
man, dass der Einbruch des starren Rechts in das Familienleben dieses in seinen
Grundlagen nur erschiittern konnte, da es auf gegenseitiger Riicksicht, Ein-
tracht und Vertrauen gegriindet sein musste. Ebenso wurde die Regelung von
Privatstreitigkeiten unter den Biirgern diesen selbst iiberlassen. Wohl sorgte der
Staat als solcher bei seiner Pflicht, Ordnung, Friede und Recht innerhalb der
Biirgerschaft zu schiitzen, dafiir, dass geordnete und verbindliche Rechtsnor-
men bestanden, die teils in Gesetzen wie dem alten Zwolftafelrecht oder in
neueren Gesetzen niedergelegt waren, teils durch die verbindliche Rechtsaus-
legung der Praetoren geschaffen wurden, und sorgte weiter dafiir insonderheit
durch die damit betrauten Praetoren, dass der sich geschéddigt glaubende Biirger
durch Einleitung eines ordentlichen Gerichtsverfahrens zu seinem Recht kom-
men konnte, die richterliche Entscheidung selber traf aber kein staatlicher



238 Ernst Meyer

Magistrat und damit die Staatsgewalt, sondern ein vom Praetor bestellter Ein-
zelrichter oder Richterkollegium, die rechtlich schiedsrichterliche, nicht magi-
stratische Funktion besassen. Gerichtsentscheide in Rechtsstreitigkeiten konn-
ten ja auch einmal irrig oder ungerecht sein, und der Staat vermied auf diese
Weise, seine Zwangsgewalt fiir etwas einzusetzen, was der Biirger vielleicht zu
Recht als Unrecht empfinden konnte und wogegen sich aufzulehnen er ein
Recht gehabt hitte. Sogar die Siihne von eigentlichen Verbrechen und Verge-
hen an Habe, Leib und Leben des Biirgers war urspriinglich und noch lange der
Selbsthilfe iiberlassen, bei der der Staat nur fiir eine geordnete und den gelten-
den Rechtssitzen entsprechende Durchfiihrung sorgte. Erst im Laufe der Zeit
wurde eine Reihe von Privatdelikten von Staats wegen verfolgt und die archa-
ische Form der Selbsthilfe zugunsten staatlicher Sicherungsmittel eingeschrinkt.

Demselben Grundsatz, die Staatsgewalt als absolut bindend zu betrachten,
sie aber nur dort einzusetzen, wo es zur Wahrung der Interessen und des Wohles
des Gesamtstaates erforderlich war, entsprang die Unterscheidung von er-
zwingbarem Recht und moralischer Forderung auch im Staatsleben, die wir in
den romischen Staatsvorstellungen mehrfach antreffen. Wir sahen, dass die
Amtsgewalt der romischen Magistrate grundsitzlich allumfassend und absolut
war, nur teilweise durch einzelne Gesetze und natiirlich durch die jeden Biirger
bindenden Sitze des romischen Rechts beschriankt. Diese souverane Amtsvoll-
macht hat der Beamte natiirlich nicht, um damit nach Lust und Laune zu
schalten, sondern um seine Aufgabe der Wahrung und Férderung der Interessen
des romischen Volkes erfiillen zu konnen. Er soll sie in sinnvoller und gewis-
senhafter Weise verwenden. Das ist in dem eminent romischen Begriff der fides
ausgedriickt, der die anstindige Gesinnung und das anstindige Verhalten, das
Vertrauen darauf, dass jemand das, was man von ihm erwarten darf, in ehr-
licher und gewissenhafter Weise tun wird, also das gegenseitige Vertrauen und
die Vertrauenswiirdigkeit umfasst. Spielt sie schon im privaten Leben eine
grosse Rolle, so natiirlich noch mehr im Staatsleben, wo es sich um Wohl und
Wehe des Staats- und Volksganzen handelt, das so weitgehend den Magistraten
anvertraut ist. Die fides wird daher oft angerufen. Es ist stehende Formel in den
Senatsbeschliissen, die einen Magistraten zur Vornahme einer Amtshandlung
aufforderten, er moge sie ausfithren, ‘wie es tihm dem Staatsinteresse und seiner
eigenen Achtung zu entsprechen scheine’ (uti ei e re publica fideque sua videre-
tur), und umgekehrt beruft sich der Magistrat 6ffentlich auf seine fides, so zu
handeln und zu entscheiden, wie es dem Vertrauen entspreche, das man ihm
entgegenbringe. Das ist auch ein starker Grund mit dafiir, dass man die Verfas-
sungsgrundsitze moglichst nicht schriftlich festlegte, sondern der moralischen
Kraft der fides fiir ihr richtiges Wirken vertraute.

Ein anderer staatstragender Begriff, der in einem entscheidenden Zeit-
punkt der romischen Geschichte von weltgeschichtlicher Bedeutung werden
sollte, ist die auctoritas, die am besten mit ‘Autoritit’ iibersetzt wird. Wir sahen,
dass im romischen Denken das Bewusstsein der Verschiedenheit menschlicher



Das politische Denken in Rom 239

Anlagen stark entwickelt war. Wie in der Familie Eltern und Kinder nicht
gleichstanden, der Familienvater das unbestrittene Oberhaupt war und recht-
lich die volle Verfiigungsgewalt iiber alle Familienangeho6rigen und Familien-
habe besass, dem sich alle unterzuordnen und dem vor allem die Kinder mit
aller Ehrerbietung zu begegnen hatten, so gab es in Staat und Gesellschaft Hoch
und Niedrig, Wichtig und Unwichtig, Fahig und Unfihig, Achtbar und Ver-
dchtlich, Charakterfest und Haltlos, sowohl unter den Einzelnen wie im Staats-
ganzen. So war es fiir romisches Denken selbstverstindlich, dass sich auch der
Einfluss und die Bedeutung des Einzelnen wie der Schichten des Volkes danach
richtete, dass insonderheit die verantwortliche Leitung der Staatsgeschifte ganz
und gar in der Hand der dazu nach Haltung, Erfahrung, Fahigkeit und Herkunft
allein berufenen Oberschicht liegen musste. Aber auch innerhalb dieser Kreise
gab es die dhnliche Abstufung nach den personlichen Féhigkeiten, der person-
lichen Bedeutung, der Berufung zu einer filhrenden Rolle im Staatsleben, gab es
Personlichkeiten, deren Urteil und Rat aufgrund ihrer Einsicht und Erfahrung,
ihres Wissens und ihrer Urteilsfahigkeit und Charaktereigenschaften mehr galt
und schwerer wog als das anderer. Im allgemeinen wuchs diese personliche
Stellung mit dem Rang und der Bedeutung der bekleideten Amter und der
damit erbrachten Leistung fiir den Staat. Sie bestimmte die dignitas, die ‘Wiirde’,
die der Einzelne erreicht hatte und auf deren Anerkennung er Anspruch hatte.
Aus ihr entsprang auch neben seinen rein personlichen Fahigkeiten und Eigen-
schaften die auctoritas des Einzelnen, das Gewicht und die Bedeutung seiner
PersOnlichkeit im Staat. Nach dem durch Leistung und Bewdhrung erworbenen
Rang und den personlichen Fiihrungseigenschaften bemass sich die Autoritit,
die der Einzelne im Staat besass, dusserlich zum Ausdruck kommend im Senat,
in dem bei der Umfrage stets die principes, die ‘Ersten’ im Staat, ihre Meinung
zur vorgelegten Sachfrage zu dussern hatten. Diese auctoritas ist zugleich die
notwendige Erginzung zum Begriff der Freiheit des Einzelnen und der Biirger-
schaft im ganzen. Rom war stolz darauf, ein freier Staat freier Biirger zu sein,
war aber auch vom Bewusstsein durchdrungen, dass Freiheit zugleich Verant-
wortung bedeutete und dass jede Freiheit des Einzelnen in der gleichen Freiheit
des anderen ihre natiirliche Grenze hat und echte Freiheit nur bei sinnvoller
Einordnung in eine alle bindende gemeinsame Ordnung bestehen kann und
sonst zu Anarchie fiihrt. Die Freiheit einer sich selbst regierenden Biirgerschaft
verlangt zudem nach der unerldsslichen verniinftigen Fithrung durch dazu be-
rufene und fihige Personlichkeiten, deren Rat und Fiihrung zu folgen im Inter-
esse des Staatsganzen und damit letztlich auch des einzelnen Biirgers liegen
musste. Das ist die Bedeutung der auctoritas, die aus eigener Vernunft und
Einsicht stammende Anerkennung ihres Vorrangs, soweit und solange dieser
Vorrang galt. Mit der fides ist daher die auctoritas einer der Pfeiler, auf denen
das Gebdude des romischen Staates ruhte.

Besonders sinnféllig kommt die Geltung moralischer Grundsidtze im
Staatsleben Roms im Amt der Censoren zum Ausdruck. Bei der grossen Be-



240 Ernst Meyer

deutung dieses Amtes und seiner Verantwortung wurden nur bewéhrte und
besonders angesehene PersOnlichkeiten aus den gewesenen Konsuln zu Censo-
ren gewdhlt. Zu ihrer Hauptaufgabe, der Einteilung der Biirgerschaft in die
Biirgerabteilungen und Vermdogensklassen, die als Bedingung eines geordneten
Staatswesens betrachtet wurde und nach der sich Pflichten und politische
Rechte des Biirgers richteten, gehorte auch die Aufstellung der Ritterliste, die
Einschreibung des Biirgers in diesen wie oben gesagt sehr privilegierten Stand,
und die Uberpriifung und Neufeststellung der Liste der Senatoren einschliess-
lich ihrer Ergdnzung durch Neuberufungen. Verbunden war damit das Recht,
einen Senator aus der Liste des Senats oder einen Ritter aus der Ritterliste zu
streichen und ihm damit die zugehdrigen grossen Privilegien zu entziehen, oder
bei Biirgern der unteren Stdnde, ihn in eine als schlechter und weniger angese-
hen geltende Biirgerabteilung zu versetzen oder ihm sogar durch Eintragung in
die Liste der Halbbiirger das Stimm- und Wahlrecht, also die politischen Biir-
gerrechte, zu entziehen. Griinde fiir eine den Einzelnen so schwer treffende
Entscheidung und also Bestrafung waren aber im allgemeinen nicht Straftaten,
die gerichtlich gesiihnt wurden, sondern unehrenhaftes Verhalten im biirger-
lichen Leben. Diese beriihmte ‘Sittenaufsicht’ der Censoren, die nur auf freiem
Ermessen beruhen konnte, ist ein eindriicklicher Beweis dafiir, welche Wich-
tigkeit man den sittlichen Kréften im Leben einer Biirgerschaft beimass. Sie
hatten in erster Linie den Staat und seine Ordnung zu tragen, alle Gesetzes- und
Rechtsbestimmungen betrafen nur Einzelheiten der Organisation des 6ffent-
lichen Lebens, nicht seine Grundlage.

Man wird sich immer fragen miissen, wie dieser romische Staat der Repu-
blik mit seiner scharfen stdndischen Gliederung und der volligen Herrschaft
einer sehr kleinen Fiihrungsschicht einiger weniger adliger Familien so lange in
einer sich so sehr wandelnden Welt hat bestehen kénnen, weshalb seine
Grundlagen offenbar bis zum Beginn der neuen Monarchie nie ernstlich in
Frage gestellt wurden, weshalb es eine echte Volksbewegung mit dem Ziel, diese
Alleinherrschaft zu beseitigen, nicht gab. Auch die Begriindung der Monarchie
geht nicht als Volksbewegung von unten aus, sondern vollzieht sich als Macht-
kampf in der Fiihrungsschicht. Man wird darauf wohl nur antworten kénnen,
dass es letzten Endes allen Schichten des romischen Volkes bei diesem System
soweit gut ging und alle Teile ihre Interessen trotz aller Gegensédtze soweit
beriicksichtigt sahen, dass ein ernsthaftes Verlangen nicht aufkam, diese Fiih-
rung durch den bisherigen staatstragenden Adel zu zerstéren und das unsichere
Experiment eines ganz anderen, romischem Denken und Empfinden offenbar
nicht entsprechenden Staatsneubaus zu wagen. Auch die neue Monarchie will
die bisherige Ordnung nicht umstiirzen, im Gegenteil: Der augusteische Staats-
neubau kniipft sehr betont und bewusst an altromische Traditionen an, sucht
auf alle Weise altromisches Empfinden neu zu beleben und zu festigen und ist
geflissentlich bemiiht, sich selber als Wiederherstellung der bewihrten alten
Ordnung nach den Wirren der Biirgerkriegszeit hinzustellen.



Das politische Denken in Rom 241

Mit dieser augusteischen Neuordnung haben wir uns daher am Schluss
noch zu beschiftigen. Uber die Griinde, die zu der Umformung des republika-
nischen Rom in eine tatsdchliche Monarchie fiihrten, kann hier nur in grosster
Verkiirzung soviel gesagt werden, dass es die ungelosten Probleme der Verwal-
tung des Weltreiches waren, die diese Entwicklung fast zwangsldufig herbei-
fiihrten. Auf diesem Gebiet liegen daher auch die ganz grossen Leistungen der
Kaiserzeit. Da bei den bestehenden Grundsidtzen des romischen Heerwesens
weder das Proletariat auf der einen Seite noch die Wohlhabenderen auf der
anderen Seite zum Heeresdienst herangezogen wurden, lag die ganze Last der
Eroberung und Verteidigung des Reiches auf den Schultern des Bauernstandes,
der dadurch im Zusammenwirken mit anderen wirtschaftlichen Griinden
iiberbeansprucht war. Marius zog aus dieser Sachlage die Folgerung, vom bis-
herigen Rekrutierungssystem abzugehen und sein Heer durch Anwerbung von
Berufssoldaten zu bilden, was dann fiir alle folgenden grosseren Heeresbildun-
gen iibernommen wurde. Nach den geltenden Anschauungen trat der Ange-
worbene als romischer Biirger damit in ein Klientelverhiltnis zu seinem Feld-
herrn. Sulla bewies kurz darauf, dass ein Feldherr, der seine Truppen in der
Hand hatte, sie auch gegen innere Gegner, gegen Rom selbst fiihren konnte. So
konnten nun auch innenpolitische Kdmpfe mit der bewaffneten Macht ausge-
tragen werden, was den Weg zur Herrschaft liber den Staat 6ffnete, und die
Gleichgiiltigkeit, mit der die fiihrenden Kreise Roms die Verhiltnisse an den
Grenzen und in den Provinzen, die ja nur Untertanenland waren, behandelten,
liess hier Zustdnde und kriegerische Verwicklungen entstehen, die zur Bildung
eben solcher Heere in der Hand ehrgeiziger Feldherren fiihrten. Voriibergehend
mit Caesar und endgiiltig mit seinem Neffen und Adoptivsohn Augustus ende-
ten diese Machtkdmpfe mit dem vollen Sieg eines Einzelnen und damit der
Monarchie. Caesar war in den wenigen Monaten seiner Herrschaft, in denen er
nicht Krieg zu fiihren hatte, nicht dazu gekommen, seine tatsichliche Macht-
stellung in eine Form zu bringen, die Aussicht auf Dauer gehabt hitte, und die
riicksichtslose Art, in der er den Senat und die republikanischen Traditionen
behandelte, fiihrte zu seiner Ermordung. Die Iden des Mérz waren eine un-
iiberh6rbare Warnung an den Nachfolger, dass es auf diese Weise nicht ging; die
republikanischen Traditionen Roms waren zu stark, um in souverianer Weise
beiseite geschoben zu werden. Zudem hatte der neue Herrscher seinen letzten
Kampf gegen Antonius mit grossem Propagandaaufwand als den nationalen
Verteidigungskrieg Roms gegen die von Osten drohenden Gefahren gefiihrt.
Eine LOsung, die von Dauer sein sollte, musste auf beides Riicksicht nehmen,
sie musste eine romische Losung sein, musste romischen Anschauungen und
ehrwiirdigen und das heisst eben republikanischen Traditionen Rechnung tra-
gen und musste dazu insbesondere die tiefe Friedenssehnsucht der durch ein
Jahrhundert innerer Kimpfe und Biirgerkriege gequilten Welt erfiillen und ein
System schaffen, das ein Wiederaufleben der Machtkdmpfe und des Biirger-
krieges ausschloss, die Macht im Staate also fest verankerte, und das heisst

17 Museum Helveticum



242 Ernst Meyer

praktisch die Monarchie. Wie diese Verbindung sich widersprechender Anfor-
derungen zu bewerkstelligen war, war ein schwieriges Problem, und wir sehen
auch, dass die Losung in keiner Weise dem genialen Einfall eines Augenblicks
entsprang, sondern erst nach mehreren Anldufen und halben Versuchen in
jahrelanger Entwicklung sich schliesslich herauskristallisierte. Es dauerte auch
nach dem Siege von Aktion noch volle 12 Jahre, bis die klare Lésung erreicht
war.

Auf die kiirzeste Formel gebracht, lesen wir die Grundauffassung der
neuen Monarchie in den Worten ihres Schopfers selber in dem beriihmten
34. Kapitel seines Rechenschaftsberichtes, des Monumentum Ancyranum,
dessen besterhaltener Text griechisch und lateinisch an den Wanden des Roma-
und Augustustempels in Ankara steht®. Hier sagt Augustus von sich, dass er
nach Riickgabe der Macht an das romische Volk nach seinem vollen Sieg und
der Neubeauftragung mit den Vollmachten «an Amtsbefugnis nicht mehr be-
sessen habe als seine Kollegen im jeweiligen Amt, aber an quctoritas alle iiber-
ragt» habe. Als Fundament und Rechtfertigung der Stellung des neuen Monar-
chen sollte also dieser so besonders wichtige romische Begriff der auctoritas
gelten, von dem vorher gesprochen wurde. Suchen wir das Wesen der neuen
Staatsschopfung des augusteischen Principats zu verstehen und in der schon
von den Zeitgenossen so gegensidtzlich beantworteten Frage eine Antwort zu
finden, ob dieser denn eine Monarchie oder eine Republik oder eine Verbin-
dung beider sei, so ergibt eine Betrachtung der neu geschaffenen Staatsorgani-
sation folgendes:

Theoretisch-staatsrechtlich bleibt das kaiserliche Rom eine Republik. Der
gesamte altrepublikanische Regierungs- und Verwaltungsapparat mit Volks-
versammlung, Senat und Beamten bleibt zunidchst erhalten, im wesentlichen
mit den bisherigen Kompetenzen und Aufgaben. Die Staatsbezeichnung ist
nach wie vor populus Romanus, ‘das romische Volk’, die Konsuln sind wie
bisher die offiziellen Staatspridsidenten, nach denen weiterhin die Jahre be-
nannt werden. Die Kaiser haben ihre Stellung und Kompetenzen nicht irgend-
wie von sich aus aufgrund eines Erbrechts oder sonstiger in ihrer Person oder
ihrer Herkunft liegender Eigenschaften oder Privilegien, sondern erhalten sie
rechtsgiiltig immer erst durch den Senat und das rémische Volk in jedem
Einzelfall persénlich iibertragen. Modern ausgedriickt, sind also das romische
Volk und sein wichtigstes Organ, der Senat, Triger und Quelle der staatlichen

6 Die dltere massgebende Ausgabe des Monumentum Ancyranum war Th. Mommsen, Res
gestae Divi Augusti (Berlin 1865, 2. Aufl. 1883). Neuere Ausgaben vielfach, z.B. von H. Volk-
mann in: Kleine Texte fiir Vorlesungen und Ubungen nr. 29/30 (Berlin 1964). Henrica Malco-
vati, Imperatoris Caesaris Augusti operum fragmenta (Turin 1928, 5. Aufl. 1967). Concepta
Barini (Rom 1937). Victor Ehrenberg/A. H. M. Jones, Documents illustrating the reigns of
Augustus and Tiberius (Oxford 1949, 2. Aufl. 1955) 1ff. Deutsche Ubersetzung: Martin Sche-
de/H. St. Schultz, Ankara und Augustus (Berlin 1937). Mauriz Schuster, Der Tatenbericht des
Kaisers Augustus, iibertr. und mit ausfiihrl. Erlduterungen versehen (Wien 1940).



Das politische Denken in Rom 243

Souverdnitit. Tatsdchlich liegt aber alle wirkliche Macht allein beim Kaiser. Er
verwaltet durch seine von ihm ernannten und beaufsichtigten Beamten den
wichtigsten und grossten Teil des romischen Reiches, er ist der alleinige Ober-
kommandierende des neu geschaffenen stehenden Heeres, er hat den weitaus
grossten Teil der Finanzen des Reiches in seiner Verwaltung, er hat dariiber
hinaus ein Oberaufsichtsrecht mit dem Recht eigener Eingriffe auch in dem
Reichsteil, der seiner unmittelbaren Verwaltung nicht untersteht, und er hat
weiter ein ganzes Biindel rechtlicher und tatsdchlicher Einzelkompetenzen, die
ihm den entscheidenden Einfluss sowohl bei der Wahl der hohen Beamten wie
im Rechtswesen, und zwar sowohl im Strafrecht wie im Zivilprozess, sichern
und ebenso im Senat und in wichtigen Verwaltungszweigen auch in Italien und
Rom. Und diese ganze Fiille teils rechtlich iibertragener, teils tatsidchlicher
Kompetenzen und Macht besitzt er vollig allein und auf Lebenszeit. Die romi-
sche Volksversammlung als beschliessende Vertretung des romischen Volkes
war schon vorher ein reiner Anachronismus gewesen und verliert in der Kai-
serzeit jedwede wirkliche Bedeutung und wird zu einer reinen Formalitéit. Der
Senat hat tatsdchlich kein Gebiet innerhalb der Staatsverwaltung mehr, auf
dem er noch souverdn entscheiden kann, sondern trifft auch in den ihm formell
iiberlassenen Sparten auf die Konkurrenz der rechtlich iiberlegenen kaiser-
lichen Kompetenzen. Dass er bei einem Regierungswechsel die kaiserlichen
Befugnisse rechtlich zu iibertragen hat, ist reine Formalitdt. Die tatsachliche
Entscheidung iiber die Nachfolge fdllt immer an anderer Stelle, entweder durch
faktische Nachfolgerernennung durch den Vorgénger, in der Regel naturgemass
des eigenen Sohnes, oder durch Ausrufung des neuen Herrschers durch einen
Teil des Heeres. Der Senat hat das stets nur anerkennen und damit legalisieren
konnen. Er steht ganz unter dem Einfluss des Kaisers und verzichtet schon von
Anfang an und spiter vollig darauf, dem Kaiser gegeniiber noch einen eigenen
Standpunkt oder eine eigene Politik zu vertreten. Personlich sind die Senatoren
in ihrer Amterlaufbahn ganz vom Kaiser abhingig und zum grossten Teil erst
durch kaiserliche Ernennung in den Senat gekommen.

Staatsrechtlich besteht die augusteische Losung darin, dass am bisherigen
Staatsaufbau formell nichts gedndert wird; dusserlich bleibt alles beim alten, die
republikanischen Formen und Traditionen bleiben erhalten, die revolutionidren
Ausnahmegewalten der Biirgerkriegszeit sind verschwunden und werden nicht
wiederbelebt, die ‘Republik’ ist damit in ihrer alten Form wiederhergestellt, wie
die offizielle Version lautet. Fiir den Kaiser wird keinerlei neues Amt im romi-
schen Sinne des Wortes geschaffen und keine neue Amtsbefugnis eingefiihrt,
die iiber die bisherigen Kompetenzen der bestehenden Amter hinausgeht. Der
Kaiser wird nicht Magistrat des rémischen Volkes und wird in unseren Quellen
ausdriicklich von den Magistraten unterschieden. Dagegen erhilt er personlich
ausserhalb des normalen Beamtenapparats alle diejenigen Befugnisse durch
Sonderverleihung iibertragen, die ihm die tatséchliche Leitung des Staates und
Reiches verschaffen. Er hat die Amtsbefugnisse eines Konsuls, Volkstribunen



244 Ernst Meyer

und Censors in Rom, ohne diese Amter — mit Ausnahme des nicht selten
kurzfristig iibernommenen Konsulats — wirklich zu bekleiden; er hat dazu die
umfassende Vollmacht des sogenannten prokonsularischen Imperiums im ge-
samten Reich ausserhalb Italiens, die ihn iiber alle Provinzstatthalter stellt, und
dazu die Sondervollmacht der unmittelbaren Verwaltung des ihm iiberlassenen
grossen Teils des Reiches und schliesslich weitere Sondervollmachten, alles
urspriinglich einmal gesondert iibertragen, bald aber in einer Gesamtkompe-
tenz fest zusammengefasst. Das ist das, was Augustus mit seiner alle iiberra-
genden auctoritas meint, diese gewaltige Summe ihm iibertragener Vollmach-
ten, Einflussméglichkeiten und Macht, wie sie niemand sonst in Rom hat. Es ist
anders ausgedriickt also so, dass die Machtstellung des Kaisers nicht in den
alten Staatsapparat eingebaut und dieser danach umgeformt ist, sondern dass
sie neben ihn tritt. Der bisherige Verwaltungsapparat geniigte nicht mehr fiir
die Aufgaben des Weltreiches; er wird dadurch erginzt, dass einem einzelnen
Biirger praktisch alle wirklich wichtigen Aufgaben der Staats- und Reichsver-
waltung iibertragen werden, fiir die er sich den notwendigen Mitarbeiterstab
aller Grade selber schafft. Die hochsten Stellen bleiben wie bisher im allgemei-
nen den Angehorigen des Senatorenstandes vorbehalten, die diese Stellen im
kaiserlichen Dienst iibernahmen. Fiir andere Stellen des hohen und mittleren
Verwaltungsdienstes wird die neue, hervorragend durchorganisierte rein kai-
serliche Beamtenschaft ritterlichen Standes ins Leben gerufen, wihrend die
untere Verwaltung von dem Heer der kaiserlichen Sklaven und Freigelassenen
besorgt wird. Die kaiserliche Verwaltung tritt also neben die bisherige republi-
kanische, der Kaiser selber neben den bisherigen Staatsapparat. Er ist staats-
rechtlich privatus, Nichtmagistrat, aber der ‘erste Biirger’, dem die Obhut und
Leitung des Staates anvertraut ist, der princeps schlechthin. Das wird auch der
neue Titel, mit dem man ihn bezeichnet, neben den Namen Caesar und Augu-
stus, die zu Titeln werden, und anderen Titeln, die ihm zukommen, und die
neue Regierungsform heisst daher Principat.

Als Augustus die ihm formell iibertragene Sonderstellung im Jahre 27
v.Chr. iibernahm, bestand die Fiktion, dass das eine voriibergehende Ausnah-
meregelung sein konnte, die einmal als nicht mehr notwendig hitte riickgingig
gemacht werden konnen, und nach der Ermordung des dritten Kaisers Caius
(Caligula) tauchte auch kurz der Gedanke auf, das republikanische Kollektiv-
regiment wieder herzustellen. In Wahrheit fehlte dazu alle Mdglichkeit, der
grosse kaiserliche Verwaltungsapparat und die monarchische Leitung des
machtigen stehenden Heeres waren einfach unentbehrlich geworden und nicht
mehr zu ersetzen, die Stellung des Kaisers wurde zu einer selbstverstiandlichen
festen Institution, an der nicht mehr geindert wurde. Mit dem immer weiteren
Ausbau des gewaltigen kaiserlichen Verwaltungsapparats und der sich ganz von
selber ausbreitenden und festigenden kaiserlichen Machtstellung wuchsen auch
Glanz und Prestige des Kaisertums. Der Kaiser, der im Anfang noch einiger-
massen Adliger unter Standesgenossen gewesen war, wurde immer mehr in sich



Das politische Denken in Rom 245

steigerndem Zeremoniell herausgehoben iiber die Massen der Reichsbevolke-
rung, die tatsdchlich zu Untertanen wurden. Dem Kaiser gegeniiber verwisch-
ten sich in dieser Hinsicht auch die Standesunterschiede. Das romische Reich
wurde in der Vorstellung der Reichsbevolkerung auch ideenmassig ein Kaiser-
reich, dessen Macht und Glanz sich im Kaiser verkdrperte. Sein Wohlergehen
verbiirgte Bestand und Gedeihen des Reiches und seiner Bevolkerung, die dafiir
ihre Gebete und Geliibde an die Gotter richtete. Kaiserverehrung und kaiser-
treue Gesinnung wurde selbstverstindliche Loyalitdatspflicht der Einwohner
des Reiches, das sich als mit der Kulturwelt nahezu identisch ansehen durfte.
Die alten Unterschiede in der Rechtsstellung der einzelnen Reichsteile und der
verschiedenen Bevolkerungen glichen sich immer mehr aus, romisches Biirger-
recht breitete sich sténdig aus, bis mit der ‘antoninischen Verfiigung’ im Jahre
212 n.Chr. alle freien Einwohner des romischen Reiches mit geringen nicht
ndher bekannten Ausnahmen Biirger wurden. Aus dem alten Imperium Roma-
num, dem ‘Herrschaftsbereich Roms’, war das neue Imperium Romanum, das
‘Romische Reich’, ein einheitliches Staatsgebilde unter der Herrschaft des ei-
nen romischen Kaisers, geworden. An die Stelle der alten Freiheit und der
Freiheiten trat der Segen des Friedens, der im ganzen gewéhrleisteten Rechts-
sicherheit, die jetzt Inbegriff der ‘Freiheit’ wurde, die geregelte Verwaltung, der
glanzvolle dussere Aufschwung bis in alle Winkel des Reiches und ein allgemei-
ner Lebensstandard, wie er bis dahin in der Welt noch nicht existiert hatte. Eine
echte Opposition gegen das kaiserliche Regiment gab es kaum; diejenige Oppo-
sition, die uns im Werk des Tacitus so eindrucksvoll entgegenzutreten scheint,
ist einerseits mehr literarischer Art in der Trauer um eine vergangene Zeit, die
man selber ldngst nicht mehr kannte, andererseits beschrinkt auf den kleinen
Kreis des Senats und bezieht sich hier im wesentlichen nur auf die Umgangs-
formen der einzelnen Kaiser mit dem Senat, die dabei vorkommenden Briis-
kierungen, Willkiirakte und Gewalttaten und die personlichen Schicksale von
Senatoren.

Uber die Vorstellungen, die sich die Zeitgenossen von den Aufgaben, der
Stellung und dem Wirken des Kaisers gemacht haben, besitzen wir neben den
vielen Einzelzeugnissen der geschichtlichen Literatur, der Dichtung und der
Inschriften aus der Zeit der vollentwickelten Principatsherrschaft einige gros-
sere und ausfiihrliche Schriften. Der jiingere Seneca schrieb aus Anlass des
18. Geburtstages des jungen Kaisers Nero, am 15. Dezember des Jahres 55
n. Chr., seine beiden Biicher ‘Uber die Milde’ (De clementia), in denen er seinen
Schiiler und Schiitzling eindringlich beschwort, sein hohes Amt in verantwor-
tungsbewusster, giitiger und gerechter Weise zu fiihren’, wie er schon in den drei

7 Zu Senecas De clementia: Paul Faider/Charles Favez/Paul van de Woestijne, Sénéque De la
clémence, commentaire et index omnium verborum, Recueil de travaux publiés par la Faculté
de philosophie et lettres de I'Université de Gand (Briigge 1950). Anton Sipple, Der Staatsmann
und Dichter Seneca als politischer Erzieher (Diss. Tiibingen 1938). Deutsche Ubersetzung in:



246 Ernst Meyer

Biichern der ilteren Schrift De ira, ‘Uber den Zorn’, seine Gedanken iiber die
Pflicht eines Herrschers entwickelt hatte, sich bei seinem Regiment von Ver-
nunft und Einsicht und dem Bestreben leiten zu lassen, Liebe und Achtung der
Untergebenen zu erwerben, statt von Herrschsucht, Leidenschaft und Zorn,
deren schlimme Folgen an geschichtlichen Beispielen gezeigt wurden. Der jiin-
gere Plinius schrieb die ‘Lobrede auf Trajan’ (Panegyricus Imperatori Traiano
dictus), in der er beim Antritt seines Konsulats am 1. September 100 n. Chr.
dem Kaiser fiir die ihm iibertragene Konsulwiirde dankte und das milde Regi-
ment des Kaisers als Vorbild eines guten Herrschers im Gegensatz zu friiheren
schlechten Kaisern pries, eine Schrift, die trotz des panegyrischen Inhalts und
Tons eine wichtige Quelle fiir die Anschauungen und Verhiltnisse der Zeit ist3.
Aus griechischer Geisteswelt stammen mehrere Schriften aus dem 2. Jahrhun-
dert n.Chr. ‘Uber das Kaisertum’, die das Idealbild des guten, weisen und
fiirsorglichen Herrschers aus dem Gedankengut der neupythagoreischen Philo-
sophie entwerfen, uns aber nur in ganz kurzen Ausziigen in der Anthologie des
Johannes Stobaeus erhalten sind®. Ebenfalls in das 2. Jahrhundert n. Chr. gehort
die in ihrer Art einzigartige ‘Rede auf Rom’ des griechischen Rhetors Aelius
Aristides, die sich nicht in den iiblichen allgemeinen Lobeserhebungen auf den
Kaiser und Rom ergeht, sondern eine Schilderung des Gesamtzustandes des
damaligen romischen Reiches gibt, die durch ihre Sachlichkeit und ihr histori-
sches Verstindnis ein hochst interessantes Dokument fiir die Auffassung und
Beurteilung des Reiches in gebildeten griechischen Kreisen ist'?, Der Redner
betont besonders die allgemeine Rechtssicherheit, die allen zugute kommende
Fiirsorge der kaiserlichen Verwaltung und die gleichen Rechte aller Bewohner
des Reiches. Im 3. Jahrhundert n. Chr. legt der griechische Historiker Cassius
Dio in der Regierungszeit des Alexander Severus (222-235 n.Chr.) in das

Philosophische Schriften, iibersetzt von Otto Apelt (Leipzig 1923). Franzosische Ubersetzung
von Frangois Préchac, Sénéque De la clémence (Sammlung Budé, Paris 1921). Ausgabe mit
engl. Ubersetzung durch John W. Basore, Seneca Moral Essays, vol. 1, Loeb Classical Library
214 (London/Cambridge, Mass. 1928. 1963).

8 Zum Panegyricus des Plinius s. Pline le Jeune, Panégyrique de Trajan, éd. avec un commen-
taire par Marcel Durry (Paris 1938). Ute Héfele, Historische Interpretationen zum Panegyricus
des jiingeren Plinius (Masch.schr. Diss. Freiburg i. Br. 1958). Franzosische Ubersetzung in der
Ausgabe Pline le Jeune der Sammlung Budé Bd. IV von Marcel Durry (Paris 1947).

9 Die neupythagoreischen Traktate iiber das Konigtum in Ausziigen bei Joannes Stobaeus,
Anthologium 4, 7 (48), 61-66. Englische Ubersetzung bei Erwin R. Goodenough, The political
philosophy of Hellenistic kingship, Yale Classical Studies 1 (1928) 55ff., ferner bei Donald
Kagan, Sources of Greek political thought (New York 1965) 270ff.,, und in der oben Anm. 3
genannten Textsammlung von Ernest Barker 361ff. Dazu Louis Delatte, Les traités de la
royauté d’Ecphante, Diotogéne et Sthénidas (mit franzosischer Ubersetzung), Bibliothéque de
la Faculté de philosophie et lettres de I'Université de Liége, fasc. 97 (Liittich/Paris 1942).

10 Zu Aelius Aristides’ Schrift Auf Rom s. James H. Oliver, The ruling power. A study of the
Roman empire in the second century after Christ through the Roman oration of Aelius Aristides,
Transactions of the Amer. Philosoph. Society N.S. 43, 4 (Philadelphia 1953) (mit englischer
Ubersetzung). Jochen Bleicken, Der Preis des Aelius Aristides auf das romische Weltreich,
Nachr. d. Go6tt. Gesellsch. d. Wissensch., Phil.-hist. K1. 1966, 7.



Das politische Denken in Rom 247

52. Buch seiner Romischen Geschichte als Einleitung zur Darstellung der au-
gusteischen Staatsschopfung zwei lange Reden ein, in denen er bei einer fin-
gierten Beratung des Augustus mit seinen wichtigsten Ratgebern iiber die zu
wihlende Form seiner Herrschaft Agrippa fiir die Demokratie (Republik) ein-
treten ldsst, wihrend Maecenas in sehr viel lingerer Rede die Notwendigkeit
der Monarchie auseinandersetzt!!. An die allgemeinen Erdrterungen fiigt Mae-
cenas in seiner Rede ein bis in kleinste Einzelheiten gehendes Regierungspro-
gramm an, wie diese Herrschaft zu gestalten sei, in dem nicht weniger gegeben
wird als eine Darstellung des Regierungs- und Verwaltungsaufbaus des Kaiser-
reichs, und zwar in der Form, wie sie sich von der augusteischen Verfassung an
bis ins 3. Jahrhundert n. Chr. entwickelt hatte. Die Rede ist dariiber hinaus von
Bedeutung, weil Dio in ihr nicht nur wirklich vorhandene Einrichtungen schil-
dert, sondern auch Ratschlédge zu ihrer nach seiner Meinung richtigen Gestal-
tung gibt, die nie verwirklicht wurden. Dio, der selber zur Spitze der hohen
Beamtenschaft gehorte und zweimal Konsul gewesen war, wendet sich darin im
Gegensatz zu der Entwicklung der Zeit und den Tendenzen der Regierung der
Severer gegen die um sich greifende Ausschaltung des Senats und verteidigt die
Rechte des Senats auf Mitbeteiligung an der Regierung und Verwaltung des
Reiches, eines Senats, der auch nach seiner Zusammensetzung eine Elite des -
Reiches bleiben miisse. Wie sich schliesslich das damalige romische Reich und
das kaiserliche Regiment in den Vorstellungen einer breiten Mittelschicht biir-
gerlicher Bevolkerung und mittleren Beamtentums spiegelt, zeigt die im ganzen
sehr anspruchslose und als Geschichtswerk einen sehr bescheidenen Rang ein-
nehmende, griechisch geschriebene ‘Geschichte des Kaisertums nach Markos’,
ndmlich nach Mark Aurel, eines sonst nicht ndher bekannten Herodianus!'2.

Die Weiterentwicklung des romischen Kaiserreichs und Kaisertums zum
spatromischen Reich zu behandeln ist nicht mehr Aufgabe dieser Skizze. Ob-
wohl sich auch diese Staatsform ohne eigentlichen Bruch in ldngerer Umbil-
dung aus der bisherigen Staatsform des Principats heraus formte, ist das Ergeb-
nis doch in Grundlagen und Aufbau so stark gewandelt und veridndert, dass der
spatromische Staat einen in seinem ganzen Wesen durchaus anderen Staats-
typus darstellt, als es das Rom der Republik und noch der Principatszeit gewe-
sen war, woran der Umstand nichts dndert, dass manche Staatseinrichtungen
dusserlich dhnlich weiterlebten.

11 Zu Dio Cassius: Mason Hammond, The significance of the speech of Maecenas in Dio Cassius
L11, Transactions and Proceedings of the Amer. Philol. Association 63 (1932) 88ff. J. Bleicken,
Der politische Standpunkt Dios gegeniiber der Monarchie, Hermes 90 (1962) 144ff.

12 Zu Herodian: Werner Widmer, Kaisertum, Rom und Welt in Herodians Metd Mdpiov Baoi-
Jefag iotopia (Diss. Ziirich 1967). Deutsche Ubersetzung von Adolf Stahr (Berlin 1858, 2. Aufl.
0.].). Englische Ubersetzung: Herodianus, History of the Roman empire, translated by Edward
C. Echols (Berkeley 1961).



	Das politische Denken in Rom

