
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 4

Artikel: Das politische Denken in Rom

Autor: Meyer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das politische Denken in Rom

Von Ernst Meyer f, Zürich

Eine eigentliche theoretische und philosophische Beschäftigung mit den
Fragen nach dem Wesen des Staates und seinen Aufgaben gab es in Rom nicht1.
Ebenso wie die hochentwickelte römische Rechtswissenschaft kein geschlossenes

System einer allgemeinen und theoretischen Begründung des Rechts
entwickelt hat, sondern ihre Aufgabe in der scharfen Erfassung des einzelnen
Rechtsfalls und seiner sachgemässen und den Normen des geltenden Rechts
entsprechenden Lösung und Entscheidung sieht, wobei die grundlegenden
Rechtsnormen als solche als gegeben angesehen sind2, ist auch das römische

* Kurz vor seinem unerwarteten Tod hatte Ernst Meyer (1898-1975) eine zusammenfassende

Darstellung des römischen politischen Denkens abgeschlossen. Sie war für eine von Inng
Fetscher (Frankfurt) geplante «Weltgeschichte der politischen Theorien» bestimmt, die dann
nicht zustande kam. Die Redaktion freut sich, diesen Beitrag im Gedenken an den Verfasser,
der dem Museum Helveticum durch langjährige Mitarbeit verbunden war, aus seinen
nachgelassenen Papieren veröffentlichen zu können. Er erscheint in der ursprünglichen Form mit den
unveränderten bibliographischen Hinweisen.

1 Das grundlegende Hauptwerk über die römische Staatsverfassung ist Theodor Mommsen,
Römisches Staatsrecht, 3 Bde. (Leipzig 1871-1888). Einige Auffassungen Mommsens werden
von der heutigen Wissenschaft nicht mehr geteilt. Einbändiger Abriss von Mommsen selben
Abriss des römischen Staatsrechts (Leipzig 1893; 2. Aufl. 1907 in Binding, Systematisches
Handbuch der deutschen Rechtswissenschaft Bd. I, 3). Neuere wichtigere Werke: Ernst Meyer,
Römischer Staat und Staatsgedanke (Zürich 1948, 4. Aufl. 1975, mit reichlicher Literatur).
Leon Homo, Les institutions politiques romaines in L'evolution de l'humanite (Pans 1927,
2. Aufl. 1933 und 1950). Pietro de Francisci, Arcana imperii Bd. III, 1 (Mailand 1948). Ulnch
von Lübtow, Das römische Volk, sein Staat und sein Recht (Frankfurt 1955). Francesco de

Martino, Storia delta costituzione romana, 4 Bde. (Neapel 1951-65, Neuauflage 1960 begonnen).

Jean Gaudemet, Institutions de l'Antiquite (Pans 1967) 25Iff. F. E. Adcock, Roman
political ideas andpractice (Ann Arbor 1959), deutsch: Römische Staatskunst (Göttingen 1961,
2. Aufl. 1967). H. Oppermann, Römertum, Wege der Forschung 18 (Darmstadt 1966) (Sammlung

wichtiger Aufsätze verschiedener Verfasser). Heinz Haffter, Römische Politik und romische

Politiker (Heidelberg 1967) (11 Aufsätze). Richard Klein, Das Staatsdenken der Römer,
Wege der Forschung 46 (Darmstadt 1966) (Sammlung von 24 Aufsätzen verschiedener
Verfasser), darin S. 65ff: Neudruck von Ernst Meyer, Vom griechischen und römischen Staatsgedanken,

Eumusia, Festgabe flir Ernst Howald zum sechzigsten Geburtstag (Erlenbach-Zünch
1947) 30ff.

2 Zum römischen Recht im allgemeinen: Fntz Schulz, Prinzipien des römischen Rechts (München

1939). Zur Orientierung über die Probleme des römischen Pnncipats sei aus der äusserst

umfangreichen Literatur besonders genannt der grosse Artikel Princeps von L.Wickert in RE
XXII (1954) 1998-2296. Jean Beranger, Recherches sur I'aspect ideologique du principal (Basel
1953). Sonst s. noch: Chaim Wirszubski, Liberias as a political idea at Rome (Cambridge 1950);
deutsch: Liberias als politische Idee im Rom der späten Republik und des frühen Prinzipats
(Darmstadt 1967).



220 Ernst Meyer

staatliche Denken nicht darauf gerichtet, über die Erscheinung des Staates im
allgemeinen, die Berechtigung seiner Existenz, seine möglichen Formen sowie
Wert und Unwert dieser Staatsformen allgemeine Überlegungen anzustellen,
sondern beschäftigt sich mit den Problemen der praktischen Staatsführung, der
Bewältigung der jeweils gestellten Aufgaben und ihrer Lösung im realen Staatsleben,

sowohl innerhalb des eigenen Staates wie in den Beziehungen dieses

eigenen Staates zu der ihn umgebenden Aussenwelt. Das war auch den Römern
selber bewusst als Gegensatz zu der allgemeinen Staatsphilosophie der Griechen.

Cicero stellt der echt griechischen Auffassung des griechischen Historikers

Polybios, der den raschen Aufstieg Roms zur beherrschenden Weltmacht
im 2. Jahrhundert v. Chr. als Wirkung der guten römischen Verfassung erklären
wollte, den ebenso echt römischen Satz entgegen, nicht die Verfassung oder das
Werk einzelner Gesetzgeber, sondern die einsichtige, stets wiederholte Leistung
und stete Bewährung von Generationen römischer Staatsmänner und des
römischen Volkes habe die Grösse Roms herbeigeführt (De rep. 2, 2f.).

Wohl gab es im republikanischen Rom eine eigene Literatur, die sich mit
Fragen des Staates befasste, von der wir leider nur wenige Bruchstücke in
Erwähnungen und Zitaten späterer Schriftsteller besitzen3. Ihr Thema war aber,
soweit die Titel dieser Werke und die wenigen erhaltenen Fragmente erkennen
lassen, nicht eine allgemeine Staatstheorie, sondern die Kompetenzen, die
Verfahrensregeln und die praktische Tätigkeit der Organe des römischen Staates,
Volksversammlung, Senat, Beamte und Priester. Nur ein einziger Römer reiht
sich bewusst nicht in diese Reihe der empirischen Staatsrechtler ein, sondern
spricht über eine allgemeine, philosophisch begründete Wesensbestimmung
des Staates, Cicero in seinem in den Jahren 54-51 v.Chr. geschriebenen, leider
nicht vollständig erhaltenen Werk De re publica, 'Über den Staat'4. In seinen

3 Die Fragmente der römischen staatsrechtlichen Literatur sind gesammelt bei Hermann Peter,
Historicorum Romanorum reliquiae, 2 Bde. (Leipzig 1870-1906) und Historicorum Romanorum

fragmenta (Leipzig 1883). Dazu auch: Iunsprudentiae antehadrianae quae supersunt ed.

F. P. Bremer, 2 Bde. in 3 Teilen (Leipzig 1896-1901). Iunsprudentiae anleiustinianae reliquias
comp. Ph. Ed. Huschke, 6. Aufl. von E. Seckel und B. Kühler, 2 Bde. (Leipzig 1908/27). - Eine
Auswahl von Textstellen zur Staatsauffassung der Römer mit allgemeiner Einleitung gibt
Claude Nicolet, Les idees politiques ä Rome sous la r&publique (Paris 1964). Ähnlich in englischer

Übersetzung Ernest Barker, From Alexander to Constantine Passages and documents

illustrating the history ofsocial and political ideas 336 B.C.-A.D. 337 (Oxford 1956). In dem
Buch von Gerhard Möbus, Diepolitischen Theorien von derAntike bis zur Renaissance, 2. Aufl.
(Köln-Opladen 1964) ist für Rom nur Cicero mit einigen wenigen Seiten aufgenommen.

4 Die massgebende Ausgabe von Ciceros Schrift De re publica ist diejenige von K. Ziegler
(Leipzig 1915,6. Aufl. 1964). Sonstige neuere Ausgaben: Leonardo Ferrero (Florenz 1950, mit
Kommentar). L. Castiglioni (Turin 1960). Clinton Walker Keyes, Loeb Classical Library 213

(London 1928), einschliesslich der Schrift De legibus und mit englischer Übersetzung. Deutsche

Übersetzung in der Ausgabe von Karl Büchner (Zünch 1952). Weitere neue deutsche
Übersetzung: Cicero, Der Staat, übersetzt, erläutert und mit einem Essay «Zum Verständnis
des Werkes» hg. von Rainer Beer (Hamburg 1964). Zu Cicero sonst insbesondere: Otto Seel,

Römische Denker und römischer Staat, Neue Wege zur Antike I. Reihe, Heft 13 (Leipzig 1937).



Das politische Denken in Rom 221

allgemeinen Betrachtungen über den Staat ist aber auch dieser Denker durchaus

von den griechischen Vorbildern abhängig. Schon dass Cicero als Ergänzung

zu seinem Buch über den Staat ein weiteres Werk 'Über die Gesetze' (De
legibus) schrieb, ist bestimmt durch Piatons Bücher 'Über den Staat' und die
'Gesetze', wie auch die Form des Werkes De re publica durch Piatons 'Staat'
bestimmt ist, und seine theoretischen Auseinandersetzungen über Wesen und
Aufgabe des Staates und die Verfassungsformen schliessen sich eng an die
griechische staatsphilosophische Literatur an, vor allem Piaton, Aristoteles,
Polybios und Panaitios. Es ist ebenso rein griechisch, dass auch bei Cicero die
Untersuchung über das Wesen des Staates in die Frage nach dem besten Staat
mündet, für griechisches Staatsdenken das entscheidende Problem der
philosophischen Beschäftigung mit dem Staat. Für Cicero ist das aber kein echtes

philosophisches Problem, sondern wird sofort zu einer praktischen Frage. Für
den Römer Cicero ist ein solche Frage recht müssig, für ihn ist es von vornherein

selbstverständlich, dass der beste Staat der römische Staat ist, allerdings
nicht der durch Sittenverfall bedrohte und zersetzte Staat seiner eigenen
Gegenwart, sondern das alte Rom mit seiner ungebrochenen Staatsgesinnung
und inneren Festigkeit. So schliesst sich zunächst an die einleitenden allgemeinen

Auseinandersetzungen über das Wesen des Staates und die Staatsformen
die Schilderung des Werdens des römischen Staates an (De rep. 1, 34. 70; 2,

1-66) und nachher an die Erörterung der Voraussetzungen und Grundlagen
eines guten und geordneten Staatswesens im 3. und 4. Buch wieder im wesentlichen

nach den griechischen Staatstheoretikem in den beiden letzten Büchern
der Entwurf des Idealbildes des berufenen Staatsmannes, der imstande wäre,
die altrömische Staatsgesinnung wiederherzustellen und damit die Gefahren
der Gegenwart zu meistern. Nach Ciceros Auffassung ist dieser römische Staat
die Verwirklichung des besten Staates auf Erden und als solcher höher und
wichtiger als alle Philosophie und alle Idealstaaten der griechischen Philosophen,

da er durch sein Dasein und sein Wirken für das Wohlergehen der Völker
in der Wirklichkeit sorge und sie schütze, wozu die Philosophie mit ihren
Ratschlägen und Idealbildern nicht imstande sei, da sie ihre Ideale nicht
verwirklichen könne.

Viktor Pöschl, Römischer Staat undgriechisches Staatsdenken bei Cicero (Berlin 1936). Enrico
Berti, II «de republican dl Cicerone e ilpensiero politico classico (Padua 1963) (z. T. anfechtbar).
L. Perelli, II pensiero politico di Cicerone. Antologia dagh scntti politici (Turin 1964). Alfred
Verdross-Drossberg, Grundlinien der antiken Rechts- und Staatsphilosophie. 2. Aufl. (Wien
1948) 161ff. Dazu die sechs Aufsätze zu Ciceros Staatsauffassung, die nachgedruckt sind bei
R. Klein, Das Staatsdenken der Römer (oben Anm. 1) 291ff. (mit weiterer Literatur). Zur
Quellenfrage von Ciceros De re publica: Erhard Pahnke, Studien über Ciceros Kenntnis und
Benutzung des Aristoteles und die Herkunft der Staatsdefinition rep 139 (Diss. Freiburg i. Br.
1962). Im allgemeinen nützlich die reiche Sammlung von Quellenstellen bei Fulvio Crosara,
Concetto e ideale dello stato nel termine res publica secondo Cicerone, Ciceroniana I 2 (1959)
83ff.



222 Ernst Meyer

Noch stärker ist diese Beziehung auf Rom in den Büchern 'Über die
Gesetze', die Cicero im Anschluss an das Buch 'Über den Staat' nach 51 v. Chr. als

Ergänzung dazu schrieb, aber wohl nicht vollendete. Nach allgemeinen, wieder
den griechischen Quellen folgenden Erörterungen über Recht und Gesetze im
ersten Buch folgt im zweiten und dritten Buch eine Darstellung des römischen
Sakral- und Staatsrechts, da dieses wiederum das Muster einer guten
Rechtsverfassung sei und als geltendes und praktisch wirkendes Recht dieses im
wirklichen Leben zur Geltung bringe, wozu philosophische Lehren nicht in der
Lage seien, und eben dadurch wieder besser und wertvoller sei als diese. Eine
Wesensbestimmung des römischen Staates, wie sie Aristoteles für den griechischen

Polisstaat gegeben hatte, bringt auch Cicero nicht, da er einerseits an die
griechische Staatsphilosophie gebunden bleibt und ihm andererseits die
Gesellschafts- und Staatsordnung Roms als selbstverständlich und unantastbar
erscheint und nicht näher erklärt und gerechtfertigt werden muss. Den griechischen

Vorbildern ist insbesondere die starke Betonung des Rechts und der
Gerechtigkeit als der unabdingbaren Grundlage des Staates und der Herrschaft
der Gesetze als der Verwirklichung der höchsten göttlichen Vernunft selber, die
auch dem menschlichen Geist von Natur aus eingegeben sei, entnommen sowie
die Auffassung der Verfassung der römischen Republik als einer Mischung aus

Monarchie, Aristokratie und Demokratie, womit sie die Nachteile dieser
einzelnen Verfassungsformen vermeide und nur ihre Vorzüge behalte und damit
zur verwirklichten Gerechtigkeit selber werde, die allen Teilen des Volkes den
ihnen zukommenden Anteil gewähre.

Zu dieser engen Verbindung von griechischen staatsphilosophischen
Gedankengängen und bestehender römischer Staatsverfassung und römischem
Staat bei Cicero ist noch zu betonen, dass sie ihre Begründung darin findet, dass

Cicero dadurch eben zeigen will, dass der römische Staat dem Staatsideal der
Philosophie als bestehendes Vorbild einer guten Verfassung bestens entspreche
und damit einschliesslich der beherrschenden Rolle Roms in der Welt moralisch

gerechtfertigt sei. So trifft nach Ciceros Meinung offenbar auch bei der

Formung des römischen Staates zu, dass die Römer in weiserer Form als die
Griechen entweder alles selber erfunden oder das, was sie von ihnen zu
übernehmen für wert gehalten hätten, besser gemacht hätten (Tusc. 1,1).

Das bisher Gesagte bedeutet nicht, dass sich die Römer sonst keine
Gedanken über den Staat und die Führung der Staatsgeschäfte gemacht hätten, im
Gegenteil, wir finden im römischen Staat eine sehr bewusste, charakteristische
Staatsvorstellung verwirklicht, und in den Werken der römischen Geschichtsschreiber

und den Staatsreden der Politiker ist oft genug von den ethischen
Grundsätzen und den praktischen Normen und Aufgaben römischen
staatlichen Lebens die Rede, aber eben jeweils auf die augenblickliche Lage, die
vorliegende Aufgabe bezogen, nicht als Gegenstand allgemeiner theoretisieren-
der Schriftstellerei. Diese Äusserungen römischer Politiker und Historiker und
die Wirklichkeit praktischen römischen Staatslebens sind für die Erkenntnis



Das politische Denken in Rom 223

der römischen Vorstellungen vom Staat wichtiger als die griechischem
Staatsdenken verhaftet bleibenden philosophischen Erörterungen in der Schrift des

einzigen uns bekannten Römers, der solche Überlegungen überhaupt angestellt
hat.

Dieser Wirklichkeit römischen Staatslebens haben wir uns nun zuzuwenden,

und zwar dem republikanischen Rom. Über das mit Sicherheit anzunehmende

Rom der Königszeit und die Form des altrömischen Königtums weiss

man kaum etwas leidlich Zuverlässiges, und ohnehin ist die spezifisch römische
Staatsform und Staatsauffassung erst mit der Republik entstanden und ausgebildet

worden. Dieses republikanische Rom teilt nun mit den griechischen
Stadtstaaten der klassischen Zeit den entscheidenden Grundzug, dass es eine
sich selbst regierende und verwaltende freie Bürgerschaft ist, die keinem fremden

oder Einzelwillen unterstellt ist. Populus Romanus, 'Das römische Volk', ist
stets die offizielle Bezeichnung des römischen Staates geblieben. Wie die
klassische griechische Polis ist Rom zudem ursprünglich ein Stadtstaat, die Stadt
Rom mit einem zunächst nur sehr kleinen Landgebiet. Auch das ist im Grunde
durch alle Zeiten bis in die Jahrhunderte der Weltherrschaft erhalten geblieben.
Das Staatsvolk bleibt zu allen Zeiten der Bezeichnung nach 'Das Volk von
Rom', und soweit sich auch der Kreis der Vollbürger ausdehnt, bis er im
3. Jahrhundert n. Chr. sämtliche freien Einwohner des Weltreichs umfasste, sie

wurden alle 'Bürger von Rom', civis Romanus, das heisst aber eben Bürger der
Stadt Rom, nicht eines römischen Reiches. Unsere antiken Quellen vermögen
sich die Ausweitung der römischen Herrschaft zum fast die gesamte Kulturwelt
umfassenden Weltreich und die damit einhergehende Einbeziehung immer
grösserer Bevölkerungsteile und Gebiete in den unmittelbaren römischen
Staatsverband und das römische Bürgerrecht nur in der Weise vorzustellen,
dass die Stadt Rom ihr Gebiet immer mehr ausdehnte und schliesslich die
gesamte Einwohnerschaft der Kulturwelt in ihr Bürgerrecht, nämlich das
Bürgerrecht der Stadt Rom, aufnahm. Alle Bewohner wurden zu 'Römern', eine
Bezeichnung, die ja weit über das Altertum hinaus bis heute für die Nachfolgestaaten,

Völker und Sprachen in Geltung geblieben ist. Dass mit dem römischen
Weltreich im Grunde ein ganz neuer Staatstypus entstand, ist der Zeit selber
nicht bewusst geworden. Das römische Recht bleibt ebenso stets wie alle antiken

Rechte ein personal gebundenes Recht, das nur für die unmittelbaren
Angehörigen des römischen Staates, die römischen Bürger, galt, aber rechtlich
nie zu einem allgemeinen Recht des von Rom beherrschten Reiches losgelöst
vom persönlichen Rechtsstand des Einzelnen wurde. Und unter den
Staatsbeamten des römischen Staates und Volkes gibt es neben denjenigen Beamten,
deren Amtsbefugnis grundsätzlich sowohl in Rom selber wie in den von Rom
beherrschten Gebieten galt, stets und bis zum Ende der Principatszeit, als die
gesamte Staatsorganisation des römischen Reiches von Grund auf umgestaltet
wurde, auch Beamte, deren Aufgaben und Befugnisse auf die Stadt Rom
beschränkt waren. Sie waren deswegen nicht weniger Beamte des Gesamtstaates.



224 Ernst Meyer

Und noch für Cicero sind Staatsangelegenheiten res urbanae, 'Angelegenheiten
der Stadt'. Die Schwierigkeiten und ungelösten Probleme, die der römischen
Republik das Ende bereiteten, stammen gerade daher, dass das zum Weltreich
sich weitende Rom immer weiter versuchte, die grossen und vielfältigen
Aufgaben des Weltreiches mit der Verfassung und dem zahlenmässig äusserst
kleinen Beamtenapparat eines Stadtstaates zu bewältigen.

Für Rom gilt dieser ursprüngliche Charakter als Stadtstaat sogar in viel
höherem Grade als für die griechischen Poleis, für die man den Ausdruck zu
verwenden pflegt. In den griechischen Staaten gibt es keinen Rechtsunterschied
zwischen Stadt und Land, ihre Bürger haben das Bürgerrecht ihres Staates,

wenn sie es besitzen, immer uneingeschränkt ohne Rücksicht darauf, wo sie

wohnen oder sich aufhalten. In Rom dagegen ist die Stadt vom Gebiet ausserhalb

durch die geheiligte Linie des Pomeriums geschieden. Der Bereich innerhalb

des Pomeriums ist der Rechts- und Friedensbereich, aus dem alles
Unfriedliche verbannt ist. Das Heer darf in diesem Friedensbereich nicht auftreten,

die Abzeichen des Heeresdienstes dürfen hier nicht getragen werden, die
erst bei Überschreiten der Linie aufgenommen werden. Nur einheimische Götter

dürfen innerhalb des Pomeriums ihren Kult haben, und alle wichtigen
Staatsakte müssen auf dem Boden der Stadt Rom stattfinden oder ihren
Ausgangspunkt nehmen. Nur hier können Volksversammlung und Senat sich in
gültiger Form versammeln und beschliessen, und alle Staatsbeamten müssen
die religiösen Obliegenheiten, mit denen vor der Aufnahme ihrer Amtstätigkeit
die Zustimmung der Götter zu ihrer Amtsführung eingeholt werden muss, auf
dem Boden der Stadt vollziehen, auch diejenigen, die dann ihre Aufgaben
ausserhalb der Stadt oder sogar ausserhalb des Reiches haben. Nur auf dem
Boden der Stadt sind ursprünglich diejenigen Schutzrechte des Bürgers
gewährleistet, die seine persönliche Freiheit sichern sollen, nur vom Volk selber
gewählte Beamte haben hier Befehlsgewalt. Ausserhalb dieser Linie galt
ursprünglich Kriegsrecht, das erst im Laufe der Zeit schrittweise gemildert und
eingeschränkt wurde. Dass nachher die staatsrechtlich gültige Linie dieses
befriedeten Stadtbereichs über die religiöse des Pomeriums so erweitert werden
musste, dass sie die ganze weit über das Pomerium hinausgewachsene Stadt im
wesentlichen einschloss, war nur eine praktische Folgerung, die aus bestimmten
zwingenden Gründen notwendig wurde.

Wie bereits gesagt, bildet das 'Römische Volk' den römischen Staat. Hier
trennen sich nun aber griechische und römische Staatsauffassung. Während in
der griechischen Polis Bürgerschaft und Staat durchaus ein und dasselbe sind
mit allen daraus entspringenden Folgen, hat das republikanische Rom den
Begriff der res publica entwickelt, der res populi, der 'dem Volk gehörenden
Sache', wie Cicero definiert (De rep. 1, 39; 3,44 und oft), das Gemeinwesen, die
Angelegenheiten, Interessen und Besitz, die das Gesamtvolk im ganzen betreffen

und ihm eigen sind. Das römische Volk ist also noch nicht selber der Staat,
sondern seine Grundlage (corpus rei publicae: Cic. De off. 1, 85; De inv. 2, 168;



Das politische Denken in Rom 225

Pro Mur. 51; De rep. 3, 37), über dem römischen Volk steht dieser abstrakte
Begriff der res publica, der 'Sache des Volkes'. Diese Unterscheidung hat aber
weitestreichende Wirkungen. Für Griechenland, wo Bürgerschaft und Staat
dasselbe sind, ist es selbstverständlich, dass die Bürgerschaft, das Staatsvolk,
seine Angelegenheiten auch selber verwaltet, für Rom, wo über dem Volk dieser
Begriff der res publica steht, nicht. Im Gegenteil, für die Römer mit ihrem
starken Empfinden für die natürliche Ungleichheit der Menschen, für die
Notwendigkeit von Ein- und Unterordnung, für Disziplin, Würde und Ehrfurcht ist
es ganz undenkbar, dass man etwas so äusserst Wichtiges wie die Führung der
Staatsgeschäfte der Entscheidung oder auch nur dem mitbestimmenden Ein-
fluss der breiten ungebildeten, urteilslosen und von Stimmungen und
Leidenschaften beherrschten Masse der unteren Volksschichten überlassen könnte.
Für römisches Denken ist es eine Selbstverständlichkeit, dass in einem guten
Staatswesen die Sorge für das allgemeine Wohl nur denen anvertraut werden
kann, die durch Herkommen, Bildung, Fähigkeiten und Charakter dazu
imstande sind, einer besonders dazu berufenen Oberschicht, dem Adel. Natürlich
kannte man in Rom auch die griechische Demokratie mit ihrer völligen
Gleichheit aller Bürger, die man ja schon in Italien in den griechischen Städten
des Südens beobachten konnte. Für Rom war aber eine Staatsverfassung, in der
Hoch und Niedrig, Gebildet und Ungebildet, Hochbefähigt und Dumm die
gleichen Rechte und den gleichen Einfluss besass, keine Ordnung mehr,
sondern reine Anarchie (Cic. De rep. 1,44.47.66ff.; 3,23.45; Pro Flacco 15ff). Wie
Cicero sagt (De rep. 1, 43. 53): «Gerade die allgemeine Rechtsgleichheit ist das

Ungerechteste, da sie keine Unterschiede der Würde kennt und den Höchsten
und Niedrigsten, die notwendigerweise in jedem Volk sind, den gleichen Rang
zuerkennt.» Und für Rom, das mit seinem Staatssystem die ganze Welt erobert
hatte, konnte diese Gleichheit aller bei den Griechen, die damit nicht imstande
gewesen waren, ihre Freiheit zu bewahren, sicherlich nicht verlockend sein. In
dieser Beziehung gab es in Rom keine Meinungsverschiedenheit, mindestens
keine, die zum Wort kommt. Wohl ist dauernd die Rede von den 'Optimaten',
den Befürwortern und Vertretern einer ganz aufdie Interessen und den Vorrang
des Senats und der Oberschicht allgemein ausgerichteten Politik, und den
'Populären', die aus Überzeugung oder taktischen Gründen Interessen und Wünsche

des Volkes vermehrt berücksichtigen wollten. Aber es handelt sich dabei
nicht um Parteien im heutigen Sinne oder dauernde feste politische
Programme, sondern um Entscheidungen oder Eintreten für oder gegen einzelne
Gesetze oder Verwaltungsmassnahmen oder für oder gegen einzelne
Persönlichkeiten. Wohl waren die populären Politiker mehr oder weniger betont
bereit, für das Volk zu regieren, aber auch die entschiedensten Verfechter einer
volksfreundlichen Politik sind nie auf den Gedanken gekommen, das
Staatssystem Roms im ganzen, die Führung der Staatsgeschäfte durch den Senat,
anzutasten und Rom statt durch den Senat etwa durch das Volk regieren lassen

zu wollen. In dieser Beziehung denkt auch ein so radikaler Populäre wie Sallust

16 Museum Helveticum



226 Ernst Meyer

in seinem zweiten Brief an Caesar (10, 4ff.) nicht anders5. Von einer echten
demokratischen Bewegung sehen wir in Rom nie eine Spur, alle innenpolitischen

Kämpfe gehen um Einzelfragen und Einzelpersönlichkeiten, nie um den
Staatsaufbau als solchen, und gerade die entschiedensten Populären wie die
Gracchen und Caesar entstammen der obersten Spitze des römischen Hochadels.

Das republikanische Rom ist also Adelsstaat in reinster Ausprägung.
Gewiss liegt formell die oberste Entscheidung beim Volk. Die Volksversammlung
entscheidet über Annahme oder Verwerfung der Gesetze, wählt jährlich die
regelmässigen Beamten des Staates und gelegentlich Sonderbeauftragte,
Kommissionen und Feldherren, beschliesst wenigstens in der Frühzeit über Krieg
und Frieden und entscheidet bei Staatsprozessen und bestimmten anderen

grossen Prozessen über Verurteilung oder Freispruch des Angeklagten. Aber
einerseits hat es mit dieser Volksversammlung seine besondere Bewandtnis,
wovon nachher noch zu sprechen ist, und vor allem kommt es für die Wirklichkeit

des Staatslebens nicht daraufan, dass das Volk gelegentlich einmal ein ihm
vorgelegtes Gesetz gutheissen oder zwischen den ihm vorgeschlagenen Bewerbern

um die Ämter entscheiden darf, sondern wichtig ist allein, in wessen
Händen die wirkliche Führung der laufenden Staatsgeschäfte und die
Entscheidung in den politischen Fragen, die Regierung des Staates, liegt. Und hier
sieht das Bild nun sehr anders aus. Regierung und Staatsverwaltung waren
Aufgabe von Senat und Beamten, und da der Senat sich tatsächlich, wenn auch
nicht nach dem Wortlaut des Gesetzes, aus gewesenen Beamten zusammensetzte,

läuft beides darauf hinaus, wer in Rom Staatsbeamter werden konnte
und wurde. Und hier verbot nun zwar keine gesetzliche Bestimmung dem
gewöhnlichen Bürger, sich beim Volk um ein Staatsamt zu bewerben, tatsächlich

aber waren nur sehr Wohlhabende in der Lage, ein Staatsamt zu fuhren.
Alle Ämter waren unbesoldete Ehrenämter, und die Würde und das hohe
Ansehen der Ämter, von dem noch zu sprechen ist, verlangten von ihren Inhabern
eine entsprechende standesgemässe Lebenshaltung, die sich nur Reiche leisten
konnten. Dazu kam der weitere römische Grundsatz der Unteilbarkeit der
Staatsgewalt. Eine Trennung von zivilen und militärischen Ämtern gab es nicht,
da beide die Befehlsgewalt auch gegenüber Bürgern einschlössen und es dabei
unwesentlich war, ob diese Befehlsgewalt sich nach Amtskompetenz oder
Einzelfall auf militärische oder zivile Anordnungen bezog. So sind diejenigen
römischen Staatsbeamten, die ihre Amtstätigkeit ganz oder auch im militärischen

Bereich ausüben können, zugleich Offiziere und die obersten Beamten,
die Konsuln und Praetoren, im Krieg die Heerführer. Und hier ist nun schon
früh eine scharfe Grenze gezogen worden. Mindestens seit dem 3. Jahrhundert
v. Chr. hatte sich ein neuer politisch-sozialer Stand herausgebildet, die 'Ritter'.

5 Die sicher echten Briefe Sallusts an Caesar sind zuletzt textkritisch mit deutscher Übersetzung,
ausführlichem Kommentar und vollständiger Literatur herausgegeben von Karl Vretska,
C Sallustins Cnspus, Invektive und Episteln, 2 Bde. (Heidelberg 1961).



Das politische Denken in Rom 227

Er umfasste die Wohlhabenderen, die es sich leisten konnten, Militärdienst auf
eigene Kosten zu Pferd zu leisten. Daraus wurde schon damals das Privileg,
dass die Angehörigen dieser Schicht nicht mehr als gewöhnliche Soldaten dienten,

sondern in Rang und Stellung von Offizieren. Sie wurden in besonderen
Listen geführt und damit als besonderer, privilegierter Stand von Staats wegen
anerkannt. Voraussetzung war der Nachweis eines bestimmten Mindestvermögens,

dessen Höhe wir erst für das 1. Jahrhundert v. Chr. kennen. Offiziersstellen

konnten nun nur noch Angehörige des Ritterstandes bekleiden, nicht
mehr Leute unter diesem Stand, die nur noch als Soldaten dienten, wobei die
Subalternoffiziere bis zum Centurio, dem Kommandanten einer Hundertschaft,

aufwärts, also modern ausgedrückt bis zum Hauptmann, zu dieser
unteren Schicht der 'Soldaten' rechneten. Und wie nur Ritter die höheren
Offiziersstellen bekleiden konnten, so konnten sich ebenfalls nur Ritter um die
Staatsämter bewerben.

Aus dieser breiteren Schicht der Reichen sonderte sich der besondere
Stand der Senatoren ab, da es römischem Empfinden für Tradition entsprach,
dass nur die Angehörigen eines kleinen Kreises von führenden Familien sich
tatsächlich um die Staatsämter bewarben und die Tätigkeit in der Staatsverwaltung

und damit im Senat zu einer verpflichtenden Familientradition dieser
Gruppe wurde. Das wurde durch gesetzliche Massnahmen bewusst gefordert,
um damit einen wirklichen, erblich werdenden Senatorenstand auszuscheiden,
der sich auch durch konservative Lebensauffassung und Lebenshaltung von
den weiteren Kreisen des Grosskapitals und der Geschäftswelt abheben sollte.
Dass die senatorischen Familien zugleich auch die wohlhabendsten waren und
der Kreis der regierenden Familien zugleich sozial die oberste Stufe bildete,
scheint sicher. Bei der damit gegebenen Bedeutung von Ritter- und Senatorenstand

war es nur natürlich, dass ihre Angehörigen auch durch äussere Kennzeichen

sich als solche heraushoben. Eigentliches Standesabzeichen neben anderen

zusätzlichen war der doppelte, vom Halsausschnitt nach unten am Untergewand

der Tunica verlaufende Purpurstreifen, wobei die Ritter den 'schmalen
Streifen' (angustus clavus), die Angehörigen des Senatorenstandes den 'breiten
Streifen' (latus clavus) trugen. Die beiden Stände wurden im Laufe der Zeit
weiter dadurch aus der Masse des Volks herausgehoben, dass sie besondere
Ehrensitze im Theater und Circus erhielten. Und nur diese beiden Stände
werden als solche bezeichnet, als ordo, unter ihnen stand die Masse des Volkes,
die Plebs im sozialen Sinn des Worts. Das republikanische Rom wurde damit
zu einem scharf geschiedenen Ständestaat, indem jede höhere Tätigkeit im
Staatsdienst und die damit verbundenen Vorrechte ausschliesslich den
Angehörigen dieser beiden oberen Stände vorbehalten waren.

Darüber hinaus ist nun noch von entscheidender Wichtigkeit, dass sich aus
den senatorischen Familien noch einmal ein kleinerer Kreis von etwa 25 Familien

heraushob, die die tatsächliche Staatsleitung und Regierung in der Hand
hatten. Seitdem zu Anfang des 4.Jahrhunderts v.Chr. der Rechtsunterschied



228 Ernst Meyer

zwischen Patriziern und Plebejern in der Bewerbung um die hohen Staatsämter
gefallen war, gehörten zu dieser obersten Führungsgruppe sowohl die Familien
des römischen Uradels, die Patrizier, die noch gewisse, politisch wenig bedeutende

und mehr religiöse Vorrechte behielten, wie einzelne rechtlich plebejische
Familien, die nach Reichtum und sozialer Stellung den altadligen Familien
gleichstanden. Das tatsächliche Privileg dieses Hochadels war die Bekleidung
des obersten Amtes, des Konsulats, der Staatspräsidentschaft, und es gelang
dieser kleinen Schicht hochadliger Familien in der Tat nahezu vollkommen,
diesen Vorrang zu verteidigen. Dass dieser Hochadel auch die hohen einflussreichen

Priesterstellen besetzte und mit dem Konsulat und der damit erreichten
Stellung den entscheidenden Einfluss im Staat ausübte, ist selbstverständlich.
Die Angehörigen dieser Familien hiessen nobiles, die 'Vornehmen, Namhaften',

und wir bezeichnen daher diesen römischen Hochadel als Nobilität. Nur
äusserst selten gelang es unter besonderen Umständen ganz vereinzelten homines

novi, 'neuen Leuten', diesen eisernen Ring zu durchstossen und ins Konsulat

zu gelangen. Der ältere Cato, Marius und Cicero gehören zu diesen seltenen
Ausnahmen. Es ist für das Verständnis der römischen Geschichte von
ausschlaggebender Wichtigkeit, sich vor Augen zu halten, dass die gesamte
tatsächliche Leitung des Staates in der Hand dieser kleinen Gruppe hochadliger
Familien lag, die nach Reichtum und Lebensführung als fürstlich bezeichnet
werden müssen und den Königsdynastien des hellenistischen Ostens
gleichstanden. Es sind immer die gleichen Namen, die in der republikanischen
Geschichte Roms eine Rolle spielen. Der Vorteil war natürlich, dass sich in diesem
kleinen, festgeschlossenen Führungskreis eines Hochadels eine feste und
sichere Regierungstradition und Regierungserfahrung herausbildete, in die die
Söhne von früh an fast von selbst hineinwuchsen. Daraus ergibt sich die
imponierende Sicherheit und Stetigkeit römischer Staatsführung, die zur
Weltherrschaft führte. Das republikanische Rom war also Adelsstaat schärfster
Ausprägung.

In staatsrechtlicher Hinsicht ist das eigentliche Charakteristikum, das das

republikanische Rom kennzeichnet und von allen anderen Staatsverfassungen
unterscheidet, die Stellung der Staatsbeamten, der Magistrate. Wohl werden sie

vom römischen Volk für ihre bestimmte Amtsdauer gewählt, aber von dem
Augenblick an, in dem sie ihr Amt in rechtsgültiger Form angetreten haben,
wozu die Einholung der Zustimmung der Götter zu ihrer Amtsübernahme
durch die 'Auspizien' gehört, sind sie die allein noch rechtmässigen Inhaber der
Staatsgewalt. Ihrer Aufgabe, die Staatsangelegenheiten zu verwalten, entspricht
in Rom der Grundsatz, dass umgekehrt auch nur die Amtsträger das Recht
haben, im Namen und für den Staat zu handeln. Während ihrer Amtsdauer
verkörpern die Magistrate die Souveränität des römischen Staates und sind
daher grundsätzlich mit aller in der Kompetenz ihres jeweiligen Amtes liegenden

Befugnis und auch Zwangs- und Strafgewalt ausgestattet, um die ihnen
zustehenden staatlichen Handlungen und Anordnungen vorzunehmen und



Das politische Denken in Rom 229

notfalls zu erzwingen, ursprünglich bis zum Recht der Hinrichtung des fehlbaren

oder ungehorsamen Bürgers. Solange sie im Rahmen der bestehenden
Gesetze und des geltenden Rechts bleiben, sind sie völlig souverän, von dieser
ihnen übertragenen Amtsgewalt den ihnen richtig scheinenden Gebrauch zu
machen, und sind ihre Amtshandlungen rechtsgültige Akte des römischen
Staates. Sie sind dafür niemand anders als ihrem eigenen Gewissen gegenüber
verantwortlich, keiner Stelle rechenschaftspflichtig und können dafür von keiner

Stelle zur Verantwortung gezogen werden. Ebenso kann kein rechtmässig
im Amt befindlicher römischer Magistrat jemals abgesetzt werden, er kann nur
und formell immer freiwillig zurücktreten. Nur wenn einmal ein römischer
Beamter ein reines Verbrechen begangen oder in schwerster Form gegen seine

Amtspflichten Verstössen haben sollte, kann ihm nachträglich ein Prozess vor
dem Volksgericht gemacht werden. Als derzeitige Träger der Staatssouveränität,

der höheren Würde und des Vorrangs des Gesamtstaates (maiestas populi
Romani) gegenüber dem Einzelnen, sind die Beamten 'mehr', magis, als der
amtlose Bürger, daher magistratus. Der amtlose Bürger hat daher dem
Magistraten alle schuldige Ehrerbietung zu erweisen, ihm Platz zu machen, vor ihm
aufzustehen, bei Begegnung vom Pferd zu steigen, und die Beamten tragen
deshalb die entsprechenden Amtsabzeichen, die sie als Träger dieser Würde
kenntlich machen. Dazu gehört das Gefolge der ihnen zustehenden Dienerschaft

und insbesondere der feierliche und furchterregende Pomp des öffentlichen

Auftretens mit dem nach der Höhe des Amtes zahlenmässig abgestuften
Gefolge der dem Beamten voranschreitenden Liktoren mit ihren Rutenbündeln
und Beilen, die gegebenenfalls für die Erzwingung der Ehrenbezeugungen oder
die Ausführung der Befehle des Magistraten zu sorgen haben. Ruten und Beile
besagen, dass diese Zwangsgewalt der Magistrate ursprünglich auch über Leben
und Leib der Bürger galt. Seit 300 v. Chr. ist diese äusserste Zwangsgewalt aber
durch mehrere Gesetze dem Bürger gegenüber eingeschränkt worden, die ihm
dagegen das Provocationsrecht gaben. Hohe Geldstrafen, Auspeitschung und
Hinrichtung durften seitdem nur vom Volksgericht als Strafe verhängt werden,
Auspeitschung eines Bürgers war seit Anfang des 2. Jahrhunderts v. Chr.
überhaupt verboten. Die römischen Beamten sind also nicht 'Be-amte', von einer
übergeordneten Instanz beauftragte und in ihrem Dienst stehende Funktionäre,
sondern die derzeitigen Inhaber der absoluten und souveränen Staatsgewalt in
schroffem Gegensatz zu den griechischen Beamten, deren Befugnisse im
allgemeinen sehr beschränkt waren und die einer dauernden und im klassischen
Athen sehr rigorosen Beaufsichtigung und Kontrolle durch Rat und Volk
unterlagen. Der Aufbau der römischen Staatsverfassung ist daher auch nur von
dieser Stellung der Magistrate aus darstellbar, sie sind nach Cicero (De leg. 3,

2ff.) das Rückgrat nicht nur des römischen, sondern jedes Staates (zu ihren
Aufgaben: Cic. De off. 1, 124), und so beginnt sowohl Cicero an der genannten
Stelle seine Darstellung der römischen Staatsverfassung mit den Magistraten
wie auch Mommsen in seinem römischen Staatsrecht. In jeder anderen Verfas-



230 Ernst Meyer

sung wäre das ein Unding, für Rom ist es die allein mögliche Anordnung.
Geschichtlich stammt diese Machtfülle der römischen Beamten daher, dass die
zunächst einzigen Magistrate der Republik, die Konsuln, Nachfolger der
Könige waren.

Bei dieser Machtfülle der Magistrate ist es nötig festzulegen, wer dazu
gehört, und das ist auch in klarer Form geschehen. Grundvoraussetzung ist die
Wahl durch das römische Volk, und Magistrate in diesem römischen Rechtssinne

sind nur die vom Volk gewählten Inhaber der regelmässigen, stets zu
besetzenden Ämter der normalen Staatsverfassung. Es gab daneben noch manche

sonstige Amtsträger, zum Teil sogar vom Volk gewählt, vor allem verschiedenerlei

für Sonderaufgaben bestellte Kommissionen mit Amtscharakter, die
aber als vorübergehend und mit einer Sonderaufgabe betraut nicht zu den
Magistraten gehörten. Im Amt befindliche Magistrate konnten auch einen Teil
oder ihre ganze Amtsgewalt an andere als Gehilfen oder Stellvertreter übertragen,

und seit dem Ende des 4. Jahrhunderts wurde es möglich, auch Nichtmagi-
straten praktisch gleiche Vollmachten zu übertragen, entweder durch Verlängerung

ihrer Amtsgewalt über die Amtszeit hinaus oder als selbständigen
Sonderauftrag. Davon wurde sogar später reichlich und als ganz regelmässiges
Mittel der laufenden Staatsverwaltung Gebrauch gemacht. Alle diese Amtsträger

wurden damit aber nur 'Promagistrate', stellvertretende Magistrate, denen
neben anderen Rechten vor allem jede Amtsbefugnis innerhalb des oben
genannten Bereichs der Stadt Rom fehlte. Diese Promagistrate waren demgemäss
auch absetzbar.

Die grundsätzlich unbeschränkte Amtsgewalt des Magistraten machte
Sicherungen gegen einen möglichen Missbrauch nötig. Eine dieser Sicherungen
bestand in der kurzen Amtsdauer, die grundsätzlich stets nur ein Jahr betrug,
mit Ausnahme der Censoren, denen aus praktischen Gründen für die Bewältigung

ihrer umfangreichen Tätigkeit eineinhalb Jahre eingeräumt waren. Die
wichtigste Sicherung aber war die Kollegialität, die für alle regulären römischen
Ämter galt, bei denen es immer mindestens zwei oder mehr Inhaber der
gleichen Amtsgewalt gab. Diese Kollegialität im römischen Sinne bedeutet nicht,
dass diese Kollegien üblicherweise gemeinsam handelten oder nur gemeinsam
rechtsgültige Amtshandlungen vornehmen konnten. Jeder Inhaber der
betreffenden Amtsgewalt besass vielmehr diese in vollem Umfang auch allein und
konnte von ihr uneingeschränkt selbständig rechtsgültigen Gebrauch machen.
Er hatte damit aber auch das Recht, Amtshandlungen seines Amtskollegen, die
ihm unrecht oder ungünstig schienen, durch sein 'Dazwischentreten' (interces-
siö) zu verhindern. So war dafür gesorgt, dass jeder Amtsinhaber schon in
eigenem Interesse sein Amt in vernünftiger Weise führte, und zudem hatte jeder
Bürger die Möglichkeit, gegebenenfalls einen Magistraten um seine Intercession

gegen eine Amtshandlung seines Kollegen zu bitten, die als unrecht
erscheinen konnte. In der gleichen Richtung wirkte das seltsame Amt der
Volkstribunen, von denen es sogar stets zehn gab. Sie stammten aus der Zeit, als die



Das politische Denken in Rom 231

wenigen vorhandenen Ämter noch allein Patriziern vorbehalten waren, und
waren eine Selbsthilfe der Plebejer gegen möglichen Gewaltmissbrauch der
patrizischen Beamten, gegen die die Volkstribunen zu Hilfe gerufen werden
konnten, und wurden dann zu anerkannten regelmässigen Staatsbeamten. Sie

hatten das Recht, gegen Amtshandlungen eines römischen Magistraten und
auch der Konsuln zu intercedieren und diese damit zu verhindern, und waren
mit der dafür nötigen Zwangsgewalt ausgestattet. Die gesetzlich verankerte
'Unverletzlichkeit' ihrer Person sollte die Erfüllung ihrer Schutzfunktion in
jedem Falle sichern. Beides, die Kollegialität der Ämter mit dem darin
einbeschlossenen Intercessionsrecht und diese Schutzfunktion der Volkstribunen
galten wieder nur im Bereich der Stadt; ausserhalb, in den Provinzen, gab es in
der Regel nur einen einzelnen Inhaber der Staatsgewalt. Diese eigenartige
Kollegialität der Ämter und die Hauptfunktion der Volkstribunen, die ja nichts
anderes war als die staatlich geregelte und anerkannte Widerstandsmöglichkeit
gegen an sich völlig legitime Akte der gleichen Staatsgewalt, die «legalisierte
Revolution in Permanenz», wie Mommsen es genannt hat, enthüllt uns einen
wesentlichen Grundzug römischer Staatsführung, einerseits äusserste Konsequenz

der den Staat tragenden Prinzipien, in diesem Fall der unbeschränkten
Amtsgewalt der Magistrate, andererseits aber die Sicherung gegen möglichen
Missbrauch durch Schaffung von Gegenmitteln, die das Prinzip als solches
nicht antasteten, seiner praktischen Anwendung aber Grenzen setzten. Die
strenge Logik des Juristen verband sich mit der praktischen Klugheit des
Politikers.

Besonders deutlich tritt die Machtfülle des römischen Magistraten in
seinem Verhältnis zur Volksversammlung in Erscheinung. Gewiss ist auch nach
römischer Auffassung das römische Volk Träger und Quelle der staatlichen
Souveränität, der res publica, der 'Sache des Volkes', und ist die
Volksversammlung die Form, in der der Wille des römischen Volkes in rechtsgültiger
Weise zum Ausdruck kommt und wirksam wird durch die Annahme von
Gesetzen, die Wahl der Beamten, als Gericht und in sonstigen Funktionen. Die
römischen Bürger haben aber weder als Einzelne noch in irgendwelchen
Verbänden noch als Gesamtvolk irgendwelche Möglichkeit zu eigenem Handeln.
Sie können weder eine Volksversammlung verlangen noch irgendwelche
Anträge für die Behandlung auf einer Volksversammlung oder während einer
Volksversammlung stellen und haben nicht einmal Rederecht an einer
Volksversammlung. Alles das liegt ausschliesslich in der Kompetenz des zuständigen
Magistraten, der allein eine Volksversammlung einberufen kann und allein
bestimmt, worüber an dieser von ihm berufenen und geleiteten Versammlung
abgestimmt werden soll. Die Volksversammlung kann nur annehmen oder
verwerfen, was ihr vom Magistraten vorgelegt wird, aber nicht ein Wort daran
abändern, bei Gerichtsverhandlungen nur verurteilen oder freisprechen, ohne
auf das Strafmass irgendwelchen Einfluss zu haben, bei Wahlen nur diejenigen
Kandidaten wählen oder nicht wählen, die ihr vom wahlleitenden Beamten



232 Ernst Meyer

vorgeschlagen werden. Ebenso kann auf nur beratenden Vorversammlungen
nur der leitende Beamte das Wort erteilen. So ist auch das äussere Bild, indem
das souveräne Volk steht und nur die Beamten auf erhöhtem Tribunal sitzen.
Dazu kommt ein weiteres. Es gab ja nicht nur eine Art der Volksversammlung,
sondern mehrere Formen je nach den Unterabteilungen der Bürgerschaft, die
dabei abstimmten, oder nach dem Beamten, der die Versammlung berief und
leitete. Die Kompetenz dieser verschiedenen Versammlungsformen war
verschieden gross, richtete sich aber nur zum Teil nach der betreffenden
Versammlungsform, zur Hauptsache nach der Kompetenz des einberufenden und
leitenden Beamten. Ein und dasselbe souveräne römische Volk konnte jeweils
nur über die Dinge und Anträge abstimmen, die der einberufende Beamte
kompetent war, ihm vorzulegen. Sogar die Kompetenz der Volksversammlung
bestimmte sich also nach der Kompetenz des einberufenden Beamten, mit
Ausnahme etwa einer Bestimmung, dass Todesurteile nur von einer Centuriat-
versammlung ausgesprochen werden konnten. Und rechtlich war zudem eine
Volksabstimmung noch nicht einmal ein rechtssetzender Staatsakt, sondern
nur eine Meinungsäusserung. Rechtsgültig wurde das Ergebnis der Abstimmung

erst dadurch, dass der leitende Magistrat dieses Ergebnis verkündete, und
hier ging die Kompetenz des Beamten sogar soweit, dass er nicht verpflichtet
war, dieses Ergebnis zu verkünden und damit rechtsgültig zu machen. Es stand
durchaus in seiner Macht, ein ihm nicht passendes Ergebnis abzulehnen und
das Volk oder Teile des Volkes aufzufordern, noch einmal und dieses Mal
'besser' zu stimmen.

Zudem war eine römische Volksversammlung sehr weit davon entfernt,
echter Ausdruck der Volksmeinung zu sein. Da sie nur in Rom stattfinden
konnte, war ohnehin nur der Bürger in der Lage teilzunehmen, der in Rom oder
seiner näheren Umgebung wohnte oder sich aufhielt. Dass Bauern und Städter
von weiter her zur Versammlung nach Rom kamen, war Ausnahme, die nur in
besonderen Fällen einmal eintrat. Und nachdem alle Einwohner ganz Italiens
im 1. Jahrhundert v.Chr. Bürger geworden waren, stellte eine Volksversammlung

nur einen winzigen Bruchteil des römischen Volkes dar. Noch krasser wird
dieses Missverhältnis weiter dadurch, dass bei keiner Form der
Volksversammlung diese Versammlung als Einheit stimmte. Es stimmten immer nur
Stimmgruppen. Im allgemeinen waren es die Bürgertribus, eine territoriale
Einteilung des Bürgergebiets und seiner Einwohner, deren einer jeder Bürger
angehörte. Seit dem Jahr 241 v. Chr. waren es 35, und diese Zahl blieb von da an
dauernd unverändert. Massgebend für die Gesamtabstimmung war nur die
Mehrheit der Tribusstimmen, also mindestens 18 Tribusstimmen. Wieviele
Bürger jeweils in einer Tribus gestimmt hatten, durch deren Mehrheit die
Tribusstimme zustande kam, war gänzlich gleichgültig. Im extremsten Fall
hätten also 18 Bürger aus 18 verschiedenen Tribus die abstimmungsmässige
'Mehrheit' einer Bürgerschaft bilden können, die gegen vier Millionen Bürger
zählte. Natürlich kam dieser extremste Fall nicht vor, wir wissen aber, dass die



Das politische Denken in Rom 233

Zahl der wirklich Stimmenden oft sehr klein war (Cic. Pro Sestio 109). Für die
oberste Volksversammlung, die Centuriatcomitien, der vor allem die Wahl der
Konsuln und Praetoren oblag, kam noch der Vermögensunterschied hinzu.
Mindestens seit dem 5. Jahrhundert v.Chr. war das römische Volk in
Vermögensklassen eingeteilt, eine Einteilung, die im 4. Jahrhundert v. Chr. die
komplizierte Form der sogenannten 'servianischen Centurienordnung' annahm mit
im ganzen 193 Centurien in 5 Klassen mit einigen ausserhalb der Klasseneinteilung

stehenden Centurien. Auch in diesen Versammlungen wurde nach diesen

Abteilungen, den Centurienstimmen, abgestimmt. Dabei besass die erste
Vermögensklasse der Reicheren zunächst 80 Centurienstimmen, zu denen die
18 Stimmen der Rittercenturien hinzukamen, die sozial der gleichen Schicht
angehörten. Ritter und erste Klasse hatten also zusammen 98 Stimmen und
damit bei gleichem Abstimmungsergebnis die Mehrheit der vorhandenen 193

Centurienstimmen. Die Abstimmung wurde in dem Fall anscheinend bereits
abgebrochen, da das Mehrheitsergebnis ja schon festgestellt war; die unteren
Klassen kamen überhaupt nicht mehr zum Stimmen, oder ihr Stimmenergebnis
wurde mindestens nicht mehr verkündet. Auch nach einer Reform, die wohl ins
Jahr 241 v.Chr. gehört, in der durch Verkoppelung von Centuriats- und Tri-
busordnung die Zahl der Centurien der ersten Klasse auf 70 herabgesetzt wurde,
genügte der Zuzug von wenigen Centurien der zweiten Klasse, um die Mehrheit
herzustellen. Dass in den Centurien der oberen Centurienklassen bedeutend
weniger Bürger stimmten als in den unteren Klassen, ist an sich selbstverständlich,

und wir haben auch das direkte Zeugnis, dass in einer einzigen Centurie
der unteren Klassen mehr Leute stimmten als in der ganzen ersten Klasse

zusammengenommen (Cic. De rep. 2, 40). Dazu hatten noch die über 45 Jahre
alten 'Älteren' die gleiche Stimmenzahl wie die 'Jüngeren'. Das Ganze ist also
ein derart extremes Klassenwahlrecht, wie es die Geschichte nicht ein zweites
Mal kennt, und mit einer echten Volksabstimmung hat dieser Abstimmungsmodus

aber auch rein nichts mehr zu tun. Zwischen Theorie und Wirklichkeit
klafft hier ein Widerspruch, der geradezu ungeheuerlich ist. Die 'Mehrheit' des

römischen Volkes in dieser Volksversammlung ist eine reine Farce, gerade gut
genug, um dem theoretischen Erfordernis einer 'Volksabstimmung' Genüge zu
tun. Cicero preist diese Art der Volksbefragung als Ausdruck höchster politischer

Weisheit. Damit dass die 'Mehrheit' des römischen Volkes allein durch
die Stimmen der Wohlhabenden hergestellt wurde und die unteren Schichten
auf alle Fälle in der Minderheit waren, sei erreicht, dass kein Bürger vom
Stimmrecht ausgeschlossen sei, was ungerecht gewesen wäre, aber dafür
gesorgt, dass die unteren Volksschichten keinen unerwünschten und gefährlichen
Einfluss aufdie Abstimmungen und damit die Staatsgeschäfte ausüben könnten
(De rep. 2, 39f.). Mit anderen Worten, die Souveränität des römischen Volkes
ist reine formaljuristische Theorie, mit der Wirklichkeit des Staatslebens hat sie

nichts zu tun; hier ist auf alle Weise dafür gesorgt, dass nur die 'Guten', eine
kleine Oberschicht, entscheidet.



234 Ernst Meyer

Ein kurzes Wort noch zum Senat. Rein rechtlich ist der Senat nur Beirat der
Beamten, der von ihnen einberufen wird, um die Meinung der in dieser hohen
Körperschaft versammelten Erfahrenen über die Angelegenheiten zu erkunden,
die der betreffende Beamte zu behandeln oder zu regeln hat. In den Senat, der
zunächst etwa 300 Mitglieder zählte, seit Sulla 600 und später vorübergehend
noch mehr, sollten nach gesetzlicher Vorschrift die 'Besten' berufen werden.
Der Sitz im Senat war grundsätzlich lebenslänglich, sofern nicht ein Senator

wegen unwürdigen Verhaltens oder aus anderen Gründen aus der Liste gestrichen

wurde. Dass die 'Besten' diejenigen waren, die die Staatsämter bekleidet
hatten, war bei der grossen Bedeutung der Ämter selbstverständlich, und daraus
wurde im Laufe der Zeit ein fester Anspruch. Seit Sulla gehörten schon die
gewesenen Quaestoren von Gesetzes wegen dem Senat an. Die von einem
Magistraten einberufene und geleitete Senatssitzung fand in geschlossenen
Räumen nach einem genau geregelten Zeremoniell statt, bei dem in fester
Reihenfolge die rangmässig höchsten gewesenen Beamten um ihre Meinungsäusserung

zu der vorgelegten Frage aufgerufen wurden. Wenn nötig wurde
durch Abstimmung ein Senatsbeschluss hergestellt. Die im Senatsbeschluss
formulierten Anweisungen an die Beamten waren aber stets nur in die Form
einer Empfehlung gekleidet. Befehlen konnte der Senat den Beamten nicht. Da
der Senat durch seine Zusammensetzung aus allen gewesenen höheren Beamten
und schliesslich aus allen gewesenen Beamten überhaupt die gesammelte
Regierungserfahrung Roms darstellte, war das Gewicht dieser Meinungsäusserung
natürlich so gross, dass ein Beamter kaum wagen konnte, sich der gewaltigen
darin zum Ausdruck kommenden Autorität entgegenzustellen und auf eigene
Verantwortung gegen die Auffassung und den Wunsch des Senats zu handeln.
Vorgekommen ist es vereinzelt doch. Durch diese Funktion als beratende
Körperschaft der im Amt stehenden Magistrate und als die Zusammenfassung aller
bisherigen Magistrate mit ihrem Ansehen und ihrer Erfahrung wurde der Senat

von selber zur eigentlichen Regierung Roms, da er über alle wichtigen
Staatsangelegenheiten beriet und die wirkliche Entscheidung traf und die Gesamtaufsicht

über den Staat und seine Verwaltung ausübte.
Das republikanische Rom ist also trotz des Vorhandenseins einer

abstimmenden und beschliessenden Volksversammlung ein reiner Adelsstaat, in dem
die Staatsführung bei einem kleinen Kreis hochadliger, schwerreicher Familien
liegt, und alle Römer, deren Stimme wir vernehmen, sind der Meinung, dass das
auch ganz in Ordnung sei und der göttlichen Weltordnung ebenso entspreche,
wie es dem Wohl des Staates und Gesamtvolkes diene. In dieser staatstragenden
Oberschicht, die durch Generationen Regierung und Verwaltung führte und für
die der Staatsdienst die eigentliche Lebensaufgabe bedeutete, entwickelte sich
damit eine besondere Staatsgesinnung, die uns in gleicher Weise bei den römischen

Historikern, für uns vor allem durch Livius vertreten, und bei den Dichtern

entgegentritt. Durch diese besondere Staatsgesinnung und Staatsmoral und
die dadurch getragene Staatsklugheit glaubten sich die Römer seit alters beru-



Das politische Denken in Rom 235

fen, in der staatlichen Ordnung der Welt die massgebende Rolle zu spielen und
zu ihrer Beherrschung zum Wohl auch dieser Welt selber berechtigt zu sein.
Diese Gesinnung beruht auf einer sehr nüchternen Einstellung zu den Realitäten

des Lebens und einer praktischen Klugheit, daraufzugeschnitten, sich in der
vernünftigen Bewältigung der Staatsaufgaben zu bewähren. Sie entspricht dem
allgemeinen Charakter des römischen Volkes, der durch eine kühle Sachlichkeit
gekennzeichnet ist. Aller Überschwang von Gefühlen und Auftreten, alle
Schwärmerei ist den Römern zuwider und gilt als eines erwachsenen Mannes
unwürdig. Festigkeit des Charakters und der Grundsätze, Stetigkeit im Handeln,

Zuverlässigkeit und Standhaftigkeit, Ernst und Würde sind die grossen
Römertugenden, Schlauheit, Wendigkeit und List gehören nicht dazu. Diese
virtus, die 'Mannhaftigkeit', hatte sich vor allem in harter Arbeit und steter
Tätigkeit, im Standhalten gerade unter widrigen Umständen und Mühsalen zu
zeigen; bequemer Lebensgenuss, Schlaffheit und Lässigkeit galten als unrömische

Verweichlichung. Für den Römer der führenden Stände war das Wirken
im Staat und der daraus sich ergebende Anspruch auf Einfluss in der
Öffentlichkeit und entsprechendes Ansehen Ziel allen Ehrgeizes. Äusserer Ausdruck
der erreichten Stellung und Würde sind die Ämter, zu denen er durch die Wahl
des Volkes gelangte und die mit den damit verbundenen Ehrenrechten die
höchste Ehre für den Römer darstellen; honos, 'Ehre', wird daher als gleichbedeutend

mit 'Amt' gebraucht. Mit der Stufenleiter der Ämter steigt auch dieses
Ansehen und die Achtung und Autorität in der Öffentlichkeit und im Staatsleben

bis zur obersten Rangklasse der gewesenen Konsuln oder sogar Censoren.
Jeder Römer der oberen Stände gibt daher auf seinem Grabstein und in sonstigen

Inschriften und öffentlichen Dokumenten die bekleideten Ämter an, und
am ergreifendsten kommt dieser Stolz auf die erreichte Stellung im Staat wohl
in den Leichenbegängnissen des Adels zum Ausdruck: Der Zug bewegt sich zum
Forum, wo auf der Rednertribüne ein Angehöriger des Geschlechts die Taten
des Verstorbenen in der Öffentlichkeit rühmt, aber nicht nur seine eigenen,
sondern auch die der Vorfahren des Geschlechts, die auf diesen Leichenbegängnissen

geradezu leibhaftig anwesend sind, dargestellt von Sklaven mit allen
Abzeichen der Ämter, die jene einst im Leben bekleideten. So ist der Ruhm der
Ahnen und des Geschlechts zugleich Verpflichtung für die späteren Generationen,

es ihnen gleichzutun.
Dabei hat sich der Einzelne, so hoch er auch steht, in die feste Ordnung des

Staates einzuordnen, seine Leistungen und Mühen gelten dem römischen Staat
und Volk, nicht dem eigenen Ruhm. Die römische Heldensage preist stets nur
die mutige und opferbereite Tat des Einzelnen für den Staat, persönliches
Abenteurer- und Heldentum ist ihr unbekannt. Mag einmal die vollbrachte Tat
eines Einzelnen noch so erfolgreich und sogar zum Vorteil für Rom gewesen
sein, sie bleibt Frevel, der gesühnt werden muss, wenn sie gegen einen Befehl
und in Missachtung von Gehorsam und Disziplin getan wurde. Wir wissen, dass
in älteren römischen Geschichtswerken die Namen der Konsuln bei Feldzügen



236 Ernst Meyer

und Siegen nicht genannt waren; es war nur wichtig, dass der Konsul des
römischen Volkes gesiegt hatte, nicht, wer es gerade gewesen war. Leistung für
den Staat war selbstverständliche Pflicht, und die Ehrenbeschlüsse als Dank für
besondere Leistungen, die in den griechischen Staaten eine so grosse Rolle
spielen, gibt es in Rom nicht. Auch sonst hatten alle persönlichen Gefühle und
Interessen hinter dem Vorrang des Staates und seinem Wohl zurückzutreten
und zu schweigen. Nach dem Zweikampf der Horatier und Curiatier tötet der
siegreiche Bruder die Schwester, die nicht imstande ist, ihren Schmerz um den
gefallenen Bräutigam hinter der Freude über den römischen Sieg zurücktreten
zu lassen, und bleibt dafür straffrei. Der Feldherr ist verpflichtet, über den
eigenen Sohn das verdiente Todesurteil auszusprechen und vollziehen zu
lassen, und der Vater hat trotz der ihm sonst geschuldeten Ehrfurcht vor dem Sohn
als Konsul vom Pferde zu steigen wie jeder Bürger.

Zu den Grundsätzen der Regierungsführung gehört es, dass es in Rom
niemals eine geschriebene Verfassung gab. Ebenso wie im römischen Recht die
allgemeinen Grundsätze der Rechtsfindung und Rechtsanwendung nie durch
gesetzliche Festlegung normiert wurden, sondern als einfach gegeben seit den
ältesten Zeiten vorhanden waren und jeder Einzelentscheidung zugrunde lagen,
wurden auch im Staatsleben die allgemeinen Grundsätze der Staatsführung, die
Kompetenzen der verschiedenen Instanzen, wie Volksversammlung, Senat und
Beamte, oder ihre Funktion und ihr Verhältnis zueinander nie grundsätzlich
schriftlich formuliert. Soviele Gesetze auch im Laufe der Zeit sich mit
staatsrechtlichen Dingen befassten, Neuerungen einführten, neue Ämter schufen und
neue Verfahrensweisen brachten, sie betrafen stets nur Einzelteile der gegebenen

Verfassung, nicht diese im ganzen. Hier regelte sich alles Wesentliche nach
dem ungeschriebenen mos maiorum, 'der Sitte der Vorfahren'. Die Römer
waren äusserst konservativ und gegen Neuerungen misstrauisch. Wohl heisst
das nicht, dass nicht im Laufe der Zeit viel Neues eingeführt wurde oder sich
stillschweigend einbürgerte; aber solange kein ernsthafter Grund vorlag, an
Bestehendem etwas zu ändern, tat man es nicht. Zunächst einmal galt das als

gut und verbindlich, was Generationen von Vorfahren so gemacht hatten, man
änderte nicht um der Neuheit willen, sondern höchstens trotzdem, 'Begierde
nach neuen Dingen' ist eine römische Bezeichnung für verwerfliche revolutionäre

Gesinnung. Dieses System der Geltung der gewohnheitsmässigen Tradition

hatte natürlich Vor- und Nachteile. Ein Nachteil war es, dass gelegentlich
auch über recht wichtige Fragen staatsrechtlicher Natur Meinungsverschiedenheiten

auftreten konnten, ob dieses oder jenes nach den geltenden Grundsätzen
noch zulässig sei. Dahin gehört ein Ereignis von derart einschneidenden Folgen
wie die Absetzung eines Volkstribunen im Jahre 133 v.Chr. auf Antrag des
Tiberius Gracchus, die der entscheidende Anstoss zum Jahrhundert der
Bürgerkriege wurde, oder die nie gültig entschiedene Frage, ob das berühmte Sena-
tusconsultum ultimum rechtsgültig sei oder nicht. Der Vorteil lag darin, dass
die römische Verfassung sich neuen und ausserordentlichen Umständen und



Das politische Denken in Rom 237

Entwicklungen anpassen konnte, ohne sich an festgelegten Verfassungsbestimmungen

zu stossen und diese ändern zu müssen. Es sind gar nicht selten auch
wichtige Staatsakte vorgenommen worden, die dem normalen Verfahren nicht
entsprachen, wenn es nötig wurde, und im ganzen vollzieht sich die gesamte
innere staatliche Entwicklung Roms wohl schon von der Königszeit an über die
Republik mit all ihren zum Teil sehr einschneidenden Wandlungen zur neuen
Monarchie des Principats in kontinuierlicher Form ohne eine echte Revolution
trotz aller heftigen Kämpfe und Spannungen. Sogar die den wirklichen Aufbau
des römischen Staates völlig umgestaltende Errichtung des augusteischen
Principats vollzog sich rechtlich im Rahmen der geltenden Verfassung, so sehr, dass
ein besonders kaisertreuer Historiker wie Vellerns Paterculus in der Zeit des
Tiberius sich zu der Behauptung versteigen konnte, die einzige Änderung beim
Übergang von der Republik zum Principat sei, dass es jetzt 10 statt 8 Praetoren
gebe (Hist. 2, 89, 3). Nur an einer Stelle lesen wir etwas wie eine Verfassungsurkunde,

da Cicero seine Darstellung der Verfassung des römischen Staates,
wie sie nach seiner Meinung sein sollte und der wirklichen Verfassung fast völlig
entsprach, in seinem Buch De legibus (3, 6-11) wie ein echtes Gesetz in die
Form altrömischer Gesetzessprache kleidete, wie er vorher in derselben Form
das geltende Sakralrecht zusammengefasst hatte (2, 19-22).

Dem absoluten Vorrang des Staates vor dem Einzelnen und der Forderung
der völligen Unterordnung unter seine Gebote und Interessen entsprach aber
auch der andere Grundsatz, diese überlegene Staatsgewalt nur dort einzusetzen
und wirksam werden zu lassen, wo es sich um die Angelegenheiten des
Gesamtstaates und Gesamtvolkes handelte. Die private Sphäre blieb sehr weitgehend

aus dem Spiel und den Privaten überlassen. So griffdie Staatsgewalt nicht
mit Gesetzen und Verfügungen in den Bereich der Familie ein. Hier war die
Wahrung des Friedens und der harmonischen Beziehungen der Familienmitglieder

untereinander ganz der Rechtsgewalt der patria potestas, der 'Befugnis
des Familienvaters' überlassen, der dafür auch alle rechtlich anerkannten
Möglichkeiten besass. Erst sehr spät griffder Staat vereinzelt mit Bestimmungen zur
Sicherung von Rechtsansprüchen innerhalb der Familie ein. Im ganzen wusste
man, dass der Einbruch des starren Rechts in das Familienleben dieses in seinen
Grundlagen nur erschüttern konnte, da es auf gegenseitiger Rücksicht,
Eintracht und Vertrauen gegründet sein musste. Ebenso wurde die Regelung von
Privatstreitigkeiten unter den Bürgern diesen selbst überlassen. Wohl sorgte der
Staat als solcher bei seiner Pflicht, Ordnung, Friede und Recht innerhalb der
Bürgerschaft zu schützen, dafür, dass geordnete und verbindliche Rechtsnormen

bestanden, die teils in Gesetzen wie dem alten Zwölftafelrecht oder in
neueren Gesetzen niedergelegt waren, teils durch die verbindliche Rechtsauslegung

der Praetoren geschaffen wurden, und sorgte weiter dafür insonderheit
durch die damit betrauten Praetoren, dass der sich geschädigt glaubende Bürger
durch Einleitung eines ordentlichen Gerichtsverfahrens zu seinem Recht kommen

konnte, die richterliche Entscheidung selber traf aber kein staatlicher



238 Ernst Meyer

Magistrat und damit die Staatsgewalt, sondern ein vom Praetor bestellter
Einzelrichter oder Richterkollegium, die rechtlich schiedsrichterliche, nicht
magistratische Funktion besassen. Gerichtsentscheide in Rechtsstreitigkeiten konnten

ja auch einmal irrig oder ungerecht sein, und der Staat vermied auf diese

Weise, seine Zwangsgewalt für etwas einzusetzen, was der Bürger vielleicht zu
Recht als Unrecht empfinden konnte und wogegen sich aufzulehnen er ein
Recht gehabt hätte. Sogar die Sühne von eigentlichen Verbrechen und Vergehen

an Habe, Leib und Leben des Bürgers war ursprünglich und noch lange der
Selbsthilfe überlassen, bei der der Staat nur für eine geordnete und den geltenden

Rechtssätzen entsprechende Durchführung sorgte. Erst im Laufe der Zeit
wurde eine Reihe von Privatdelikten von Staats wegen verfolgt und die archaische

Form der Selbsthilfe zugunsten staatlicher Sicherungsmittel eingeschränkt.
Demselben Grundsatz, die Staatsgewalt als absolut bindend zu betrachten,

sie aber nur dort einzusetzen, wo es zur Wahrung der Interessen und des Wohles
des Gesamtstaates erforderlich war, entsprang die Unterscheidung von
erzwingbarem Recht und moralischer Forderung auch im Staatsleben, die wir in
den römischen Staatsvorstellungen mehrfach antreffen. Wir sahen, dass die
Amtsgewalt der römischen Magistrate grundsätzlich allumfassend und absolut

war, nur teilweise durch einzelne Gesetze und natürlich durch die jeden Bürger
bindenden Sätze des römischen Rechts beschränkt. Diese souveräne Amtsvollmacht

hat der Beamte natürlich nicht, um damit nach Lust und Laune zu
schalten, sondern um seine Aufgabe der Wahrung und Förderung der Interessen
des römischen Volkes erfüllen zu können. Er soll sie in sinnvoller und
gewissenhafter Weise verwenden. Das ist in dem eminent römischen Begriffderfides
ausgedrückt, der die anständige Gesinnung und das anständige Verhalten, das
Vertrauen darauf, dass jemand das, was man von ihm erwarten darf, in
ehrlicher und gewissenhafter Weise tun wird, also das gegenseitige Vertrauen und
die Vertrauenswürdigkeit umfasst. Spielt sie schon im privaten Leben eine

grosse Rolle, so natürlich noch mehr im Staatsleben, wo es sich um Wohl und
Wehe des Staats- und Volksganzen handelt, das so weitgehend den Magistraten
anvertraut ist. Die fides wird daher oft angerufen. Es ist stehende Formel in den
Senatsbeschlüssen, die einen Magistraten zur Vornahme einer Amtshandlung
aufforderten, er möge sie ausführen, 'wie es ihm dem Staatsinteresse und seiner
eigenen Achtung zu entsprechen scheine' (uti ei e re publica fideque sua videre-

tur), und umgekehrt beruft sich der Magistrat öffentlich auf seine fides, so zu
handeln und zu entscheiden, wie es dem Vertrauen entspreche, das man ihm
entgegenbringe. Das ist auch ein starker Grund mit dafür, dass man die
Verfassungsgrundsätze möglichst nicht schriftlich festlegte, sondern der moralischen
Kraft der fides für ihr richtiges Wirken vertraute.

Ein anderer staatstragender Begriff, der in einem entscheidenden
Zeitpunkt der römischen Geschichte von weltgeschichtlicher Bedeutung werden
sollte, ist die auctoritas, die am besten mit 'Autorität' übersetzt wird. Wir sahen,
dass im römischen Denken das Bewusstsein der Verschiedenheit menschlicher



Das politische Denken in Rom 239

Anlagen stark entwickelt war. Wie in der Familie Eltern und Kinder nicht
gleichstanden, der Familienvater das unbestrittene Oberhaupt war und rechtlich

die volle Verfügungsgewalt über alle Familienangehörigen und Familienhabe

besass, dem sich alle unterzuordnen und dem vor allem die Kinder mit
aller Ehrerbietung zu begegnen hatten, so gab es in Staat und Gesellschaft Hoch
und Niedrig, Wichtig und Unwichtig, Fähig und Unfähig, Achtbar und
Verächtlich, Charakterfest und Haltlos, sowohl unter den Einzelnen wie im
Staatsganzen. So war es für römisches Denken selbstverständlich, dass sich auch der
Einfluss und die Bedeutung des Einzelnen wie der Schichten des Volkes danach
richtete, dass insonderheit die verantwortliche Leitung der Staatsgeschäfte ganz
und gar in der Hand der dazu nach Haltung, Erfahrung, Fähigkeit und Herkunft
allein berufenen Oberschicht liegen musste. Aber auch innerhalb dieser Kreise
gab es die ähnliche Abstufung nach den persönlichen Fähigkeiten, der persönlichen

Bedeutung, der Berufung zu einer führenden Rolle im Staatsleben, gab es

Persönlichkeiten, deren Urteil und Rat aufgrund ihrer Einsicht und Erfahrung,
ihres Wissens und ihrer Urteilsfähigkeit und Charaktereigenschaften mehr galt
und schwerer wog als das anderer. Im allgemeinen wuchs diese persönliche
Stellung mit dem Rang und der Bedeutung der bekleideten Ämter und der
damit erbrachten Leistung für den Staat. Sie bestimmte die dignitas, die 'Würde',
die der Einzelne erreicht hatte und auf deren Anerkennung er Anspruch hatte.
Aus ihr entsprang auch neben seinen rein persönlichen Fähigkeiten und
Eigenschaften die auctoritas des Einzelnen, das Gewicht und die Bedeutung seiner
Persönlichkeit im Staat. Nach dem durch Leistung und Bewährung erworbenen
Rang und den persönlichen Führungseigenschaften bemass sich die Autorität,
die der Einzelne im Staat besass, äusserlich zum Ausdruck kommend im Senat,
in dem bei der Umfrage stets die principes, die 'Ersten' im Staat, ihre Meinung
zur vorgelegten Sachfrage zu äussern hatten. Diese auctoritas ist zugleich die
notwendige Ergänzung zum Begriff der Freiheit des Einzelnen und der Bürgerschaft

im ganzen. Rom war stolz darauf, ein freier Staat freier Bürger zu sein,
war aber auch vom Bewusstsein durchdrungen, dass Freiheit zugleich
Verantwortung bedeutete und dass jede Freiheit des Einzelnen in der gleichen Freiheit
des anderen ihre natürliche Grenze hat und echte Freiheit nur bei sinnvoller
Einordnung in eine alle bindende gemeinsame Ordnung bestehen kann und
sonst zu Anarchie führt. Die Freiheit einer sich selbst regierenden Bürgerschaft
verlangt zudem nach der unerlässlichen vernünftigen Führung durch dazu
berufene und fähige Persönlichkeiten, deren Rat und Führung zu folgen im Interesse

des Staatsganzen und damit letztlich auch des einzelnen Bürgers liegen
musste. Das ist die Bedeutung der auctoritas, die aus eigener Vernunft und
Einsicht stammende Anerkennung ihres Vorrangs, soweit und solange dieser
Vorrang galt. Mit der fides ist daher die auctoritas einer der Pfeiler, auf denen
das Gebäude des römischen Staates ruhte.

Besonders sinnfällig kommt die Geltung moralischer Grundsätze im
Staatsleben Roms im Amt der Censoren zum Ausdruck. Bei der grossen Be-



240 Ernst Meyer

deutung dieses Amtes und seiner Verantwortung wurden nur bewährte und
besonders angesehene Persönlichkeiten aus den gewesenen Konsuln zu Censo-
ren gewählt. Zu ihrer Hauptaufgabe, der Einteilung der Bürgerschaft in die
Bürgerabteilungen und Vermögensklassen, die als Bedingung eines geordneten
Staatswesens betrachtet wurde und nach der sich Pflichten und politische
Rechte des Bürgers richteten, gehörte auch die Aufstellung der Ritterliste, die
Einschreibung des Bürgers in diesen wie oben gesagt sehr privilegierten Stand,
und die Überprüfung und Neufeststellung der Liste der Senatoren einschliesslich

ihrer Ergänzung durch Neuberufungen. Verbunden war damit das Recht,
einen Senator aus der Liste des Senats oder einen Ritter aus der Ritterliste zu
streichen und ihm damit die zugehörigen grossen Privilegien zu entziehen, oder
bei Bürgern der unteren Stände, ihn in eine als schlechter und weniger angesehen

geltende Bürgerabteilung zu versetzen oder ihm sogar durch Eintragung in
die Liste der Halbbürger das Stimm- und Wahlrecht, also die politischen
Bürgerrechte, zu entziehen. Gründe für eine den Einzelnen so schwer treffende
Entscheidung und also Bestrafung waren aber im allgemeinen nicht Straftaten,
die gerichtlich gesühnt wurden, sondern unehrenhaftes Verhalten im bürgerlichen

Leben. Diese berühmte 'Sittenaufsicht' der Censoren, die nur auf freiem
Ermessen beruhen konnte, ist ein eindrücklicher Beweis dafür, welche
Wichtigkeit man den sittlichen Kräften im Leben einer Bürgerschaft beimass. Sie

hatten in erster Linie den Staat und seine Ordnung zu tragen, alle Gesetzes- und
Rechtsbestimmungen betrafen nur Einzelheiten der Organisation des öffentlichen

Lebens, nicht seine Grundlage.
Man wird sich immer fragen müssen, wie dieser römische Staat der Republik

mit seiner scharfen ständischen Gliederung und der völligen Herrschaft
einer sehr kleinen Führungsschicht einiger weniger adliger Familien so lange in
einer sich so sehr wandelnden Welt hat bestehen können, weshalb seine
Grundlagen offenbar bis zum Beginn der neuen Monarchie nie ernstlich in
Frage gestellt wurden, weshalb es eine echte Volksbewegung mit dem Ziel, diese
Alleinherrschaft zu beseitigen, nicht gab. Auch die Begründung der Monarchie
geht nicht als Volksbewegung von unten aus, sondern vollzieht sich als Machtkampf

in der Führungsschicht. Man wird darauf wohl nur antworten können,
dass es letzten Endes allen Schichten des römischen Volkes bei diesem System
soweit gut ging und alle Teile ihre Interessen trotz aller Gegensätze soweit
berücksichtigt sahen, dass ein ernsthaftes Verlangen nicht aufkam, diese Führung

durch den bisherigen staatstragenden Adel zu zerstören und das unsichere
Experiment eines ganz anderen, römischem Denken und Empfinden offenbar
nicht entsprechenden Staatsneubaus zu wagen. Auch die neue Monarchie will
die bisherige Ordnung nicht umstürzen, im Gegenteil: Der augusteische
Staatsneubau knüpft sehr betont und bewusst an altrömische Traditionen an, sucht
auf alle Weise altrömisches Empfinden neu zu beleben und zu festigen und ist
geflissentlich bemüht, sich selber als Wiederherstellung der bewährten alten
Ordnung nach den Wirren der Bürgerkriegszeit hinzustellen.



Das politische Denken in Rom 241

Mit dieser augusteischen Neuordnung haben wir uns daher am Schluss
noch zu beschäftigen. Über die Gründe, die zu der Umformung des republikanischen

Rom in eine tatsächliche Monarchie führten, kann hier nur in grösster
Verkürzung soviel gesagt werden, dass es die ungelösten Probleme der Verwaltung

des Weltreiches waren, die diese Entwicklung fast zwangsläufig
herbeiführten. Auf diesem Gebiet liegen daher auch die ganz grossen Leistungen der
Kaiserzeit. Da bei den bestehenden Grundsätzen des römischen Heerwesens
weder das Proletariat auf der einen Seite noch die Wohlhabenderen auf der
anderen Seite zum Heeresdienst herangezogen wurden, lag die ganze Last der
Eroberung und Verteidigung des Reiches auf den Schultern des Bauernstandes,
der dadurch im Zusammenwirken mit anderen wirtschaftlichen Gründen
überbeansprucht war. Marius zog aus dieser Sachlage die Folgerung, vom
bisherigen Rekrutierungssystem abzugehen und sein Heer durch Anwerbung von
Berufssoldaten zu bilden, was dann für alle folgenden grösseren Heeresbildungen

übernommen wurde. Nach den geltenden Anschauungen trat der
Angeworbene als römischer Bürger damit in ein Klientelverhältnis zu seinem
Feldherrn. Sulla bewies kurz darauf, dass ein Feldherr, der seine Truppen in der
Hand hatte, sie auch gegen innere Gegner, gegen Rom selbst führen konnte. So

konnten nun auch innenpolitische Kämpfe mit der bewaffneten Macht
ausgetragen werden, was den Weg zur Herrschaft über den Staat öffnete, und die
Gleichgültigkeit, mit der die führenden Kreise Roms die Verhältnisse an den
Grenzen und in den Provinzen, die ja nur Untertanenland waren, behandelten,
liess hier Zustände und kriegerische Verwicklungen entstehen, die zur Bildung
eben solcher Heere in der Hand ehrgeiziger Feldherren führten. Vorübergehend
mit Caesar und endgültig mit seinem Neffen und Adoptivsohn Augustus endeten

diese Machtkämpfe mit dem vollen Sieg eines Einzelnen und damit der
Monarchie. Caesar war in den wenigen Monaten seiner Herrschaft, in denen er
nicht Krieg zu führen hatte, nicht dazu gekommen, seine tatsächliche
Machtstellung in eine Form zu bringen, die Aussicht auf Dauer gehabt hätte, und die
rücksichtslose Art, in der er den Senat und die republikanischen Traditionen
behandelte, führte zu seiner Ermordung. Die Iden des März waren eine un-
überhörbare Warnung an den Nachfolger, dass es aufdiese Weise nicht ging; die
republikanischen Traditionen Roms waren zu stark, um in souveräner Weise
beiseite geschoben zu werden. Zudem hatte der neue Herrscher seinen letzten
Kampf gegen Antonius mit grossem Propagandaaufwand als den nationalen
Verteidigungskrieg Roms gegen die von Osten drohenden Gefahren geführt.
Eine Lösung, die von Dauer sein sollte, musste auf beides Rücksicht nehmen,
sie musste eine römische Lösung sein, musste römischen Anschauungen und
ehrwürdigen und das heisst eben republikanischen Traditionen Rechnung
tragen und musste dazu insbesondere die tiefe Friedenssehnsucht der durch ein
Jahrhundert innerer Kämpfe und Bürgerkriege gequälten Welt erfüllen und ein
System schaffen, das ein Wiederaufleben der Machtkämpfe und des Bürgerkrieges

ausschloss, die Macht im Staate also fest verankerte, und das heisst

17 Museum Helveticum



242 Ernst Meyer

praktisch die Monarchie. Wie diese Verbindung sich widersprechender
Anforderungen zu bewerkstelligen war, war ein schwieriges Problem, und wir sehen
auch, dass die Lösung in keiner Weise dem genialen Einfall eines Augenblicks
entsprang, sondern erst nach mehreren Anläufen und halben Versuchen in
jahrelanger Entwicklung sich schliesslich herauskristallisierte. Es dauerte auch
nach dem Siege von Aktion noch volle 12 Jahre, bis die klare Lösung erreicht
war.

Auf die kürzeste Formel gebracht, lesen wir die Grundauffassung der
neuen Monarchie in den Worten ihres Schöpfers selber in dem berühmten
34. Kapitel seines Rechenschaftsberichtes, des Monumentum Ancyranum,
dessen besterhaltener Text griechisch und lateinisch an den Wänden des Roma-
und Augustustempels in Ankara steht6. Hier sagt Augustus von sich, dass er
nach Rückgabe der Macht an das römische Volk nach seinem vollen Sieg und
der Neubeauftragung mit den Vollmachten «an Amtsbefugnis nicht mehr
besessen habe als seine Kollegen im jeweiligen Amt, aber an auctoritas alle überragt»

habe. Als Fundament und Rechtfertigung der Stellung des neuen Monarchen

sollte also dieser so besonders wichtige römische Begriff der auctoritas
gelten, von dem vorher gesprochen wurde. Suchen wir das Wesen der neuen
Staatsschöpfung des augusteischen Principats zu verstehen und in der schon

von den Zeitgenossen so gegensätzlich beantworteten Frage eine Antwort zu
finden, ob dieser denn eine Monarchie oder eine Republik oder eine Verbindung

beider sei, so ergibt eine Betrachtung der neu geschaffenen Staatsorganisation

folgendes:
Theoretisch-staatsrechtlich bleibt das kaiserliche Rom eine Republik. Der

gesamte altrepublikanische Regierungs- und Verwaltungsapparat mit
Volksversammlung, Senat und Beamten bleibt zunächst erhalten, im wesentlichen
mit den bisherigen Kompetenzen und Aufgaben. Die Staatsbezeichnung ist
nach wie vor populus Romanus, 'das römische Volk', die Konsuln sind wie
bisher die offiziellen Staatspräsidenten, nach denen weiterhin die Jahre
benannt werden. Die Kaiser haben ihre Stellung und Kompetenzen nicht irgendwie

von sich aus aufgrund eines Erbrechts oder sonstiger in ihrer Person oder
ihrer Herkunft liegender Eigenschaften oder Privilegien, sondern erhalten sie

rechtsgültig immer erst durch den Senat und das römische Volk in jedem
Einzelfall persönlich übertragen. Modern ausgedrückt, sind also das römische
Volk und sein wichtigstes Organ, der Senat, Träger und Quelle der staatlichen

6 Die ältere massgebende Ausgabe des Monumentum Ancyranum war Th. Mommsen, Res

gestae Divi Augusti (Berlin 1865, 2. Aufl. 1883). Neuere Ausgaben vielfach, z. B. von H.
Volkmann in: Kleine Texte für Vorlesungen und Übungen nr. 29/30 (Berlin 1964). Hennca Malco-
vati, Imperatons Caesaris Augusti operum fragmenta (Tunn 1928, 5. Aufl. 1967). Concepta
Barini (Rom 1937). Victor Ehrenberg/A. H. M. Jones, Documents illustrating the reigns of
Augustus and Tiberius (Oxford 1949, 2. Aufl. 1955) Iff. Deutsche Übersetzung: Martin Sche-
de/H. St Schultz, Ankara und Augustus (Berlin 1937). Mauriz Schuster, Der Tatenbericht des

Kaisers Augustus, übertr. und mit ausführt Erläuterungen versehen (Wien 1940).



Das politische Denken in Rom 243

Souveränität. Tatsächlich liegt aber alle wirkliche Macht allein beim Kaiser. Er
verwaltet durch seine von ihm ernannten und beaufsichtigten Beamten den

wichtigsten und grössten Teil des römischen Reiches, er ist der alleinige
Oberkommandierende des neu geschaffenen stehenden Heeres, er hat den weitaus
grössten Teil der Finanzen des Reiches in seiner Verwaltung, er hat darüber
hinaus ein Oberaufsichtsrecht mit dem Recht eigener Eingriffe auch in dem
Reichsteil, der seiner unmittelbaren Verwaltung nicht untersteht, und er hat
weiter ein ganzes Bündel rechtlicher und tatsächlicher Einzelkompetenzen, die
ihm den entscheidenden Einfluss sowohl bei der Wahl der hohen Beamten wie
im Rechtswesen, und zwar sowohl im Strafrecht wie im Zivilprozess, sichern
und ebenso im Senat und in wichtigen Verwaltungszweigen auch in Italien und
Rom. Und diese ganze Fülle teils rechtlich übertragener, teils tatsächlicher
Kompetenzen und Macht besitzt er völlig allein und auf Lebenszeit. Die römische

Volksversammlung als beschliessende Vertretung des römischen Volkes
war schon vorher ein reiner Anachronismus gewesen und verliert in der
Kaiserzeit jedwede wirkliche Bedeutung und wird zu einer reinen Formalität. Der
Senat hat tatsächlich kein Gebiet innerhalb der Staatsverwaltung mehr, auf
dem er noch souverän entscheiden kann, sondern trifft auch in den ihm formell
überlassenen Sparten auf die Konkurrenz der rechtlich überlegenen kaiserlichen

Kompetenzen. Dass er bei einem Regierungswechsel die kaiserlichen
Befugnisse rechtlich zu übertragen hat, ist reine Formalität. Die tatsächliche
Entscheidung über die Nachfolge fällt immer an anderer Stelle, entweder durch
faktische Nachfolgerernennung durch den Vorgänger, in der Regel naturgemäss
des eigenen Sohnes, oder durch Ausrufung des neuen Herrschers durch einen
Teil des Heeres. Der Senat hat das stets nur anerkennen und damit legalisieren
können. Er steht ganz unter dem Einfluss des Kaisers und verzichtet schon von
Anfang an und später völlig darauf, dem Kaiser gegenüber noch einen eigenen
Standpunkt oder eine eigene Politik zu vertreten. Persönlich sind die Senatoren
in ihrer Ämterlaufbahn ganz vom Kaiser abhängig und zum grössten Teil erst
durch kaiserliche Ernennung in den Senat gekommen.

Staatsrechtlich besteht die augusteische Lösung darin, dass am bisherigen
Staatsaufbau formell nichts geändert wird; äusserlich bleibt alles beim alten, die
republikanischen Formen und Traditionen bleiben erhalten, die revolutionären
Ausnahmegewalten der Bürgerkriegszeit sind verschwunden und werden nicht
wiederbelebt, die 'Republik' ist damit in ihrer alten Form wiederhergestellt, wie
die offizielle Version lautet. Für den Kaiser wird keinerlei neues Amt im
römischen Sinne des Wortes geschaffen und keine neue Amtsbefugnis eingeführt,
die über die bisherigen Kompetenzen der bestehenden Ämter hinausgeht. Der
Kaiser wird nicht Magistrat des römischen Volkes und wird in unseren Quellen
ausdrücklich von den Magistraten unterschieden. Dagegen erhält er persönlich
ausserhalb des normalen Beamtenapparats alle diejenigen Befugnisse durch
Sonderverleihung übertragen, die ihm die tatsächliche Leitung des Staates und
Reiches verschaffen. Er hat die Amtsbefugnisse eines Konsuls, Volkstribunen



244 Ernst Meyer

und Censors in Rom, ohne diese Ämter - mit Ausnahme des nicht selten
kurzfristig übernommenen Konsulats - wirklich zu bekleiden; er hat dazu die
umfassende Vollmacht des sogenannten prokonsularischen Imperiums im
gesamten Reich ausserhalb Italiens, die ihn über alle Provinzstatthalter stellt, und
dazu die Sondervollmacht der unmittelbaren Verwaltung des ihm überlassenen

grossen Teils des Reiches und schliesslich weitere Sondervollmachten, alles
ursprünglich einmal gesondert übertragen, bald aber in einer Gesamtkompetenz

fest zusammengefasst. Das ist das, was Augustus mit seiner alle überragenden

auctoritas meint, diese gewaltige Summe ihm übertragener Vollmachten,

Einflussmöglichkeiten und Macht, wie sie niemand sonst in Rom hat. Es ist
anders ausgedrückt also so, dass die Machtstellung des Kaisers nicht in den
alten Staatsapparat eingebaut und dieser danach umgeformt ist, sondern dass
sie neben ihn tritt. Der bisherige Verwaltungsapparat genügte nicht mehr für
die Aufgaben des Weltreiches; er wird dadurch ergänzt, dass einem einzelnen
Bürger praktisch alle wirklich wichtigen Aufgaben der Staats- und Reichsverwaltung

übertragen werden, für die er sich den notwendigen Mitarbeiterstab
aller Grade selber schafft. Die höchsten Stellen bleiben wie bisher im allgemeinen

den Angehörigen des Senatorenstandes vorbehalten, die diese Stellen im
kaiserlichen Dienst übernahmen. Für andere Stellen des hohen und mittleren
Verwaltungsdienstes wird die neue, hervorragend durchorganisierte rein
kaiserliche Beamtenschaft ritterlichen Standes ins Leben gerufen, während die
untere Verwaltung von dem Heer der kaiserlichen Sklaven und Freigelassenen
besorgt wird. Die kaiserliche Verwaltung tritt also neben die bisherige
republikanische, der Kaiser selber neben den bisherigen Staatsapparat. Er ist
staatsrechtlich privatus, Nichtmagistrat, aber der 'erste Bürger', dem die Obhut und
Leitung des Staates anvertraut ist, der princeps schlechthin. Das wird auch der
neue Titel, mit dem man ihn bezeichnet, neben den Namen Caesar und Augustus,

die zu Titeln werden, und anderen Titeln, die ihm zukommen, und die
neue Regierungsform heisst daher Principat.

Als Augustus die ihm formell übertragene Sonderstellung im Jahre 27

v. Chr. übernahm, bestand die Fiktion, dass das eine vorübergehende
Ausnahmeregelung sein könnte, die einmal als nicht mehr notwendig hätte rückgängig
gemacht werden können, und nach der Ermordung des dritten Kaisers Caius
(Caligula) tauchte auch kurz der Gedanke auf, das republikanische Kollektivregiment

wieder herzustellen. In Wahrheit fehlte dazu alle Möglichkeit, der
grosse kaiserliche Verwaltungsapparat und die monarchische Leitung des

mächtigen stehenden Heeres waren einfach unentbehrlich geworden und nicht
mehr zu ersetzen, die Stellung des Kaisers wurde zu einer selbstverständlichen
festen Institution, an der nicht mehr geändert wurde. Mit dem immer weiteren
Ausbau des gewaltigen kaiserlichen Verwaltungsapparats und der sich ganz von
selber ausbreitenden und festigenden kaiserlichen Machtstellung wuchsen auch
Glanz und Prestige des Kaisertums. Der Kaiser, der im Anfang noch einiger-
massen Adliger unter Standesgenossen gewesen war, wurde immer mehr in sich



Das politische Denken in Rom 245

steigerndem Zeremoniell herausgehoben über die Massen der Reichsbevölkerung,

die tatsächlich zu Untertanen wurden. Dem Kaiser gegenüber verwischten

sich in dieser Hinsicht auch die Standesunterschiede. Das römische Reich
wurde in der Vorstellung der Reichsbevölkerung auch ideenmässig ein Kaiserreich,

dessen Macht und Glanz sich im Kaiser verkörperte. Sein Wohlergehen
verbürgte Bestand und Gedeihen des Reiches und seiner Bevölkerung, die dafür
ihre Gebete und Gelübde an die Götter richtete. Kaiserverehrung und kaisertreue

Gesinnung wurde selbstverständliche Loyalitätspflicht der Einwohner
des Reiches, das sich als mit der Kulturwelt nahezu identisch ansehen durfte.
Die alten Unterschiede in der Rechtsstellung der einzelnen Reichsteile und der
verschiedenen Bevölkerungen glichen sich immer mehr aus, römisches Bürgerrecht

breitete sich ständig aus, bis mit der 'antoninischen Verfügung' im Jahre
212 n.Chr. alle freien Einwohner des römischen Reiches mit geringen nicht
näher bekannten Ausnahmen Bürger wurden. Aus dem alten Imperium Roma-
num, dem 'Herrschaftsbereich Roms', war das neue Imperium Romanum, das
'Römische Reich', ein einheitliches Staatsgebilde unter der Herrschaft des
einen römischen Kaisers, geworden. An die Stelle der alten Freiheit und der
Freiheiten trat der Segen des Friedens, der im ganzen gewährleisteten
Rechtssicherheit, die jetzt Inbegriff der 'Freiheit' wurde, die geregelte Verwaltung, der
glanzvolle äussere Aufschwung bis in alle Winkel des Reiches und ein allgemeiner

Lebensstandard, wie er bis dahin in der Welt noch nicht existiert hatte. Eine
echte Opposition gegen das kaiserliche Regiment gab es kaum; diejenige Opposition,

die uns im Werk des Tacitus so eindrucksvoll entgegenzutreten scheint,
ist einerseits mehr literarischer Art in der Trauer um eine vergangene Zeit, die
man selber längst nicht mehr kannte, andererseits beschränkt auf den kleinen
Kreis des Senats und bezieht sich hier im wesentlichen nur auf die Umgangsformen

der einzelnen Kaiser mit dem Senat, die dabei vorkommenden
Brüskierungen, Willkürakte und Gewalttaten und die persönlichen Schicksale von
Senatoren.

Über die Vorstellungen, die sich die Zeitgenossen von den Aufgaben, der
Stellung und dem Wirken des Kaisers gemacht haben, besitzen wir neben den
vielen Einzelzeugnissen der geschichtlichen Literatur, der Dichtung und der
Inschriften aus der Zeit der vollentwickelten Principatsherrschaft einige grössere

und ausführliche Schriften. Der jüngere Seneca schrieb aus Anlass des
18. Geburtstages des jungen Kaisers Nero, am 15. Dezember des Jahres 55

n. Chr., seine beiden Bücher 'Über die Milde' (De dementia), in denen er seinen
Schüler und Schützling eindringlich beschwört, sein hohes Amt in verantwor-
tungsbewusster, gütiger und gerechter Weise zu führen7, wie er schon in den drei

7 Zu Senecas De dementia-, Paul Faider/Charles Favez/Paul van de Woestijne, Seneque De la
clemence, commentaire et index omnium verborum, Recueil de travaux publies par la Faculte
de Philosophie et lettres de l'Universite de Gand (Brügge 1950). Anton Sipple, Der Staatsmann
und Dichter Seneca als politischer Erzieher (Diss. Tübingen 1938). Deutsche Übersetzung in:



246 Ernst Meyer

Büchern der älteren Schrift De ira, 'Über den Zorn', seine Gedanken über die
Pflicht eines Herrschers entwickelt hatte, sich bei seinem Regiment von
Vernunft und Einsicht und dem Bestreben leiten zu lassen, Liebe und Achtung der
Untergebenen zu erwerben, statt von Herrschsucht, Leidenschaft und Zorn,
deren schlimme Folgen an geschichtlichen Beispielen gezeigt wurden. Der jüngere

Plinius schrieb die 'Lobrede aufTrajan' (Panegyricus Imperatori Traiano
dictus), in der er beim Antritt seines Konsulats am 1. September 100 n.Chr.
dem Kaiser für die ihm übertragene Konsulwürde dankte und das milde Regiment

des Kaisers als Vorbild eines guten Herrschers im Gegensatz zu früheren
schlechten Kaisern pries, eine Schrift, die trotz des panegyrischen Inhalts und
Tons eine wichtige Quelle für die Anschauungen und Verhältnisse der Zeit ist8.

Aus griechischer Geisteswelt stammen mehrere Schriften aus dem 2. Jahrhundert

n.Chr. 'Über das Kaisertum', die das Idealbild des guten, weisen und
fürsorglichen Herrschers aus dem Gedankengut der neupythagoreischen
Philosophie entwerfen, uns aber nur in ganz kurzen Auszügen in der Anthologie des
Johannes Stobaeus erhalten sind9. Ebenfalls in das 2. Jahrhundert n. Chr. gehört
die in ihrer Art einzigartige 'Rede auf Rom' des griechischen Rhetors Aelius
Aristides, die sich nicht in den üblichen allgemeinen Lobeserhebungen auf den
Kaiser und Rom ergeht, sondern eine Schilderung des Gesamtzustandes des

damaligen römischen Reiches gibt, die durch ihre Sachlichkeit und ihr historisches

Verständnis ein höchst interessantes Dokument für die Auffassung und
Beurteilung des Reiches in gebildeten griechischen Kreisen ist10. Der Redner
betont besonders die allgemeine Rechtssicherheit, die allen zugute kommende
Fürsorge der kaiserlichen Verwaltung und die gleichen Rechte aller Bewohner
des Reiches. Im 3. Jahrhundert n. Chr. legt der griechische Historiker Cassius
Dio in der Regierungszeit des Alexander Severus (222-235 n.Chr.) in das

Philosophische Schriften, übersetzt von Otto Apelt (Leipzig 1923) Französische Übersetzung
von Francois Prechac, Seneque De la clemence (Sammlung Bude, Pans 1921). Ausgabe mit
engl Übersetzung durch John W Basore, Seneca Moral Essays, vol. I, Loeb Classical Library
214 (London/Cambridge, Mass. 1928. 1963).

8 Zum Panegyricus des Plinius s. Pline le Jeune, Panegyrique de Trajan, ed. avec un commen-
taire par Marcel Durry (Pans 1938). Ute Häfele, Historische Interpretationen zum Panegyricus
des jüngeren Plinius (Masch.schr. Diss. Freiburg i. Br. 1958). Französische Übersetzung in der
Ausgabe Pline le Jeune der Sammlung Bude Bd. IV von Marcel Durry (Paris 1947).

9 Die neupythagoreischen Traktate über das Königtum in Auszügen bei Joannes Stobaeus,
Anthologium 4, 7 (48), 61-66. Englische Übersetzung bei Erwin R. Goodenough, The political
philosophy of Hellenistic kingship, Yale Classical Studies 1 (1928) 55ff., ferner bei Donald
Kagan, Sources ofGreek political thought (New York 1965) 270ff., und in der oben Anm. 3

genannten Textsammlung von Ernest Barker 36Iff. Dazu Louis Delatte, Les traites de la

royaute d'Ecphante, Diotogene et Sthenidas (mit französischer Übersetzung), Bibliotheque de

la Faculte de Philosophie et lettres de l'Universite de Liege, fasc. 97 (Lüttich/Paris 1942).
10 Zu Aelius Aristides' Schrift AufRom s. James H. Oliver, The ruling power. A study of the

Roman empire in the second century after Christ through the Roman oration ofAelius Aristides,
Transactions of the Amer. Philosoph. Society N.S. 43, 4 (Philadelphia 1953) (mit englischer
Übersetzung). Jochen Bleicken, Der Preis des Aelius Aristides auf das römische Weltreich,
Nachr. d. Gött. Gesellsch. d. Wissensch., Phil.-hist. Kl. 1966, 7.



Das politische Denken in Rom 247

52. Buch seiner Römischen Geschichte als Einleitung zur Darstellung der
augusteischen Staatsschöpfung zwei lange Reden ein, in denen er bei einer
fingierten Beratung des Augustus mit seinen wichtigsten Ratgebern über die zu
wählende Form seiner Herrschaft Agrippa für die Demokratie (Republik)
eintreten lässt, während Maecenas in sehr viel längerer Rede die Notwendigkeit
der Monarchie auseinandersetzt11. An die allgemeinen Erörterungen fügt
Maecenas in seiner Rede ein bis in kleinste Einzelheiten gehendes Regierungsprogramm

an, wie diese Herrschaft zu gestalten sei, in dem nicht weniger gegeben
wird als eine Darstellung des Regierungs- und Verwaltungsaufbaus des Kaiserreichs,

und zwar in der Form, wie sie sich von der augusteischen Verfassung an
bis ins 3. Jahrhundert n. Chr. entwickelt hatte. Die Rede ist darüber hinaus von
Bedeutung, weil Dio in ihr nicht nur wirklich vorhandene Einrichtungen schildert,

sondern auch Ratschläge zu ihrer nach seiner Meinung richtigen Gestaltung

gibt, die nie verwirklicht wurden. Dio, der selber zur Spitze der hohen
Beamtenschaft gehörte und zweimal Konsul gewesen war, wendet sich darin im
Gegensatz zu der Entwicklung der Zeit und den Tendenzen der Regierung der
Severer gegen die um sich greifende Ausschaltung des Senats und verteidigt die
Rechte des Senats auf Mitbeteiligung an der Regierung und Verwaltung des

Reiches, eines Senats, der auch nach seiner Zusammensetzung eine Elite des
Reiches bleiben müsse. Wie sich schliesslich das damalige römische Reich und
das kaiserliche Regiment in den Vorstellungen einer breiten Mittelschicht
bürgerlicher Bevölkerung und mittleren Beamtentums spiegelt, zeigt die im ganzen
sehr anspruchslose und als Geschichtswerk einen sehr bescheidenen Rang
einnehmende, griechisch geschriebene 'Geschichte des Kaisertums nach Markos',
nämlich nach Mark Aurel, eines sonst nicht näher bekannten Herodianus12.

Die Weiterentwicklung des römischen Kaiserreichs und Kaisertums zum
spätrömischen Reich zu behandeln ist nicht mehr Aufgabe dieser Skizze.
Obwohl sich auch diese Staatsform ohne eigentlichen Bruch in längerer Umbildung

aus der bisherigen Staatsform des Principats heraus formte, ist das Ergebnis

doch in Grundlagen und Aufbau so stark gewandelt und verändert, dass der
spätrömische Staat einen in seinem ganzen Wesen durchaus anderen Staatstypus

darstellt, als es das Rom der Republik und noch der Principatszeit gewesen

war, woran der Umstand nichts ändert, dass manche Staatseinrichtungen
äusserlich ähnlich weiterlebten.

11 Zu Dio Cassius: Mason Hammond, The significance ofthe speech ofMaecenas in Dio Cassius

LII, Transactions and Proceedings of the Amer. Philol. Association 63 (1932) 88ff J. Bleicken,
Der politische Standpunkt Dios gegenüber der Monarchie, Hermes 90 (1962) 144ff.

12 Zu Herodian: Werner Widmer, Kaisertum, Rom und Welt in Herodians Merd Mäpicov ßaoi-
Xelag iozopia (Diss. Zürich 1967). Deutsche Übersetzung von Adolf Stahr (Berlin 1858,2 Aufl
o. J.). Englische Übersetzung: Herodianus, History ofthe Roman empire, translated by Edward
C. Echols (Berkeley 1961).


	Das politische Denken in Rom

