
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C - 588 A)

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 45 1988 Fase. 3

Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat
(577 C-588 A)

Von Olof Gigon, Bern

Pour Olivier Reverdin
apres un derru-siecle d'amitie

Der durchschnittliche Leser pflegt sich sehr rasch daran zu gewöhnen, dass
Piaton in keinem einzigen seiner Dialoge selbst das Wort ergreift, sondern alle
seine Überlegungen und Thesen Sokrates in den Mund legt. Stillschweigend
wird vorausgesetzt, dass Piaton ganz im Geiste des Sokrates philosophiert und
dass Sokrates zum mindesten im Prinzip die Grundgedanken Piatons schon

vorweggenommen hat. Doch so einfach liegen die Dinge nicht. Dies ergibt sich
schon daraus, dass mehrere Zeitgenossen Piatons auch sokratische Dialoge
geschrieben haben, und niemand wird behaupten wollen, der platonische
Sokrates sei der einzig echte Sokrates gewesen. Auch im Sokrates des Eukleides,
Aischines, Antisthenes und Aristippos muss ein Stück des echten Sokrates
stecken, ein etwas anderer Sokrates als derjenige, den Piaton geschildert hat.
Ein Zitat mag die Lage illustrieren. Als Piaton einmal eine etwas allzu dogmatische

Äusserung zu tun schien, sagte ihm Aristippos: «Aber unser Freund hat
niemals so geredet» (Aristoteles Rhet. 1398 b 30-32).

Dies führt notwendigerweise auf die Frage, ob nicht im Werke Piatons
selber eine Spannung vorhanden sein muss und spürbar ist zwischen dem
Philosophieren des geschichtlichen Sokrates und der Philosophie, die Piaton
seinem Sokrates in den Mund legt.

Im Hinblick auf den Text, der hier interpretiert werden soll, sind es zwei
Momente, die besonders hervorzuheben sind. Piatons Denken ist von Anfang
an dogmatisch und systematisch; dem geschichtlichen Sokrates dagegen wird
die Überzeugung angehören, dass Gott allein weise ist und wir Menschen bloss
wissen können, dass wir eigentlich nichts wissen. Dies ist nur eine etwas
allgemeinere Fassung eines Gedankens, der dem griechischen Charakter überhaupt,
soweit wir ihn kennen, vertraut ist: Dass wir nie wissen können, wie alles
herauskommt, und niemals wissen, wie das enden wird, was wir zuversichtlich
begonnen haben. Piaton transformiert dies in philosophische Aporetik. Er ist
sich der Gefahr bewusst, die da entsteht. Eine philosophische Aporetik war
schon vor Sokrates und unabhängig von ihm entstanden, ausgehend von dem,
was Parmenides in seinem Gedicht als die widerspruchsvollen Meinungen der

10 Museum Helveticum

Klassisch-Philologisches Seminaf
der Universität 7i)rirb



130 Olof Gigon

Menschen beschrieben hatte (Vors. 28 B 6, 4ff.; 8, 53-54). Die Menschen sind
nicht in der Wahrheit, denn von allem, von dem man sagt, dass es ist, was es ist,
kann auch das Gegenteil ausgesagt werden, und damit stehen wir bei der
sophistischen Antilogik, die Piaton als den gefährlichsten Gegner der sokratischen
Aporetik erbittert bekämpft hat. Sein eigener Sokrates versucht sich in einer
eigentümlichen Schwebe zwischen Dogmatik und Aporetik zu behaupten. Wir
besitzen Dialoge, die scheinbar ganz aporetisch enden, wie den Euthyphron,
und andere, die scheinbar rigoros dogmatisch auslaufen, wie etwa den Philebos.

Eng hängt damit das zweite Moment zusammen. Sokrates philosophiert
aus seinem Glauben an die Gottheit und an die Gerechtigkeit (Piatons Apologie
darf zum grössten Teil als ein Porträt des geschichtlichen Sokrates gelten). Er

hat keine Lehre, hat weder Schüler, die er belehrt, noch Lehrer, von denen er
hätte belehrt sein können. Wenn er überhaupt einen Lehrer gehabt hat, so war es

die Gottheit, die dem Chairephon das Orakel gab, die ihm im Traume befohlen
hatte, die Musik zu pflegen (Phaid. 60 E-61 A), und deren Gebot «Erkenne dich
selbst» er am Apollon-Tempel in Delphi gelesen hatte, als er einmal eine Reise

dorthin unternahm, wie Aristoteles erzählt.
Dies haben die Sokratiker zu dem Anspruch umgeformt, mit Sokrates habe

eine neue Periode der Philosophie überhaupt begonnen. Der Satz, den Cicero
Tusc. disp. 5,10 aus einem griechischen Autor übernommen hat, Sokrates habe

als erster die Philosophie vom Himmel herabgeholt und in den Städten und
Häusern der Menschen angesiedelt, ist allbekannt. So entsteht die Fiktion, als

sei das, was Eukleides, Antisthenes, Aristippos und Piaton als Philosophie
vortragen, sozusagen aus dem Nichts entstanden, als habe nie eine wirkliche
Kontinuität zwischen dieser Sokratik und den Früheren bestanden, weder den

sogenannten Naturphilosophen noch den anderen, die Piaton als Sophisten
ebenso dem wahren Philosophen entgegengestellt, wie er in einem anderen
Bereich den Tyrannen als das Gegenbild zum Philosophenkönig gezeichnet hat.

Doch dies ist wirklich eine Fiktion, und man tut Piaton kein Unrecht, wenn
man zugesteht, dass sein weitläufiges Oeuvre gar nicht möglich gewesen wäre,

wenn er nicht Anregungen von allen möglichen Seiten aufgenommen und in
sein eigenes Denken eingearbeitet hätte. Den Historiker jedenfalls fasziniert es

zu verfolgen, was Piaton an Fremdem zugekommen ist und mit welcher
Souveränität er dieses Fremde seinen eigenen Absichten dienstbar gemacht hat. Dabei

sind nicht nur von Interesse die Stellen, an denen mehr oder weniger
nachdrücklich auf die Meinungen anderer verwiesen wird (mit wievielen
verschiedenen Formeln dies geschehen kann, kann etwa der Philebos lehren; die
moderne Forschung ist da öfters allzu sehr darauf bedacht gewesen, Piatons
Originalität um jeden Preis zu retten, und hat manche dieser Hinweise durch
Umdeutungen «unschädlich» zu machen versucht), sondern mindestens
ebensosehr die Texte, bei denen Piaton selbst nicht verraten will, dass eine fremde,
von ihm schon übernommene These im Spiele ist. Methodisch stellt sich da die

Frage, woran solche fremden Einflüsse zu erkennen sind.



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 131

I

Ich möchte vier Fälle herausgreifen. Ein erster Fall ist der, dass Piaton eine
These erwähnt und benutzt, die in späterer Philosophie eine bedeutende Rolle
spielt, wobei es so gut wie ausgeschlossen ist, dass der spätere Philosoph sie der
einschlägigen Stelle Piatons entnommen hat. Ich nenne zwei Beispiele.

Im Laches 191 D 6-E 7 erscheint nahezu beiläufig ein System von vier
Affekten: Kummer-Freude, Angst-Begierde. Es sind genau die vier sorgfältig
untereinander koordinierten Affekte, die, wie vor allem Cicero Tusc. disp. 3/4
zeigen, die Grundlage der klassischen stoischen Affektenlehre bilden. Es ist
jedoch ganz gewiss nicht der platonische Laches gewesen, durch den sich die
Stoa hat anregen lassen.

Eine vergleichbare Situation liefert der Euthyphron 3 E 7-5 C 8. Euthy-
phron teilt dem Sokrates mit, er klage seinen eigenen Vater des Mordes an, weil
dieser aus Nachlässigkeit auf seinem Landgut einen seiner Sklaven elendiglich
hat umkommen lassen. Sokrates ist entsetzt darüber, dass man derart gegen den
eigenen Vater vorgehen könne; doch Euthyphron beharrt auf seinem Standpunkt.

Und in der Tat: Sein Standpunkt ist genau der, den später die Stoa
eingenommen hat: Wenn es beim Handeln einzig und allein auf die Intention
des Handelnden ankommt und nicht auf die äusseren Umstände, so zählt bei
einem Morde nur die Intention des Unrechttuns, und es ist völlig irrelevant,
wer im übrigen der Täter und wer das Opfer war. Gerechtigkeit muss geschehen
ohne Ansehen der Person. Auch da ist es klar, dass die Stoa ihre radikale
Doktrin nicht aus Piatons Euthyphron entnommen hat.

Ein zweiter Fall liegt dort vor, wo bei der Begründung einer bestimmten
These ein Beweis oder eine Beweisreihe augenscheinlich nicht das leistet, was
sie leisten soll und zu leisten vorgibt. Auf diesen Fall gehe ich hier nicht näher
ein, weil gerade das Textstück, das nachher interpretiert werden soll, ein
besonders interessantes Beispiel beisteuern wird.

Ein dritter Fall ist derjenige, dass Piaton ein bestimmtes Begriffssystem
heranzieht, es aber nur teilweise benutzt, so dass die Folgerung zwingend wird,
das System sei nicht für die Stelle geschaffen, an der es benutzt wird. In unserem
Text finden sich dazu gleich zwei instruktive Beispiele. Verschiedene Lebensformen

sollen auf ihre Relation zur f)5ovf| hin geprüft werden. Drei Wege der
Prüfung stehen zur Verfügung: 8|i7teipia, cppovr|oi<; und A.öyo<; (528 A 5, vgl.
E 7). Es zeigt sich indessen sofort, dass nur zwei Wege gebraucht werden,
ejirceipla und Xöyoq. Die (ppovrian; geht leer aus; sie wird nicht gebraucht und
hätte ebensogut nicht erwähnt werden können. Sie wird genannt, weil sie zum
System gehört, einem System, das offenbar in einer anderen (hier nicht zu
diskutierenden) Absicht aufgebaut worden war.

In denselben Zusammenhang gehört das Folgende. Es gilt, die eigentümliche

Lebensform des Tyrannen zu fassen. Dazu werden drei repräsentative
Lebensformen aufgeboten, die des (piA,OKgp8f|<;, die des (piAmipo«; und die des



132 Olof Gigon

(piAöaocpog (580 D 3ff., besonders 581 C 4); dabei wird ausdrücklich der <pi/,-

f|8ovo<; dem <piAoicep8f|<; subsumiert (580 E 2-581 A 1; umgekehrt Aristoteles
Nik. Eth. 1096 a 5-9, wobei unter ßlaiog natürlich nicht Gewalttätigkeit zu
verstehen ist - so Dirlmeier sondern einfach jcapü cpüaiv).

Nun zeigt es sich aber, dass der Tyrannos in keine einzige dieser drei
anerkannten Lebensformen eingeordnet werden kann. Er ist weder an der
Aufhäufung von Reichtümern interessiert noch am Erlangen von Ansehen und
Ruhm und schon gar nicht an der Weisheit. Was ihn charakterisiert, ist einzig
und allein, dass er seinen Mitbürgern gegenübersteht wie ein Secrcioxrig seinen
8oöAxn. Damit fällt er aus dem System der drei Lebensformen völlig heraus. Es

in diesem Kontext zu erwähnen hat nur den Sinn, zu zeigen, dass es nicht
ausreicht, um die Gestalt des Tyrannos adäquat zu beschreiben. Das System ist
also älter, was ohnehin vermutet werden konnte.

Man könnte daran eine weitere Beobachtung anschliessen, die allerdings
von Aristoteles ausgehen muss. Dieser unterscheidet bekanntlich drei elementare

Relationen: Mann-Frau, Eltern-Kinder, Herr-Sklave. Schon bei Homer
angelegt ist der Gedanke, dass dem Verhältnis des Vaters zu seinen Kindern im
Hause das Verhältnis des Königs zu seinem Volke im öffentlichen Bereiche
entspricht. Wie geht es nun weiter? Auch im vollkommenen Staate Piatons ist
das Verhältnis der Erzieher zu den jungen Menschen ein königliches. Das
Verhältnis von Mann und Frau ist auf dem Prinzip der uneingeschränkten
Gleichheit aufgebaut, wäre also in diesem Sinne ein demokratisches zu nennen;
streng genommen gibt es da weder Herrschende (äp%ovxs<;) noch Beherrschte
(äpxöpevor). Die Sklaverei existiert überhaupt nicht, also auch kein Herren-
Sklaven-Verhältnis.

Dies ändert sich beim Untergang des vollkommenen Staates, konkret beim
Verschwinden des ersten Standes, der gegenüber dem zweiten Stande, der die

militärische, und dem dritten, der die wirtschaftliche Macht repräsentiert,
weitaus der schwächere ist. Es entsteht die Herrschaft des zweiten Standes, von
der Piaton zur Hauptsache hervorhebt, dass sich da die Relation zum dritten
Stande völlig verschiebt: Auf der einen Seite gleicht sich der zweite dem dritten
Stande an dadurch, dass das Privateigentum eingeführt und die Gemeinschaft
der Frauen und Kinder aufgehoben wird. Es entsteht die Familie, die dem
öffentlichen Bereich gegenüber eine gewisse Autonomie bewahrt; anzunehmen
ist, dass damit auch die uneingeschränkte Gleichheit von Mann und Frau
verloren geht. Auf der anderen Seite macht der zweite Stand den dritten zu
seinen Sklaven. Die Sklaverei beginnt also erst nach dem Zusammenbruch des

vollkommenen Staates. Das Ende des Verfallsprozesses ist dann die Tyrannis,
in der nur noch das Herren-Sklaven-Verhältnis übriggeblieben ist. Man glaubt
zu erkennen, dass Piaton von einem bestimmten System ausgeht. Es gibt zwei

naturgemässe Relationen, eine Relation der Herrschaft (Vater-Kinder) und
eine herrschaftsfreie Relation (Mann-Frau), und eine naturwidrige Relation
des 8ea7c6tr|<; zum 8oCA.oq.



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 133

Aristoteles ist demgegenüber der Traditionalist. An zwei Punkten wird dies
paradigmatisch klar. Fürs erste weiss er nicht recht, wie er die Relation Mann-
Frau einordnen soll. Piaton und wohl noch eine weitergehende Tradition
versteht sie als demokratisch im Sinne der Gleichheit. Aristoteles ist geneigt, dies
anzunehmen, stösst aber an die Tradition, die die Frau dem Manne unterordnet.

So versucht er es mit einem etwas undurchsichtigen Kompromiss, wie sich
an 1259 a 39ff. und 1260 a 13 zeigt. Noch komplizierter ist der zweite Fall. Die
Sklaverei ist eine Institution, an der sich faktisch nicht rütteln lässt. Also kann
sich Aristoteles nicht entschhessen, sie summarisch als naturwidrig abzuschieben.

Er konstruiert einen «Sklaven von Natur», mit halbem Herzen, wie sich an
der Notiz 1330 a 30-33 ablesen lässt. Aber nicht nur dies. Er beschreibt
zunächst das Herren-Sklaven-Verhältnis als eines, das gleichmässig dem Nutzen
beider Partner dient, also das Postulat des Koivfj oupcpepov bestens erfüllt (1252
a 30-34 und 1279 a 25ff.). Doch dies ist Theorie, die mit der Praxis nicht
übereinstimmt, und so kommt es zu der singulären Stelle Pol. 1278 b 32-37, an
der die theoretische Forderung und die empirische Wirklichkeit ausdrücklich
gegeneinander gestellt werden, zusammen mit einer Erklärung, die ebenso
unbeholfen wie zynisch wirkt. Überdies bringt sich Aristoteles in die unbequeme
Lage, dass zwar Vater-Kind und König-Volk einander tadellos entsprechen,
während umgekehrt im Bereich der Familie die Relation Herr-Sklave legitim
und naturgemäss ist, im Bereich der Öffentlichkeit und des Staats dagegen
nicht; denn der öea7iöxT|<; im Staate ist der Tyrannos. Da geraten also vorgegebene

Schemata und solide Traditionen in einen hoffnungslosen Konflikt. Ich
erwähne noch zwei kurze und instruktive Beispiele aus dem platonischen Phil-
ebos, der ohnehin unserer Passage aus der Rep. thematisch nahesteht.

In einer brüsken Wendung erklärt Sokrates 20 CD, es müsse die Frage nach
dem Wesen des dyaüöv geklärt werden. Charakterisiert wird es durch drei
Eigenschaften: Es ist erstens xeÄeiov, also ein unüberbietbarer End- und
Zielpunkt; zweitens iicavöv, also sich selbst genügend in dem Sinne, dass derjenige,
der es besitzt, nichts anderes mehr braucht; endlich drittens und vor allem:
jedes Wesen, das das dyaüöv zu erkennen vermag, strebt nach ihm und verlangt
nur nach ihm und nach nichts anderem. Diese Bestimmung wird nachher
mehrmals wiederholt. In 22 B wird präzisiert, dass «alle Pflanzen und Tiere, die
es zu verwirklichen vermögen, nach dem dyaööv streben»; auch jeder Mensch
wird, der Natur gemäss, nach dem dyadöv streben und nach nichts anderem.
Später (60 C) hören wir, dass jedes Lebewesen, das das dyatföv erreicht, nichts
anderes mehr braucht, da dieses iicavöv und xeLeröxaxov ist. Eine weitere
Anspielung liegt vor 61 A, während in 66 B und 67 A nur noch vom iicavöv und
xeXsov die Rede ist.

Dies ist nun keineswegs zufällig. Denn wenn man den Gesamtverlauf
überblickt, müssen zwei Dinge stutzig machen. Einmal wird mit beharrlicher
Unbestimmtheit von den Lebewesen gesprochen, denen jenes dyaüöv zugänglich

ist. Wir werden folgern, dass das dyaüöv jedenfalls nicht nur die Menschen



134 Olof Gigon

angeht, sondern auch andere Lebewesen, freilich nicht alle; doch welche Tiere
(und sogar Pflanzen 22 B) gemeint sind und welche nicht, erfahren wir nirgends.
Dazu kommt zweitens, dass als das Agathon, das dem Menschen die ei>8aijj.ov(a
verschaffen wird, eine komplizierte Mischung aus fünf Elementen angeboten
wird (66 A-C). Darunter figurieren als dritter Posten voöi; und (ppövr|<ji<;, als

vierter e7UGTfjp.cu, teyvai und 5ö^av öpOai. Es versteht sich von selbst, dass kein
Tier ein solches öyaüöv zu erreichen fähig ist. Man müsste noch einen Schritt
weitergehen: Nur eine höchst fragwürdige Theorie könnte es plausibel machen,
dass alle Menschen spontan nach einem derart anspruchsvollen äyaüöv
streben. Umgekehrt: Es gibt nur zwei Dinge, von denen behauptet werden kann,
dass alle Menschen Unbestrittenermassen nach ihnen verlangen: die f)8ovf| und
die eöSaipovia (wobei sich sofort die Frage aufdrängt, worin konkret die ei>-

Saipovia besteht). Doch gerade die r|8ovf| wird in der Konstruktion 66 A-C auf
den letzten Platz verwiesen.

Die Konsequenz ist klar. Die dreiteilige Bestimmung des dyaüöv ist nicht
für diese Stelle geschaffen, sondern von Piaton aus einem ganz anderen Kontext
übernommen worden; um dies überhaupt tun zu können, musste er die dritte
der Bestimmungen gewissermassen im Halbdunkel lassen. Man hat immer
wieder vermutet, dass Piaton von Eudoxos von Knidos angeregt worden sei. Ich
halte dies nicht nur aus chronologischen Gründen für ausgeschlossen. Solange
wir nicht wissen, woher Aristoteles, buchstäblich unser einziger Zeuge für die

i)8ovf]-Lehre des Eudoxos, seine Informationen bezogen hat, ist äusserste
Vorsicht bei der Auswertung der Texte geboten, und dass der einzige Philosoph,
den der «Philebos» mit Namen nennt, Gorgias ist, der Zeitgenosse des Sokrates,
bleibt sehr beachtenswert.

Von 23 C an soll der Vergleich von f|8ovf| und <ppövr|ai<; anhand eines

Systems durchgeführt werden, das in 23 C-E folgendermassen aussieht:

(1) OLTcaipov, (2) Ttepaq, (3) die Mischung beider, (4) die Ursache der Mischung,
(5) die Ursache der Entmischung. Sokrates erklärt sofort, dass der fünfte Posten

vorläufig und bis auf weiteres nicht gebraucht werde. Erwähnt wurde er indessen

trotzdem, was methodisch zur Folgerung zwingt, dass das Gesamtsystem
jedenfalls nicht für diese Stelle und nicht für den gegenwärtigen Zweck
geschaffen wurde. Es kommt noch etwas Wichtigeres hinzu. f)8ovr| und <ppövr|oic
sollen auf die einzelnen Posten verteilt werden. Dass die f)8ovij zum cuteipov
geschlagen wird, war zu erwarten. Die cppövr|cn<; dagegen gehört gegen alle

Wahrscheinlichkeit nicht zu (2), sondern zu (4), wie 31 A ausdrücklich feststellt.
Der Posten (2) bleibt unbesetzt, und der Interpret bleibt bei der Frage hängen,
was es bedeutet, wenn Sokrates in 27 D darlegt, dass unter allen Lebensformen
der aus (1) und (2) gemischte ßtoq den Vorzug verdient. Dass in aller erfahrbaren

Wirklichkeit Begrenztes und Unbegrenztes sich mischen, ist eine einleuchtende

und naheliegende These; doch wenn (1) das Unbegrenzte und die f)8ovf|
ist, was ist dann (2) das Begrenzte, mit dem es sich mischt? Sollen wir annehmen,

dass tppövqaic;, STuaxqpri, voüq sowohl den Posten (2) wie auch den Posten



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 135

(4) besetzen, was keine sehr elegante Formel wäre und der cpp6vr|cng eine völlig
undurchsichtige Doppelrolle zumutete. Kurzum: Auch das System der fünf
Posten ist nicht für die Zwecke unseres Dialoges geschaffen worden, sondern
Piaton hat es aus anderem Zusammenhang gewalttätig genug eingearbeitet -
ganz abgesehen davon, dass später mehrfach von Arten der f)8ovf| die Rede ist,
die sich keineswegs auf das äiteipov festlegen lassen (50 E-52 D und zum Teil
schon 47 C-50 E).

Endlich gibt es noch einen vierten Fall von Hinweisen, nämlich Anspielungen

in einzelnen Wörtern, deren Sinn und Tragweite im Dialog selbst nicht
erläutert wird, so dass wir annehmen müssen, der Verfasser rechne auf Leser,
die anderweitig schon Bescheid wissen. Ich erwähne nur drei kurze Beispiele.

In 573 C 9 wird der Tyrannos als p.63.ay%oA.iKÖ<; charakterisiert. Es ist neben
Phaidr. 268 E 2 die einzige Stelle im Oeuvre Piatons, an der dieser Begriff
erscheint, ein Kunstwort, das eine ganze physiologisch-psychologische Theorie
impliziert. Auf Einzelheiten ist hier nicht einzutreten. Evident ist nur, dass

Piaton diese Theorie kennt und bei seinen Lesern als so bekannt voraussetzt,
dass er nur mit einem Stichwort an sie zu erinnern braucht.

Alt ist der Vergleich der Temperamente und Seelenteile mit bestimmten
Tieren. So gehört die ungestüme Energie des xhipög zum Löwen. In 590 A 9-B 1

tritt aber neben das Löwenartige (XaovxroSei;) erstaunlicherweise auch das

Schlangenartige (öcpicoSei;); das Wort wiederum nur an dieser Stelle, über
Schlangen sonst nur noch Rep. 358 B 3 und Phaid. 112 D 8, dagegen nichts in
den zoologischen Texten. Auch da setzt der Verfasser voraus, dass dem Leser
die (uns keineswegs selbstverständliche) Verknüpfung des thipöq mit der
Schlange geläufig ist.

Etwas anders ist das dritte Beispiel. Es ist an sich eine eher banale Feststellung,

dass der Tyrannos zwar alle anderen beherrschen will, aber sich selbst
nicht zu beherrschen vermag, desgleichen, dass als Privatmann eine tyrannische

Seele zu haben schon schlimm genug ist, aber weit weniger furchtbar, als

wenn man in der Öffentlichkeit wirkt und als Tyrannos alle seine Mitbürger zu
Sklaven macht. Um vom Tyrannos zu sagen, dass er sich selbst nicht regieren
kann, verwendet Piaton in 579 C 6-D 2 zweimal die Wendung cucparcop eaurou,
die hochpoetisch wirkt und nur noch im Kritias 121 A 3 erscheint. Der
Verdacht, dass wir es mit einem Zitat zu tun haben, liegt nahe.

II
Gehen wir nun zur Sache selbst und zeichnen zunächst in aller Kürze die

grosse Linie nach, die, unter dem dialogischen Spiel halb verborgen, vom
Philosophenkönig, dem Inbegriff der vollkommenen Gerechtigkeit, zum
Tyrannos, der Inkarnation der äussersten Ungerechtigkeit hinüberführt. Der Verfall

beginnt mit dem Zusammenbruch und Verschwinden des ersten Standes. Es

beginnt die Herrschaft des zweiten Standes, der Staat der militärischen Macht.



136 Olof Gigon

Er wird abgelöst durch die Herrschaft des dritten Standes, der die wirtschaftliche

Macht verkörpert. Dann folgt ein Bruch. War zuerst an die Stelle der
vollkommenen Ordnung zweimal eine unvollkommene Ordnung getreten, so

wird nun die Ordnung überhaupt durch die radikale Ordnungslosigkeit ersetzt.
So stilisiert Piaton die Demokratie als den Zustand, in welchem jeder Einzelne
so lebt, wie es ihm gerade passt. Dies ist streng genommen keine TtoXueia mehr
(vgl. Aristoteles Pol. 1292 a 4-37). Es folgt der Umschlag in die Tyrannis, die

von einer entgegengesetzten Formel ausgeht, aber zu demselben Ergebnis führt
wie die Demokratie. Mit dem Kriegerstaat hatte die Unterscheidung von Herren

und Sklaven begonnen, in der Demokratie gibt es weder Herren noch
Sklaven, und in der Tyrannis ist ein Einziger Herr und alle Übrigen sind
Sklaven.

Dass der Tyrannos der Ausbund aller Ungerechtigkeit ist, wird zwar
behauptet, aber nicht gezeigt; wie es denn auffallend ist, dass in dem ganzen
langen Abschnitt 547 C-576 C von der allmählichen Korruption der Gerechtigkeit

nur selten die Rede ist. Die treibenden Kräfte, die eine Lebensform nach
der andern hervorbringen, sind andere. Der Hinweis auf Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit wirkt zuweilen wie äusserlich angeklebt.

Dass der Tyrannos der verworfenste aller Menschen ist, gilt in 576 B 11 als

ausgemacht. Aber ist er auch der unglückseligste aller Menschen? Dies ist nicht
sicher und muss erst bewiesen werden (in 576 C 3-4 muss zwischen Kai und
Sokev ein Adjektiv eingelegt werden, das noKkö. entspricht, etwa noXkä Kai

(dxoTca) Sokei). Der Beweis hat von der allgemeinen These auszugehen, dass

dem Charakter und der Lebensart nach der Einzelne und der Staat einander
genau entsprechen (es gibt also weder Aktivitäten des Einzelnen, die über
diejenigen des Staates hinausgingen, noch umgekehrt). Demnach haben wir das

Recht, von der Verfassung des Einzelnen auf die Verfassung des Ganzen zu
schliessen, im gegenwärtigen Falle vom Zustand der als Sklaven behandelten
Bürger auf den Zustand des sich als Herr gerierenden Tyrannos; vorausgesetzt
ist natürlich, dass wir nachzuvollziehen vermögen, wie sich der Einzelne in
einer Tyrannis fühlt - um es so einfach und allzu modern zu formulieren (576
C 6-577 B 9).

Damit setzt der Beweis ein, und zwar, wie sich später zeigt, der erste in
einer Gruppe von drei Beweisen: 577 C 1-580 C 8, 580 C 9-583 B 2, 583
B 3-587 A 6 mit einem Anhang 587 A 7-588 All.

Der erste Beweis zeigt an zweimal zwei Eigenschaften, dass sich der
Tyrannos in genau derselben Verfassung befindet wie der einzelne Bürger: Er ist
(1) (paradoxerweise) unfrei und nicht weniger Sklave als die Bürger, (2) arm,
dann (3) voll von Angst und (4) voll von Kummer. (1) und (2) gehen von zwei
äusseren Zuständen aus und transponieren sie ins Innere, (3) und (4) sind die
zwei negativen Affekte im oben schon angeführten System der vier Affekte.

Der erste Fall bringt eine Komplikation mit sich, die Piaton sehr wohl
gesehen hat. Gegeben ist, dass die Bürger Sklaven des Tyrannos sind, also



Die Unsehgkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 137

keinen eigenen Willen haben, sondern sich der Gewalt fugen müssen (Gorg.
467 B-468 E und Aristoteles Nik. Eth. 1113a 15ff. sind fernzuhalten). Dann
aber sind die Bürger für ihr Tun selber nicht mehr verantwortlich. Der Tyrann
dagegen muss sowohl Sklave sein wie auch für seine Untaten verantwortlich.
Dies erzwingt den Einwand des Partners 577 C 9-10. Es gibt einige freie
Menschen, doch die grosse Mehrzahl ist versklavt, und die wenigen Freien sind
gerade die Schlechtesten. Dies bedeutet beim Tyrannen: Nur ein geringer Teil
seiner Seele, und zwar der schlechteste, herrscht über das eTueuceoxaxov, von
dem wir annehmen müssen, dass es der weitaus grösste Teil ist. Ganz behaglich
ist es Piaton bei dieser Wendung nicht. Nicht zufällig fehlt zweimal der Gegenbegriff

zu [iiKpöv, denn die Vorstellung, dass auch in der Seele des Tyrannen das

srneiKe«; den grössten Anteil hat, passt nicht recht in den Zusammenhang.
Wenn ausserdem ein Teil der Seele über den andern herrscht, so kann man
nicht sagen, dass die Seele im ganzen versklavt ist. Also wird in 577 E 1-3
korrigiert: Die Seele des Tyrannen wird von einem Stachel getrieben, ist also
tatsächlich versklavt und ohne eigenen Willen. Der Begriff oiaipog erscheint in
unserem Kontext noch zweimal. 573 B 1 greift auf den Vergleich der gewissenlosen

Verführer mit Kr|<pf|ve<; zurück, der von 552 C an entwickelt wurde und
seine eigenen Probleme hat, die hier zu erörtern zu weit führen würde; dass
Piaton da durch die Komödie angeregt worden ist, versteht sich von selbst. Die
zweite Stelle 573 E 6-574 A 1 führt das oioxpav auf den Eros zurück. Dieser
Eros spielt im gesamten Komplex von 572 E 5 an bis 586 C 2 eine höchst
merkwürdige Rolle. Bezeichnend ist, dass die modernen Ausgaben das Wort
bald mit kleinen (epocx;), bald mit grossen (Epcog) Anfangsbuchstaben schreiben.
Als derjenige, der sich die Seele des Tyrannen wie einen Sklaven unterwirft,
gleicht er dem Gotte; als derjenige, der die Zuchtlosigkeit der Seele des Tyrannen

selbst ist, ist er ein Affekt. Dass der Eros als Affekt nur gerade in unserem
Text derart eingesetzt wird, hat, wie wir bald sehen werden, seinen guten
Grund. Piaton meidet im Rahmen unseres ersten Beweises den Begriff der
f|5ovfj, weil dieser unter gänzlich anderen Voraussetzungen im zweiten und im
dritten Beweis eine zentrale Stellung einnehmen wird. Der Eros vertritt hier
weitgehend das, was der Begriff der f)öovr| an Negativität enthalten kann, die
zügellose Lust vor allem im Bereich des Elementar-Biologischen: Essen, Trinken,

Aphrodisia.
So ist der Tyrann in diesem Bereiche halb verantwortlich, halb nicht

verantwortlich. Interessant ist, dass in unserem Text mehrmals von der pavia des

Tyrannen gesprochen wird (573 A 8, B 4, C 3, 578 A 11); dies wäre zu vergleichen

mit dem Gebrauch des Wortes bei Xenophon und den andern Sokratikern
hier, in der Stoa dort. Sonst sei nur notiert, dass xapa%f| (man wird an Demo-
krits dxapa^la denken) bei Piaton selten, pexapeZeta in Rep. nur an dieser
Stelle vorkommt und auch sonst sehr selten ist.

Der zweite Fall geht davon aus, dass der Tyrann alles Interesse daran hat,
dass die Bürger arm sind, ununterbrochen für ihr tägliches Brot arbeiten müs-



138 Olof Gigon

sen, also keine Zeit haben, gegen ihn zu konspirieren (567 A 1-3). Dasselbe
erklärt auch Aristoteles Pol. 1313 b 18-28, der auch vier historische Beispiele
dafür nennt, dass der Tyrann durch kostspielige und aufwendige Bauten das

Volk arm macht. Das erste Beispiel sind die ägyptischen Pyramiden
(möglicherweise aus Herod. 2, 124-127); es erinnert uns daran, dass die Griechen
selten gezögert haben, den orientalischen König dem griechischen Tyrannos
gleichzusetzen. Theophrast muss in einem ähnlichen Zusammenhang zum Teil
dieselben Beispiele gebracht haben wie Aristoteles (Suidas K 2804 s.v. Kuij/e/a-
Stbv äväüripa ev 'OXupirig). Die Wendung Ttpöq reo Kai)' ppepav findet sich in
wörtlicher Übereinstimmung bei Piaton 567 A 2 und Aristoteles 1313 b 20. Soll

man folgern, dass sich Aristoteles direkt auf unsere Stelle bei Piaton bezieht?
Möglich, sogar wahrscheinlich, aber nicht sicher. Einigermassen pikant ist es,

dass das, was Piaton und Aristoteles den Tyrannen vorwerfen, dass ihnen
nämlich die Armut der Bürger zustatten kommt, weil sie sich dann nur um ihre
eigenen Angelegenheiten kümmern und für die Politik keine Zeit haben,
anderswo von Aristoteles als der besondere Vorzug einer durch den Bauernstand
getragenen Demokratie gerühmt wird (Pol. 1292 b 25-29); die aktive
Teilnahme an der Politik kann eben erwünscht oder unerwünscht sein.

Der Tyrann wiederum ist natürlich im materiellen Sinne nicht arm; er
verfügt ja rücksichtslos über den gesamten Besitz der Bürger. Arm kann er
demnach nur insofern genannt werden, als sich sein Reichtum in unersättliche
Gier nach mehr umsetzt. Dass die wahre Armut darin besteht, sich niemals mit
dem zu begnügen, was man hat, ist eine alte Lebensweisheit, vor allem von
Epikur immer wieder gepredigt. Hier entsteht eine leichte Unstimmigkeit,
sofern der Tyrannos, der alle Menschen als seine Sklaven benutzt, ein anderer
Typus ist als der Geldgierige, der nur daran denkt, immer grössere Reichtümer
aufzuhäufen. Piaton identifiziert die beiden Typen, weil nur so die reale Armut
der Bürger mit der eingebildeten Armut des Tyrannen in Beziehung gebracht
werden kann.

Der dritte Fall wird ganz knapp abgemacht (578 A 4-6). Dass die Bürger
vor dem Tyrannen Angst haben, bedarfkeines Nachweises; was es mit der Angst
des Tyrannen auf sich hat, wird nachher ausführlich geschildert (578 D 3-579
B 2). Darüber später. Etwas schwieriger ist schliesslich der vierte Fall (578
A 7-13). Aufgereiht werden in 578 A 7 vier Begriffe (eine vergleichbare Reihe in
573 D 2-3), von denen oxevaypoq nur hier erscheint, dpfjvoc und cdyriöröv im
Kapitel über die Tyrannis nur hier verwendet werden. Es bleibt öSuppöi;, das in
574 A 3-4 insofern vorbereitet ist, als dort schon hervorgehoben wird, wie der
tyrannische Mensch in verzweifelter Gier überall durch Gewalt oder Betrug zu
den Geldmitteln zu gelangen sucht, die er für seine Verschwendung braucht;
und eben dadurch ist er in dauernden grossen Sorgen. Was wir jedoch vermissen,

ist ein Hinweis darauf, dass die Bürger unter dem Druck der Tyrannis in
steter Sorge und Kummer dahinleben müssen. Nur beiläufig wird in 575 C vom
Unglück der Polis gesprochen. Es bleibt auffallend, wie knapp in 578 A 7-13



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 139

dieser Punkt abgemacht wird. Für den Partner ist es einfach selbstverständlich,
dass in keiner Polis so viel geklagt und gejammert wird wie in der vom Tyrannen

beherrschten, und ebenso, dass kein Mensch so viel klagen und jammern
wird wie der Tyrann; denn (so müssen wir ergänzen) genau so, wie er die Bürger
quält, genau so wird er selbst durch seine rasenden Begierden gequält. Man
könnte spielerisch vermuten, dass die vier Begriffe in 578 A 7 auf dem Hintergrund

einer breiten Schilderung einer vom Tyrannen ausgeplünderten Polis, in
der nichts als Seufzen und Wehklagen zu hören ist, verstanden werden müssten;
Schauergeschichten, wie sie wohl bald nach Piatons Tod vom Tyrannen Klear-
chos von Herakleia am Pontos berichtet wurden, dürfte es schon früher gegeben
haben. Da kämen wir dem ziemlich nahe, was in der Moderne zuweilen als
«tragische Geschichtsschreibung» bezeichnet worden ist (ein trotz Piaton Phil.
50 B nicht sehr glücklicher Begriff).

578 B 1—C 8 geht zu einer allgemeinen Feststellung über. Der Staat ist
unglücklich, und der Tyrann ist es ebenso, am meisten allerdings, wenn er nicht
als Privatmann mit seiner tyrannischen Seele lebt, sondern in der Öffentlichkeit,

und politisch als Tyrann tätig ist. Der Partner zögert mit der Zustimmung,
begreiflich, da man, wie Piaton selber an anderer Stelle (Polit. 258 E 11-259 B 6,

vgl. Aristoteles Pol. 1252 a 7-16), sehr wohl die Meinung vertreten kann, dass
sich an der inneren e^iq nicht das Geringste ändert, ob man sie nun als Privatmann

oder auf einem verantwortlichen Posten als Magistrat betätigt. Hier gilt
das Umgekehrte, und Piaton gibt gerade diesem Problem ein derartiges
Gewicht, dass sein Sokrates es für notwendig hält, die gegenwärtige These (dass
nämlich die Lage des Privatmannes eine grundsätzlich andere ist als die des
Politikers in der Öffentlichkeit) im einzelnen nachzuweisen.

So kommt es zu einem höchst interessanten Beweisgang (578 C 9-579 C 3).
Die Beziehung zum schon Gesagten wird hergestellt durch den Begriff der
Angst (578 D 8 und 578 A 4-6). Angenommen wird ein reicher Privatmann, der
unter seinesgleichen lebt und viele Sklaven hat; seine Relation zu seinen Sklaven

ist genau dieselbe wie die des Tyrannen zu seinen Mitbürgern/Untertanen.
Dieser Privatmann braucht vor seinen Sklaven keine Angst zu haben, da ihm
im Notfalle die ganze Polis gegen die Sklaven beistehen würde.

Anders ist eine zweite Situation. Würde der reiche Privatmann mit seiner
Familie und seinen fünfzig Sklaven in eine menschenleere Wüste versetzt, in
der ihm niemand helfen könnte, so wären er und seine Familie der Überzahl der
Sklaven völlig ausgeliefert. Es bliebe ihm nichts anderes übrig, als sich das
Wohlwollen der Sklaven zu erkaufen und aus lauter Angst ihnen schliesslich die
Freiheit zu schenken.

Es ist aber noch eine dritte Situation denkbar. Der reiche Privatmann und
Sklavenhalter ist rings von Nachbarn umgeben, die es grundsätzlich für ein
Verbrechen halten, dass ein Mensch sich anmasst, Herr (ÖeaTrörriq) über einen
anderen Menschen zu sein. Ein solcher Privatmann wird in tödlicher Angst
sein, da er sich von lauter Feinden eingekreist sieht. Damit ist die Situation des



140 Olof Gigon

Tyrannen zu vergleichen, der seine eigenen Mitbürger wie Sklaven behandelt
und darum ununterbrochen durch ihren Hass bedroht wird. So ist die erste
Situation die des tyrannischen Menschen als Privatmann, die dritte die des im
Staate herrschenden Tyrannen.

Im übrigen ist die Bedeutung des Beispiels evident. Was wir ahnen, aber

nur selten ausdrücklich erfahren, spricht sich da aus. Der antike Mensch ist sich
stets bewusst, dass der Sklave sein natürlicher Feind ist und dass nur die
Solidarität aller freien Bürger es verhindern kann, dass die Sklaven, gestützt auf
ihre Überzahl zu Aufruhr und Umsturz schreiten. Wir dürfen aber auch folgern,
dass die Zahl der freien Bürger, die die Sklaverei als Institution prinzipiell
verwarfen (zuweilen auch die Herrschaft von Menschen über Menschen
schlechthin) schon im 5. und 4. Jahrhundert nicht gering gewesen sein dürfte.
Aristoteles hat sich da bekanntlich in einen merkwürdigen Widerspruch
verwickelt. Er sucht die Institution der Sklaverei durch die Hypothese eines Sklaven

von Natur zu retten (1252 a 30-34), gibt aber anderswo den Rat, es sei das

zweckmässigste, allen Sklaven als Belohnung für gute Arbeit die Freiheit in
Aussicht zu stellen (der ganze Abschnitt Pol. 1330 a 23-33 ergänzt auf das

lehrreichste die Darlegungen Piatons). Es folgt in 579 B 3-580 C 8 ein
Abschnitt, der zusammenfasst und wie ein Epilog zur gesamten Diskussion über
den Tyrannos wirkt. Man erwartet nicht, dass auf 580 B-C 8 noch zwei weitere
Beweise aufgeboten werden.

Zugleich werden wir hier vor allem den Eindruck haben, dass es sich beim
Tyrannen um eine reine Konstruktion handelt, von der Piaton selber weiss,
dass sie noch mehr als der Philosophenkönig nur am äussersten Rande des als

geschichtliche Möglichkeit Denkbaren anzutreffen ist. Keiner der grossen
Tyrannen von Periander über Polykrates und Peisistratos bis zu den Tyrannen
Siziliens entspricht auch nur von weitem diesem Schreckbild. Umgekehrt
allerdings muss damit gerechnet werden, dass gerade dieses mit aller Konsequenz
ausgestaltete Schreckbild eindrucksvoll genug war, um die Historiker zu
beeinflussen. Dies wäre im einzelnen zu untersuchen; ein besonders klarer Fall wäre
vermutlich die Geschichte des letzten Königs von Rom, Tarquinius Superbus.

Spürbar ist eine gewisse Inkonzinnität darin, dass der Tyrann als Herrscher
zum mindesten in den zwei ersten Punkten in Beziehung gesetzt wird zu dem
geknechteten Bürger (577 C 7 und E 5-6), in den zwei späteren dagegen zum
tyrannischen Menschen als Privatmann (574 A 3-4 und 578 C 9ff.).

In 579 B 3-D 8 wird die These, dass der herrschende Tyrann Ängsten
ausgesetzt ist, die der tyrannische Mensch als Privatmann nicht kennt, ergänzt
durch ein weiteres bemerkenswertes Beispiel. Der Tyrann möchte gerne wie alle
anderen Bürger Auslandreisen unternehmen, um fremde Länder und Völker
kennenzulernen; doch er ist der einzige, der dies nicht riskieren kann. Er ist
gezwungen, sich sein Leben lang in seinem Haus zu verkriechen. Dieselbe
Überlegung findet sich sowohl bei Aristoteles Pol. 1314 b 9-14 wie auch vor
allem in Xen. Hieron 1, 11-32, wo es auch deutlich wird, dass dieses «Nicht-



Die Unsehgkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 141

Reisen-Können» nicht zu den abschreckenden als vielmehr zu den
bemitleidenswerten Zügen im Porträt des Tyrannen gehört. Die Sache selbst ist ein
schöner Beleg dafür, wie selbstverständlich es für den Griechen schon seit der
Zeit Solons (Herod. 1, 29-30) war, decoplrn; eveicev Reisen zu unternehmen;
weder einem Ägypter noch einem Römer wäre dergleichen in den Sinn gekommen.

Zum Text selbst nur drei Kleinigkeiten. Streng systematisch gesehen, ist
579 B 4 tpüoei falsch. Denn der Tyrann ist natürlich nicht aus Naturanlage so,
wie er ist (dann wäre sein Verhalten entschuldbar), sondern er ist durch
schlechte Gewöhnung und äussere Einflüsse so geworden. Aber Piaton nimmt
es in diesen Dingen nicht genau. Durch H^vo«; 579 B 5 soll sein Interesse an
Auslandreisen pejorativ charakterisiert werden. Sonderbar ist 579 C 2 äyaOöv.
Soll damit - etwas primitiv - der mögliche ethische Wert solcher Auslandreisen
angedeutet werden? Schiefwirkt der Vergleich in 579 C 7-D 2. Der Tyrann, der
sich nicht selber beherrschen kann, aber die anderen beherrschen will, müsste
verglichen werden mit dem Arzt, der selber krank ist und andere Kranke zu
heilen beansprucht. Piaton hat einen solchen Vergleich wohl als sachlich
anfechtbar empfunden und sagt darum: Der Tyrann ist wie ein Kranker, der sein
Leben lang gegen Gesunde kämpfen müsste. Doch so lässt sich die Relation des

Tyrannen zu seinen wie Sklaven behandelten Mitbürgern kaum beschreiben.
579 D 9-E 7 ist eine erste Zusammenfassung, die vor allem betonen will,

dass der Zustand des Tyrannen (unfrei, unersättlich begehrend und darum arm,
voll von Angst wie von Schmerzen) demjenigen seiner Polis genau entspricht.
a(pa5(tapo{ 579 E 4 ein gewähltes Wort, bei Piaton nur an dieser Stelle.

Eine zweite Zusammenfassung 580 A 1-8 ergänzt die erste in fünf Begriffen.

Vom (püövog war in 579 C 1 die Rede gewesen, ämazoq wie äcpiZoq greift
zurück auf 576 A 4-9. Hier könnte man die Erwägung anschliessen, dass sich
der Tyrann und der Demokrat (im Sinne Piatons) in einem entscheidenden
Punkte begegnen: sowohl derjenige, der uneinschränkt so lebt, wie es ihm passt,
wie auch der andere, der alle anderen Menschen zu seinen Sklaven machen will,
hat jede Kommunikation zu anderen Menschen überhaupt abgebrochen. Beide
sind «radikal einsam», was freilich zu der Frage führen kann, ob nicht auch der
vollkommene cntooöaioi; oder aocpöi; radikal einsam ist Welches Gewicht
diese Frage hat, zeigt das berühmte Kapitel des Aristoteles Nik. Eth. 9, 9.

Auch der Begriff des aöiKoq hängt mit der früheren Stelle 576 A10-B 3

zusammen. Hier müssen wir allerdings feststellen, dass über das Verhältnis des

tyrannischen Menschen zur Gerechtigkeit, die doch der zentrale Gegenstand
des ganzen Dialoges ist, erstaunlich wenig gesagt wird. Auch die teilweise an die
Komödie (574 B 1-575 A 8), teilweise an das Strafrecht (575 B 6-9) erinnernden
Ausführungen geben nicht das, was wir vom System her erwarten würden.

Es bleibt üvöaioq, das im grösseren Kontext nur noch in der hochpathetischen

Stelle 565 E 3-566 A 4 erscheint. Bei Aristoteles Pol. 1314 b 38-1315 a 4

wird immerhin der Tyrann ermahnt, sich gottesfürchtig zu zeigen; denn dann
werden die Leute überzeugt sein, dass ihm die Götter beistehen werden. Be-



142 Olof Gigon

zeichnenderweise wird nirgends gesagt, dass der Tyrann notwendigerweise
gottverhasst ist und mit einer Strafe der Götter rechnen muss. Dies ist eine

Perspektive, die platonisch-aristotelisch in einen Mythos gehört, aber nicht in
einen philosophischen Logos.

580 A 9-B 7 stellt zum Abschluss die alles entscheidende Frage: Wer ist an

eüöaipovia der erste und wer der letzte Mensch (580 B 1 kann eine nähere

Bestimmung zu <XKpixf|<; kaum fehlen, mindestens Xöyoc,)? Hier ist die Antwort
wirklich einfach. Der gesamte Text vom Beginn des 7. Buches an führte auf sie

hin. So wirkt denn auch 580 B 8-C 5 beinahe übertrieben (vgl. Phileb. 66 A 4ff.).
Paradox ist das Ergebnis nur für den, der nach all dem Gesagten immer noch
meinen mochte, das Leben des Tyrannen sei das begehrenswerteste.

Von erheblichem Gewicht ist dagegen der flüchtig angehängte Satz 580

C 6-8: Das Ergebnis gilt, auch wenn kein Mensch und kein Gott etwas davon
erfahren sollte. Dies führt uns mit einem Schlag zurück zu einem der heikelsten
Probleme des ganzen Dialoges. Die Gerechtigkeit ist die Tugend, die die richtige

Ordnung unter den Menschen und damit in der Gesellschaft und im Staate

herstellt; es ist völlig unvermeidlich, dass die Gesellschaft ein gerechtes
Verhalten des Einzelnen honoriert, ein ungerechtes Verhalten bestraft. Dies
wiederum kann die Konsequenz haben, dass der Einzelne gerecht handelt, um
belohnt, ungerechtes Handeln meidet, um nicht bestraft zu werden. Damit
jedoch ist der Sinn der Tugend verfehlt; denn der klassischen Formel gemäss
soll man die Tugend «um ihrer selbst willen» üben und nicht irgendeines
Vorteiles wegen. Die Aufgabe ist demnach diejenige, zu zeigen, dass der Mensch
gerecht sein soll, selbst wenn es keiner unter den Göttern und Menschen erfahren

sollte. Angedeutet wird dies ein erstes Mal in 358 B, ausgesprochen in 366

D 5-367 E 5 (bes. 367 E 4!), dann 445 A 2 und später 612 C 9, wozu 612 E 3 und
613 B 9ff. treten. Piaton kann sich nur so helfen, dass er den Ausblick aufGötter
und Menschen sozusagen künstlich suspendiert und erst wieder zulässt, nachdem

bewiesen worden war, dass die Gerechtigkeit auch und vor allem um ihrer
selbst willen geübt werden soll.

Es ist kaum zu bezweifeln, dass das Kapitel über den Tyrannen, seine

Ungerechtigkeit und seine Unseligkeit in einer älteren Fassung des Dialoges an
dieser Stelle zu Ende ging. Der Beweis, der vollständig auf der durchgehenden
These, dass der Charakter und ßlo<; des Einzelnen und derjenige des Staates
bzw. des Staatslenkers in allen Stücken einander entsprechen, aufgebaut ist, ist

abgeschlossen, und mehr verlangen wir nicht. Wir wissen nun endgültig, was
wir von Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit zu halten haben.

III

Piaton muss indessen nachträglich den Beweis als unzureichend empfunden

haben. So hat er, mit einem formlosen etev 5f) den Übergang herstellend,
zwei weitere Beweise angeschlossen, die beide ganz anders orientiert sind als



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 143

der soeben durchgeführte Beweis. Von irgendeinem organischen Zusammenhang

zwischen dem ersten Beweis einerseits und dem zweiten und dritten
Beweis andererseits ist keine Rede.

Dieser zweite Beweis setzt 580 C 9 ein, und eine erste Etappe 580 D 3-581
C 7 wird rasch durchschritten. Es gibt drei Stände im Staate und drei Seelen-
tetle, also auch drei Arten von fiSovai, ETufiopiai und apyai (etwa mit 'Schwerpunkte'

zu übersetzen).
Den Anfang macht das e7uthjpr|TiKÖv, dessen Gegenstand die

elementarbiologischen Bedürfnisse sind. Doch bei diesen hält sich Sokrates nicht auf,
sondern verschiebt sofort, reichlich gewaltsam, die Akzente: Da die Befriedigung

dieser Bedürfnisse meist Geld beansprucht, so ist der Vertreter dieser
Lebensform nicht etwa der (piÄ.-f|8ovog, sondern der <piLo-xpf]paxog und der
<piA.o-KspSf|g. Der Grund dieser Verschiebung wird sich gleich erkennen lassen.

Für das OupoeiScg kommt es ausschliesslich auf das Herrschen (für Aristoteles

noch mehr als für Piaton ist Kpaxeiv das Stichwort für das militärisch-imperialistische

Handeln), das Siegen und den Ruhm an. Dazu tritt drittens das

<piÄopuileg und cpiLöaoipov, das weder an Reichtum noch an Ruhm interessiert
ist, sondern nur an der Erkenntnis der Wahrheit/Wirklichkeit.

Wir sehen nun, weshalb das <piÄ.-f|8ovov durch das <piÄo-Kep8eg ersetzt ist.
Einesteils will Piaton Verwechslungen zwischen den verschiedenen Arten der
f)8ovf| vorbeugen: Das Bedürfnis nach physischer Lust (580 E 3-4) ist etwas
ganz anderes als die Freude, die man am Geld, am Ruhm oder am Wissen haben
kann; diese zweite Art der 1)80vi) durchläuft die ganze Skala der menschlichen
Aktivitäten. Andernteils aber treten die Freude am Geld (xepSog) und die
Freude am Ruhme (xipf|) zusammen gegen die Freude am Wissen der Wahrheit.

Aristoteles vor allem hat immer wieder hervorgehoben, dass für die grosse
Mehrheit der Menschen KepSog und xipf] die beiden entscheidenden Triebkräfte

allen Handelns sind, für die Anspruchslosen das tcepSog, für die
Anspruchsvollen die xipf). So haben auch von den vier Subsidiärtugenden in Nik.
Eth. 4 die zwei ersten es mit dem Geld zu tun, die zwei späteren mit der xipf|.
Dabei gehört das Streben nach KepSog wesentlich dem privaten Bereich an,
dasjenige nach xip.fi wesentlich dem öffentlichen und politischen.

Das aristotelische Kapitel über die Lebensformen (Nik. Eth. 1, 3) rechnet
nicht mit den verschiedenen Arten der f|8ovf|. So ist es frei, anders zu
argumentieren als Piaton und den (piHo-%pfipaxog abzuschieben mit dem in Pol.
1256 b 26ff. geführten Nachweis, dass das Geld immer nur ein Mittel zum
Zweck sein dürfe und nur raxpa cpüoiv zum Zweck erhoben werden könne. Die
fi8ovf| dagegen hat, wie immer man sie versteht, unzweifelhaft den Charakter
eines Zweckes und Zieles.

Die zweite Beweisetappe 581 C 8-582 A 3 verläuft ebenso glatt. Die Frage
ist, wie jede der drei Lebensformen über die f)8ovf) urteilt. Der (piÄo-KepSf)g
wird nur am Profit Freude haben und Ruhm und Wissen verachten, wenn sie
kein Geld einbringen. Der Ehrgeizige wird die Freude am Geld für ordinär



144 Olof Gigon

halten und diejenige am Wissen für Geschwätz, es sei denn, dass dabei Ruhm
zu erlangen ist. Der <piL6-oo(po<; endlich hält sich an die fundamentale Distink-
tion von fiSovai, die unentbehrlich sind (dvayKatai), und andere, die es nicht
sind.

Dies ist eine Distinktion, die in unserem Dialog schon längst vorbereitet
ist. Ein exkursartig eingelegtes Lehrstück ist schon 558 D 8-559 D 3. Vorgeführt
wird die Unterscheidung von f]8ovod, die notwendig und/oder nützlich sind,
wie eben Essen, Trinken und Aphrodisia, soweit sie für die Erhaltung der
Gesundheit und des Lebens schlechthin unentbehrlich sind. Nicht notwendig
und schädlich sind dagegen solche, die aus dem übermässigen Genuss an jenen
Dingen entstehen. Man kann dazu sowohl Aristoteles Nik. Eth. 1118b 8-28
(der weiter ausdifferenziert) wie auch Epikur vergleichen, der im Sinne dieser
Distinktion zwischen den notwendigen, naturgemässen und begrenzten f]8ovai
und den nicht notwendigen, naturwidrigen und begrenzten £7cu)upiai scharf
unterscheidet. Zu nennen ist natürlich auch Piaton selber, der Philebos 62 E 8-9
und 63 E 4-5, wenn auch zögernd, den unentbehrlichen f)8ovat einen Platz
einräumt.

Den Charakter eines Exkurses hat auch 571 A 5-572 B 9. Die Gruppe der
nicht unentbehrlichen f|8ovai muss weiter aufgeteilt werden in solche, die

pervers, und andere (so müssen wir ergänzen), die harmlos sind. Hier interessieren

nur die perversen, die sich im Traume melden, wenn (auch da ist zu

ergänzen) der oberste der drei Seelenteile keine Kontrolle über die zwei anderen
Teile ausübt, derart, dass diese sich ungehemmt gehen lassen können, was
schliesslich die ärgsten Wunschträume zur Folge hat. Die Hilfe kann nur
entweder daher kommen, dass beim Erwachen der oberste Seelenteil wieder seine

Kontrolle übernimmt, oder so, dass schon im Traume die beiden unteren Teile

zur Ruhe gebracht werden können und der oberste Seelenteil frei seiner
Bestimmung nachzugehen vermag. Wie weit Epikur in seiner Gruppe der weder

naturgemässen noch notwendigen r|8ova( (K. D. 29) sowohl harmlose wie auch

perverse Gelüste untergebracht hat, lässt die Überlieferung, soweit ich sehe,

nicht klar erkennen.
581 E 6-582 A 2 präzisiert ausdrücklich, was nicht unwichtig ist, dass

gegenwärtig weder die Frage nach dem koLöv noch diejenige nach dem tiycxüöv

zur Debatte steht, sondern ausschliesslich diejenige nach dem f)8u. Welche der
drei Lebensformen hat am meisten f)8ovf|

Die Antwort bringt die dritte und letzte Beweisetappe 582 A 4-583 All,
und zwar auf zwei Wegen. Es gibt drei Instanzen der Entscheidung (Kpuf]piov:
bei Piaton nur hier und Theait. 178 BC, Legg. 767 B, bei Aristoteles nur in
Metaph. 1063 a 3. Wir haben also einen der Fälle, wo die spätere weite Verbreitung

des Wortes als terminus technicus auf einen uns verlorenen repräsentativen

Text zurückgehen muss; ob dieser Text zeitlich vor oder nach Piaton
anzusetzen ist, sei hier als Frage offen gelassen): eprceipfa, cppövr|cn<;, köjoq. Ich
habe anfangs schon von dieser Trias gesprochen. Dass sie nicht für diese Stelle



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 145

entworfen wurde, zeigt die Tatsache, dass die epnetpia ausführlich zum Zuge
kommt (582 A 8-D 2), ebenso der köyoi; (582 D 8-583 A 5), während die (ppö-

vr|Gig sich mit einem vagen Satze begnügen muss (582 D 4-6). So wird es denn
auch dem Leser in keiner Weise klar, wodurch sich cppovr|ot<; und Xöyog als

Entscheidungsinstanz voneinander unterscheiden.
Der erste Beweisgang hält sich an die ep7tsipla. Über diesen Begriff wäre

viel zu sagen, von der schroffen Verwerfung im Gorg. 462 B 1 Iff. und 500 E 4ff.
(vgl. Phil. 55 E 5-56 A 1) bis zu Rep. 484 D 5-7 und 539 E 2-540 A 2, wo sich
zeigt, dass auch die Philosophenkönige die ep7t£tpia nicht entbehren können,
was umgekehrt besagt, dass es einen Bereich der Wirklichkeit gibt, den keine
£7CKTTf]jiT| zu bewältigen vermag und der darum der eprcetpia überlassen bleiben
muss.

Der Beweis aus der Epicerpta verläuft allerdings etwas unerwartet. Auf eine
kurze Formel gebracht lautet er: Die f|8ovf| an KgpÖoq und xipf| gehört zu den
unvermeidbaren f)8ovai, die jeder Mensch kennt, also auch der cpikö-aocpot;.
Die fiSovi) des Wissens gehört gerade nicht dazu; der cpiXo-KEpSijq und der
(ptkö-xipoq können selbstverständlich existieren, ohne sie je empfunden zu
haben. Allgemein gesagt: Nur der tpikö-croipoi; kennt die r)8ovf| aller drei
Lebensformen, während die zwei anderen nur je ihre besondere f)8ovf| kennen.
Also ist die f|8ovf) des cpikö-oocpoc die umfassendste und vollkommenste.

Zweifellos ist dieser Beweis etwas heikel oder besser gesagt: primitiv. Piaton

äussert sich denn auch denkbar vorsichtig. Es soll nicht der Eindruck
erweckt werden, als sei der <pikö-<ro<po<; nicht bloss an der Schau der Wahrheit
und des Seienden interessiert, sondern ebensosehr an KepSoq und xipij. Nur in
einer gewissen Abstraktheit ist die These annehmbar: Die für das konkrete
Leben unentbehrlichen f|8ovai kennt jedermann, die höhere f]8ovf| des Wissens
berührt nur den Einzelnen, der sich ihr zugewandt hat.

Der zweite Beweisgang geht vom Xöyog aus. Die ep7ceipia stellt die
Tatsächlichkeiten her, doch nur der Xöyog ist das öpyavov (582 D 8), mit dem eine
Entscheidung gefallt werden kann. Der Xöyog fällt aber Unbestrittenermassen in
den Zuständigkeitsbereich des <pikö-ao<po<; allein, und daraus wird gefolgert,
dass die f|8ovij dieser Lebensform die grösste ist, gefolgt von der f)8ovij des

Ehrgeizigen und derjenigen des Geldgierigen.
Damit ist der erste Beweis geschlossen. Sein Ziel war eindeutig der Nachweis,

dass es keine höhere f)8ovf| geben kann als diejenige des Philosophierenden.

Der letzte Satz 583 B 1-2 behauptet, damit habe zum zweiten Male der
Gerechte den Ungerechten besiegt, ein mehr als krampfhafter Versuch, den
Beweis an 580 A 18 anzuschliessen. Denn mit dem Tyrannen hat der ganze
Abschnitt nur dann etwas zu tun, wenn man e contrario argumentiert: Wenn
der Philosoph die grösste f)8ovf| hat, so wird sein Gegenspieler, eben der
Tyrann, am wenigsten f)8ovf| haben. Doch nicht nur wird dies nicht gesagt; es ist
auch insofern ungeschickt, als im Beweis der (pvkö-xtpog und der (piA,o-Kep8f|<;

vom epikö-Goepog abgehoben werden, der Tyrann aber in keinem artikulierbaren

II Museum Helveticum

Klassfsch-Philologisehes Seminar



146 Olof Gigon

Verhältnis weder zum einen noch zum anderen steht. Für sich genommen hat
der gesamte Beweis nichts mit der Tyrannen-Problematik zu tun. Seine Absicht
ist eine andere.

IV

Doch gehen wir nun zum zweiten Beweis, zum dritten der ganzen Reihe
über 583 B 3-587 A 6. Er gliedert sich in mehrere Abschnitte.

Zunächst 583 B 3-585 A 7: Hier wird nun das Beweisziel mit aller
Deutlichkeit ausgesprochen, und vor allem: Es gibt sich als Zitat. Wahr und Rein ist

nur die f]8ovf| des cppövipoQ; die f]8ovr| der anderen ist nur ein Schattenbild.
Das Wort eoKiaypacpripevri stammt aus dem Buch eines oocpog. Es gehört zum
Stil des Dialoges, dass Sokrates das, was der Verfasser gelesen hat, umsetzt in

etwas, was er einmal gehört zu haben glaubt. Auf die Frage, wer der aocpoq

gewesen sein mag, komme ich später zurück. Wichtig ist hier, dass das Beweisziel

sachlich dasselbe ist wie dasjenige des vorangehenden Beweises: die f|8ovf|
des Philosophen ist die vollkommenste. Gegeben ist als erstes der Gegensatz
von f)8ovf| und Xu7xr| und zwischen beiden ein Zustand, der weder das eine noch
das andere ist und den Sokrates ficni^ia nennt (583 C 3-9). Der Begriff ist

wichtig, da er zu der Schlussfolgerung zwingt, dass f)8ovf| und X.U7tt| gerade nicht
Zustände der Ruhe sind, sondern Bewegungen. Das eleatisch-ontologische
Begriffspaar Unbewegtheit-Bewegtheit kommt in die Nähe.

Entscheidend ist zweitens die Beobachtung, dass für den Kranken die

höchste f)Sovf) in der Befreiung von der Krankheit besteht, für den Trauernden
im Aufhören des Kummers. Dies bedeutet, dass in solchen Fällen das Enden der

ÄÜ7rr| gesucht wird, also die tjcnjyia und nicht die f)8ovf| selber. Vielmehr wird
eine fiau%ia selber für die pSovri gehalten (583 C 10-D 11). Damit gelangen wir
auf den festen Boden einer Doktrin, die auch im Phil. 43 D 4-44 A 11 erwähnt
und geprüft wird. Für diese ist die aXuiria das Höchste, was der Mensch im
Leben erreichen kann. Sie muss an repräsentativer Stelle vorgetragen worden
sein, denn wir finden sie später (nur unwesentlich umgeformt) als eine Lehre

Epikurs wieder. Was er die Kaxaaxripaxuai f|8ovf| nennt, entsteht, wenn jeder
körperliche Schmerz und jeder seelische Kummer überwunden sind (K.D. 3).

In einer wesenhaft unvollkommenen Welt, wie es die Welt der Atomisten ist,

kann der Mensch nicht mehr erreichen als die Freiheit von Schmerz und Kummer.

Ein solches Ziel des Handelns hat auch seine Evidenz in sich selber im
schärfsten Gegensatz zur f)8ovij im eigentlichen Sinne, von der auch und gerade
der platonische Philebos nicht müde wird zu erklären, wie vielgestaltig und

vieldeutig sie sei. Es ist viel leichter, die äTauria zu erlangen als für die richtige
Weise der fi8ovtj zu optieren. Endlich und vor allem ist die riSovij in allen ihren
Formen Bewegung, während die cdtmia Ruhe ist, also am Primat des ruhenden
Seins über das unendlich bewegte Werden teilhat; was von der äÄ.U7ria gilt, gilt
auch von der äxapa^ia und äx)apßir| Demokrits und in einem abweichen-



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 147

den Kontext von der &voxXr|oia des Speusippos und des Hieronymos von
Rhodos.

Es folgt die Widerlegung dieser Doktrin 583 E 1- 584 A 11. Sie geht genau
so formalistisch vor wie der entsprechende Abschnitt des Phil. 43 D 4-44 All.
Zunächst wird eine Folgerung gezogen: Wenn das blosse Aufhören der Wurp
schon r|Sovf| ist, dann ist auch umgekehrt das blosse Aufhören der f)8ovf) schon
M)jrr| (dazu das leider viel zu knapp berichtete Raisonnement des Epikureers bei
Cicero De fin. 1, 56). Dies führt zum Ergebnis, dass die ficmxta gleichzeitig
weder f)8ovf| noch und auch sowohl f)8ovf| wie auch XÜ7tr| ist, also gleichzeitig

Unbewegtheit und Bewegtheit, was ein Widerspruch in sich selber ist.
Damit gilt die Doktrin als erledigt. Wir unsererseits werden uns über die
Dürftigkeit des Argumentes wundern; man könnte es beinahe ein klassisches
Beispiel dafür nennen, dass ein formallogischer Beweis zwar in sich selbst
unanfechtbar ist, aber gerade das Zentrum der gegnerischen Position nicht trifft.
Man versteht, dass Epikur sich durch Piaton nicht hat irre machen lassen.

Umgekehrt ist es erstaunlich, wie hart das Urteil des Sokrates ausfällt. Der
Nachweis des logischen Fehlers genügt zur Feststellung, dass eine solche Lehre
gar nicht die wahre fi8ovf| im Auge hat, sondern nur etwas, das sich dem
Menschen zeigt, als ob es f)8ovf| wäre, das nur eine scheinbare f)8ovr| ist, ein
blosses Zauberstück. Ähnlich auch der Philebos: Die Lehre macht uns darauf
aufmerksam, dass wir zwischen wahren und bloss vermeinten f)8ovai zu
unterscheiden haben.

Es folgen in 584 B 1-C 12 nach beiden Richtungen Ergänzungen. Einmal
besteht die naheliegende Frage, welches nun die wahren fiSovai sind, also
solche, die gerade nicht Befreiungen von der W>rcr| sind. Zu unserer grössten
Überraschung werden hier die Gerüche genannt, also die f|8ovai, die aus der
Wahrnehmung von Wohlgerüchen entstehen. Von ihnen spricht auch, wesentlich

zurückhaltender, Phil. 51 E. Doch gerade der Zusammenhang im Phil. 50
E 5-52 B 9 lässt mindestens erraten, was Piaton meint. Als reine und wahre
f)8ovai dürfen gelten einerseits diejenigen, die die drei oberen Sinnesorgane
Sehen, Hören, Riechen vermitteln, andererseits diejenigen, die alle Formen des
Erkennens und Wissens begleiten; kein Zweifel, dass die vollkommenste f)8ovij
der Schau der Idee des üyaüöv zukommt. Doch dieses Ganze will Piaton weder
an der einen noch an der andern Stelle ausbreiten: im Phil, nicht, um nicht der
späteren Diskussion 55 C-59 D vorzugreifen, in der Rep. nicht, weil vom Wissen

der Wächter zuerst, der Philosophenkönige nachher schon in aller
Ausführlichkeit die Rede gewesen ist. So begnügt sich Piaton hier mit dem ironischen

Spiel, stellvertretend für alle übrigen Formen der wahren f]8ovf) nur eben
diejenige zu nennen, die den untersten Platz in der Skala besetzt: Die Parfüms
gehören zuletzt dazu, aber sie gehören dazu.

Den wahren f)8ovai werden sodann diejenigen gegenübergestellt, die
Überwindungen der Xuot) sind. Es sind erstens diejenigen, die vom Körper
ausgehend die Seele ergreifen; was diese übermässig allgemeine Formel meint,



148 Olof Gigon

ergibt sich aus dem Phil. 31 E 3-32 B 7 und 47 C 3-D 4. Es ist der elementare
Vorgang von Hunger und Sättigung, derjenige Vorgang, aus dem nacheinander
Piaton (und dieser gewiss nicht als erster), Aristoteles und Epikur die eleganteste

und unanfechtbarste Definition der f]8ovf| haben ableiten können: f]8ovfi ist
der Prozess, durch den ein in einem naturwidrigen Zustand (Hunger, Durst,
Kälte, Hitze) befindliches Lebewesen wieder in seinen naturgemässen Zustand
zurückkehrt bzw. durch den der naturgemässe Zustand wieder hergestellt wird.

Unser Text stellt neben diesen Prozess auch die entsprechenden
Erwartungen in die Zukunft hinein. Unrein in dem hier gemeinten Sinne ist auch die

pSovri der Hoffnung, der gegenwärtige Zustand der Äujtr| möge einmal in der
Zukunft ein Ende nehmen. Diese f)8ovf| der Erwartung ist allerdings (was der
Phil. 32 B 9-C 5, nicht aber unsere Stelle sagt) eine rein seelische f|8ovf|, im
Gegensatz zur f)8ovf| der Wiederherstellung, die Körper und Seele gleichmässig
umfasste. Die beiden etwas schwerfalligen Begriffe 7tpo-f|ct>Ti<n<; und Ttpo-
W>7tr|Gi<; finden sich übrigens bei Piaton nur an dieser Stelle. Das Theorem im

ganzen kann sehr wohl schon in der Sophistik gearbeitet worden sein.

In 584 D 1-585 A 7 wird anhand eines geschickt gewählten Vergleiches
nochmals der Irrtum derer illustriert, die die ätauria für f)8ovf| halten. Aunr] -
aXuitia - f]8ovi) werden als eine dreistufige Leiter verstanden. Wer nun von der

untersten zur mittleren Stufe aufsteigt, kann leicht die Meinung haben, er sei

schon auf der obersten Stufe angelangt - dies vor allem, wenn er von der Mitte
nach unten blickt und übersieht, dass es über ihm noch eine Stufe gibt. Nur
wenn er von der Mitte nach unten steigt und unten ankommt, täuscht er sich

nicht: Dann ist er tatsächlich unten und bei der Mini angelangt.
Nun wird, wie schon in 582 A 8ff., an die epitetpfa appelliert. Es ist einfach

Mangel an eptceipfa, die in Wirklichkeit dreistufige Leiter für eine zweistufige
zu halten und demgemäss f)8ovf| zu nennen, was bloss ctA-uitia ist.

Dies alles ist einfach, beinahe banal, bis auf einen Punkt. Was veranlasst
Piaton, darauf zu insistieren, dass der Aufsteigende sich immer täuscht, weil er

die mittlere Stufe für die höchste hält, der Absteigende aber nicht, wenn er von
der mittleren Stufe in der Tat zur untersten Stufe hinabsteigt? Welchen Sinn hat
diese augenscheinliche Asymmetrie? Wenn wir auf der Suche nach der f)8ovf|
immer in die Irre gehen können, niemals aber, wenn wir der Wurp nachgeben, so

bedeutet dies, dass letzten Endes der W>7tr| mehr Gewicht zukommt als der

f)8ovfi - eine These, der die Vertreter der ct/omia sofort zustimmen würden.
Es kommt noch etwas dazu: Sokrates vergleicht in 585 A 3-5 diejenigen,

die die mittlere Stufe mit der obersten verwechseln, mit Leuten, die die weisse

Farbe nicht kennen und nun die graue Farbe für weiss halten. Dazu bemerkt
Glaukon, dass es sich genau so verhält; es wäre merkwürdig, wenn es sich anders
verhielte. Was ist da evident? Nur, dass der, der Weiss nicht kennt, Grau für
Weiss hält. Doch dies ist eine Frage zweiten Ranges. Viel wichtiger ist die
andere Frage, warum die Menschen von der obersten Stufe nichts wissen und
nicht fähig sind, über die mittlere Stufe hinweg auf die oberste Stufe zu blicken?



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 149

Warum fehlt ihnen diese (584 E 4-5)? Selbstverständlich ist dies nicht,
und darauf erhalten wir keine Antwort.

Ein neuer Beweisgang setzt bei der in 584 C 4-7 berührten These an (585
A 8-E 5). Hunger und Durst sind Unbestrittenermassen Leerungen des Körpers.
Ihnen werden ohne jede nähere Begründung Unwissenheit und Torheit als

Leerungen der Seele gegenübergestellt. Körper und Seele bedürfen also der
Nahrung, damit die Leerung verschwindet und der (naturgemässe) Zustand der
Sättigung erreicht wird.

Dies ist auf den ersten Blick eine einfache, wiederum beinahe banal zu
nennende These. Dass das Wissen die Speise der Seele ist, ist sicherlich schon
längst vor Piatons Prot. 313 C 4-314 B 4 ausgesprochen worden. Bei näherem
Zusehen ergeben sich indessen allerlei Schwierigkeiten. In 584 B 1-C 12 waren
den f)8ovai, die Überwindungen von kürcai sind (wie gerade Hunger-Sättigung)
andere gegenübergestellt worden, die reine pSovai ohne Au7rr| sind; das Riechen
war dort, stellvertretend für den gesamten Bereich der drei oberen Sinnesorgane

sowie des Lernens und Erkennens genannt worden. So gelten ja auch im
Phil. 51 E 7-52 B 9 die pathjpaxa als Quelle von 1)80vf] ohne jede Awrri. Dass

unsere Stelle dem widerspricht, ist offensichtlich. Denn hier wird nun das

Erwerben von So^a dAr|i>f|<;, e7tioxf|pr| und voßg (585 B 14) begriffen als eine
f|8ovf|, die die Atmr) der Unwissenheit und Torheit überwindet. Da liegen zwei
Doktrinen vor, die Piaton zu koordinieren versäumt hat.

Von 585 B 9 an wird nach der Qualität der Nahrung gefragt. Es bedarf
keines langen Nachweises, dass die geistige Nahrung, die der Seele zukommt,
weit höheren Ranges ist als das Essen und Trinken, an denen sich der Körper
sättigt. Dabei zögert Piaton nicht, als Seelenspeise sofort seine Dialektik
anzusetzen; so wird die Seelenspeise ausgezeichnet durch Wahrheit und unveränderliche

Seiendheit (etwas hart der in 585 C 1 angehängte Sammelbegriff der
ctpexfi, beigegeben wohl als Vorbereitung auf 586 A Iff. In 585 C 7 ist die
Korrektur Adams övopoiou naheliegend, aber vielleicht nicht genügend: oöaia
zweimal hintereinander in völlig verschiedenen Bedeutungen ist kaum erträglich.

Die Verderbnis sitzt also tiefer). Das Endergebnis wird mühelos erreicht.
Wenn nach der allgemein anerkannten Theorie die 1)80vf| der Prozess der
Sättigung ist, also der Wiederherstellung des naturgemässen Zustandes, so
versteht es sich von selbst, dass die f|8ovf| unendlich viel grösser sein wird, wenn
die Seele sich an der Wahrheit und am unveränderlich Seienden sättigt, als

dann, wenn der Körper seine Nahrung erhält. Die das Philosophieren im
allgemeinen und die Dialektik im besonderen begleitende f)8ovr| ist also die
vollkommenste (585 D 7-E 5).

Das Beweisziel ist also auch da offensichtlich. Die Philosophie allein ist es,
die höchste und wahrste fi8ovf| bei sich hat. Die r]8oval, die das icepöoq oder die
xipf) verschaffen können oder auch das Essen und Trinken, fallen demgegenüber

zurück. Sokrates konstatiert dies ohne Gehässigkeit, aus gutem Grunde:
denn tcepöoc; wie xipf| und die Ernährung des Körpers gehören zu den notwen-



150 Olof Gigon

digen Dingen, an denen auch der Philosoph partizipiert. Dass die meisten
Menschen nur diese notwendigen Dinge kennen und darum auch geneigt sind,
f)8ovf| und anuria miteinander zu verwechseln, ist eine bedauerliche Tatsache,
die man nur konstatieren kann.

So könnte man den ganzen Abschnitt 580 D 7-585 E 5 als eine vielleicht
nicht sehr tiefgehende, aber einleuchtende und massvolle Empfehlung des ßiog

OeoipriTiKoq verstehen. Ich zweifle auch kaum daran, dass seine ursprüngliche
Intention genau diese gewesen ist.

Doch nun ist es höchste Zeit, zum Tyrannen zurückzukehren, von dem in
den Überlegungen dieses Abschnittes mit Ausnahme von 583 B 1-2 überhaupt
nirgends die Rede gewesen ist.

Dies geschieht zunächst in 586 A 1-C 6 mit einer fast unerträglich harten
Schwenkung. Bisher waren die Unerfahrenen diejenigen gewesen, die nur den

Weg von unten (der W>7rr|) zur Mitte der Stufenleiter kannten, also bis zur
äZuma, und meinten, diese Mitte sei schon die f)8ovf|, weil sie von der höchsten
Stufe, der wahren f)8ovij, nichts wissen (584 E 4-585 A 7). Nun sind die
Unwissenden plötzlich diejenigen, die keine Erfahrung in <ppövr|cn<; und äpexf| haben
und deren Aufenthalt auf der mittleren Stufe der dÄmcla als ein Leben in Saus

und Braus beschrieben wird. Sie irren ununterbrochen von der Mitte nach

Unten, weil sie das Oben nicht kennen. In vier Wendungen wird die Unfähigkeit,

nach Oben zum wahrhaft Seienden und zur wahrhaften f]8ovf| hinaufzublicken,

beschrieben. Mit einer brutalen Begriffsverschiebung wird das Leben
dieser Unfähigen mit dem des Viehs verglichen, und das «Unten», das bisher
der Zustand der L6jxr| gewesen war, wird nun der Erdboden, auf dem das Vieh
seine Nahrung findet - im Gegensatz zum Menschen, der dazu bestimmt ist,
«nach Oben» zu schauen. Das ursprüngliche Bild der dreistufigen Leiter wird
völlig überdeckt durch die zweifellos längst vor Piaton schon formulierte
Antithese zwischen dem Herdenvieh, das nach Unten zur Erde, und dem Menschen,
der nach Oben zum Himmel hin blickt. Dazwischen schiebt sich erst noch das

Bild des an reichbesetzten Tischen schwelgenden Wüstlings (vgl. 372 D 9, 373

A 2, 390 A 10 und besonders 404 D 1 und Ep. 7,326 B 8 - die einzigen Stellen im
Corpus Platonicum).

Angehängt wird überdies das Bild der um das Fressen miteinander
kämpfenden Tiere mit den Stichworten ttkeove^fa, das teils auf Rep. 1, teils auf
den Gorgias zurückverweist, und &7dr|axfa, wozu 555 B 9, 562 BC, 578 A 1 und
590 B 8 und vor allem Gorg. 493 A 5-C 3 und 493 D 5ff. Hier wird das im
Gorg. breit ausgemalte Bild variiert. Offenbar hat der Mensch zwei Fässer, ein
durchlöchertes und ein dichtes; die Leute aber füllen nicht das dichte Fass auf,
sondern das durchlöcherte und sind gezwungen, immer wieder nachzu-
giessen.

Das Ganze ist eine absonderliche Häufung verschiedener und miteinander
unvereinbarer Bilder; und systematisch gesehen wird nun derjenige, der bis
dahin einfach die äA.U7t(a suchte und sie für f)8ovf) hielt, zu einem viehischen



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 151

Lebemann, der ohne Hemmungen und Rücksichten zu geniessen sucht. Da
sucht Piaton einen Text, der ursprünglich in klarem Aufbau auf die vollkommene

fi8ovf| des ßio<; Oecopr|xiK6<; hingewiesen hatte, mit eifernder
Gewalttätigkeit für sein Porträt des Tyrannen nutzbar zu machen.

Freilich ist zunächst nicht vom Tyrannen die Rede, sondern zu unserem
Staunen erklärt Glaukon, was Sokrates da entworfen habe, sei genau die
Lebensart der 7toAAoi, was die Folgerung nahelegt, wenn die Mehrheit der Menschen

tatsächlich so sein sollte, dann verdiene sie auch nichts Besseres als die
Herrschaft des ihnen geistesverwandten Tyrannos.

Gewichtiger ist die nachfolgende Bemerkung 586 B 7-C 6. Man kann die
mittlere Stufe, auf der die reine Amrri überwunden, aber die reine T]8ovf| nicht
erreicht ist, als eine Mischung von f|8ovf| und Limp im Sinne von Phil. 46

A 12-50 E 4 verstehen und insofern als blosse Nachbildungen der wahren r)8ovf|
(obschon auch da eine Vermengung zweier Vorstellungen vorliegt: Der Gegensatz

von Gemischt-Rein ist ein anderer als derjenige von Urbild-Abbild). Der
Begriff des Schattenbildes, der 583 B 5 als Zitat angeführt war, erscheint hier
wieder, dazu eine Bemerkung, die noch etwas näher an den Tyrannen heranführt.

Vom zügellosen epco<; ist seit 573 B 7 öfters die Rede gewesen; mit der
öAujria hat dies überhaupt nichts mehr zu tun. Interessant ist der Vergleich der
bloss abbildhaften T]8ovai mit dem Scheinbild der Helena, von dem Stesichoros
gedichtet hatte (dazu Phaidr. 243 AB). Das Gedicht selbst interessiert uns hier
nicht. Dagegen liegt der Vergleich der vielumkämpften Schein-f)8ovai mit der
scheinhaften Helena und der ruhevollen wahren f]8ovf] mit der wahren, in
Ägypten weilenden Helena so nahe, dass sich der Verdacht aufdrängt, dieser
Vergleich sei schon vor unserer Stelle irgendwo ausgeführt worden.

Erst der nächste Abschnitt verrät die Absicht des Verfassers, dem
Menschen, der auf der mittleren Stufe der Leiter stehen blieb, nicht etwa die öXujria
zuzuschreiben, sondern ihn als den <piXoK£pSf|<; und cpiÄöxipoc zu kennzeichnen,

von dem schon in 580 D 3-583 D 11 die Rede war. Hier erscheinen sie

wieder, freilich in scharf polemischer Zeichnung. Dem <piA.OKep8ij<; (der
zugleich der cpiW|8ovo<; ist) galt 586 A 1-C 6, der (piLöxipoc wird 586 C 7-D 3

beschrieben, und zwar in seinen drei Formen, je nachdem er sich an xipp oder
an vikti oder an Oupöq sättigen will (merkwürdig schlecht ist das zweimalige
unbestimmte xoßxo 586 C 8 und D 3 formuliert). Abermals eine neue Perspektive

tut sich von 586 D 4 an auf. In anspruchsvoller Umständlichkeit wird
erklärt, dass das <piAoKep8e<; und (pi/.öxipov, das dem Xöyoq und der üÄf|i)eia
folgt, auch zu den cdr|üeoxaxai r)8ovaf gelangt, soweit dies möglich ist; diese
sind ausserdem die besten und die oiiceidxaxai, womit auf das Begriffspaar
oiK£io<;-üLAÖxpio<; hingedeutet wird, das bei Piaton zuerst (soweit ich sehe) im
Charm. 163 C 4-6 begegnet und noch in der hellenistischen Philosophie eine
bedeutende Rolle gespielt hat. Identisch mit dem Tun des oiiceiov ist das gleich
nachher erwähnte xü eauxoö iipäxxevv 586 E 5-6. Im Gesamtaufbau des
vollkommenen Staates besagt dies, dass keiner der Stände in den Kompetenzbe-



152 Olof Gigon

reich eines anderen Standes eingreifen darf. Etwas dieser Art muss auch hier
gemeint sein, obschon es keineswegs klar wird, worin sich die oiKeia fi8ovf| des

<piAoKep8f|q von derjenigen des cpiXöxipog unterscheidet.
Sachlich ist das Ergebnis dies, dass dem cpiLoKepStj^ wie auch dem rpiAö-

Tipo<; je eine besondere fi8ovf| zukommt, die sie aber nur erreichen, wenn sie

sich an den Xöyoq halten. Man erwartet nun die den vorausgehenden Beweisen

entsprechende Folgerung, dass nur die f|8ovf| des cpiLöaocpoq die schlechthin
<xA.r)i>eaTäTT| im Sinne von 586 D 8 sein wird.

V

Doch nicht von ihr wird nun gesprochen, sondern nur vom äussersten
Gegenteil - Gegenteil allerdings in einem sonderbaren Sinne. Denn der Tyran-
nos ist zwar vom Xoyoq vollständig abgeschnitten (587 A 7 zu 586 D 6), hat aber
weder mit dem (piÄOKep8f|<; noch mit dem (ptAoxtpoq etwas zu tun. So wird hier
der vom Xöyoq abgeschnittene Mensch nicht etwa die Verkörperung zügelloser
<piAoK£p8eux und rpiAmipla, sondern unbestimmt genug wird er als derjenige
charakterisiert, der von vöpog und latqiq am weitesten entfernt ist (587
A 10-11). Man spürt geradezu die Verlegenheit des Verfassers, der sich bis
dahin an das Schema cpt^oKep8f|<;-<piA6Ti.po<;-(piW>ao(po<; gehalten hatte und
damit im Gesamtrahmen der platonischen Ständeordnung geblieben war und
nun vom Tyrannen reden will, der aus diesem Schema und dieser Ordnung
vollständig herausfällt. So bleibt es bei Stichworten, die in das Ergebnis
einmünden, dass die wahre und oiiceia fiSovij am meisten dem Philosophenkönig
und am wenigsten dem Tyrannos zukommt, allgemeiner: jener lebt f|8iaxa,
dieser <xT)8eaTaxa (587 B 8-9). Die f|8ovf) scheint hier geradezu den Platz
einzunehmen, den sie später in der eüSaipovia des Aristoteles wie in derjenigen
Epikurs besitzt.

Den Schluss der gesamten Beweisführung markiert ein kurzer Abschnitt,
der auf den modernen Interpreten genau so verschroben wirkt wie die bekannte
Stelle 546 B 3-D 3, ein Zahlenspiel, von dem wir uns nur eingestehen können,
dass wir nicht wissen, welche Bedeutung es für Piaton selber gehabt hat. Es steht
also fest, dass die vollkommene Gerechtigkeit (von der hier 588 A 1 und 8 wie
im ganzen Kontext nur sporadisch die Rede ist) mit der vollkommenen f|8ovf|
zusammengeht.

Störend wirkt noch eine Kleinigkeit. In 586 D 4-E 1 war dem (püoKep8f|C
wie dem cpiAoripoc; zugebilligt worden, dass sie unter der Leitung des Xöyoq zu je
ihrer eigentümlichen und insofern wahren f)8ovf| gelangen würden. Anders tönt
es dagegen in 587 B 14-C 1. Auch da ist von drei Arten der f)8ovf| die Rede.
Doch nun wird überraschenderweise erklärt, von diesen drei Arten sei nur Eine

yvr|cna, die zwei anderen dagegen vöüoi. Da ist also aus einem Mehr oder
Weniger an dLijOeia der reine Gegensatz von Echt-Unecht geworden. Der
Widerspruch ist evident und kann nur als Anzeichen dafür gelten, dass Piaton,



Die Unseligkeit des Tyrannen in Piatons Staat (577 C-588 A) 153

aus welchen Gründen auch immer, diesen Teil des umfangreichen Dialogs
vergleichsweise flüchtig komponiert hat. Sinnvoll ist hingegen die Bemerkung,
dass der Tyrannos seinen Platz noch jenseits der drei Lebensformen und der
drei ihnen zugeordneten Arten der f]8ovf| besitzt. Die drei Lebensformen bilden
für sich ein autonomes System, dessen Sinn darin besteht, die f|8ovtj des cpiÄö-

CToepoq als die vollkommenste ij8ovij zu erweisen. Es ist, wie schon gesagt, ein
Lob des ßioq i)empr|TiKÖ<;, das Piaton nicht ohne Mühe in seine Polemik gegen
den Tyrannos eingearbeitet hat.

Es muss in den zwei Generationen vor Piaton mehrere Texte gegeben
haben, die die Erforschung der Welt als eine Lebensaufgabe begriffen und die
Lebensform dessen, der die Wahrheit über das Ganze der Welt zu erkennen
sucht, von der Lebensform des Dichters aufder einen, des Staatsmannes aufder
anderen Seite abgehoben haben. Zu erinnern ist an die zahlreichen Erzählungen
von Thaies, Anaxagoras und Demokrit, aber auch an das gemeinsame Substrat
von Piatons Gorg. 484 C 4-486 D 1 und Theait. 172 C 3-177 B 7, ganz abgesehen

von der singulären Stelle Gorg. 487 C 1-D 2 und schliesslich Xenophon
Mem. 4, 7. Endlich verdient hervorgehoben zu werden, dass später Ciceros
Verhältnis zur Philosophie demjenigen des Kallikles näher kam als demjenigen
des Sokrates, was nun wiederum später den Spott Senecas hervorrief, für den
die Philosophie niemals eine blosse Freizeitbeschäftigung sein konnte.

Merkwürdig bleibt bei alledem, dass Piaton es gewagt hat, in unserem Text
die Philosophie gerade darum zu preisen (und zu empfehlen), weil sie die
vollkommenste f)8ovf| zu verschaffen vermag. Nirgendwo sonst ist er so weit
gegangen.


	Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C - 588 A)

