Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C - 588 A)
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-35144

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-35144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 45 1988 Fasc. 3

Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat
(577 C-588 A)

Von Olof Gigon, Bern

Pour Olivier Reverdin
aprés un demi-siécle d’amitié

Der durchschnittliche Leser pflegt sich sehr rasch daran zu gew6hnen, dass
Platon in keinem einzigen seiner Dialoge selbst das Wort ergreift, sondern alle
seine Uberlegungen und Thesen Sokrates in den Mund legt. Stillschweigend
wird vorausgesetzt, dass Platon ganz im Geiste des Sokrates philosophiert und
dass Sokrates zum mindesten im Prinzip die Grundgedanken Platons schon
vorweggenommen hat. Doch so einfach liegen die Dinge nicht. Dies ergibt sich
schon daraus, dass mehrere Zeitgenossen Platons auch sokratische Dialoge
geschrieben haben, und niemand wird behaupten wollen, der platonische So-
krates sei der einzig echte Sokrates gewesen. Auch im Sokrates des Eukleides,
Aischines, Antisthenes und Aristippos muss ein Stiick des echten Sokrates
stecken, ein etwas anderer Sokrates als derjenige, den Platon geschildert hat.
Ein Zitat mag die Lage illustrieren. Als Platon einmal eine etwas allzu dogma-
tische Ausserung zu tun schien, sagte ihm Aristippos: «Aber unser Freund hat
niemals so geredet» (Aristoteles Rhet. 1398 b 30-32).

Dies fiihrt notwendigerweise auf die Frage, ob nicht im Werke Platons
selber eine Spannung vorhanden sein muss und spiirbar ist zwischen dem
Philosophieren des geschichtlichen Sokrates und der Philosophie, die Platon
seinem Sokrates in den Mund legt.

Im Hinblick auf den Text, der hier interpretiert werden soll, sind es zwel
Momente, die besonders hervorzuheben sind. Platons Denken ist von Anfang
an dogmatisch und systematisch; dem geschichtlichen Sokrates dagegen wird
die Uberzeugung angehoren, dass Gott allein weise ist und wir Menschen bloss
wissen kénnen, dass wir eigentlich nichts wissen. Dies ist nur eine etwas allge-
meinere Fassung eines Gedankens, der dem griechischen Charakter iiberhaupt,
soweit wir thn kennen, vertraut ist: Dass wir nie wissen kOnnen, wie alles
herauskommt, und niemals wissen, wie das enden wird, was wir zuversichtlich
begonnen haben. Platon transformiert dies in philosophische Aporetik. Er ist
sich der Gefahr bewusst, die da entsteht. Eine philosophische Aporetik war
schon vor Sokrates und unabhingig von ihm entstanden, ausgehend von dem,
was Parmenides in seinem Gedicht als die widerspruchsvollen Meinungen der

10 Museum Helveticum

Klassisch-Philologisches Seminar
der Universitat Ziirich



130 Olof Gigon

Menschen beschrieben hatte (Vors. 28 B 6, 4ff.; 8, 53-54). Die Menschen sind
nicht in der Wahrheit, denn von allem, von dem man sagt, dass es ist, was es ist,
kann auch das Gegenteil ausgesagt werden, und damit stehen wir bei der sophi-
stischen Antilogik, die Platon als den gefdhrlichsten Gegner der sokratischen
Aporetik erbittert bekdmpft hat. Sein eigener Sokrates versucht sich in einer
eigentiimlichen Schwebe zwischen Dogmatik und Aporetik zu behaupten. Wir
besitzen Dialoge, die scheinbar ganz aporetisch enden, wie den Euthyphron,
und andere, die scheinbar rigoros dogmatisch auslaufen, wie etwa den Philebos.

Eng hingt damit das zweite Moment zusammen. Sokrates philosophiert
aus seinem Glauben an die Gottheit und an die Gerechtigkeit (Platons Apologie
darf zum grossten Teil als ein Portrdt des geschichtlichen Sokrates gelten). Er
hat keine Lehre, hat weder Schiiler, die er belehrt, noch Lehrer, von denen er
hétte belehrt sein konnen. Wenn er iiberhaupt einen Lehrer gehabt hat, so war es
die Gottheit, die dem Chairephon das Orakel gab, die ihm im Traume befohlen
hatte, die Musik zu pflegen (Phaid. 60 E-61 A), und deren Gebot «Erkenne dich
selbst» er am Apollon-Tempel in Delphi gelesen hatte, als er einmal eine Reise
dorthin unternahm, wie Aristoteles erzihlt.

Dies haben die Sokratiker zu dem Anspruch umgeformt, mit Sokrates habe
eine neue Periode der Philosophie iiberhaupt begonnen. Der Satz, den Cicero
Tusc. disp. 5, 10 aus einem griechischen Autor iibernommen hat, Sokrates habe
als erster die Philosophie vom Himmel herabgeholt und in den Stiddten und
Hiusern der Menschen angesiedelt, ist allbekannt. So entsteht die Fiktion, als
sei das, was Eukleides, Antisthenes, Aristippos und Platon als Philosophie
vortragen, sozusagen aus dem Nichts entstanden, als habe nie eine wirkliche
Kontinuitdt zwischen dieser Sokratik und den Friiheren bestanden, weder den
sogenannten Naturphilosophen noch den anderen, die Platon als Sophisten
ebenso dem wahren Philosophen entgegengestellt, wie er in einem anderen
Bereich den Tyrannen als das Gegenbild zum Philosophenkonig gezeichnet hat.

Doch dies ist wirklich eine Fiktion, und man tut Platon kein Unrecht, wenn
man zugesteht, dass sein weitldufiges Oeuvre gar nicht mdglich gewesen wire,
wenn er nicht Anregungen von allen mdglichen Seiten aufgenommen und in
sein eigenes Denken eingearbeitet hédtte. Den Historiker jedenfalls fasziniert es
zu verfolgen, was Platon an Fremdem zugekommen ist und mit welcher Souve-
ranitit er dieses Fremde seinen eigenen Absichten dienstbar gemacht hat. Da-
bei sind nicht nur von Interesse die Stellen, an denen mehr oder weniger
nachdriicklich auf die Meinungen anderer verwiesen wird (mit wievielen ver-
schiedenen Formeln dies geschehen kann, kann etwa der Philebos lehren; die
moderne Forschung ist da Ofters allzu sehr darauf bedacht gewesen, Platons
Originalitdt um jeden Preis zu retten, und hat manche dieser Hinweise durch
Umdeutungen «unschidlich» zu machen versucht), sondern mindestens eben-
sosehr die Texte, bei denen Platon selbst nicht verraten will, dass eine fremde,
von ihm schon iibernommene These im Spiele ist. Methodisch stellt sich da die
Frage, woran solche fremden Einfliisse zu erkennen sind.



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 131

I

Ich m&chte vier Fille herausgreifen. Ein erster Fall ist der, dass Platon eine
These erwidhnt und benutzt, die in spiterer Philosophie eine bedeutende Rolle
spielt, wobei es so gut wie ausgeschlossen ist, dass der spatere Philosoph sie der
einschldgigen Stelle Platons entnommen hat. Ich nenne zwei Beispiele.

Im Laches 191 D 6-E 7 erscheint nahezu beildufig ein System von vier
Affekten: Kummer-Freude, Angst—Begierde. Es sind genau die vier sorgfdltig
untereinander koordinierten Affekte, die, wie vor allem Cicero Tusc. disp. 3/4
zeigen, die Grundlage der klassischen stoischen Affektenlehre bilden. Es ist
jedoch ganz gewiss nicht der platonische Laches gewesen, durch den sich die
Stoa hat anregen lassen.

Eine vergleichbare Situation liefert der Euthyphron 3 E 7-5 C 8. Euthy-
phron teilt dem Sokrates mit, er klage seinen eigenen Vater des Mordes an, weil
dieser aus Nachléssigkeit auf seinem Landgut einen seiner Sklaven elendiglich
hat umkommen lassen. Sokrates ist entsetzt dariiber, dass man derart gegen den
eigenen Vater vorgehen konne; doch Euthyphron beharrt auf seinem Stand-
punkt. Und in der Tat: Sein Standpunkt ist genau der, den spéter die Stoa
eingenommen hat: Wenn es beim Handeln einzig und allein auf die Intention
des Handelnden ankommt und nicht auf die dusseren Umsténde, so zdhlt bei
einem Morde nur die Intention des Unrechttuns, und es ist vollig irrelevant,
wer im iibrigen der Téter und wer das Opfer war. Gerechtigkeit muss geschehen
ohne Ansehen der Person. Auch da ist es klar, dass die Stoa ihre radikale
Doktrin nicht aus Platons Euthyphron entnommen hat.

Ein zweiter Fall liegt dort vor, wo bei der Begriindung einer bestimmten
These ein Beweis oder eine Beweisreihe augenscheinlich nicht das leistet, was
sie leisten soll und zu leisten vorgibt. Auf diesen Fall gehe ich hier nicht ndher
ein, weil gerade das Textstiick, das nachher interpretiert werden soll, ein be-
sonders interessantes Beispiel beisteuern wird.

~ Ein dritter Fall ist derjenige, dass Platon ein bestimmtes Begriffssystem
heranzieht, es aber nur teilweise benutzt, so dass die Folgerung zwingend wird,
das System sei nicht fiir die Stelle geschaffen, an der es benutzt wird. In unserem
Text finden sich dazu gleich zwei instruktive Beispiele. Verschiedene Lebens-
formen sollen auf ihre Relation zur fj8ovf hin gepriift werden. Drei Wege der
Priifung stehen zur Verfiigung: éunepia, @povnoilc und Adyog (528 A 5, vgl.
E 7). Es zeigt sich indessen sofort, dass nur zwei Wege gebraucht werden,
gumepio und Adyoc. Die ppdvnoig geht leer aus; sie wird nicht gebraucht und
hétte ebensogut nicht erwidhnt werden konnen. Sie wird genannt, weil sie zum
System gehort, einem System, das offenbar in einer anderen (hier nicht zu
diskutierenden) Absicht aufgebaut worden war.

In denselben Zusammenhang gehort das Folgende. Es gilt, die eigentiim-
liche Lebensform des Tyrannen zu fassen. Dazu werden drei reprisentative
Lebensformen aufgeboten, die des @ilokepdnig, die des giAdTipog und die des



132 Olof Gigon

@uLoc0o0o¢ (580 D 3ff.,, besonders 581 C 4); dabei wird ausdriicklich der oui-
néovog dem @iAokepdng subsumiert (580 E 2-581 A 1; umgekehrt Aristoteles
Nik. Eth. 1096 a 5-9, wobei unter Biaitog natiirlich nicht Gewalttitigkeit zu
verstehen ist — so Dirlmeier —, sondern einfach napd @oowv).

Nun zeigt es sich aber, dass der Tyrannos in keine einzige dieser drei
anerkannten Lebensformen eingeordnet werden kann. Er ist weder an der Auf-
hdufung von Reichtiimern interessiert noch am Erlangen von Ansehen und
Ruhm und schon gar nicht an der Weisheit. Was ihn charakterisiert, ist einzig
und allein, dass er seinen Mitbiirgern gegeniibersteht wie ein deomOTNG seinen
doUAot. Damit fillt er aus dem System der drei Lebensformen vollig heraus. Es
in diesem Kontext zu erwdhnen hat nur den Sinn, zu zeigen, dass es nicht
ausreicht, um die Gestalt des Tyrannos addquat zu beschreiben. Das System ist
also dlter, was ohnehin vermutet werden konnte.

Man konnte daran eine weitere Beobachtung anschliessen, die allerdings
von Aristoteles ausgehen muss. Dieser unterscheidet bekanntlich drei elemen- ‘
tare Relationen: Mann -Frau, Eltern-Kinder, Herr-Sklave. Schon bei Homer
angelegt ist der Gedanke, dass dem Verhiltnis des Vaters zu seinen Kindern im
Hause das Verhiltnis des Konigs zu seinem Volke im 6ffentlichen Bereiche
entspricht. Wie geht es nun weiter? Auch im vollkommenen Staate Platons ist
das Verhiltnis der Erzieher zu den jungen Menschen ein konigliches. Das
Verhiltnis von Mann und Frau ist auf dem Prinzip der uneingeschrankten
Gleichheit aufgebaut, wire also in diesem Sinne ein demokratisches zu nennen;
streng genommen gibt es da weder Herrschende (Gpyovteg) noch Beherrschte
(dpyopevor). Die Sklaverei existiert iiberhaupt nicht, also auch kein Herren-
Sklaven-Verhiltnis.

Dies dndert sich beim Untergang des vollkommenen Staates, konkret beim
Verschwinden des ersten Standes, der gegeniiber dem zweiten Stande, der die
militdrische, und dem dritten, der die wirtschaftliche Macht repriasentiert,
weitaus der schwichere ist. Es entsteht die Herrschaft des zweiten Standes, von
der Platon zur Hauptsache hervorhebt, dass sich da die Relation zum dritten
Stande vollig verschiebt: Auf der einen Seite gleicht sich der zweite dem dritten
Stande an dadurch, dass das Privateigentum eingefiihrt und die Gemeinschaft
der Frauen und Kinder aufgehoben wird. Es entsteht die Familie, die dem
offentlichen Bereich gegeniiber eine gewisse Autonomie bewahrt; anzunehmen
ist, dass damit auch die uneingeschrinkte Gleichheit von Mann und Frau
verloren geht. Auf der anderen Seite macht der zweite Stand den dritten zu
seinen Sklaven. Die Sklaverei beginnt also erst nach dem Zusammenbruch des
vollkommenen Staates. Das Ende des Verfallsprozesses ist dann die Tyrannis,
in der nur noch das Herren-Sklaven-Verhiltnis {ibriggeblieben ist. Man glaubt
zu erkennen, dass Platon von einem bestimmten System ausgeht. Es gibt zwel
naturgemisse Relationen, eine Relation der Herrschaft (Vater—Kinder) und
eine herrschaftsfreie Relation (Mann-Frau), und eine naturwidrige Relation
des deomoTNG ZUM 60DAOG.




Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 133

Aristoteles ist demgegeniiber der Traditionalist. An zwei Punkten wird dies
paradigmatisch klar. Fiirs erste weiss er nicht recht, wie er die Relation Mann -
Frau einordnen soll. Platon und wohl noch eine weitergehende Tradition ver-
steht sie als demokratisch im Sinne der Gleichheit. Aristoteles ist geneigt, dies
anzunehmen, stosst aber an die Tradition, die die Frau dem Manne unterord-
net. So versucht er es mit einem etwas undurchsichtigen Kompromiss, wie sich
an 1259 a 39ff. und 1260 a 13 zeigt. Noch komplizierter ist der zweite Fall. Die
Sklaverei ist eine Institution, an der sich faktisch nicht riitteln ldsst. Also kann
sich Aristoteles nicht entschliessen, sie summarisch als naturwidrig abzuschie-
ben. Er konstruiert einen «Sklaven von Natur», mit halbem Herzen, wie sich an
der Notiz 1330 a 30-33 ablesen ldsst. Aber nicht nur dies. Er beschreibt zu-
nichst das Herren-Sklaven-Verhiltnis als eines, das gleichmissig dem Nutzen
beider Partner dient, also das Postulat des xowvij cupeépov bestens erfiillt (1252
a 30-34 und 1279 a 25ff.). Doch dies ist Theorie, die mit der Praxis nicht
libereinstimmt, und so kommt es zu der singulidren Stelle Pol. 1278 b 32-37, an
der die theoretische Forderung und die empirische Wirklichkeit ausdriicklich
gegeneinander gestellt werden, zusammen mit einer Erkldrung, die ebenso un-
beholfen wie zynisch wirkt. Uberdies bringt sich Aristoteles in die unbequeme
Lage, dass zwar Vater—Kind und Ko6nig—-Volk einander tadellos entsprechen,
wiahrend umgekehrt im Bereich der Familie die Relation Herr—Sklave legitim
und naturgemiss ist, im Bereich der Offentlichkeit und des Staats dagegen
nicht; denn der deandtng im Staate ist der Tyrannos. Da geraten also vorgege-
bene Schemata und solide Traditionen in einen hoffnungslosen Konflikt. Ich
erwidhne noch zwei kurze und instruktive Beispiele aus dem platonischen Phil-
ebos, der ohnehin unserer Passage aus der Rep. thematisch nahesteht.

In einer briisken Wendung erklirt Sokrates 20 CD, es miisse die Frage nach
dem Wesen des ayoUov gekliart werden. Charakterisiert wird es durch drei
Eigenschaften: Es ist erstens t€Agi0v, also ein uniiberbietbarer End- und Ziel-
punkt; zweitens ikavov, also sich selbst geniigend in dem Sinne, dass derjenige,
der es besitzt, nichts anderes mehr braucht; endlich drittens und vor allem:
jedes Wesen, das das ayoadov zu erkennen vermag, strebt nach ihm und verlangt
nur nach ihm und nach nichts anderem. Diese Bestimmung wird nachher
mehrmals wiederholt. In 22 B wird prézisiert, dass «alle Pflanzen und Tiere, die
es zu verwirklichen vermdogen, nach dem ayadov streben»; auch jeder Mensch
wird, der Natur gemaiss, nach dem dyo06v streben und nach nichts anderem.
Spiter (60 C) horen wir, dass jedes Lebewesen, das das dya0ov erreicht, nichts
anderes mehr braucht, da dieses ixavov und tede@totov ist. Eine weitere
Anspielung liegt vor 61 A, wihrend in 66 B und 67 A nur noch vom ixavov und
téheov die Rede ist.

Dies ist nun keineswegs zufdllig. Denn wenn man den Gesamtverlauf
liberblickt, miissen zwei Dinge stutzig machen. Einmal wird mit beharrlicher
Unbestimmtheit von den Lebewesen gesprochen, denen jenes ayaddv zugang-
lich ist. Wir werden folgern, dass das dya0ov jedenfalls nicht nur die Menschen



134 Olof Gigon

angeht, sondern auch andere Lebewesen, freilich nicht alle; doch welche Tiere
(und sogar Pflanzen 22 B) gemeint sind und welche nicht, erfahren wir nirgends.
Dazu kommt zweitens, dass als das Agathon, das dem Menschen die evdaipovia
verschaffen wird, eine komplizierte Mischung aus fiinf Elementen angeboten
wird (66 A-C). Darunter figurieren als dritter Posten vodg und @pdévnoug, als
vierter émotijpat, 1€ var und 60Ear 0pvai. Es versteht sich von selbst, dass kein
Tier ein solches dya0dv zu erreichen fihig ist. Man miisste noch einen Schritt
weitergehen: Nur eine h6chst fragwiirdige Theorie konnte es plausibel machen,
dass alle Menschen spontan nach einem derart anspruchsvollen ayoaUov stre-
ben. Umgekehrt: Es gibt nur zwei Dinge, von denen behauptet werden kann,
dass alle Menschen unbestrittenermassen nach ihnen verlangen: die néovn und
die evdapovia (wobei sich sofort die Frage aufdringt, worin konkret die &v-
darpovia besteht). Doch gerade die n18ovn wird in der Konstruktion 66 A-C auf
den letzten Platz verwiesen.

Die Konsequenz ist klar. Die dreiteilige Bestimmung des dya0o6v ist nicht
fiir diese Stelle geschaffen, sondern von Platon aus einem ganz anderen Kontext
libernommen worden; um dies iiberhaupt tun zu kénnen, musste er die dritte
der Bestimmungen gewissermassen im Halbdunkel lassen. Man hat immer
wieder vermutet, dass Platon von Eudoxos von Knidos angeregt worden sei. Ich
halte dies nicht nur aus chronologischen Griinden fiir ausgeschlossen. Solange
wir nicht wissen, woher Aristoteles, buchstidblich unser einziger Zeuge fiir die
ndovn-Lehre des Eudoxos, seine Informationen bezogen hat, ist dusserste Vor-
sicht bel der Auswertung der Texte geboten, und dass der einzige Philosoph,
den der «Philebos» mit Namen nennt, Gorgias ist, der Zeitgenosse des Sokrates,
bleibt sehr beachtenswert.

Von 23 C an soll der Vergleich von ndov} und @povnolg anhand eines
Systems durchgefiihrt werden, das in 23 C-E folgendermassen aussieht:
(1) &mepov, (2) népag, (3) die Mischung beider, (4) die Ursache der Mischung,
(5) die Ursache der Entmischung. Sokrates erklért sofort, dass der fiinfte Posten
vorldufig und bis auf weiteres nicht gebraucht werde. Erwihnt wurde er indes-
sen trotzdem, was methodisch zur Folgerung zwingt, dass das Gesamtsystem
jedenfalls nicht fiir diese Stelle und nicht fiir den gegenwirtigen Zweck ge-
schaffen wurde. Es kommt noch etwas Wichtigeres hinzu. 16ov1| und pdvnoig
sollen auf die einzelnen Posten verteilt werden. Dass die 1jdovi] zum @nepov
geschlagen wird, war zu erwarten. Die @povnolg dagegen gehort gegen alle
Wahrscheinlichkeit nicht zu (2), sondern zu (4), wie 31 A ausdriicklich feststellt.
Der Posten (2) bleibt unbesetzt, und der Interpret bleibt bei der Frage hingen,
was es bedeutet, wenn Sokrates in 27 D darlegt, dass unter allen Lebensformen
der aus (1) und (2) gemischte Bioc den Vorzug verdient. Dass in aller erfahrba-
ren Wirklichkeit Begrenztes und Unbegrenztes sich mischen, ist eine einleuch-
tende und naheliegende These; doch wenn (1) das Unbegrenzte und die 1j80v1|
ist, was ist dann (2) das Begrenzte, mit dem es sich mischt? Sollen wir anneh-
men, dass povNnoLs, EMaThun, vodg sowohl den Posten (2) wie auch den Posten



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 135

(4) besetzen, was keine sehr elegante Formel wire und der opdvnoig eine vollig
undurchsichtige Doppelrolle zumutete. Kurzum: Auch das System der fiinf
Posten 1ist nicht fiir die Zwecke unseres Dialoges geschaffen worden, sondern
Platon hat es aus anderem Zusammenhang gewalttitig genug eingearbeitet —
ganz abgesehen davon, dass spater mehrfach von Arten der ndovn die Rede ist,
die sich keineswegs auf das daneilpov festlegen lassen (50 E-52 D und zum Teil
schon 47 C-50 E).

Endlich gibt es noch einen vierten Fall von Hinweisen, ndmlich Anspie-
lungen in einzelnen Wortern, deren Sinn und Tragweite im Dialog selbst nicht
erliutert wird, so dass wir annehmen miissen, der Verfasser rechne auf Leser,
die anderweitig schon Bescheid wissen. Ich erwédhne nur drei kurze Beispiele.

In 573 C 9 wird der Tyrannos als peAayyoiikog charakterisiert. Es ist neben
Phaidr. 268 E 2 die einzige Stelle im Oeuvre Platons, an der dieser Begriff
erscheint, ein Kunstwort, das eine ganze physiologisch-psychologische Theorie
impliziert. Auf Einzelheiten ist hier nicht einzutreten. Evident ist nur, dass
Platon diese Theorie kennt und bei seinen Lesern als so bekannt voraussetzt,
dass er nur mit einem Stichwort an sie zu erinnern braucht.

Alt ist der Vergleich der Temperamente und Seelenteile mit bestimmten
Tieren. So gehort die ungestiime Energie des Ovpog zum Lowen. In 590 A 9-B 1
tritt aber neben das Lowenartige (Asovi®dec) erstaunlicherweise auch das
Schlangenartige (0Quddec); das Wort wiederum nur an dieser Stelle, iiber
Schlangen sonst nur noch Rep. 358 B 3 und Phaid. 112 D 8, dagegen nichts in
den zoologischen Texten. Auch da setzt der Verfasser voraus, dass dem Leser
die (uns keineswegs selbstverstindliche) Verkniipfung des Uvpd¢ mit der
Schlange geldufig ist.

Etwas anders ist das dritte Beispiel. Es ist an sich eine eher banale Feststel-
lung, dass der Tyrannos zwar alle anderen beherrschen will, aber sich selbst
nicht zu beherrschen vermag, desgleichen, dass als Privatmann eine tyranni-
sche Seele zu haben schon schlimm genug ist, aber weit weniger furchtbar, als
wenn man in der Offentlichkeit wirkt und als Tyrannos alle seine Mitbiirger zu
Sklaven macht. Um vom Tyrannos zu sagen, dass er sich selbst nicht regieren
kann, verwendet Platon in 579 C 6-D 2 zweimal die Wendung axpdtmp €avtod,
die hochpoetisch wirkt und nur noch im Kritias 121 A 3 erscheint. Der Ver-
dacht, dass wir es mit einem Zitat zu tun haben, liegt nahe.

II

Gehen wir nun zur Sache selbst und zeichnen zunichst in aller Kiirze die
grosse Linie nach, die, unter dem dialogischen Spiel halb verborgen, vom
Philosophenkonig, dem Inbegriff der vollkommenen Gerechtigkeit, zum Ty-
rannos, der Inkarnation der dussersten Ungerechtigkeit hiniiberfiihrt. Der Ver-
fall beginnt mit dem Zusammenbruch und Verschwinden des ersten Standes. Es
beginnt die Herrschaft des zweiten Standes, der Staat der militdrischen Macht.



136 Olof Gigon

Er wird abgelost durch die Herrschaft des dritten Standes, der die wirtschaft-
liche Macht verkorpert. Dann folgt ein Bruch. War zuerst an die Stelle der
vollkommenen Ordnung zweimal eine unvollkommene Ordnung getreten, so
wird nun die Ordnung iiberhaupt durch die radikale Ordnungslosigkeit ersetzt.
So stilisiert Platon die Demokratie als den Zustand, in welchem jeder Einzelne
so lebt, wie es ihm gerade passt. Dies ist streng genommen keine toAiteio mehr
(vgl. Aristoteles Pol. 1292 a 4-37). Es folgt der Umschlag in die Tyrannis, die
von einer entgegengesetzten Formel ausgeht, aber zu demselben Ergebnis fiihrt
wie die Demokratie. Mit dem Kriegerstaat hatte die Unterscheidung von Her-
ren und Sklaven begonnen, in der Demokratie gibt es weder Herren noch
Sklaven, und in der Tyrannis ist ein Einziger Herr und alle Ubrigen sind
Sklaven.

Dass der Tyrannos der Ausbund aller Ungerechtigkeit ist, wird zwar be-
hauptet, aber nicht gezeigt; wie es denn auffallend ist, dass in dem ganzen
langen Abschnitt 547 C-576 C von der allmdhlichen Korruption der Gerech-
tigkeit nur selten die Rede ist. Die treibenden Krifte, die eine Lebensform nach
der andern hervorbringen, sind andere. Der Hinweis auf Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit wirkt zuweilen wie dusserlich angeklebt.

Dass der Tyrannos der verworfenste aller Menschen ist, gilt in 576 B 11 als
ausgemacht. Aber ist er auch der ungliickseligste aller Menschen? Dies ist nicht
sicher und muss erst bewiesen werden (in 576 C 3-4 muss zwischen kai und
dokel ein Adjektiv eingelegt werden, das moAAd entspricht, etwa moAAd Kal
(Groma ) doxel). Der Beweis hat von der allgemeinen These auszugehen, dass
dem Charakter und der Lebensart nach der Einzelne und der Staat einander
genau entsprechen (es gibt also weder Aktivititen des Einzelnen, die iiber
diejenigen des Staates hinausgingen, noch umgekehrt). Demnach haben wir das
Recht, von der Verfassung des Einzelnen auf die Verfassung des Ganzen zu
schliessen, im gegenwirtigen Falle vom Zustand der als Sklaven behandelten
Biirger auf den Zustand des sich als Herr gerierenden Tyrannos; vorausgesetzt
ist natiirlich, dass wir nachzuvollziehen vermdgen, wie sich der Einzelne in
einer Tyrannis fiihlt — um es so einfach und allzu modern zu formulieren (576
C 6-577 B 9).

Damit setzt der Beweis ein, und zwar, wie sich spiter zeigt, der erste in
einer Gruppe von drei Beweisen: 577 C 1-580 C 8, 580 C 9-583 B 2, 583
B 3-587 A 6 mit einem Anhang 587 A 7-588 A 11.

Der erste Beweis zeigt an zweimal zwei Eigenschaften, dass sich der Ty-
rannos in genau derselben Verfassung befindet wie der einzelne Biirger: Er ist
(1) (paradoxerweise) unfrei und nicht weniger Sklave als die Biirger, (2) arm,
dann (3) voll von Angst und (4) voll von Kummer. (1) und (2) gehen von zwel
dusseren Zustidnden aus und transponieren sie ins Innere, (3) und (4) sind die
zwel negativen Affekte im oben schon angefiihrten System der vier Affekte.

Der erste Fall bringt eine Komplikation mit sich, die Platon sehr wohl
gesehen hat. Gegeben ist, dass die Biirger Sklaven des Tyrannos sind, also



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 137

keinen eigenen Willen haben, sondern sich der Gewalt fiigen miissen (Gorg.
467 B—-468 E und Aristoteles Nik. Eth. 1113 a 15ff. sind fernzuhalten). Dann
aber sind die Biirger fiir ihr Tun selber nicht mehr verantwortlich. Der Tyrann
dagegen muss sowohl Sklave sein wie auch fiir seine Untaten verantwortlich.
Dies erzwingt den Einwand des Partners 577 C 9-10. Es gibt einige freie Men-
schen, doch die grosse Mehrzahl ist versklavt, und die wenigen Freien sind
gerade die Schlechtesten. Dies bedeutet beim Tyrannen: Nur ein geringer Teil
seiner Seele, und zwar der schlechteste, herrscht iiber das émeikéotatov, von
dem wir annehmen miissen, dass es der weitaus grosste Teil ist. Ganz behaglich
ist es Platon bei dieser Wendung nicht. Nicht zufillig fehlt zweimal der Gegen-
begriff zu pikpdv, denn die Vorstellung, dass auch in der Seele des Tyrannen das
gmelkég den grossten Anteil hat, passt nicht recht in den Zusammenhang.
Wenn ausserdem ein Teil der Seele iiber den andern herrscht, so kann man
nicht sagen, dass die Seele im ganzen versklavt ist. Also wird in 577 E 1-3
korrigiert: Die Seele des Tyrannen wird von einem Stachel getrieben, ist also
tatsichlich versklavt und ohne eigenen Willen. Der Begriff olotpog erscheint in
unserem Kontext noch zweimal. 573 B 1 greift auf den Vergleich der gewissen-
losen Verfithrer mit knefijveg zuriick, der von 552 C an entwickelt wurde und
seine eigenen Probleme hat, die hier zu erdrtern zu weit fiihren wiirde; dass
Platon da durch die Komddie angeregt worden ist, versteht sich von selbst. Die
zweite Stelle 573 E 6-574 A 1 fiihrt das oiotpav auf den Eros zuriick. Dieser
Eros spielt im gesamten Komplex von 572 E 5 an bis 586 C 2 eine hochst
merkwiirdige Rolle. Bezeichnend ist, dass die modernen Ausgaben das Wort
bald mit kleinen (Epwc), bald mit grossen (Epwc) Anfangsbuchstaben schreiben.
Als derjenige, der sich die Seele des Tyrannen wie einen Sklaven unterwirft,
gleicht er dem Gotte; als derjenige, der die Zuchtlosigkeit der Seele des Tyran-
nen selbst ist, ist er ein Affekt. Dass der Eros als Affekt nur gerade in unserem
Text derart eingesetzt wird, hat, wie wir bald sehen werden, seinen guten
Grund. Platon meidet im Rahmen unseres ersten Beweises den Begriff der
ndovn, weil dieser unter génzlich anderen Voraussetzungen im zweiten und im
dritten Beweis eine zentrale Stellung einnehmen wird. Der Eros vertritt hier
weitgehend das, was der Begriff der ndovn] an Negativitidt enthalten kann, die
ziigellose Lust vor allem im Bereich des Elementar-Biologischen: Essen, Trin-
ken, Aphrodisia.

So ist der Tyrann in diesem Bereiche halb verantwortlich, halb nicht ver-
antwortlich. Interessant ist, dass in unserem Text mehrmals von der pavia des
Tyrannen gesprochen wird (573 A 8, B 4, C 3, 578 A 11); dies wire zu verglei-
chen mit dem Gebrauch des Wortes bei Xenophon und den andern Sokratikern
hier, in der Stoa dort. Sonst sei nur notiert, dass tapay” (man wird an Demo-
krits atapa&io denken) bei Platon selten, petopéleln in Rep. nur an dieser
Stelle vorkommt und auch sonst sehr selten ist.

Der zweite Fall geht davon aus, dass der Tyrann alles Interesse daran hat,
dass die Biirger arm sind, ununterbrochen fiir ihr tigliches Brot arbeiten miis-



138 Olof Gigon

sen, also keine Zeit haben, gegen ihn zu konspirieren (567 A 1-3). Dasselbe
erkldrt auch Aristoteles Pol. 1313 b 18-28, der auch vier historische Beispiele
dafiir nennt, dass der Tyrann durch kostspielige und aufwendige Bauten das
Volk arm macht. Das erste Beispiel sind die dgyptischen Pyramiden (még-
licherweise aus Herod. 2, 124-127); es erinnert uns daran, dass die Griechen
selten gezogert haben, den orientalischen Konig dem griechischen Tyrannos
gleichzusetzen. Theophrast muss in einem dhnlichen Zusammenhang zum Teil
dieselben Beispiele gebracht haben wie Aristoteles (Suidas K 2804 s.v. KvyeAt-
ddv avavnuo €v Olvurig). Die Wendung npog 1@ kat’ fuépav findet sich in
wortlicher Ubereinstimmung bei Platon 567 A 2 und Aristoteles 1313 b 20. Soll
man folgern, dass sich Aristoteles direkt auf unsere Stelle bei Platon bezieht?
Moglich, sogar wahrscheinlich, aber nicht sicher. Einigermassen pikant ist es,
dass das, was Platon und Aristoteles den Tyrannen vorwerfen, dass ihnen
namlich die Armut der Biirger zustatten kommt, weil sie sich dann nur um ihre
eigenen Angelegenheiten kiimmern und fiir die Politik keine Zeit haben, an-
derswo von Aristoteles als der besondere Vorzug einer durch den Bauernstand
getragenen Demokratie geriihmt wird (Pol. 1292 b 25-29); die aktive Teil-
nahme an der Politik kann eben erwiinscht oder unerwiinscht sein.

Der Tyrann wiederum ist natiirlich im materiellen Sinne nicht arm; er
verfligt ja riicksichtslos iiber den gesamten Besitz der Biirger. Arm kann er
demnach nur insofern genannt werden, als sich sein Reichtum in unersittliche
Gier nach mehr umsetzt. Dass die wahre Armut darin besteht, sich niemals mit
dem zu begniigen, was man hat, ist eine alte Lebensweisheit, vor allem von
Epikur immer wieder gepredigt. Hier entsteht eine leichte Unstimmigkeit, so-
fern der Tyrannos, der alle Menschen als seine Sklaven benutzt, ein anderer
Typus ist als der Geldgierige, der nur daran denkt, immer grossere Reichtiimer
aufzuhdufen. Platon identifiziert die beiden Typen, weil nur so die reale Armut
der Biirger mit der eingebildeten Armut des Tyrannen in Beziehung gebracht
werden kann.

Der dritte Fall wird ganz knapp abgemacht (578 A 4-6). Dass die Biirger
vor dem Tyrannen Angst haben, bedarf keines Nachweises; was es mit der Angst
des Tyrannen auf sich hat, wird nachher ausfiihrlich geschildert (578 D 3-579
B 2). Dariiber spéter. Etwas schwieriger ist schliesslich der vierte Fall (578
A 7-13). Aufgereiht werden in 578 A 7 vier Begriffe (eine vergleichbare Reihe in
573 D 2-3), von denen otevayudg nur hier erscheint, Upfjvog und dAyndov im
Kapitel iiber die Tyrannis nur hier verwendet werden. Es bleibt 66vppdg, das in
574 A 3-4 insofern vorbereitet ist, als dort schon hervorgehoben wird, wie der
tyrannische Mensch in verzweifelter Gier iiberall durch Gewalt oder Betrug zu
den Geldmitteln zu gelangen sucht, die er fiir seine Verschwendung braucht;
und eben dadurch ist er in dauernden grossen Sorgen. Was wir jedoch vermis-
sen, ist ein Hinweis darauf, dass die Biirger unter dem Druck der Tyrannis in
steter Sorge und Kummer dahinleben miissen. Nur beildufig wird in 575 C vom
Ungliick der Polis gesprochen. Es bleibt auffallend, wie knapp in 578 A 7-13



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 139

dieser Punkt abgemacht wird. Fiir den Partner ist es einfach selbstverstandlich,
dass in keiner Polis so viel geklagt und gejammert wird wie in der vom Tyran-
nen beherrschten, und ebenso, dass kein Mensch so viel klagen und jammern
wird wie der Tyrann; denn (so miissen wir ergéinzen) genau so, wie er die Biirger
quilt, genau so wird er selbst durch seine rasenden Begierden gequilt. Man
konnte spielerisch vermuten, dass die vier Begriffe in 578 A 7 auf dem Hinter-
grund einer breiten Schilderung einer vom Tyrannen ausgepliinderten Polis, in
der nichts als Seufzen und Wehklagen zu horen ist, verstanden werden miissten;
Schauergeschichten, wie sie wohl bald nach Platons Tod vom Tyrannen Klear-
chos von Herakleia am Pontos berichtet wurden, diirfte es schon friiher gegeben
haben. Da kimen wir dem ziemlich nahe, was in der Moderne zuweilen als
«tragische Geschichtsschreibung» bezeichnet worden ist (ein trotz Platon Phil.
50 B nicht sehr gliicklicher Begriff).

578 B 1-C 8 geht zu einer allgemeinen Feststellung iiber. Der Staat ist
ungliicklich, und der Tyrann ist es ebenso, am meisten allerdings, wenn er nicht
als Privatmann mit seiner tyrannischen Seele lebt, sondern in der Offentlich-
keit, und politisch als Tyrann titig ist. Der Partner zogert mit der Zustimmung,
begreiflich, da man, wie Platon selber an anderer Stelle (Polit. 258 E11-259 B 6,
vgl. Aristoteles Pol. 1252 a 7-16), sehr wohl die Meinung vertreten kann, dass
sich an der inneren €&1g nicht das Geringste dndert, ob man sie nun als Privat-
mann oder auf einem verantwortlichen Posten als Magistrat betétigt. Hier gilt
das Umgekehrte, und Platon gibt gerade diesem Problem ein derartiges Ge-
wicht, dass sein Sokrates es fiir notwendig hilt, die gegenwirtige These (dass
ndmlich die Lage des Privatmannes eine grundsétzlich andere ist als die des
Politikers in der Offentlichkeit) im einzelnen nachzuweisen.

So kommt es zu einem hochst interessanten Beweisgang (578 C 9-579 C 3).
Die Beziehung zum schon Gesagten wird hergestellt durch den Begriff der
Angst (578 D 8 und 578 A 4-6). Angenommen wird ein reicher Privatmann, der
unter seinesgleichen lebt und viele Sklaven hat; seine Relation zu seinen Skla-
ven ist genau dieselbe wie die des Tyrannen zu seinen Mitbiirgern/Untertanen.
Dieser Privatmann braucht vor seinen Sklaven keine Angst zu haben, da ihm
im Notfalle die ganze Polis gegen die Sklaven beistehen wiirde.

Anders ist eine zweite Situation. Wiirde der reiche Privatmann mit seiner
Familie und seinen fiinfzig Sklaven in eine menschenleere Wiiste versetzt, in
der ihm niemand helfen konnte, so wiren er und seine Familie der Uberzahl der
Sklaven vollig ausgeliefert. Es bliebe ihm nichts anderes iibrig, als sich das
Wohlwollen der Sklaven zu erkaufen und aus lauter Angst ihnen schliesslich die
Freiheit zu schenken.

Es ist aber noch eine dritte Situation denkbar. Der reiche Privatmann und
Sklavenhalter ist rings von Nachbarn umgeben, die es grundsitzlich fiir ein
Verbrechen halten, dass ein Mensch sich anmasst, Herr (6eom61ng) liber einen
anderen Menschen zu sein. Ein solcher Privatmann wird in todlicher Angst
sein, da er sich von lauter Feinden eingekreist sieht. Damit ist die Situation des



140 Olof Gigon

Tyrannen zu vergleichen, der seine eigenen Mitbiirger wie Sklaven behandelt
und darum ununterbrochen durch ihren Hass bedroht wird. So ist die erste
Situation die des tyrannischen Menschen als Privatmann, die dritte die des im
Staate herrschenden Tyrannen.

Im iibrigen ist die Bedeutung des Beispiels evident. Was wir ahnen, aber
nur selten ausdriicklich erfahren, spricht sich da aus. Der antike Mensch ist sich
stets bewusst, dass der Sklave sein natiirlicher Feind ist und dass nur die
Solidaritit aller freien Biirger es verhindern kann, dass die Sklaven, gestiitzt auf
ihre Uberzahl zu Aufruhr und Umsturz schreiten. Wir diirfen aber auch folgern,
dass die Zahl der freien Biirger, die die Sklaverei als Institution prinzipiell
verwarfen (zuweilen auch die Herrschaft von Menschen iiber Menschen
schlechthin) schon im 5. und 4. Jahrhundert nicht gering gewesen sein diirfte.
Aristoteles hat sich da bekanntlich in einen merkwiirdigen Widerspruch ver-
wickelt. Er sucht die Institution der Sklaverei durch die Hypothese eines Skla-
ven von Natur zu retten (1252 a 30-34), gibt aber anderswo den Rat, es sei das
zweckmassigste, allen Sklaven als Belohnung fiir gute Arbeit die Freiheit in
Aussicht zu stellen (der ganze Abschnitt Pol. 1330 a 23-33 erginzt auf das
lehrreichste die Darlegungen Platons). Es folgt in 579 B 3-580 C 8 ein Ab-
schnitt, der zusammenfasst und wie ein Epilog zur gesamten Diskussion iiber
den Tyrannos wirkt. Man erwartet nicht, dass auf 580 B-C 8 noch zwei weitere
Beweise aufgeboten werden.

Zugleich werden wir hier vor allem den Eindruck haben, dass es sich beim
Tyrannen um eine reine Konstruktion handelt, von der Platon selber weiss,
dass sie noch mehr als der PhilosophenkOnig nur am dussersten Rande des als
geschichtliche Moglichkeit Denkbaren anzutreffen ist. Keiner der grossen Ty-
rannen von Periander iiber Polykrates und Peisistratos bis zu den Tyrannen
Siziliens entspricht auch nur von weitem diesem Schreckbild. Umgekehrt al-
lerdings muss damit gerechnet werden, dass gerade dieses mit aller Konsequenz
ausgestaltete Schreckbild eindrucksvoll genug war, um die Historiker zu beein-
flussen. Dies wire im einzelnen zu untersuchen; ein besonders klarer Fall wire
vermutlich die Geschichte des letzten K6nigs von Rom, Tarquinius Superbus.

Spiirbar ist eine gewisse Inkonzinnitit darin, dass der Tyrann als Herrscher
zum mindesten in den zwei ersten Punkten in Beziehung gesetzt wird zu dem
geknechteten Biirger (577 C 7 und E 5-6), in den zwei spidteren dagegen zum
tyrannischen Menschen als Privatmann (574 A 3-4 und 578 C 9ff.).

In 579 B 3-D 8 wird die These, dass der herrschende Tyrann Angsten
ausgesetzt ist, die der tyrannische Mensch als Privatmann nicht kennt, ergdnzt
durch ein weiteres bemerkenswertes Beispiel. Der Tyrann mochte gerne wie alle
anderen Biirger Auslandreisen unternehmen, um fremde Linder und Volker
kennenzulernen; doch er ist der einzige, der dies nicht riskieren kann. Er ist
gezwungen, sich sein Leben lang in seinem Haus zu verkriechen. Dieselbe
Uberlegung findet sich sowohl bei Aristoteles Pol. 1314 b 9-14 wie auch vor
allem in Xen. Hieron 1, 11-32, wo es auch deutlich wird, dass dieses «Nicht-



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 141

Reisen-Konnen» nicht zu den abschreckenden als vielmehr zu den bemitlei-
denswerten Ziigen im Portridt des Tyrannen gehort. Die Sache selbst ist ein
schoner Beleg dafiir, wie selbstverstindlich es fiir den Griechen schon seit der
Zeit Solons (Herod. 1, 29-30) war, Uewping €vekev Reisen zu unternehmen;
weder einem Agypter noch einem Rémer wire dergleichen in den Sinn gekom-
men. Zum Text selbst nur drei Kleinigkeiten. Streng systematisch gesehen, ist
579 B 4 @vYoel falsch. Denn der Tyrann ist natiirlich nicht aus Naturanlage so,
wie er ist (dann wire sein Verhalten entschuldbar), sondern er ist durch
schlechte Gewohnung und dussere Einfliisse so geworden. Aber Platon nimmt
es in diesen Dingen nicht genau. Durch Aixvog 579 B 5 soll sein Interesse an
Auslandreisen pejorativ charakterisiert werden. Sonderbar ist 579 C 2 aya0ov.
Soll damit — etwas primitiv — der mogliche ethische Wert solcher Auslandreisen
angedeutet werden? Schief wirkt der Vergleich in 579 C 7-D 2. Der Tyrann, der
sich nicht selber beherrschen kann, aber die anderen beherrschen will, miisste
verglichen werden mit dem Arzt, der selber krank ist und andere Kranke zu
heilen beansprucht. Platon hat einen solchen Vergleich wohl als sachlich an-
fechtbar empfunden und sagt darum: Der Tyrann ist wie ein Kranker, der sein
Leben lang gegen Gesunde kimpfen miisste. Doch so ldsst sich die Relation des
Tyrannen zu seinen wie Sklaven behandelten Mitbiirgern kaum beschreiben.

579 D 9-E 7 ist eine erste Zusammenfassung, die vor allem betonen will,
dass der Zustand des Tyrannen (unfrei, unersattlich begehrend und darum arm,
voll von Angst wie von Schmerzen) demjenigen seiner Polis genau entspricht.
cpadgaopoi 579 E 4 ein gewdhltes Wort, bei Platon nur an dieser Stelle.

Eine zweite Zusammenfassung 580 A 1-8 ergdnzt die erste in fiinf Begrif-
fen. Vom @U6voc war in 579 C 1 die Rede gewesen. amiotog wie dgiAog greift
zuriick auf 576 A 4-9. Hier konnte man die Erwégung anschliessen, dass sich
der Tyrann und der Demokrat (im Sinne Platons) in einem entscheidenden
Punkte begegnen: sowohl derjenige, der uneinschriankt so lebt, wie es ihm passt,
wie auch der andere, der alle anderen Menschen zu seinen Sklaven machen will,
hat jede Kommunikation zu anderen Menschen iiberhaupt abgebrochen. Beide
sind «radikal einsam», was freilich zu der Frage fiihren kann, ob nicht auch der
vollkommene omovdaiog oder copdg radikal einsam ist ... Welches Gewicht
diese Frage hat, zeigt das beriihmte Kapitel des Aristoteles Nik. Eth. 9, 9.

Auch der Begriff des adikog hingt mit der fritheren Stelle 576 A10-B 3
zusammen. Hier miissen wir allerdings feststellen, dass iiber das Verhaltnis des
tyrannischen Menschen zur Gerechtigkeit, die doch der zentrale Gegenstand
des ganzen Dialoges ist, erstaunlich wenig gesagt wird. Auch die teilweise an die
Komodie (574 B 1-575 A 8), teilweise an das Strafrecht (575 B 6-9) erinnernden
Ausfiihrungen geben nicht das, was wir vom System her erwarten wiirden.

Es bleibt avooiog, das im grosseren Kontext nur noch in der hochpatheti-
schen Stelle 565 E 3-566 A 4 erscheint. Bei Aristoteles Pol. 1314 b 38-1315a 4
wird immerhin der Tyrann ermahnt, sich gottesfiirchtig zu zeigen; denn dann
werden die Leute iiberzeugt sein, dass ihm die Gotter beistehen werden. Be-



142 Olof Gigon

zeichnenderweise wird nirgends gesagt, dass der Tyrann notwendigerweise
gottverhasst ist und mit einer Strafe der Gotter rechnen muss. Dies ist eine
Perspektive, die platonisch-aristotelisch in einen Mythos gehort, aber nicht in
einen philosophischen Logos.

580 A 9-B 7 stellt zum Abschluss die alles entscheidende Frage: Wer ist an
gudapovia der erste und wer der letzte Mensch (580 B 1 kann eine nihere
Bestimmung zu daxpitiic kaum fehlen, mindestens Adyoc)? Hier ist die Antwort
wirklich einfach. Der gesamte Text vom Beginn des 7. Buches an fiihrte auf sie
hin. So wirkt denn auch 580 B 8-C 5 beinahe iibertrieben (vgl. Phileb. 66 A 4ff.).
Paradox ist das Ergebnis nur fiir den, der nach all dem Gesagten immer noch
meinen mochte, das Leben des Tyrannen sei das begehrenswerteste.

Von erheblichem Gewicht ist dagegen der fliichtig angehidngte Satz 580
C 6-8: Das Ergebnis gilt, auch wenn kein Mensch und kein Gott etwas davon
erfahren sollte. Dies fiihrt uns mit einem Schlag zuriick zu einem der heikelsten
Probleme des ganzen Dialoges. Die Gerechtigkeit ist die Tugend, die die rich-
tige Ordnung unter den Menschen und damit in der Gesellschaft und im Staate
herstellt; es ist vollig unvermeidlich, dass die Gesellschaft ein gerechtes Ver-
halten des Einzelnen honoriert, ein ungerechtes Verhalten bestraft. Dies
wiederum kann die Konsequenz haben, dass der Einzelne gerecht handelt, um
belohnt, ungerechtes Handeln meidet, um nicht bestraft zu werden. Damit
jedoch ist der Sinn der Tugend verfehlt; denn der klassischen Formel gemass
soll man die Tugend «um ihrer selbst willen» iiben und nicht irgendeines Vor-
teiles wegen. Die Aufgabe ist demnach diejenige, zu zeigen, dass der Mensch
gerecht sein soll, selbst wenn es keiner unter den Gottern und Menschen erfah-
ren sollte. Angedeutet wird dies ein erstes Mal in 358 B, ausgesprochen in 366
D 5-367 E 5 (bes. 367 E 4!), dann 445 A 2 und spéater 612 C 9, wozu 612 E 3 und
613 B 9ff. treten. Platon kann sich nur so helfen, dass er den Ausblick auf Gotter
und Menschen sozusagen kiinstlich suspendiert und erst wieder zuldsst, nach-
dem bewiesen worden war, dass die Gerechtigkeit auch und vor allem um ihrer
selbst willen geiibt werden soll.

Es ist kaum zu bezweifeln, dass das Kapitel liber den Tyrannen, seine
Ungerechtigkeit und seine Unseligkeit in einer #dlteren Fassung des Dialoges an
dieser Stelle zu Ende ging. Der Beweis, der vollstindig auf der durchgehenden
These, dass der Charakter und Biog des Einzelnen und derjenige des Staates
bzw. des Staatslenkers in allen Stiicken einander entsprechen, aufgebaut ist, ist
abgeschlossen, und mehr verlangen wir nicht. Wir wissen nun endgiiltig, was
wir von Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit zu halten haben.

I1I

Platon muss indessen nachtriaglich den Beweis als unzureichend empfun-
den haben. So hat er, mit einem formlosen elev 87 den Ubergang herstellend,
zweil weitere Beweise angeschlossen, die beide ganz anders orientiert sind als



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 143

der soeben durchgefiihrte Beweis. Von irgendeinem organischen Zusammen-
hang zwischen dem ersten Beweis einerseits und dem zweiten und dritten
Beweis andererseits ist keine Rede.

Dieser zweite Beweis setzt 580 C 9 ein, und eine erste Etappe 580 D 3-581
C 7 wird rasch durchschritten. Es gibt drei Stinde im Staate und drei Seelen-
teile, also auch drei Arten von ndovai, émdvpion und apyoi (etwa mit ‘Schwer-
punkte’ zu iibersetzen).

Den Anfang macht das émutountikov, dessen Gegenstand die elementar-
biologischen Bediirfnisse sind. Doch bei diesen hilt sich Sokrates nicht auf,
sondern verschiebt sofort, reichlich gewaltsam, die Akzente: Da die Befriedi-
gung dieser Bediirfnisse meist Geld beansprucht, so ist der Vertreter dieser
Lebensform nicht etwa der giA-nidovog, sondern der gilo-ypiuatoc und der
o o-kepdnc. Der Grund dieser Verschiebung wird sich gleich erkennen lassen.

Fiir das Dupoedéc kommt es ausschliesslich auf das Herrschen (fiir Aristo-
teles noch mehr als fiir Platon ist xpatelv das Stichwort fiir das militdrisch-im-
perialistische Handeln), das Siegen und den Ruhm an. Dazu tritt drittens das
olAopavég und erlocogov, das weder an Reichtum noch an Ruhm interessiert
ist, sondern nur an der Erkenntnis der Wahrheit/Wirklichkeit.

Wir sehen nun, weshalb das giA-néovov durch das gulo-kepdeg ersetzt ist.
Einesteils will Platon Verwechslungen zwischen den verschiedenen Arten der
ndovn vorbeugen: Das Bediirfnis nach physischer Lust (580 E 3-4) ist etwas
ganz anderes als die Freude, die man am Geld, am Ruhm oder am Wissen haben
kann; diese zweite Art der n\dov1) durchlduft die ganze Skala der menschlichen
Aktivititen. Andernteils aber treten die Freude am Geld (xépdoc) und die
Freude am Ruhme (tip1)) zusammen gegen die Freude am Wissen der Wahr-
heit. Aristoteles vor allem hat immer wieder hervorgehoben, dass fiir die grosse
Mehrheit der Menschen xépdoc und tiun die beiden entscheidenden Trieb-
krifte allen Handelns sind, fiir die Anspruchslosen das xépdog, fiir die An-
spruchsvollen die Tipun. So haben auch von den vier Subsididrtugenden in Nik.
Eth. 4 die zwei ersten es mit dem Geld zu tun, die zwei spiateren mit der Tium.
Dabei gehort das Streben nach képdog wesentlich dem privaten Bereich an,
dasjenige nach tiun wesentlich dem o6ffentlichen und politischen.

Das aristotelische Kapitel iiber die Lebensformen (Nik. Eth. 1, 3) rechnet
nicht mit den verschiedenen Arten der 1dovn. So ist es frei, anders zu argu-
mentieren als Platon und den giAo-ypfuatog abzuschieben mit dem in Pol.
1256 b 26ff. gefilhrten Nachweis, dass das Geld immer nur ein Mittel zum
Zweck sein diirfe und nur napa vy zum Zweck erhoben werden kénne. Die
ndovr dagegen hat, wie immer man sie versteht, unzweifelhaft den Charakter
eines Zweckes und Zieles.

Die zweite Beweisetappe 581 C 8-582 A 3 verlauft ebenso glatt. Die Frage
1st, wie jede der drei Lebensformen iiber die ndovn urteilt. Der @ulo-kepdng
wird nur am Profit Freude haben und Ruhm und Wissen verachten, wenn sie
kein Geld einbringen. Der Ehrgeizige wird die Freude am Geld fiir ordinér



144 Olof Gigon

halten und diejenige am Wissen fiir Geschwiitz, es sei denn, dass dabei Ruhm
zu erlangen ist. Der iA0-c0@o¢ endlich hélt sich an die fundamentale Distink-
tion von ndovai, die unentbehrlich sind (dvaykaiol), und andere, die es nicht
sind. :

Dies ist eine Distinktion, die in unserem Dialog schon ldngst vorbereitet
ist. Ein exkursartig eingelegtes Lehrstiick ist schon 558 D 8-559 D 3. Vorgefiihrt
wird die Unterscheidung von néovai, die notwendig und/oder niitzlich sind,
wie eben Essen, Trinken und Aphrodisia, soweit sie fiir die Erhaltung der
Gesundheit und des Lebens schlechthin unentbehrlich sind. Nicht notwendig
und schédlich sind dagegen solche, die aus dem iiberméssigen Genuss an jenen
Dingen entstehen. Man kann dazu sowohl Aristoteles Nik. Eth. 1118 b 8-28
(der weiter ausdifferenziert) wie auch Epikur vergleichen, der im Sinne dieser
Distinktion zwischen den notwendigen, naturgemissen und begrenzten ndovai
und den nicht notwendigen, naturwidrigen und begrenzten émOvuion scharf
unterscheidet. Zu nennen ist natiirlich auch Platon selber, der Philebos 62 E §-9
und 63 E 4-5, wenn auch zégernd, den unentbehrlichen ndovai einen Platz
einriumt.

Den Charakter eines Exkurses hat auch 571 A 5-572 B 9. Die Gruppe der
nicht unentbehrlichen ndovai muss weiter aufgeteilt werden in solche, die
pervers, und andere (so miissen wir ergidnzen), die harmlos sind. Hier interes-
sieren nur die perversen, die sich im Traume melden, wenn (auch da ist zu
erginzen) der oberste der drei Seelenteile keine Kontrolle iiber die zwei anderen
Teile ausiibt, derart, dass diese sich ungehemmt gehen lassen konnen, was
schliesslich die drgsten Wunschtriaume zur Folge hat. Die Hilfe kann nur ent-
weder daher kommen, dass beim Erwachen der oberste Seelenteil wieder seine
Kontrolle iibernimmt, oder so, dass schon im Traume die beiden unteren Teile
zur Ruhe gebracht werden kénnen und der oberste Seelenteil frei seiner Be-
stimmung nachzugehen vermag. Wie weit Epikur in seiner Gruppe der weder
naturgemaissen noch notwendigen néovai (K. D. 29) sowohl harmlose wie auch
perverse Geliiste untergebracht hat, lisst die Uberlieferung, soweit ich sehe,
nicht klar erkennen.

581 E 6-582 A 2 prizisiert ausdriicklich, was nicht unwichtig ist, dass
gegenwirtig weder die Frage nach dem kaA6v noch diejenige nach dem ayadov
zur Debatte steht, sondern ausschliesslich diejenige nach dem 1160. Welche der
drei Lebensformen hat am meisten 16ovi)?

Die Antwort bringt die dritte und letzte Beweisetappe 582 A 4-583 A 11,
und zwar auf zwei Wegen. Es gibt drei Instanzen der Entscheidung (kputrprov:
bei Platon nur hier und Theait. 178 BC, Legg. 767 B, bei Aristoteles nur in
Metaph. 1063 a 3. Wir haben also einen der Fille, wo die spétere weite Verbrei-
tung des Wortes als terminus technicus auf einen uns verlorenen reprasentati-
ven Text zuriickgehen muss; ob dieser Text zeitlich vor oder nach Platon
anzusetzen ist, sei hier als Frage offen gelassen): guneipia, gpovnoig, Adyog. Ich
habe anfangs schon von dieser Trias gesprochen. Dass sie nicht fiir diese Stelle



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 145

entworfen wurde, zeigt die Tatsache, dass die éunepia ausfiihrlich zum Zuge
kommt (582 A 8-D 2), ebenso der Adyog (582 D 8-583 A 5), wihrend die @po-
vnolg sich mit einem vagen Satze begniigen muss (582 D 4-6). So wird es denn
auch dem Leser in keiner Weise klar, wodurch sich ¢povnoig und Adyog als
Entscheidungsinstanz voneinander unterscheiden.

Der erste Beweisgang hiilt sich an die éunepia. Uber diesen Begriff wire
viel zu sagen, von der schroffen Verwerfung im Gorg. 462 B 11ff. und 500 E 4ff.
(vgl. Phil. 55 E 5-56 A 1) bis zu Rep. 484 D 5-7 und 539 E 2-540 A 2, wo sich
zeigt, dass auch die PhilosophenkOnige die éumeipia nicht entbehren kénnen,
was umgekehrt besagt, dass es einen Bereich der Wirklichkeit gibt, den keine
g¢motiun zu bewiltigen vermag und der darum der éuneipia iiberlassen bleiben
muss.

Der Beweis aus der éuneipia verlduft allerdings etwas unerwartet. Auf eine
kurze Formel gebracht lautet er: Die 11dovr] an xépdog und tiun gehort zu den
unvermeidbaren néovai, die jeder Mensch kennt, also auch der @iAo-cogoc.
Die 116ovn] des Wissens gehort gerade nicht dazu; der @ilo-kepdnc und der
PAO-Tipog konnen selbstverstindlich existieren, ohne sie je empfunden zu
haben. Allgemein gesagt: Nur der @iA0-cogog kennt die ndovr| aller drei Le-
bensformen, wihrend die zwei anderen nur je ihre besondere 1ndovn kennen.
Also ist die ndovn des @1Ad-cogog die umfassendste und vollkommenste.

Zweifellos ist dieser Beweis etwas heikel oder besser gesagt: primitiv. Pla-
ton dussert sich denn auch denkbar vorsichtig. Es soll nicht der Eindruck
erweckt werden, als se1 der @iA0-co@og nicht bloss an der Schau der Wahrheit
und des Seienden interessiert, sondern ebensosehr an xépdog und tiun. Nur in
einer gewissen Abstraktheit ist die These annehmbar: Die fiir das konkrete
Leben unentbehrlichen féovai kennt jedermann, die hohere n6ovr des Wissens
beriihrt nur den Einzelnen, der sich ihr zugewandt hat.

Der zweite Beweisgang geht vom Adyoc aus. Die guneipia stellt die Tat-
sdchlichkeiten her, doch nur der Adyog ist das 6pyavov (582 D 8), mit dem eine
Entscheidung gefillt werden kann. Der Adyoc fillt aber unbestrittenermassen in
den Zustdndigkeitsbereich des @iAd-co@oc allein, und daraus wird gefolgert,
dass die dovn dieser Lebensform die grosste ist, gefolgt von der ndovn des
Ehrgeizigen und derjenigen des Geldgierigen.

Damit ist der erste Beweis geschlossen. Sein Ziel war eindeutig der Nach-
weis, dass es keine hohere 118ovr| geben kann als diejenige des Philosophieren-
den. Der letzte Satz 583 B 1-2 behauptet, damit habe zum zweiten Male der
Gerechte den Ungerechten besiegt, ein mehr als krampfhafter Versuch, den
Beweis an 580 A 18 anzuschliessen. Denn mit dem Tyrannen hat der ganze
Abschnitt nur dann etwas zu tun, wenn man € contrario argumentiert: Wenn
der Philosoph die grosste 1dovn hat, so wird sein Gegenspieler, eben der Ty-
rann, am wenigsten 11é6ovn haben. Doch nicht nur wird dies nicht gesagt; es ist
auch insofern ungeschickt, als im Beweis der @iAo-tipog und der @ulo-kepdng
vom @A0-c0¢@o¢ abgehoben werden, der Tyrann aber in keinem artikulierbaren

IT Museum Helveticum

Klassisch-Philologisches Seminar



146 Olof Gigon

Verhiltnis weder zum einen noch zum anderen steht. Fiir sich ggnommen hat
der gesamte Beweis nichts mit der Tyrannen-Problematik zu tun. Seine Absicht
ist eine andere.

v

Doch gehen wir nun zum zweiten Beweis, zum dritten der ganzen Reihe
iiber 583 B 3-587 A 6. Er gliedert sich in mehrere Abschnitte.

Zunichst 583 B 3-585 A 7: Hier wird nun das Beweisziel mit aller Deut-
lichkeit ausgesprochen, und vor allem: Es gibt sich als Zitat. Wahr und Rein ist
nur die néovr des epovipog; die dovn der anderen ist nur ein Schattenbild.
Das Wort é¢oxiaypagnuévn stammt aus dem Buch eines co@dg. Es gehort zum
Stil des Dialoges, dass Sokrates das, was der Verfasser gelesen hat, umsetzt in
etwas, was er einmal gehort zu haben glaubt. Auf die Frage, wer der cogdg
gewesen sein mag, komme ich spiter zuriick. Wichtig ist hier, dass das Beweis-
ziel sachlich dasselbe ist wie dasjenige des vorangehenden Beweises: die 1dovn
des Philosophen ist die vollkommenste. Gegeben ist als erstes der Gegensatz
von 1éovn und Abnn und zwischen beiden ein Zustand, der weder das eine noch
das andere ist und den Sokrates novyio nennt (583 C 3-9). Der Begriff ist
wichtig, da er zu der Schlussfolgerung zwingt, dass néovn und Avnn gerade nicht
Zustdnde der Ruhe sind, sondern Bewegungen. Das eleatisch-ontologische Be-
griffspaar Unbewegtheit—-Bewegtheit kommt in die Nihe.

Entscheidend ist zweitens die Beobachtung, dass fiir den Kranken die
hochste néovn) in der Befreiung von der Krankheit besteht, fiir den Trauernden
1m Aufhoren des Kummers. Dies bedeutet, dass in solchen Fillen das Enden der
AV gesucht wird, also die ovyia und nicht die néovn selber. Vielmehr wird
eine Movyia selber fiir die fdovn gehalten (583 C 10-D 11). Damit gelangen wir
auf den festen Boden einer Doktrin, die auch im Phil. 43 D 4-44 A 11 erwéhnt
und gepriift wird. Fiir diese ist die aAvrio das Hochste, was der Mensch im
Leben erreichen kann. Sie muss an repridsentativer Stelle vorgetragen worden
sein, denn wir finden sie spiter (nur unwesentlich umgeformt) als eine Lehre
Epikurs wieder. Was er die kataotnuatikn néovi nennt, entsteht, wenn jeder
korperliche Schmerz und jeder seelische Kummer iiberwunden sind (K. D. 3).
In einer wesenhaft unvollkommenen Welt, wie es die Welt der Atomisten ist,
kann der Mensch nicht mehr erreichen als die Freiheit von Schmerz und Kum-
mer. Ein solches Ziel des Handelns hat auch seine Evidenz in sich selber im
schirfsten Gegensatz zur 1éovr| im eigentlichen Sinne, von der auch und gerade
der platonische Philebos nicht miide wird zu erkldren, wie vielgestaltig und
vieldeutig sie sei. Es ist viel leichter, die dAvria zu erlangen als fiir die richtige
Weise der 1100v1| zu optieren. Endlich und vor allem ist die jdovtj in allen ihren
Formen Bewegung, wihrend die dAvria Ruhe ist, also am Primat des ruhenden
Seins iiber das unendlich bewegte Werden teilhat; was von der dAvria gilt, gilt
auch von der datapa&ioa und adaupin Demokrits und in einem abweichen-



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 147

den Kontext von der dvoyAnocio des Speusippos und des Hieronymos von
Rhodos.

Es folgt die Widerlegung dieser Doktrin 583 E 1- 584 A 11. Sie geht genau
so formalistisch vor wie der entsprechende Abschnitt des Phil. 43D 4-44 A 11.
Zunichst wird eine Folgerung gezogen: Wenn das blosse Aufhéren der Avmn
schon )dovn ist, dann ist auch umgekehrt das blosse Aufhren der n6ovi schon
A (dazu das leider viel zu knapp berichtete Raisonnement des Epikureers bei
Cicero De fin. 1, 56). Dies fiihrt zum Ergebnis, dass die fjovyia gleichzeitig
weder éovn noch Avzn und auch sowohl 1éovi wie auch A0z ist, also gleich-
zeitig Unbewegtheit und Bewegtheit, was ein Widerspruch in sich selber ist.
Damit gilt die Doktrin als erledigt. Wir unsererseits werden uns iiber die Diirf-
tigkeit des Argumentes wundern; man konnte es beinahe ein klassisches Bei-
spiel dafiir nennen, dass ein formallogischer Beweis zwar in sich selbst unan-
fechtbar ist, aber gerade das Zentrum der gegnerischen Position nicht trifft.
Man versteht, dass Epikur sich durch Platon nicht hat irre machen lassen.

Umgekehrt ist es erstaunlich, wie hart das Urteil des Sokrates ausféllt. Der
Nachweis des logischen Fehlers geniigt zur Feststellung, dass eine solche Lehre
gar nicht die wahre 1déovr] im Auge hat, sondern nur etwas, das sich dem
Menschen zeigt, als ob es 1|dovn] wire, das nur eine scheinbare fdovn ist, ein
blosses Zauberstiick. Ahnlich auch der Philebos: Die Lehre macht uns darauf
aufmerksam, dass wir zwischen wahren und bloss vermeinten fjéovai zu unter-
scheiden haben.

Es folgen in 584 B 1-C 12 nach beiden Richtungen Ergdnzungen. Einmal
besteht die naheliegende Frage, welches nun die wahren ndovai sind, also
solche, die gerade nicht Befreiungen von der AVnn sind. Zu unserer grossten
Uberraschung werden hier die Geriiche genannt, also die idovai, die aus der
Wahrnehmung von Wohlgeriichen entstehen. Von ihnen spricht auch, wesent-
lich zuriickhaltender, Phil. 51 E. Doch gerade der Zusammenhang im Phil. 50
E 5-52 B 9 lasst mindestens erraten, was Platon meint. Als reine und wahre
ndovai diirfen gelten einerseits diejenigen, die die drei oberen Sinnesorgane
Sehen, Horen, Riechen vermitteln, andererseits diejenigen, die alle Formen des
Erkennens und Wissens begleiten; kein Zweifel, dass die vollkommenste 116ovr|
der Schau der Idee des ayav6v zukommt. Doch dieses Ganze will Platon weder
an der einen noch an der andern Stelle ausbreiten: im Phil. nicht, um nicht der
spateren Diskussion 55 C-59 D vorzugreifen, in der Rep. nicht, weil vom Wis-
sen der Wichter zuerst, der Philosophenkdnige nachher schon in aller Aus-
fiihrlichkeit die Rede gewesen ist. So begniigt sich Platon hier mit dem ironi-
schen Spiel, stellvertretend fiir alle iibrigen Formen der wahren 11dovn nur eben
diejenige zu nennen, die den untersten Platz in der Skala besetzt: Die Parfums
gehoren zuletzt dazu, aber sie gehoren dazu.

_ Den wahren Mdovai werden sodann diejenigen gegeniibergestellt, die
Uberwindungen der AOmm sind. Es sind erstens diejenigen, die vom Korper
ausgehend die Seele ergreifen; was diese iibermaéssig allgemeine Formel meint,



148 Olof Gigon

ergibt sich aus dem Phil. 31 E 3-32 B 7 und 47 C 3-D 4. Es ist der elementare
Vorgang von Hunger und Sattigung, derjenige Vorgang, aus dem nacheinander
Platon (und dieser gewiss nicht als erster), Aristoteles und Epikur die elegante-
ste und unanfechtbarste Definition der ndovn haben ableiten konnen: fi8ov ist
der Prozess, durch den ein in einem naturwidrigen Zustand (Hunger, Durst,
Kilte, Hitze) befindliches Lebewesen wieder in seinen naturgemassen Zustand
zuriickkehrt bzw. durch den der naturgemésse Zustand wieder hergestellt wird.

Unser Text stellt neben diesen Prozess auch die entsprechenden Erwar-
tungen in die Zukunft hinein. Unrein in dem hier gemeinten Sinne ist auch die
ndovn der Hoffnung, der gegenwirtige Zustand der AVnn moge einmal in der
Zukunft ein Ende nehmen. Diese néovi| der Erwartung ist allerdings (was der
Phil. 32 B 9-C 5, nicht aber unsere Stelle sagt) eine rein seelische 118ovn, im
Gegensatz zur néovn) der Wiederherstellung, die Korper und Seele gleichmissig
umfasste. Die beiden etwas schwerfilligen Begriffe mpo-fijoUnoig und npo-
AOmmotg finden sich iibrigens bei Platon nur an dieser Stelle. Das Theorem im
ganzen kann sehr wohl schon in der Sophistik gearbeitet worden sein.

In 584 D 1-585 A 7 wird anhand eines geschickt gewdhlten Vergleiches
nochmals der Irrtum derer illustriert, die die dAvria fiir néovn halten. Avnn -
aAivrio — néovn werden als eine dreistufige Leiter verstanden. Wer nun von der
untersten zur mittleren Stufe aufsteigt, kann leicht die Meinung haben, er sei
schon auf der obersten Stufe angelangt — dies vor allem, wenn er von der Mitte
nach unten blickt und iibersieht, dass es iiber ihm noch eine Stufe gibt. Nur
wenn er von der Mitte nach unten steigt und unten ankommt, tduscht er sich
nicht: Dann ist er tatsdchlich unten und bei der AOnn angelangt.

Nun wird, wie schon in 582 A 8ff., an die éuneipia appelliert. Es ist einfach
Mangel an éunepia, die in Wirklichkeit dreistufige Leiter fiir eine zweistufige
zu halten und demgemaiss 1|dov1| zu nennen, was bloss aAvmia ist.

Dies alles ist einfach, beinahe banal, bis auf einen Punkt. Was veranlasst
Platon, darauf zu insistieren, dass der Aufsteigende sich immer tduscht, weil er
die mittlere Stufe fiir die hochste hilt, der Absteigende aber nicht, wenn er von
der mittleren Stufe in der Tat zur untersten Stufe hinabsteigt? Welchen Sinn hat
diese augenscheinliche Asymmetrie? Wenn wir auf der Suche nach der 1dovr
immer in die Irre gechen kénnen, niemals aber, wenn wir der AOntn nachgeben, so
bedeutet dies, dass letzten Endes der AVnn mehr Gewicht zukommt als der
ndovn - eine These, der die Vertreter der aAvrmia sofort zustimmen wiirden.

Es kommt noch etwas dazu: Sokrates vergleicht in 585 A 3-5 diejenigen,
die die mittlere Stufe mit der obersten verwechseln, mit Leuten, die die weisse
Farbe nicht kennen und nun die graue Farbe fiir weiss halten. Dazu bemerkt
Glaukon, dass es sich genau so verhilt; es wiare merkwiirdig, wenn es sich anders
verhielte. Was ist da evident? Nur, dass der, der Weiss nicht kennt, Grau fiir
Weiss hilt. Doch dies ist eine Frage zweiten Ranges. Viel wichtiger ist die
andere Frage, warum die Menschen von der obersten Stufe nichts wissen und
nicht fihig sind, liber die mittlere Stufe hinweg auf die oberste Stufe zu blicken?



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 149

Warum fehlt ihnen diese éuneipia (584 E 4-5)? Selbstverstidndlich ist dies nicht,
und darauf erhalten wir keine Antwort.

Ein neuer Beweisgang setzt bei der in 584 C 4-7 beriihrten These an (585
A 8-E 5). Hunger und Durst sind unbestrittenermassen Leerungen des Korpers.
Ihnen werden ohne jede ndhere Begriindung Unwissenheit und Torheit als
Leerungen der Seele gegeniibergestellt. Korper und Seele bediirfen also der
Nahrung, damit die Leerung verschwindet und der (naturgemisse) Zustand der
Sdttigung erreicht wird.

Dies ist auf den ersten Blick eine einfache, wiederum beinahe banal zu
nennende These. Dass das Wissen die Speise der Seele ist, ist sicherlich schon
langst vor Platons Prot. 313 C 4-314 B 4 ausgesprochen worden. Bei niherem
Zusehen ergeben sich indessen allerlei Schwierigkeiten. In 584 B 1-C 12 waren
den n8ovai, die Uberwindungen von Abrau sind (wie gerade Hunger- Sittigung)
andere gegeniibergestellt worden, die reine ndovai ohne Abnn sind; das Riechen
war dort, stellvertretend fiir den gesamten Bereich der drei oberen Sinnes-
organe sowie des Lernens und Erkennens genannt worden. So gelten ja auch im
Phil. 51 E 7-52 B 9 die pavnuata als Quelle von 1dovr ohne jede Avnm). Dass
unsere Stelle dem widerspricht, ist offensichtlich. Denn hier wird nun das
Erwerben von 80&a aAnvmc, émotiun und vovg (585 B 14) begriffen als eine
noéowvn, die die AOvnn der Unwissenheit und Torheit iiberwindet. Da liegen zwei
Doktrinen vor, die Platon zu koordinieren versdaumt hat.

Von 585 B 9 an wird nach der Qualitdt der Nahrung gefragt. Es bedarf
keines langen Nachweises, dass die geistige Nahrung, die der Seele zukommt,
weit hGheren Ranges ist als das Essen und Trinken, an denen sich der Korper
sattigt. Dabei z6gert Platon nicht, als Seelenspeise sofort seine Dialektik anzu-
setzen; so wird die Seelenspeise ausgezeichnet durch Wahrheit und unverin-
derliche Seiendheit (etwas hart der in 585 C 1 angehdngte Sammelbegriff der
apetn, beigegeben wohl als Vorbereitung auf 586 A Iff. In 585 C 7 ist die
Korrektur Adams dvopoiov naheliegend, aber vielleicht nicht geniigend: ovoia
zweimal hintereinander in vollig verschiedenen Bedeutungen ist kaum ertrég-
lich. Die Verderbnis sitzt also tiefer). Das Endergebnis wird miihelos erreicht.
Wenn nach der allgemein anerkannten Theorie die n8ovr| der Prozess der
Sdttigung ist, also der Wiederherstellung des naturgemissen Zustandes, so ver-
steht es sich von selbst, dass die ndovn unendlich viel grésser sein wird, wenn
die Seele sich an der Wahrheit und am unveridnderlich Seienden sittigt, als
dann, wenn der Korper seine Nahrung erhélt. Die das Philosophieren im allge-
meinen und die Dialektik im besonderen begleitende fdovn ist also die voll-
kommenste (585 D 7-E 5).

Das Beweisziel ist also auch da offensichtlich. Die Philosophie allein ist es,
die héchste und wahrste 16ovn bei sich hat. Die idovai, die das képdog oder die
Tiun verschaffen kénnen oder auch das Essen und Trinken, fallen demgegen-
iiber zuriick. Sokrates konstatiert dies ohne Gehéssigkeit, aus gutem Grunde:
denn képdog wie Tyun und die Erndhrung des Korpers gehoren zu den notwen-



150 Olof Gigon

digen Dingen, an denen auch der Philosoph partizipiert. Dass die meisten
Menschen nur diese notwendigen Dinge kennen und darum auch geneigt sind,
ndovn und aAvria miteinander zu verwechseln, ist eine bedauerliche Tatsache,
die man nur konstatieren kann.

So konnte man den ganzen Abschnitt 580 D 7-585 E 5 als eine vielleicht
nicht sehr tiefgehende, aber einleuchtende und massvolle Empfehlung des Biog
Uempntikog verstehen. Ich zweifle auch kaum daran, dass seine urspriingliche
Intention genau diese gewesen ist.

Doch nun ist es hochste Zeit, zum Tyrannen zuriickzukehren, von dem in
den Uberlegungen dieses Abschnittes mit Ausnahme von 583 B 1-2 iiberhaupt
nirgends die Rede gewesen ist.

Dies geschieht zundchst in 586 A 1-C 6 mit einer fast unertriaglich harten
Schwenkung. Bisher waren die Unerfahrenen diejenigen gewesen, die nur den
Weg von unten (der AOnn) zur Mitte der Stufenleiter kannten, also bis zur
@Avria, und meinten, diese Mitte sei schon die )dovr, weil sie von der hochsten
Stufe, der wahren njéovr, nichts wissen (584 E 4-585 A 7). Nun sind die Unwis-
senden pl6tzlich diejenigen, die keine Erfahrung in op6vnotig und dpetn haben
und deren Aufenthalt auf der mittleren Stufe der dAvrnia als ein Leben in Saus
und Braus beschrieben wird. Sie irren ununterbrochen von der Mitte nach
Unten, weil sie das Oben nicht kennen. In vier Wendungen wird die Unféhig-
keit, nach Oben zum wahrhaft Seienden und zur wahrhaften ndov) hinaufzu-
blicken, beschrieben. Mit einer brutalen Begriffsverschiebung wird das Leben
dieser Unfidhigen mit dem des Viehs verglichen, und das «Unten», das bisher
der Zustand der AOnn gewesen war, wird nun der Erdboden, auf dem das Vieh
seine Nahrung findet — im Gegensatz zum Menschen, der dazu bestimmt ist,
«nach Oben» zu schauen. Das urspriingliche Bild der dreistufigen Leiter wird
vollig iiberdeckt durch die zweifellos ldngst vor Platon schon formulierte Anti-
these zwischen dem Herdenvieh, das nach Unten zur Erde, und dem Menschen,
der nach Oben zum Himmel hin blickt. Dazwischen schiebt sich erst noch das
Bild des an reichbesetzten Tischen schwelgenden Wiistlings (vgl. 372 D 9, 373
A 2,390 A 10 und besonders 404 D 1 und Ep. 7, 326 B 8 — die einzigen Stellen im
Corpus Platonicum).

Angehingt wird iiberdies das Bild der um das Fressen miteinander kdmp-
fenden Tiere mit den Stichworten mAcoveEia, das teils auf Rep. 1, teils auf
den Gorgias zuriickverweist, und anAnotia, wozu 555 B9, 562 BC, 578 A 1 und
590 B 8 und vor allem Gorg. 493 A 5-C 3 und 493 D 5ff. Hier wird das im
Gorg. breit ausgemalte Bild variiert. Offenbar hat der Mensch zwei Fisser, ein
durchlochertes und ein dichtes; die Leute aber fiillen nicht das dichte Fass auf,
sondern das durchlécherte und sind gezwungen, immer wieder nachzu-
giessen. |

Das Ganze ist eine absonderliche Haufung verschiedener und miteinander
unvereinbarer Bilder; und systematisch gesehen wird nun derjenige, der bis
dahin einfach die aAvrmia suchte und sie fiir nédovn hielt, zu einem viehischen



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 151

Lebemann, der ohne Hemmungen und Riicksichten zu geniessen sucht. Da
sucht Platon einen Text, der urspriinglich in klarem Aufbau auf die vollkom-
mene Ndovn des Pioc Yewpntikodg hingewiesen hatte, mit eifernder Gewalt-
tatigkeit fiir sein Portridt des Tyrannen nutzbar zu machen.

Freilich ist zunédchst nicht vom Tyrannen die Rede, sondern zu unserem
Staunen erklart Glaukon, was Sokrates da entworfen habe, sei genau die Le-
bensart der toAAloi, was die Folgerung nahelegt, wenn die Mehrheit der Men-
schen tatsdachlich so sein sollte, dann verdiene sie auch nichts Besseres als die
Herrschaft des ihnen geistesverwandten Tyrannos.

Gewichtiger ist die nachfolgende Bemerkung 586 B 7-C 6. Man kann die
mittlere Stufe, auf der die reine A0z liberwunden, aber die reine 8ovn nicht
erreicht ist, als eine Mischung von dovi und Avnn im Sinne von Phil. 46
A 12-50 E 4 verstehen und insofern als blosse Nachbildungen der wahren néovn
(obschon auch da eine Vermengung zweier Vorstellungen vorliegt: Der Gegen-
satz von Gemischt—Rein ist ein anderer als derjenige von Urbild-Abbild). Der
Begriff des Schattenbildes, der 583 B 5 als Zitat angefiihrt war, erscheint hier
wieder, dazu eine Bemerkung, die noch etwas niher an den Tyrannen heran-
fiihrt. Vom ziigellosen €pwg ist seit 573 B 7 6fters die Rede gewesen; mit der
aAvrio hat dies tiberhaupt nichts mehr zu tun. Interessant ist der Vergleich der
bloss abbildhaften néovai mit dem Scheinbild der Helena, von dem Stesichoros
gedichtet hatte (dazu Phaidr. 243 AB). Das Gedicht selbst interessiert uns hier
nicht. Dagegen liegt der Vergleich der vielumkidmpften Schein-néovai mit der
scheinhaften Helena und der ruhevollen wahren ndovr] mit der wahren, in
Agypten weilenden Helena so nahe, dass sich der Verdacht aufdringt, dieser
Vergleich sei schon vor unserer Stelle irgendwo ausgefiihrt worden.

Erst der nichste Abschnitt verrdt die Absicht des Verfassers, dem Men-
schen, der auf der mittleren Stufe der Leiter stehen blieb, nicht etwa die dAvmic
zuzuschreiben, sondern ihn als den @ilokepdnc und @rroTipog zu kennzeich-
nen, von dem schon in 580 D 3-583 D 11 die Rede war. Hier erscheinen sie
wieder, freilich in scharf polemischer Zeichnung. Dem @ihokepdrig (der zu-
gleich der giAndovog ist) galt 586 A 1-C 6, der giAdtipog wird 586 C 7-D 3
beschrieben, und zwar in seinen drei Formen, je nachdem er sich an Tiun oder
an vikn oder an Uuudg sittigen will (merkwiirdig schlecht ist das zweimalige
unbestimmte to0to 586 C 8 und D 3 formuliert). Abermals eine neue Perspek-
tive tut sich von 586 D 4 an auf. In anspruchsvoller Umstidndlichkeit wird
erklirt, dass das @iAokepdéc und AdTIpov, das dem Adyoc und der aAnvewa
folgt, auch zu den aAnV¥éotatan dovai gelangt, soweit dies moglich ist; diese
sind ausserdem die besten und die oikeidtatol, womit auf das Begriffspaar
olkelog—aALdTprog hingedeutet wird, das bei Platon zuerst (soweit ich sehe) im
Charm. 163 C 4-6 begegnet und noch in der hellenistischen Philosophie eine
bedeutende Rolle gespielt hat. Identisch mit dem Tun des oikeiov ist das gleich
nachher erwdhnte 1 €avtod npdttelv 586 E 5-6. Im Gesamtaufbau des voll-
kommenen Staates besagt dies, dass keiner der Stdnde in den Kompetenzbe-



152 Olof Gigon

reich eines anderen Standes eingreifen darf. Etwas dieser Art muss auch hier
gemeint sein, obschon es keineswegs klar wird, worin sich die oikeia 1160vn des
@uLokepdNC von derjenigen des @iAoTInOG unterscheidet.

Sachlich ist das Ergebnis dies, dass dem @uloxepdng wie auch dem @iAo-
TILOG je eine besondere ndovr zukommt, die sie aber nur erreichen, wenn sie
sich an den A0yog halten. Man erwartet nun die den vorausgehenden Beweisen
entsprechende Folgerung, dass nur die njdovn des @iAdco@og die schlechthin
aAnveotatn im Sinne von 586 D 8 sein wird.

v

Doch nicht von ihr wird nun gesprochen, sondern nur vom #dussersten
Gegenteil — Gegenteil allerdings in einem sonderbaren Sinne. Denn der Tyran-
nos ist zwar vom AO0yog vollstindig abgeschnitten (587 A 7 zu 586 D 6), hat aber
weder mit dem @iAokepdng noch mit dem giAdTipog etwas zu tun. So wird hier
der vom AGyog abgeschnittene Mensch nicht etwa die Verkorperung ziigelloser
oloképdela und griotipia, sondern unbestimmt genug wird er als derjenige
charakterisiert, der von vopog und t4&ig am weitesten entfernt ist (587
A 10-11). Man spiirt geradezu die Verlegenheit des Verfassers, der sich bis
dahin an das Schema @iAokepdNc—EAOTINOG—PIAOGc000¢ gehalten hatte und
damit im Gesamtrahmen der platonischen Stindeordnung geblieben war und
nun vom Tyrannen reden will, der aus diesem Schema und dieser Ordnung
vollstdndig herausfillt. So bleibt es bei Stichworten, die in das Ergebnis ein-
miinden, dass die wahre und oixeia 116ovi) am meisten dem Philosophenkonig
und am wenigsten dem Tyrannos zukommt, allgemeiner: jener lebt féio10,
dieser andéotata (587 B 8-9). Die f16ovn scheint hier geradezu den Platz
einzunehmen, den sie spater in der evdopovia des Aristoteles wie in derjenigen
Epikurs besitzt.

Den Schluss der gesamten Beweisfiihrung markiert ein kurzer Abschnitt,
der auf den modernen Interpreten genau so verschroben wirkt wie die bekannte
Stelle 546 B 3-D 3, ein Zahlenspiel, von dem wir uns nur eingestehen konnen,
dass wir nicht wissen, welche Bedeutung es fiir Platon selber gehabt hat. Es steht
also fest, dass die vollkommene Gerechtigkeit (von der hier 588 A 1 und 8 wie
im ganzen Kontext nur sporadisch die Rede ist) mit der vollkommenen 160vr|
zusammengeht.

Storend wirkt noch eine Kleinigkeit. In 586 D 4-E 1 war dem @iAokegpdng
wie dem iAdTIpoG Zugebilligt worden, dass sie unter der Leitung des Adyog zu je
ihrer eigentiimlichen und insofern wahren nnéovn gelangen wiirden. Anders tont
es dagegen in 587 B 14-C 1. Auch da ist von drei Arten der ndovn die Rede.
Doch nun wird iiberraschenderweise erklirt, von diesen drei Arten sei nur Eine
yvnoia, die zwei anderen dagegen vovol Da ist also aus einem Mehr oder
Weniger an aAnveiwa der reine Gegensatz von Echt-Unecht geworden. Der
Widerspruch ist evident und kann nur als Anzeichen dafiir gelten, dass Platon,



Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C-588 A) 153

aus welchen Griinden auch immer, diesen Teil des umfangreichen Dialogs
vergleichsweise fliichtig komponiert hat. Sinnvoll ist hingegen die Bemerkung,
dass der Tyrannos seinen Platz noch jenseits der drei Lebensformen und der
drei ihnen zugeordneten Arten der j6ovr] besitzt. Die drei Lebensformen bilden
fiir sich ein autonomes System, dessen Sinn darin besteht, die ndovn des Q1A06-
co@og als die vollkommenste 1dovr| zu erweisen. Es ist, wie schon gesagt, ein
Lob des Biog Vewpntikoc, das Platon nicht ohne Miihe in seine Polemik gegen
den Tyrannos eingearbeitet hat.

Es muss in den zwei Generationen vor Platon mehrere Texte gegeben
haben, die die Erforschung der Welt als eine Lebensaufgabe begriffen und die
Lebensform dessen, der die Wahrheit iiber das Ganze der Welt zu erkennen
sucht, von der Lebensform des Dichters auf der einen, des Staatsmannes auf der
anderen Seite abgehoben haben. Zu erinnern ist an die zahlreichen Erzdhlungen
von Thales, Anaxagoras und Demokrit, aber auch an das gemeinsame Substrat
von Platons Gorg. 484 C 4-486 D 1 und Theait. 172 C 3-177 B 7, ganz abgese-
hen von der singuldren Stelle Gorg. 487 C 1-D 2 und schliesslich Xenophon
Mem. 4, 7. Endlich verdient hervorgehoben zu werden, dass spiter Ciceros
Verhiltnis zur Philosophie demjenigen des Kallikles ndher kam als demjenigen
des Sokrates, was nun wiederum spiter den Spott Senecas hervorrief, fiir den
die Philosophie niemals eine blosse Freizeitbeschdftigung sein konnte.

Merkwiirdig bleibt bei alledem, dass Platon es gewagt hat, in unserem Text
die Philosophie gerade darum zu preisen (und zu empfehlen), weil sie die
vollkommenste 1dov zu verschaffen vermag. Nirgendwo sonst ist er so weit
gegangen.



	Die Unseligkeit des Tyrannen in Platons Staat (577 C - 588 A)

