
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 2

Artikel: Plotins Erbe

Autor: Beierwaltes, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Plotins Erbe

Von Werner Beierwaltes, München

Hans-Rudolf Schwyzer zum 80 Geburtstag

Der Titel «Plotms Erbe» mochte mindestens dreideutig sein Plotins eigenes

Denken formiert sich und lebt aus einer uberzeugend engagierten Zuwendung

zur philosophischen Überlieferung der Griechen Dann geht es bewusst
auf Grundgedanken zu, die dem eigenen Vorbegriff entsprechen Indem Plotin
sich selbst m dieser Tradition findet, ist er ihr Erbe, der von dem Reichtum und
dem Verwandlungspotential des Gedachten zeugt (I)

Grundgedanken Plotins werden bestimmend für die bis zu Hegel und
Schelling hm sich entfaltende metaphysische Gestalt philosophischen Denkens,
von ihm gehen nachhaltig formende Impulse aus auf den spateren Neuplato-
nismus, auf die frühe christliche Theologie und deren mittelalterliche Modifikation

oder Steigerung, aufdie Philosophie und Kunst der Renaissance und auf
die Philosophie des Deutschen Idealismus Diese charakteristischen Ausprägungen

der Metaphysik sind m wesentlichen Gedankenzugen das wirkungsge-
schichtliche Erbe Plotins Es scheint mir für einen ausgewogenen und sachlich
eimgermassen adaquaten Begriff der Denkgeschichte unerlasslich zu sein,
dass Plotins offenes, historisch verifizierbares, aber auch sein verdecktes Wirken

intensiver, als dies bisher geschehen ist, bewusst gemacht und gehalten
werde (II)

Zum Dritten wende ich - dem Anlass meiner Überlegungen entsprechend -
«Erbe», wie anfangs schon bei Plotin, in seine Bedeutung als Masculinum Im
Sinne einer (heute vielleicht auch von dem Betroffenen geduldeten) Klimax
lenke ich zum Schluss den Blick auf das durch Plotin eindrucksvoll geprägte
Lebenswerk unseres Octogenanus laudandus Hans-RudolfSchwyzer ist ein in
dieser Zeit herausragender Erbe Plotins, der das im Wort der Enneaden aufuns
gekommene Denken Plotins auf seine Authentizität hin durchdacht, es zusammen

mit Paul Henry in einer verlasslichen Textgestalt gesichert und es uns für
ein neues Verstehen aufgegeben hat (III)

I

Über Plotins Verhältnis zur Überlieferung des griechischen Denkens
haben bedeutende Plotin-Forscher der Gegenwart in der Absicht nachgedacht, die
Eigentümlichkeit, das Mass an Eigenständigkeit von Plotins Philosophie

* Vortrag, gehalten am 25 Februar 1988 an der Universität Zurich zur Feier des 80 Geburts
tages von H -R Schwyzer



76 Werner Beierwaltes

gegenüber der geschichtlichen Bedingtheit eben dieses Denkens evident zu
machen. Ich erinnere hier an Eric Robertson Dodds' Abhandlung «Tradition
and personal Achievement in the Philosophy of Plotinus» von 1960, an Heinrich

Dörries Vortrag «Plotino - Tradizionalista o Innovatore?» in Rom 1970

und an die Plotin-Tagung in Vandceuvres 1957, die sich den «Quellen Plotins»
widmete; an ihr hat auch Hans-Rudolf Schwyzer einen massgeblichen Beitrag
zur Erhellung der Eigentümlichkeit plotinischen Denkens geleistet, indem er
den Bezug von «Bewusst» und «Unbewusst» bei Plotin analysierte. Und nicht
zuletzt sei Schwyzers ebenso umfassende wie präzise Erörterung und Kritik der
historischen Zeugnisse über Ammonios, den Lehrer Plotins, ins Gedächtnis
gerufen1, der uns gerade durch Schwyzers Analyse jetzt nicht mehr als ein

«grosser Schatten» erscheinen muss, der nahezu alles Kommende dunkel in sich
birgt, sondern vielmehr als eine Gestalt bewusst wird, die für die Entfaltung und
Konturierung von Plotins eigenem Denken zwar sicherlich eine zentrale, wenn
auch nicht im einzelnen eindeutig beweisbare Relevanz hat, ihn aber dennoch
nicht zu seiner eigenen Dublette macht2. Eine ihrer Problematik bewusste
Quellenforschung reduziert Plotin gerade nicht bloss auf das 'Erbe', sie degradiert

ihn nicht zu einem reinen 'Eklektiker', der das Vergangene als solches

geschichtlich verdoppelnd nur wiederholt-, sie dürfte ihm aber auch nicht
primär die Rolle desjenigen zusprechen, der die ihm überkommenen 'disiecta
membra' der Tradition synthetisiert, sie in ein verkürzendes, aber angeblich
klärendes 'System' bringt; sie sollte ihn vielmehr begreifen als einen Umformer
des Erbes, der zuvor schon perspektivenreich und in ambivalenter Argumentation

durchdachte Gedanken aufgreift und weiterdenkt, sich mit bestimmten
charakteristischen Lösungsversuchen auch identifiziert, indem er den eigenen
Gedanken in ihnen findet.

Ein derartiges Doppelspiel zwischen Identifikation mit der philosophischen

Überlieferung und Innovation auf einen eigenen originären Gedanken
hin, der zugleich späteres Denken prägt, zeigt sich in Plotins Verhältnis zu
Piaton. Aus diesem sehr aspekt- und folgenreichen Verhältnis greife ich hier nur
die Frage nach dem Bezug der Grundstruktur plotinischen Denkens zu einer
zentralen Frage des platonischen Dialogs 'Parmenides' heraus. Gerade dieser
Bezug nämlich bestimmt sich unmittelbar im späteren Neuplatonismus und
darüber hinaus produktiv fort und wird so zu «Plotins Erbe» in dem skizzierten
zweiten Sinne.

1 E. R. Dodds, Tradition and PersonalAchievement in the Philosophy ofPlotinus, in: Journ. Rom.
Stud 50(1960) 1-7. H Dorne, Plotino - Tradizionalista o Innovatore9, in: Plotino e il Neopla-
tomsmo in Onente e in Occidente, Accad. Naz. del Lincei Anno CCCLXXI, ed. V. Cilento
(Rom 1974) 195-201. Deutsche Fassung dieses Vortrags in: Platomca Minora (München 1976)

375-389. Hans-Rudolf Schwyzer, «Bewusst» und «unbewusst» bei Plotin, in: Les Sources de

Plotin, Entretiens sur l'Antiquite Classique 5 (Vandoeuvres-Geneve 1960) 343-378. Ders,
Ammonios Sakkas, der Lehrer Plotins, Rheinisch-Westfälische Ak. d. Wiss., Vorträge G 260

(Opladen 1983).
2 Schwyzer, Ammonios Sakkas (vgl. Anm 1) 78



Plotins Erbe 77

Die Anknüpfung an die Philosophie Piatons im ganzen ist für Plotins
Einschätzung der Wahrheit seines eigenen Philosophierens entscheidend, so
sehr, dass dieses sich ausschliesslich als Interpretation Piatons verstehen
konnte. Im Blick auf den als platonisch gedachten zweiten Brief sagt Plotin
selbst: «Somit hat Piaton gewusst, dass aus dem Guten der Geist und aus dem
Geist die Seele hervorgeht Diese Lehren sind also nicht neu, nicht jetzt erst,
sondern schon langst, wenn auch nicht klar und ausdrücklich gesagt, und unsere
jetzigen Lehren stellen sich nur dar als Auslegung jener alten, und die Tatsache,
dass diese Lehren alt sind, erhärten sie aus dem Zeugnis von Piatons eigenen
Schriften.»3

Dass Plotin in Piatons Werk die drei Wesenheiten intendiert oder explizit
gedacht sieht, die sein eigenes Denken universal bestimmen, zeigt sich in
besonderem Masse in seinem spezifischen Verständnis des zweiten Teils des

platonischen 'Parmenides' Gerade hier wird deutlich, inwiefern der «Interpret»
der Philosophie Piatons in und durch diese Interpretation, trotz oder mit den
platonischen Motiven und Gedankenelementen, trotz einer durchaus nicht
ohne Piaton möglichen Begiffsform, ein neues Denken heraus- und voranbringt,

das weniger dem Buchstaben der platonischen Texte als vielmehr einer
möglichen und zu erprobenden philosophischen Intention Piatons folgt und so
mit einem bestimmten Recht von Späteren emphatisch Vewplatonismus
genannt werden konnte.

Plotins Auffassung des platonischen 'Parmenides' unterscheidet sich in
seiner Grundabsicht von den meisten gegenwärtigen Interpretationsversuchen
dieses rätselhaftesten aller platonischen Dialoge. In Plotins Sinne könnte er
keinesfalls als eine reine formallogische Übung in einer Dialektik verstanden
werden, die, sich selbst in Aponen und Abstrusitäten verheddernd, die im
ersten Teil des Dialogs kritisch gestellten Fragen an Piatons Ideentheorie letztlich

auch nicht beantworten kann; auch nicht als einen mehr oder weniger subtil
konstruierten 'jeu d'esprif hätte er ihn auffassen mögen; wahrscheinlich noch
nicht einmal als das, als was ihn Piaton selbst bezeichnete: als ein ernsthaftes
Spiel (137 b), sondern ausschliesslich als den entschiedensten und tiefsten Ernst
(üi:ou8f|) philosophischen Denkens - eine Auffassung, die zumindest expressis
verbis von Proklos noch intensiviert wird; für ihn nämlich ist der 'Parmenides'
das Höchste und Innerste der platonischen Theologie, eine «Mystagogie» als

Hinführung in die Identität mit dem Emen selbst, welche das begreifende
Denken noch übersteigt. Plotins Auffassung des 'Parmenides' unterscheidet
sich von gegenwartigen Interpretationen auch in der Antwort aufdie Frage, was
denn das 'hen' als Gegenstand der den einzelnen Argumentionsgängen zugrun-

3 Plotm V 1, 8, 9-14 (ed P Henry et H-R Schwyzer, torn II, Pans/Bruxelles 1959) okjxe
nXaxawa ei5evai ek psv xayaOoO xov voüv, ek 5s xoü voO xr)v Kai sivat xou<; koyotn;
xodctSe (xr| Katvou«; upSs vOv, aXÄa rcaXai psv EtpfjaOai pr| ava7CE7txapevax;, xouq 5e vOv /.oyouc
E^r|yr|xa<; ekeivcov yeyovevat papxupion; maxoiaapEvouc xai; 8oi;a<; xtnixac nulamq elvai xovi;
auxoC xoü nXaxwvcx; ypappamv



78 Werner Beierwaltes

deliegenden Annahme (Hypothesis) sei. Die meisten modernen Auslegungen
betrachten den Gegenstand der Sätze: «Wenn ev ist ...» und: «Wenn ev nicht
ist...», «was folgt daraus für ev selbst und für das Andere (Seiende)»? als ein und
denselben. Freilich sind sie sich keineswegs darüber einig, was denn dieser selbe

Gegenstand nun sei: Eins als jedes x-beliebige Seiende, sozusagen das variable
Subjekt eines Satzes, von dem alle möglichen Prädikate ausgesagt werden
sollen; oder aber: Eins im Sinne von Einheit; oder: Eins als Idee, so dass alle
Prädikate der einzelnen Argumentationsgänge auf ihre Übereinstimmung mit
diesem zentralen Begriff in Piatons Denken überprüft werden müssten; oder
Eins als Idee von Einheit, dies als das universale, alle anderen Konkretionen
von Ideen umfassende Prinzip die Vorschläge sind nicht erschöpft! Plotins
Rückgang auf den 'Parmenides' folgt einer anderen, präzise umschreibbaren
Intention: Der Gegenstand der ersten drei sogenannten Hypotheseis ist für ihn
nicht derselbe, sondern ein je verschiedener; es besteht jedoch ein Bezug der
drei untereinander, der massgebend von dem Ersten ausgeht und in ihn
zurückführt. Die drei «Gegenstände», Wesenheiten oder Prinzipien von
Wirklichkeit entsprechen den zentralen metaphysischen Gedankenkomplexen von
Plotins Philosophie. Plotin sieht demnach in der Entwicklung der ersten drei
Argumentfolgen des «dialektischen» Dialogteils den Grundriss seines eigenen
Gesamtentwurfs: Die drei ersten Hypotheseis entwickeln und dokumentieren
die drei die Wirklichkeit im ganzen unterschiedlich bestimmenden Hypostasen.

«Hypostasis» meint im Sinne Plotins eine in sich seiende, in sich selbst
stehende oder bestehende Wirklichkeit, die durch Selbstkonstitution oder
durch ihr eigenes Sein sie selbst ist oder einem sie als relatives Selbst-Sein

begründenden Akt entspringt. Die voneinander verschiedenen, aber in einem
kreishaften inneren Bezug zueinander stehenden Hypostasen repräsentieren
Abwandlungen oder Entfaltungsformen des anfänglichen Einen, in denen dieses

in seiner Wirkung in je verschiedener Intensität erscheint. Ohne Frage ist für
Plotin das 'hen' der ersten Hypothesis: ei ev eanv das Eine selbst als der über
dem Sein in seinem spezifischen Begriffe seiende Grund und Ursprung von
Sein: das «erste Eine», «das im eigentlichen Sinne Eine», wie Plotin sagt. Als
einem von jeglicher Differenz Freien kommt ihm auch keine immanente Rela-
tionalität zu; deshalb denkt es nicht im Sinne eines «gegenständigen», auf ein
ihm selbst gegenüber Anderes bezogenen Denkens; trotz seines Grund- und
Ursprungseins, durch das es Relationalität und damit Denken als Wesenszug
von Anderem stiftet, ist es das von Allem Verschiedene, vor jedem «Etwas»,
daher grenze-los und ohne einschränkende Gestalt, un-endlich aber der Mächtigkeit

(öuvdpei) nach; weil «Sein», «Etwas», «Gestalt» differente Vielheit in es

setzte, ist es, all dies aus sich selbst in seinem eigentümlichen Sinne abschliessend,

das «Nichts von Allem». Als eine derartige, kategorial nicht begreif- und
aussagbare, lediglich negativ ausgrenzbare und gerade deshalb intensivste
Wirklichkeit hat das plotinisch-neuplatonische Eine jene in Paradoxen sich
ausdrückende Zugangsart herausgefordert, die für Philosophie wie für Theolo-



Plotins Erbe 79

gie in gleicher Weise geschichtlich bestimmend wurde: die theologia negativa -
letztlich die Konsequenz aus der metaphysischen Interpretation der ersten
Hypothesis des 'Parmenides'4.

Die zweite Hypothesis nun, die dem Einen Sein zuspricht und somit das
'Seiende Eine' als das zweite Eine repräsentiert, zeigt für Plotin die erste
Verbindung von Einem und Vielem, das ev noXkä, in dem das Wirken des Einen die
Vielheit des aus ihm Entsprungenen in höchstmögliche Einheit aus der Differenz

zusammenfuhrt. Die einigend-zusammenführende Kraft in diesem
vielheitlich Einen ist das Denken. Dieses zweite Eine oder die zweite Hypostasis
konstituiert sich gerade dadurch, dass es das aus dem Einen selbst entsprungene
Sein als sein eigenes Sein denkt und so im denkenden Selbstbezug die Einheit
von eigenem Sein und Denken herstellt und bewahrt. Seiende Selbstreflexivität,
die, geschichtlich gesagt, Wieder-Holung und Umformung der parmenide-
ischen Identität von Denken und Sein, der psyiaxa yevr| des platonischen
'Sophistes' und des aristotelischen «Denkens des Denkens», als das der Gott
reine Wirksamkeit ist und lebt - lebendige, zeit-freie Synthesis also der
intensivsten Form von Einheit nach dem Einen selbst, dies ist Plotins Begriff des
Nus, des Geistes. - In der dritten Hypothesis sieht Plotin «Eins und Vieles», ev
Kai itoAM thematisiert, eine Verbindung von Einheit und Vielheit, die im
Gegensatz zu der unmittelbaren Einheit des Nus (Eins-Vieles oder Viel-Eines)
einer Vermittlung in sich bedarf und durch ein höheres Mass an differenzierender

Vielheit bestimmt ist. Wenn man den im Text folgenden Satz realisiert:
«So findet sich auch er (Piaton) in Übereinstimmung mit (der Lehre von) den
drei Wesenheiten», dann kann mit dem dritten Einen nur die Seele in einem
umfassenden Sinne gemeint sein, die Einheit aus der Vielheit erst im Kontakt
mit Zeit und Materie, in vielen Aspekten vermittelnd, herstellt5.

Indem Plotin den zweiten Teil des platonischen 'Parmenides' als die
Entfaltung und Begründung der Wirklichkeit im Ganzen unter dem Aspekt von
drei Intensitätsgraden von Einheit und Sein liest, versteht er ihn als Spiegel und
Zeugnis seines eigenen Grundgedankens. Dafür gilt auch, was Hans-Rudolf
Schwyzer von Plotins Verhältnis zu Piaton sagt: Er hat «die Aussagen Piatons
nicht einfach hingenommen, sondern sie anverwandelt, bis etwas völlig Neues
daraus entstand», er hat sie «eigenwillig, wir möchten fast sagen, gewalttätig»
ausgelegt - am eindringlichsten (so auch Schwyzer) in seiner gerade skizzierten
Deutung des 'Parmenides', der eben diese «plotinische Hypostasentrinität»
gerade «nicht enthält»6.

4 Vgl. hierzu W. Beierwaltes, Identität und Differenz (Frankfurt 1980) 25ff. und den Artikel
«Hen» in: Reallexikon f. Antike und Christentum Bd. 14 (1987) 445-472.

5 Plotin V 1, 8, 23-27. Siehe hierzu (mit Literaturhinweisen) die Bemerkungen von Michael
Atkinson in: Plotinus: Ennead V. 1, On the three principal Hypostases A Commentary with
Translation (Oxford 1983) 196-198.

6 Schwyzer, «Bewussl» und «unbewusst» bei Plotin (oben Anm. 1) 345.



80 Werner Beierwaltes

Anders als andere, auch von Piaton herrührende Formationsbedingungen
von Plotins eigener philosophischer Theorie gerät das Erbe des platonischen
'Parmenides' in Plotins Anverwandlung in der Tat zu einer neuen produktiven
Denkfigur. Sie bestimmt Plotins Denken im ganzen, sowohl seine Ontologie als

auch seine Konzeption eines seiner selbst bewussten Lebens: der vom und im
Selbst der Seele zu vollziehende Rückgang des Denkens in sich selbst führt das

Bewusstsein auf seinen eigenen Grund zurück und stellt dadurch in und trotz
seinem Bild- und Differenz-Sein im Blick auf das Eine selbst die ursprunghafte
Einheit im zeitlosen, ekstatischen Augenblick der Einung wenigstens punktuell
wieder her7.

II

Die Weise, wie Plotin den platonischen 'Parmenides' in seiner
Grundintention und von daher in den in sich unterschiedlichen Argumentationsgängen

des zweiten Teiles des Dialogs verstand, wurde zum Ursprungspunkt und
massgebenden Grundriss eines in sich differenzierten, in seiner Eigen-Bewe-
gung konsistenten Denkens, welches die Wirklichkeit im ganzen als
unterscheidbare, aber zusammenwirkende Realisationsformen der ursprunghaften
Einheit versteht. In den 'parmenideischen' Grundriss von Plotins philosophischer

Theorie sind andere Konzeptionen Piatons, zurückgehend vor allem auf
die 'Politeia', den 'Timaios', den 'Sophistes' und das 'Symposion', die Plotin
wesentlich erschienen, als die konstitutiven Momente eines in sich stimmigen
Ganzen eingefügt.

1. Plotins Einsatzpunkt beim platonischen 'Parmenides' ist als ein solcher
Grundriss von aufeinander bezogenen Intensitätsgraden von Einheit für die
weitere Entfaltung des neuplatonischen Denkens von Einheit und Vielheit trotz
mancher, auch schwerwiegender, Modifikationen massgebend geblieben8. Am
intensivsten spürbar ist das Erbe Plotins via 'Parmenides' bei Proklos: In
seinen, was die Anstrengung des Begriffs anlangt, überzeugendsten Werken, der
Xioixeicoaic üeoÄoyiKf|, der 'Theologia Piatonis' und dem Parmenides-Kom-
mentar folgt er dem plotinischen Grundriss zumindest insofern, als er -
ausgesprochen und unausgesprochen - die Hypotheseis des 'Parmenides' als die
begrifflichen Entwicklungsstufen versteht, die die in sich seiende Wirklichkeit

7 Zum Phänomen der 'Henosis' als Zielpunkt der philosophischen 'Mystik' Plotins: W.
Beierwaltes, Denken des Emen (Frankfurt 1985) 123-154.

8 Zur Geschichte der neuplatonischen Parmenides-lnterpretation vgl. Proklos, In Parm (Cousin)

u.a. 630, 15-645, 8; 1039, 5ff., 1064, 211T. H.-D. Saffrey und L. G. Westennk in den

Einleitungen zu Proclus, Theologie Platonicienne Bd. III (Paris 1978) XLff., Bd. IV (1981)

XLVI ff., Bd. V (1987) XXXVIII ff. W Beierwaltes, Denken des Einen 193-225 (vor allem über

die zweite Hypothesis und ihre Fortwirkung in der christlichen Theologie und in Hegels Logik
[«Das seiende Eine»]). J. M. Dillon in seiner 'Introduction' zu: Proclus' Commentary on Plato's
Parmenides, translated by G. R. Morrow and J. Dillon (Princeton 1987) XXIVff



Plotins Erbe 81

des ursprunghaften Einen und dessen sich selbst differenzierende Entfaltung als

ein in sich gestuftes Sein des Vielen spiegeln, welches durch das Wirken des

Ursprungs in ihm - dem Vielen trotz der Entfaltung, auf diesen selbst bezogen

bleibt So repräsentiert die erste Hypothesis fur Proklos - gegen Iambhchs
mneie Multiplikation des ersten Einen durch Intellektuahsierung (Identifikation

mit Geist) und durch Ansiedlung der Gotter in ihm, aber ganz im Sinne
Plotins - das Eine als ein Über-Seiendes, ein im Vergleich zu dem kategonal als

Etwas fassbaren Einen Nicht-Seiendes, frei von inneren Relationen und deshalb

auch nicht-denkend (in einem das eigentliche Denken ubersteigenden und
begründenden Sinne), damit auch frei von realer Andersheit und gerade so von
allem Anderen, was aus ihm und durch es ist, verschieden Ganz plotinisch
verficht Proklos auch die Paradoxic, dass eben dieses als absolute Transzendenz

und Andersheit in sich zu denkende Eine zugleich der Grund aller
Andersheit, d h. der in sich vielfaltigen Wirklichkeit insgesamt ist. Diese
Selbstentfaltung des ursprunghaften Einen, sein gründendes In-sein im Anderen
insgesamt, repräsentiert die zweite Hypothesis. Die Negation all dessen, was von
dem ersten Einen negiert worden ist, also eine Negation der Negation, bestimmt
somit den zweiten Bereich von Einheit, der primär gegenüber dem nicht-seienden

Einen als seiendes Eines begriffen werden kann- als eine in sich henadisch,
triadisch und anderswie strukturierte Vielheit, die durch die bewahrende und
ruckfuhrende Wirkung des Einen dennoch sich zu einer Einheit synthetisiert,
deren Stufen sich durch die jeweiligen Intensitätsgrade an Eins-Sein
unterscheiden Die im seienden Einen durchgängige Wirk-Form des Einen selbst ist -
durch die innere Relationahtat der zweiten Dimension ermöglicht - das Denken

in seinen auch in ihnen selbst wiederum differenzierten Ausprägungen als
Geist und Seele Die Identifikation des sachlichen Bezugspunktes der zweiten
Hypothesis mit dem Sein des Geistes und dessen dem 'Parmenides' folgende
weitere Auffaltung in das Seelische hat Proklos mit Plotin durchaus gemeinsam,

nicht freilich die rabiat systematische Differenzierung des seienden Einen
und des Seelischen dazu - auch nicht die der begrifflichen Differenzierung
parallele universale 'Theologisierung' der Wirklichkeit insgesamt. Dadurch,
dass Proklos jeder Stufe der Wirklichkeit und jeder Kategorie, in der eben diese
Stufe spezifisch erfassbar ist, eine bestimmte Gottheit zudenkt, bewahrt er zwar
die griechische Mythologie im ganzen in seiner Philosophie; er hebt sie aber
zugleich auf, indem er - zumindest gemäss seiner logischen Konstruktion - die
Gotter zu Metaphern, zu «Göttern des Gedankens» macht, sie allegonsiert, und
dadurch die Mythen insgesamt in eine 'Mythologie der Vernunft', in eine
philosophische 'Theologie' verwandelt. Ich bin nicht der Meinung, dass eine
derartige, vom philosophischen Gedanken ausgehende, letztlich von ihm
bestimmte und auf ihn reduzierte Theologisierung den philosophischen Gedanken

selbst zerstöre oder zumindest dessen ursprüngliche Intention desavouiere,
bin aber auch davon uberzeugt, dass eine so gedachte philosophische Aufhebung
der Theologie qua Mythologie auch nicht durch theurgische Praxis rückgängig

7 Museum Helveticum



82 Werner Beierwaltes

gemacht werden kann9. Sofern man den platonischen und vor allem den
aristotelischen Gebrauch des Begriffes 'Theologie' (deo^oyiKp £7uaTf||ir|) und seine

neuplatonische Erweiterung bedenkt und damit Philosophie (wir würden heute

sagen: Metaphysik) als die begriffliche Bemühung um das erste Prinzip und um
dessen Wirken, als eine Rechenschaft über den ersten Gott und über das Göttliche

(das göttliche Sein) insgesamt begreift, so mag man verstehen, dass Proklos

den 'Parmenides', von Plotin und vor allem von Syrian geleitet, in dem

genannten Sinne 'theologisch' liest: Piaton thematisiert in ihm in Proklos' Sinne
das Eine als den «ersten Gott» oder als den «Gott schlechthin», zugleich aber, in
den weiteren Argumentationsgängen, die Entfaltung eben dieses ersten Gottes.
Damit führt dieser Dialog zugleich in pucmKÜ vof|jj.ata um das Eine, er ist
Piatons 87to7CTiKO)T(XTT| Kai jj.uaxiK(ox(XTr| üecopia10, die höchste Form
philosophischer Theologie.

2. Die metaphysische Interpretation vor allem der zwei ersten Hypotheseis
des platonischen Parmenides ist auch für die Entwicklung der christlichen
Theologie von zentraler Bedeutung. Sie ist ein wesentliches Element in dem

geschichtlich folgenreichen Umformungsprozess griechischer Metaphysik in
eine philosophische Theologie. Er zeigt sich vor allem in der philosophisch
bestimmten Reflexion auf den theologischen Gedanken der Trinität, des

Schöpfers und der Einheit von Gott und Mensch in Christus. 'Eines' und 'Sein'
und deren Verbindung sind die begrifflichen Elemente einer trinitarischen
Spekulation: Der Gott ist in sich unwandelbares, absolutes Sein, welches sich in
einem zeitfreien Selbstbezug selbst-denkend erfasst; als dieses Sein im
Sichselbst-Erfassen ist es zugleich Einheit in der höchst-denkbaren Intensität:
seiende, in der Selbstreflexion in sich und auf sich selbst bezogene Einheit, die

gerade von diesen beiden Begriffen her - Einheit und reflexive Relationalst -
als Trinität gedacht werden kann. Nicht in allen, aber doch in wesentlichen
Fällen ist der dieses Denken bestimmende geschichtliche Ansatzpunkt die
neuplatonische Auslegung des 'Parmenides'. Die beiden durch die erste und zweite

Hypothesis repräsentierten Dimensionen bleiben jedoch in ihrer theologischen
Umformung nicht in Differenz aufeinander bezogen, sondern ihr Sach-Gehalt
wird in einen Gedanken überführt. Das Motiv einer solchen Zusammenführung
der Sachgehalte der beiden Hypotheseis ist sicher ein christliches: Gott muss
trinitarisch gedacht werden. Die neuplatonische 'Parmenides'-Auslegung, so

wie sie auf Plotins Grundriss durch Proklos differenziert worden ist, bildet
indes die ausgesprochene oder unausgesprochene philosophisch-begriffliche
Voraussetzung einer derartigen Theologie, sie wird zu ihrer Reflexionsform.
Die Entfaltung dieses Prozesses, die produktive, von Piaton sich freilich
entfernende, dem neuplatonischen Denken hingegen nahebleibende Umformung

9 Vgl. Procl. In Parm 618, 8ff.: Der Philosoph Syrian als Inbild der Philosophie ist der wahre

«Hierophant» und Heilbringer (aoirrplag apyriyoq), anstelle «der Statuen, der Tempel und der

rituellen Götterverehrung insgesamt».
10 In Parm 617, 25f. W. Beierwaltes, Denken des Einen 202.



Plotins Erbe 83

der Einheits-Konzeptionen ins Christliche wäre vor allem an den philosophischen

Implikationen der Tnnitatsspekulation des Marius Victonnus und an der
Entfaltung der Gottesprädikate durch Dionysius Areopagita aufzeigbar,
weiterhin an Enugenas Tnnitätsspekulation und Schöpfungsbegriff, die beide
ohne Dionysisches schwerlich denkbar sind, und - um nur noch diesen zu
nennen - an dem Versuch des Nicolaus Cusanus, im direkten Rückgriff auf
Dionysius und Proklos in Gott das Eine und das sich selbst begreifende Sein
('conceptus absolutus') als tnnitansches zu denken: ein aus allem Anderen als
das Nicht-Andere herausgehobenes Eines Über-Sein. Durch diese Identifikation

des göttlichen tnnitarischen Einen mit dem Sein und Denken im absoluten
Begriff und mit dem Über-Sein zugleich ist durch Cusanus gerade die Voraussetzung

geschaffen worden, dass Gott - analog zum In- und Über-Sein des

plotimschen und proklischen Einen - als der Nicht-Andere von dem durch ihn
creativ gesetzten Anderen (weil in ihm als dessen Wesen wirkend) gerade nicht
als verschieden gedacht werden muss, ohne dass er dadurch sein Allem
transzendentes Anders-Ssm. realiter aufgeben müsste und sich im Anderen gleichsam

verdoppelte: Gott als 'non-aliud' also und 'non-aliud zugleich11.
3. In der Philosophie und Theologie des Mittelalters war Plotin nur auf

indirekte Weise präsent: wenn man von arabischen Übersetzungen und
Paraphrasen einiger Teile aus der IV. und V. Enneade absieht, so konnte Plotins
Denken nur in modifizierter und nicht in seiner subtileren originären Form
wirksam werden: vor allem durch die Übersetzungen der Hauptwerke des Proklos

durch Wilhelm von Moerbeke im 13. Jahrhundert, in mehr oder weniger
entfremdeter Vergegenwärtigung durch den 'Liber de Causis', grundsätzlicher
und adäquater hingegen durch Grundzüge des augustinischen Denkens12, aber
auch durch Boethius' 'Consolatio Philosophiae'.

Der ganze Plotin ist erst seit 1492 zugänglich13. Marsiho Ficino, Haupt und
Zentrum der von Cosimo de' Medici gegründeten platonischen Akademie in
Florenz, hat ihn übersetzt14, in knapp zwei Jahren (1484-86) in einem ersten

11 Nicolai de Cusa Opera omnia XIII Directio speculantis seu de non aliud, ed L Baur et
P Wilpert (Leipzig 1944)

12 Vgl hierzu P Henry, La vision d'Ostie (Paris 1938) A H Armstrong, St Augustine and
Christian Platonism (Villanova 1967) R J O'Connell, St Augustine's early Theory ofMan
AD 386-391 (Cambridge, Mass 1968) W Beierwaltes, Regio Beatitudinis Zu Augustins
Begriff des glücklichen Lebens, Sitzungsber Heidelberg Ak d Wiss, phil-hist Kl 1981,
Bericht 6 (Heidelberg 1981) bes 32ff - Zu Proklos H Boese, Wilhelm von Moerbecke als
Ubersetzer der Stoicheiosis theologike des Proclus Abh d Heidelberg Akad d Wiss, phil -

hist Kl, Jg 1985, 5 Abh (Heidelberg 1985)
13 Die erste Ausgabe der Übersetzung Plotins, zusammen mit den Kommentaren, wurde bei

Antonio Miscomini in Florenz gedruckt, von Lorenzo de' Medici finanziert Siehe hierzu
Marsilio Ficino e il ritorno dl Piatone Manoscritti, Stampe e Documenti, Catalogo a cura di
S Gentile, S Niccoli e P Viti (Firenze 1984) 150f

14 Zu Ficinos Plotin-Ubersetzung und Kommentar vgl P O Kristeller, Supplementum Ficinia-
num I (Florenz 1937) CLVII-CLIX Ders, Marsilio Ficino and his work after five hundred

years, in Marsiho Ficino e il ritorno di Piatone Studi e Documenti a cura di G C Garfagmni



84 Werner Beierwaltes

Entwurf: eine bewundernswerte Leistung vor allem angesichts des hohen
Schwierigkeitsgrades dieses Textes - und er hat «den Text fast immer richtig
verstanden»15. Die Genauigkeit von Ficinos Übersetzung und seine Sensibilität
in der Verbesserung des griechischen Textes sicherten ihr im Kontext ihrer
sachlichen Wirkung auf Philosophen und Dichter der folgenden Jahrhunderte
nicht minder einen Ehrenplatz in der philologischen Auseinandersetzung mit
dem Plotin-Text. Ficinos Übersetzung ist der Editio princeps von 1580 und der

dreibändigen Plotin-Ausgabe von Friedrich Creuzer und Georg Heinrich Moser

von 1835 beigegeben (allerdings bisweilen an den eigenen Text adaptiert).
Henry und Schwyzer stützen sich oft auf Ficinos Einsicht (mit Richard Harder
und Vincenzo Cilento im Bunde): «De textu interpretando saepe nos despera-
turos fuisse confitemur, nisi Ficinus, Harder, Cilento sagacissimi interpretes
Plotini nos iterum atque iterum ex inscitiae caligine eripuissent.»16

Ficino hat Plotin nicht nur übersetzt, sondern auch ausführlich und für den
Gedanken Plotins aufschlussreich kommentiert, eine Arbeit, die mit einigen
Unterbrechungen etwa vier Jahre bis zum August 1490 einnahm. Begonnen hat
Ficino seine Arbeit am Plotin-Text 1484, unmittelbar nach der Vollendung
seines gewaltigen Platon-Werkes, das ihn über 20 Jahre hin beschäftigte17. Im
Prooemium seiner Plotin-Übersetzung, das an Lorenzo de' Medici gerichtet ist,

nennt er als den Anreger dieser seiner Tätigkeit Pico della Mirandola, der zum
Boten des verstorbenen Akademiegründers Cosimo stilisiert wird, gleichsam
«caelitus inspiratus»: «Cosmus, quod vivens olim in terra reticuit, tandem
expressit, vel potius impressit ex alto.» Pico hat - so wenigstens stellt es Ficino
dar - genau an dem Tage, an dem 'Plato noster' sein Haus für den Druck
verlassen hat, ihn nicht nur zur Übersetzung des Plotin ermunternd hingeführt,
sondern ihn vielmehr dazu «gedrängt» («ad Plotinum interpretandum me non
adduxit quidem, sed potius concitavit»). Ficino deutet diesen Vorgang als ein
Werk der 'divina Providentia'. Plotins Denken nämlich sollte gerade in einer
durch die rein rationale Philosophie der Peripatetiker wesentlich mitbestimm-

(Firenze 1986) I 19f. Im selben Band: A. M. Wolters, The first draft ofFictno's Translation of
P/otinus. R. Marcel, Marsile Ficin (Pans 1958) z.B. 473. 507. Über Ficinos Übersetzung im
Kontext der späteren Plotin-Ausgaben Anderer H.-R. Schwyzer, Plotinos, RE (vgl. unten
Anm 54) 493. - Ficinos Plotin wurde Lorenzo de' Medici am 12. November 1490 in zwei
prachtvollen Codices übergeben (Marcel, 504. Marsiho Ficino e il ritorno di Piatone [Catalogo]
148).

15 So Fl.-R. Schwyzer in seiner Rezension des ersten Bandes von Richard Härders neubearbeite¬

ter deutscher Plotin-Übersetzung im Gnomon 32 (1960) 35.
16 Plotini Opera, torn. I (Pans/Bruxelles 1951) XXXIV
17 Den zeitlichen Anfang von Ficinos Plotin-Übersetzung beurteilen Marcel (475) und Wolters

(305) unterschiedlich; ich neige der Annahme von Wolters zu, da 1484 mit dem Abschluss von
Ficinos Platon-Übersetzung übereinstimmt. Zu dieser: P. O. Kristeller, The first printed
edition ofPlato's works and the date ofits publication, in: Science and History, Studies in Honor of
Edward Rosen (Wroclaw 1978) 25-35. Ficino kannte freilich Plotin bereits vor dem Anfang
seiner intensiven Übersetzungs- und Kommentiertätigkeit. Für De Amore (1469) z.B. ist

Plotins Denken konstitutiv.



Plotins Erbe 85

ten Zeitsituation die Tradition einer 'prisca theologia', die als eine 'pia philo-
sophia', als eine 'fromme', durch 'religio' geprägte Philosophie verstanden werden

muss, erneuern und durch Autorität und philosophische Vernunft bestärken

(«auctoritate rationeque philosophica confirmare»)18. Die Ursprünge einer
solchen 'prisca theologia' sieht Ficino gemeinsam mit anderen Denkern der
Renaissance bei den Persern und Ägyptern. So steht auch am Anfang der
Florentiner Platonischen Akademie Ficinos Übersetzung des Mercurius sive
Hermes Trismegistus [1463], der, wenn man dessen bildhafter Darstellung im
Fussboden des Doms von Siena folgt, der Anfang einer Weisheit ist, die über
Griechen und Juden zu Christus hinführt19. Diese 'pia philosophia' entfaltet
sich im Sinne Ficinos bei den Thrakern unter Orpheus und Aglaophemus,
schreitet fort unter Pythagoras und vollendet sich in Piaton. Plotin nun ist es -
in seinem Denken ganz mit Piaton eins -, der diese Form der philosophischen
Theologie von den Verdeckungen, mit denen ihr ursprünglicher Sinn durch
Mathematisierung und 'poetica figmenta' verändert oder verdrängt wurde,
erleuchtend befreit. Durch die Tiefe seiner eigenen Einsicht ('sensus profundi-
tas') vermag er diese äusserst komplexe Überlieferung zu durchdringen: «Ploti-
nus tandem his theologiam velaminibus enudavit: primusque et solus, ut Por-
phyrius Proculusque testantur, arcana veterum divinitus penetravit».20 Ganz
im Sinne von Plotins Selbsteinschätzung versteht Ficino Plotin als den Vollender,

Bewahrer und, wie Mercurius selbst, als den 'interpres secretorum sive
mysteriorum Platonicorum'. Die enge Verbindung der beiden charakterisiert
Ficino durch eine biblische Analogie; eine «Exhortatio ad auditores in lectio-
nem Plotini et similiter ad legentes» nämlich beschliesst er so: «Et vos Platonem
ipsum exclamare sie erga Plotinum existimetis: Hic est filius meus dilectus, in
quo mihi undique placeo: ipsum audite.»21 Diesen, die potentiellen Plotin-Le-
ser ermunternden Text hat Ficino aus den Aussagen derjenigen «Stimme»
paraphrasierend montiert, die bei der Taufe Jesu «von oben» und bei dessen

Verklärung «aus einer Wolke» erschallt. Durch die Verbindung von Taufe und
Transfiguratio Jesu gewinnt er für seine «Stimme» - Piaton - eine Aussage über
dessen Hochschätzung Plotins und zugleich die Empfehlung, ihn zu hören bzw.
zu lesen22.

18 Marsiii Ficini Florentim in Plotinum Prooemium ad Magnanimum Laurenlium Medicem
Patriae Servatorem in Ficinos Plotin-Übersetzung: Plotini divini illius e Platonica Familia
Philosophi de Rebus Philosophicis Libri LIVm Enneades sex distributi..., per Thomam Guari-
num (Basel 1562) fol. III'.

19 Erhellend hierfür ist Friedrich Ohlys perspektivenreiche Abhandlung- Die Kathedrale als
Zeitenraum Zum Dom von Siena, in: Frühmittelalterliche Studien, hg von K. Hauck, Bd 6

(Berlin 1972) 94-158, zu Hermes Trismegistus bes. 115ff
20 Prooemium a.O.
21 Fol. Xv der m Anm. 18 zitierten Ausgabe.
22 Taufe: Evang sec. Math. 3,17: Hic est Filius meus dilectus in quo mihi complacui Marc 1,11.—

Verklärung Marc 9, 7- hic est Filius meus dilectus audite tllum Luc 9. 35- hic est Filius meus
electus ipsum audite



86 Werner Beierwaltes

Die Renaissance des Piatonismus in der Philosophie des Ficino ist geprägt
durch die intensive und produktive Verbindung Piatons mit Plotin. Das zuvor
zitierte Diktum über das Verhältnis Plotins zu Piaton könnte, wenn man dessen

theologische Metaphorik beibehalten möchte, fur Ficino fortbestimmt werden:
Er wäre selbst die 'connexio' oder 'conversio' innerhalb einer allerdings ungleichen

(«subordinatianistischen») Trinität. Wie für Plotin, so wäre es auch

gegenüber dem Werk Ficinos unangemessen, wollte man es lediglich als eine
das Alte einfach wiederholende Exegese der Tradition ansehen. Die Grundform
der philosophischen Theorie Ficinos ist allerdings von wesentlichen Konzepten
neuplatonischen Denkens geprägt; in dieser Grundform jedoch hat er durchaus
eigene Gedanken entfaltet, die sich - im Kontext christlicher Theologumena -
vor allem in einem metaphysisch gegründeten Begriff von Welt und in dem

Entwurf einer aus differenziertem Selbstbewusstsein entspringenden Lebensform

zeigen. Mit Nicolaus Cusanus und mit Giordano Bruno verbindet ihn eine

engagierte Reflexion auf eine Idee des Unendlichen in seiner welthaften und
menschlichen Dimension. Aus den vielen Grundzügen von Ficinos Denken, die
ihn als einen innovativen Erben Plotins erweisen, hebe ich jetzt nur Einen
heraus, im Sinne eines erinnernden Hinweises: das Verhältnis von Eros,
Schönheit und Kunstn. Mit seinen Reflexionen aufeben diesen Zusammenhang
arbeitet Ficino an einer Thematik, die die Bewusstseinslage seiner Zeit
bestimmt und Bedürfnisse in einem für sie zentralen Bereiche erfüllt.

Plotin folgend begreift Ficino das Schöne nicht als eine formal gedachte
«Symmetrie» von nur äusserlich zusammengefügten, sinnlich zugänglichen
Teilen eines Ganzen, sondern vielmehr als einen durch Geist begründeten, also

innerlichen, intelligiblen Zusammenhang: als eine massvoll zusammenstimmende

Einheit von Teilen (commensuratio, concinnitas, consonantia), eine

Struktur, die letztlich in der reflexiven Einheit Gottes gründet. Dieser nämlich
wird - anders als das plotinische in sich relationslose Eine, welches als Prinzip
von Schönheit selbst nicht im eigentlichen Sinne schön ist - als «absolute», d. i.

reine, «unendliche» Schönheit24 gedacht. Begründet ist dies darin, dass Gott als

intensivste reflexive Selbstdurchdringung ein in sich trinitarisches Eines ist und
als solches reinste Selbstübereinstimmung, sich selbst durchlichtendes Sehen

seiner selbst. Reflexive, sich sehend durchlichtende Selbstübereinstimmung,
identisch mit absoluter Schönheit, wird - creativ - auch zum Ursprung von
Welt. Wenn die göttliche, absolute Schönheit, «sich selbst in sich selbst
sammelnd» ein absolutes Licht-Zentrum ist, so ist Welt «fulgor dei»25: creativ sich

entfaltende, lichthafte Erscheinung oder Bild des absoluten Schönen. Welt ist

23 Ausführlicher hierzu, mit den entsprechenden Belegen, vor allem zu Piaton, Plotin und Ficino'
W. Beierwaltes, Marsilio Ficinos Theorie des Schonen im Kontext des Piatonismus, Sitzungs-
ber. d. Heidelberg Ak. d. Wiss phil.-hist. Kl. 1980, 11 Abh. (Heidelberg 1980).

24 De amore, ed. R. Marcel (Pans 1956) VI 18,238. Die «un-endliche Schönheit» fordert auch eine

unendliche Sehnsucht heraus (inmensus amor, ebd.).
25 W. Beierwaltes, Marsilio Ficinos Theorie des Schönen 31.



Plotins Erbe 87

dadurch in abgeleiteter Form eine in sich geordnete Bezüglichkeit; auch für
Ficino garantiert die Welt-Seele durch reflexive Durchdringung der Wirklichkeit

insgesamt eine mathematisch begründete Harmonie; aufgrund der ihr
immanenten und erscheinenden Schönheit ist sie als ganze «lucida proportio»,
«divini vultus expressio»26. Diese intelligibel begründete, strukturelle Schönheit
der Welt provoziert im Menschen Eros oder 'amor' als diejenige Kraft, die in
der sinnlichen Erfahrung des erscheinenden Schönen anfangend dessen intelli-
giblen Seins- und Verstehensgrund zu entdecken und zu begreifen imstande ist.
Eine derartige Bewegung, die durch das Schöne als Bild oder symbolhaften
Ausdruck des Absolut-Schönen «provoziert» ist, führt durch die Vermittlung
eines Rückgangs der empfindenden und denkenden Seele in sich selbst - durch
ihre «eigene Einheit»27 - letztlich in eben dieses absolut Schöne: «verus enim
amor nihil est aliud quam nixus quidam ad divinam pulchritudinem evo-
landi»28. Diese Bewegung, die sich vom Schönen «hinreissen» lässt, und damit
eine das bewusste Leben des Menschen prägende und verwandelnde Antwort
auf den «Anspruch» des Schönen selbst gibt, ist also Rückgang des Denkens in
sich selbst und Aufstieg zugleich - ein «furor divinus... per quem Deus animam

ab inferis ad superna retrahit»29. Ziel des bewegenden amor ist die 'visio
divinae pulchritudinis' und so die endlich-vergegenwärtigende Einholung des

absoluten Sehens selbst.
Auch Kunst entspringt und gründet in eben dieser Bewegung. Aufgrund

ihrer anagogischen Funktion ist sie selbst ein wesentliches Moment in dem
durch Eros bewegten Rückgang und Aufstieg des Menschen zum Intelligiblen
und letztlich zum Einen oder Schönen selbst. In einem herausragenden Kunstwerk

erscheint die 'divina pulchritudo' in bestimmter Gestalt selbst, die den
Betrachter auf den Grund dieser ihrer Erscheinung zurückführt. Das Kunstwerk

wird so zur sinnlich erfahrbaren, symbolischen Repräsentation des
Intelligiblen, der intelligiblen Schönheit selbst. Im Verstehen des appellativen
Charakters des Kunstwerks, als eines Denk-Bildes im umfassenden Sinne, vollzieht
der Mensch eine die Wirklichkeit im ganzen bestimmende Kreisbewegung
nach, die Ficino gemäss der neuplatonischen Grundgesetzlichkeit von povf) -
TipöoSo^ - e7tiCTTpo(pf| so beschreibt: «Gott entfaltet sich, indem er die Dinge
hervorbringt, er zieht an (als Schönheit), indem er sie zu sich hinwendet, er
vervollkommnet das Hervorgehende, indem er es formt, das Rückkehrende
(vervollkommnet er) durch Wieder-Formen»30. Das Kunstwerk soll eine
bildhafte, im Bild das Denken ansprechende Form oder «Nachahmung» eben dieser

26 Ficino, De amore V 4, 185, und Ficinos Kommentar zu Plotm I 6, 6 (fol. 27r der Basler

Ausgabe). Zu lucida proportio s. die in Anm. 23 zitierte Ficino-Darstellung S. 35 Anm. 86.

27 Theologia Platomca, ed. R. Marcel (Pans 1964/70) XII 3; vol II 165 (unitas nostra).
28 De amore VII 15, 260.
29 De amore VII 13, 257.
30 Theologia Platomca XII 3, 162: Deus se diffundit res producendo, allicit convertendo, perficit

formando procedentia, reformando conversa

Klassisch-Philolooitrhnc Qomlntir



88 Werner Beierwaltes

Kreisbewegung sein: geschaffen durch den in seiner bildenden Fähigkeit dem
Gotte ähnlichen artifex-creator, verstehbar für den Menschen dadurch, dass er
das Kunstwerk als eine sinnliche Erscheinung des Schönen selbst zum Ansatz
und Medium einer Betrachtung macht, die über es hinaus-, hinter es zurückgeht,

und durch eben diesen Akt die Symbolhaftigkeit des Kunstwerkes in einer
ständigen Wiederholung, in unabschliessbarer Interpretation meditierend
realisiert. Durch den Versuch, herausragende Werke der Malerei oder Skulptur der
Renaissance - etwa von Botticelli oder Michelangelo - auf bestimmte Grundzüge

neuplatonischen und spezifisch ficinianischen Denkens zu beziehen, werden

diese nicht zu blossen Illustrationen, Metaphern oder Allegorien eines

Konzepts herabgesetzt; die Entdeckung der «Begründung» eines Kunstwerks in
einer Idee oder in einem Geflecht von Ideen sollte geradezu als Herausforderung

aufgefasst werden, dieses als eine Einheit von Gedanke und Erscheinung
zu verstehen. Durch den Gedanken ist der Bild-Erscheinung nicht etwas «von
aussen» aufgesetzt oder als überflüssiges und störendes Ornament hinzugefügt,
der Kunst ist nichts ihrem Wesen Widersprechendes, 'Ausserkünstlerisches'
zugemutet; es ist in ihm vielmehr etwas im Kunstwerk bestimmend Wirksames
entdeckt, was das Verstehen eher voranbringt, es reicher und präziser,
beziehungsvoller macht. Ein derartiges, auf die Entschlüsselung des erscheinenden
Gedankens ausgehendes Verstehen muss sich freilich gezielt mit einer Formal-
und Strukturanalyse der Kunstwerke verbinden. Unter dem Aspekt eines ploti-
nisch-ficinianischen Verstehens etwa von Botticellis «Geburt der Venus» oder
der «Primavera»31 wäre im Kontext unseres Gedankens zu sagen: Diese Bilder
sind eine 'visio divinae pulchritudinis'. Sie verweisen nicht nur auf eine Bedeutung,

eine Idee, einen Grundsinn, sondern diese stellen sich künstlerisch realisiert

in oder als Erscheinung selbst dar. Sie müssen deshalb auch jeweils aus
dem Kunstwerk herausgedacht werden, um so die Erfahrung dessen, was das

Kunstwerk von sich selbst her ist und will, im sinnlichen Sehen und Hören noch
zu intensivieren, ein Sehen und Hören, das nicht in sich selbst befangen bleibt,
sondern auf die 'Bilder von innen' sieht oder - mit Plotin und Ficino gesagt -
auf die 'Stimmen von oben' hört.

Eine solche, aus einem in sich differenzierten metaphysischen
Begründungszusammenhang heraus gedachte Funktion von Kunst stellt die äusserste

Entfernung von Piatons Verdikt gegen die Dichtung als das Paradigma von
Kunst schlechthin dar.

Der Kunst, sofern sie - spezifisch am Beispiel der Dichtung - als 'mimesis'
einer Wirklichkeit vollzogen wird, die selbst nur ein fernes Abbild der Wahrheit
der eigentlichen Wirklichkeit ist, konnte Piaton von der Voraussetzung seiner
Ideentheorie her nicht nur keinen erkenntniserweiternden Sinn zugestehen,
sondern musste sie - im Falle Homers sicher mit blutendem Herzen - geradezu

31 Wesentliche Einsichten in die neuplatonischen 'Hintergrunde' der Kunst der italienischen
Renaissance verdanken wir vor allem den Forschungen von E. Panofsky, E Wind und
H. Gombnch. Vgl hierzu meine Ficino-Abhandlung 50ff.



Plotins Erbe 89

als grundsätzlich irreführend und seelenverwirrend verdrängen. Aristoteles hat
dieser Rigorosität entschieden widersprochen, indem er - wiederum am
Beispiel der Dichtung - das wahrheitserschliessende Vermögen der Kunst aus ihrer
Nähe zur Philosophie überzeugend rehabilitierte32. Plotin hat gerade diesen
Gedanken in seiner Theorie von Natur und über den Zusammenhang von
Natur und Betrachtung (üetopia) mit dem Einen selbst beherrschend eingeführt:
Nachahmung der Natur durch Kunst ist deshalb nicht als irreführend oder
oberflächlich zu tadeln, da die Natur selbst in ihrem eigenen Seinsvollzug die
Ideen oder die 'Logoi' als Spuren des in ihr wirksamen Einen nachahmt. Deshalb

wird Natur, sofern sie in der Kunst dargestellt wird, nicht einfach verdoppelt

oder gar in ihrer Wahrheitsrelevanz verdeckend herabgesetzt, sondern
vielmehr aus der inneren Struktur einer in sich differenzierten Einheit (der
cpuau;) heraus zur sinnlich erfahrbaren Gestalt geformt. Die Künste, so sagt
Plotin über deren mimetisches Verfahren, «ahmen das Gesehene nicht ein-
fachhin nach, sondern gehen hinauf zu den rationalen Formen (Xöyot), aus
denen die Natur selbst besteht»33 - in Ficinos Übersetzung: «ad ipsas recurrere
rationes, quibus constat agitque natura». Gegen eine etwa bloss realistische
oder veristische Abbildung von Natur in der Kunst steht deshalb - plotinisch
gedacht - die Darstellung von deren innerer Reflexivität; die Tätigkeit der
Natur ist für Plotin nämlich selbst eine Form von 'decopia' - ein Begriff von
Natur, der erst wieder in der idealistisch-romantischen Naturphilosophie neu
begreifbar wurde. Aus der Kontinuität dieses Gedankens einer metaphysisch
fundierten 'ptphou;' der Natur heraus ist auch Ficinos Auffassung von Wesen
und Funktion der Kunst und des künstlerischen Schaffens zu begreifen: 'imita-
tio' als Symbolisierung und zugleich Präzisierung des Natürlichen, als Spiri-
tualisierung der Sinnlichkeit oder als sinnlich eindrucksvolles Erscheinen-Las-
sen des Intelligiblen in jeder Gestalt von Kunst. In der Fluchtlinie dieses
Gedankens könnte Schelling kommentierend dafür einstehen mit dem extremen
Satz: «... so ist die Kunst die einzige und ewige Offenbarung, die es gibt, und das

Wunder, das, wenn es auch nur Einmal existiert hätte, uns von der absoluten
Realität jenes Höchsten überzeugen müsste.»34

Ficinos Liebestheorie zielt auf eine Verwandlung des Menschen durch
affektive und denkende dvaycoyfi seiner selbst in den Grund des Schönen,
zugleich auf eine intensive Verbindung von Mensch und Kosmos durch die in
beiden wirksame Harmonie des selben Grundes. Diese durch «platonische
Liebe» nur irreführend und höchst beschränkt etikettierte Theorie ist nicht nur
in der bildenden Kunst bestimmend geblieben, so etwa, um ein herausragendes
Beispiel zu nennen, in Annibale Carraccis Fresken in der Galleria Farnese in

32 Poetik 9, 1051 a 36ff.
33 Plotin V 8, 1, 33f In Zeile 39f. bezieht sich Plotin in der Formulierung des «Idealen», «Allge¬

meinen» auf die genannte Stelle aus Aristoteles' Poetik.
34 F. W. J. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, hg. von R.-E. Schulz (Hamburg

1957) 286f



90 Werner Beierwaltes

Rom35, sondern auch in dem poetischen Entwurfeiner Lebensform in der
italienischen und französischen Dichtung des 16. und 17. Jahrhunderts36, zugleich
mit einer fernen, aber nichtsdestoweniger nachhaltigen Wirkung in Hölderlins
'Hyperion' - in ihm nämlich ist es die Schönheit als das (heraklitisch-platoni-
sche) «Eine in sich selber Unterschiedene» und die Liebe als Antwort auf sie,

durch die allererst, gegen den blossen Verstand, Philosophie zu sich selbst kam,
durch die - im utopischen Blick auf eine veränderte Welt - Menschheit und
Natur «sich vereinen in Eine allumfassende Gottheit», und durch die endlich
sein sollte «Versöhnung mitten im Streit» weiterhin prägten neuplatonische
Philosopheme, durch Ficinos Liebestheorie vermittelt, die Kosmologie der
Renaissance und des Barock, insofern etwa bei Francesco Patrizi und Athanasius

Kircher37 'amor' als die verbindende, Einheit stiftende, bewahrend-ord-
nende Kraft in den vielfältig differenzierten Zügen der Wirklichkeit der Welt
gedacht wird: 'amor' als die aktiv verbindende Mitte und Vermittlung des

Vielen ins Eine.
4. Der durch Ficino besonders reich entfaltete «ästhetische» Aspekt des

plotinischen Denkens ist erneut wirksam geworden - und nur darauf möchte
ich in diesem Zusammenhang verweisen - in der lyrischen Dichtung und der
Philosophie der englischen Romantik. Coleridge38, Wordsworth, John Flax-
man, William Blake, Shelley39, Keats und Yeats wären in diesem Kontext vor
allem zu bedenken. Thomas Taylor the Piatonist stellte mit einem geradezu
missionarischen Eifer seit dem Ende des 18. Jahrhunderts Übersetzungen und
Paraphrasen Piatons, Plotins, der grossen Platon-Kommentare des Proklos und
anderer neuplatonischer Texte bereit, die zur intensiv genutzten Quelle für neu
erscheinende philosophische und quasi-religiöse Ideen geworden sind.

Beauty is truth, truth beauty, that is all
Ye know on earth, and all ye need to know.
(Schönheit ist Wahrheit, Wahrheit Schönheit,
Dies ist alles, was ihr auf Erden wisst,
und mehr braucht Ihr nicht zu wissen) -

35 Vgl. Alfons Reckermann, «Amor mutuus». Annibale Carraccis Galleria-Farnese-Fresken und
das Bdd-Denken der Renaissance (erscheint voraussichtlich: Köln 1989).

36 A.-J. Festugiere, La phüosophie de l'amour de Marsile Ficin et son influence sur la htterature
franfaise au XVI' Steele (Paris 21941). J. Ch. Nelson, Renaissance theory of love (New York
1958).

37 Th. Leinkauf, Amor in supremi opificis mente residens: Athanasius Kirchers Auseinanderset¬

zung mit der Schrift 'De Amore' des Marsilius Ficinus, Zeitschr. f. philos. Forsch. 1988.
38 F. A. Uehlein, Die Manifestation des Selbstbewusstseins im konkreten «Ich bin». Endliches und

unendliches Ich im Denken S. T. Coleridges (Hamburg 1982).
39 J. A. Notopoulos, The Platonism ofShelley. A study ofPlatonism and the poetic mind (Durham.

North Carolina 1949). - In einer emigermassen vollständigen Erörterung der Plotin-Rezeption
in England miissten natürlich die sog. «Cambridge Platonists» des 17. Jahrhunderts (Benjamin
Whichcote, Henry More, Ralph Cudworth, John Smith) und nicht zuletzt die Dichtung
Edmund Spensers thematisiert werden.



Plotins Erbe 91

dies sind die letzten Verse von John Keats' 'Ode on a Grecian Urn'40, im Mai
1819 gedichtet, 1820 veröffentlicht. Diese Verse sind als ein Zuspruch der
griechischen Vase selbst zu hören, den sie als eine «Freundin des Menschen»
spricht. Obgleich diese Verse als inhaltliche und, was den Sprachduktus
anlangt, geradezu beschwörende Klimax des Gedichts verstanden werden
können, hat sie T. S. Eliot «a serious blemish on a beautiful poem» genannt. Er
meinte: «The statement of Keats seems to me meaningless: or perhaps, the fact
that it is grammatically meaningless conceals another meaning from me.»41

Eine derartige verborgene Bedeutung kann allerdings kaum darin gesehen werden,

wie ein durchaus beachtenswerter unter den zahlreichen Interpreten
empfiehlt, dass Keats die Schönheit der Vase «on an imaginative perception of
essentials» gegründet sein lässt. «Such a vision is beautiful but it is also true»: die
auf der Vase des Gedichts selbst beschriebenen «schönen» (fiktiven)
«Geschichten» sind «wahre Geschichten»42. Der angemessene Sinn dieser Verse
sollte hingegen aus der Bewegung des Ganzen gefunden werden: Das Gedicht
macht gerade in der Beschreibung einer vergänglichen Geschichte von hinreis-
sender Liebe und Schönheit diese im Kunstwerk für immer, zeitlos gegenwärtig.

O Attic shape! Fair attitude!...
Thou, silent form, dost tease us out of thought
As doth eternity: Cold Pastoral!
(O attische Form! Edle Gebärde
Du, schweigende Form, Du ziehst uns heraus aus dem Denken,
Wie es Ewigkeit tut: Unnahbar-kaltes Hirtenlied!)

When old age shall this generation waste,
Thou shalt remain, in midst ofother woe.

(Wenn Alter dieses Geschlecht verzehrt,
Du wirst bleiben, inmitten anderen Leids,
Als es das unsere ist.)

40 The Poetical Works ofJohn Keats, ed. H.W. Garrod (Oxford 21958) 260-262. In den Umkreis
des Gedankens der Schlussverse der 'Ode on a Grecian Urn' gehören Keats' Bemerkungen in
einem Brief vom 22. November 1817 an Benjamin Baily: «I am certain of nothing but of the
holiness of the Heart's affections and the truth of Imagination - What the imagination seizes as

Beauty must be truth - whether it existed before or not - for I have the same Idea of all our
Passions as of Love they are all in their sublime, creative of essential Beauty...»(The Letters of
John Keats, 1814-1821, ed. H. E. Rollins, Cambridge 1958,1 184).

41 In einer 'note' zu seinem Dante-Essay, in: Selected Essays (London 1953) 270. Der Grund fur
Eliots Urteil («A serious blemish») «... must be either that I fail to understand it, or that it is a
statement which is untrue. And I suppose that Keats meant something by it, however remote
his truth and his beauty may have been from these words in ordinary use.» Dies ist sicherlich
der Fall.

42 Cleanth Brooks, Keats's Sylvan Historian (1947), wiederabgedruckt in M H. Abrams (ed.),
English Romantic Poets (New York 1960) 354-364, Zitat S. 363.



92 Werner Beierwaltes

Darauf folgt die schon zitierte Hinführung zu dem Zuspruch der beiden
Schlussverse, in denen die Vase, die «noch unberührte Braut der Stille», «die

schweigende Form», paradoxerweise zum Menschen spricht:

Beauty is truth, truth beauty, - that is all
Ye know on earth, and all ye need to know.

Die hier intensiv vorgestellte oder geforderte Verbindung von Schönheit
und Wahrheit ist in Keats' Zeit durchaus geläufig - bisweilen allzu geläufig und
glatt dahingesagt die umkehrbare Relation der beiden, die einer dynamischen
Identität gleichkommt, ist, sofern man sie als eine metaphysisch begründete
«Botschaft» des Dichters selbst akzeptieren möchte, am ehesten von Plotin her
aufschliessbar.

'Wahr' im Sinne Plotins kann - gemäss der platonisch-aristotelischen
Tradition - die Qualität von Prädikaten heissen, die einer Sache oder einem
Sachverhalt unter den Bedingungen von Raum und Zeit zu- oder ab-gesprochen
werden. Diese Definition von 'Wahr' oder 'Wahrheit' überträgt Plotin
modifizierend auf das zeitfreie Sein des absoluten Geistes (NoC<;). In dieser Dimension
hat die Unterscheidung von sog. Seins- und Aussagewahrheit keine Geltung:
«Die wahrhafte Wahrheit (oder: die Wahrheit im eigentlichen Sinne) stimmt
nicht mit Anderem überein, sondern (nur) mit ihr selbst, und nichts (sagt sie

aus) ausser ihr; was sie aussagt, das ist sie, und was sie ist, das sagt sie auch
aus.»43 Wahrheit ist demnach die innere Bezüglichkeit des Seins von Geist
selbst, Sein - durch oder in Reflexion aufsich selbst denkendbezogen. Dies aber
heisst ebensosehr: Denken konstituiert in eben diesem Selbstbezug sein eigenes
Sein. Wahrheit ist als der Wesenszug dieses Seins die absolute reflexive
Selbstübereinstimmung des Denkens im Sein, Harmonie von Denken und Sein im
Sinne einer in sich dynamischen Identität. Diese Selbstübereinstimmung des

Denkens hat zum zeitlosen, trotz der inneren Bewegtheit beständigen «Resultat»

dessen Selbstdurchlichtung: Der sich selbst denkende Geist ist sich selbst

«klar», in ihm ist Alles (d.h. die Ideen als seine Seinsmomente) «durchscheinend»

oder durchsichtig - aufgrund gegenseitigen reflexiven Inneseins. Jedes ist
Jedem «licht» (öicupctvfj yäp 7idvxa cpcöq yäp (pcorl), einander «unverborgen».
Eine Alternative zu dieser Wahrheit im Sinne von Unwahr oder Falsch ist nicht
denkbar44. - Es ist nun eine wesentliche Intention der Enneade V 8 «Über die

intelligible Schönheit», diese nicht nur als eine dem intelligiblen Sein etwa
hinzukommende «Eigenschaft», sondern vielmehr als einen Wesenszug des

Seins im wahren und eigentlichen Sinne zu erweisen, welches mit dem sich
selbst denkenden Geist identisch und zugleich der Grund des in anderen Bereichen

(der Seele und der sinnenfälligen Welt) erscheinenden Schönen ist. Damit
ist auch der Begriff der Symmetrie - gegen eine bloss formale, äussere, durch
Materie-Teile bedingte Stimmigkeit - in eine durchaus zulässige Bestimmung

43 V 5, 2, 18-20; 1, 32ff., 2, 1 Iff.
44 V 8, 4. Ein Interpretationsversuch dieser Stelle: W Beierwaltes, Denken des Emen 57ff



Plotins Erbe 93

des Schönen umgedacht. Intelligible Schönheit ist daher nichts anderes als die
reflexive, das intelligible Sem durchleuchtende und «harmonisierend» fugende
Selbstubereinstimmung des Geistes selbst So ergäbe sich fur Plotin - sofern man
sein primäres Interesse am Sein und Wahr-Sein des Noöq im Blick hat - der
Identitäts-Satz: 'Wahrheit ist Schönheit'. Umkehrbar in 'Schönheit ist Wahrheit'

ist dieser Satz deshalb, weil beide Bestimmungen im Kontext der in sich
differenzierten Einheit aller Grundzüge des Noö<; zwar im menschlichen Denken

einen Vorrang voreinander haben können, nicht aber in der bedachten und
ausgesprochenen Wirklichkeit des Geistes selbst.

Die Botschaft der griechischen Vase in Keats' 'Ode on a Grecian Urn', die
zugleich des Dichters eigene ist: «Beauty is truth, truth beauty ...» möchte ich
zwar nicht mit Plotins Satz der Identität von Wahrheit und Schönheit unmittelbar

gleichsetzen, sie scheint mir jedoch ganz aus dem Geiste Plotins gedichtet
zu sein. Keats möchte, so denke ich, die im Kunstwerk präsente Schönheit als
(die einzige) Wahrheit im eigentlichen Sinne paradigmatisch und überzeugend
suggerieren und daher Wahrheit in ihrer intensivsten Ausprägung dem Kunstwerk,

und zwar nicht nur der hier besungenen «attischen Form», sondern dem
Gedicht selbst und allen anderen Formen des künstlerischen Hervorbringens
zusprechen. Wenn wir dies «wissen», d. h von dem in der Botschaft ausgesprochenen

Gedanken uberzeugt sind, dann ergibt sich daraus - aus diesem Grund-
Wissen - alles andere für eine «ästhetisch» geleitete Lebensform wie von selbst.
Die im Kunstwerk erfahrbare Schönheit wird zur Verheissung von Wahrheit
und zum adäquaten und «hinreissenden» Medium ihrer Erkenntnis.

Für die sachlichen und historischen Voraussetzungen des skizzierten
Bezugs von Keats zu Plotin verweise ich noch einmal auf Thomas Taylor the
Piatonist Schon in seiner paraphrasierenden Übersetzung von Plotins Enneade
I 6 «Über das Schöne»: «Concerning the Beautiful» (London 1787) und in der
Einführung zu diesem Text hat Thomas Taylor die Bezüge des Begriffs des
Schönen zu anderen Bestimmungen, vor allem zum Prinzip von Schönheit
bewusst gemacht. 1805 veröffentlicht er unter dem Titel «The Platonic
Philosopher's Creed» einen bekennerischen Text, der, wenn auch nicht direkt, so
doch der Sache nach, Piatonismus als neue und - gegenüber dem Christentum -
als eigentliche Religion propagiert. Beginnend mit dem Satz: «I believe in one
first cause of all things ...» stellt er in dem vierten «Glaubensartikel» die enge
Relation von Schönheit (Symmetrie) und Wahrheit vor: Es ist Ein Ursprung,
der Erste zu denken, in dem Schönheit und Wahrheit miteinander unaufhebbar
verbunden sind; dies ist «the principle of principles», «one monad as a
summit»45.

45 Thomas Taylor the Plalomst, Selected Writings ed Kathleen Raine and G M Harper (Prin¬
ceton 1969) 137ff 439 - Der Hinweis auf die auch historisch mögliche Verbindung Keats' zu
Plotin und (durch) Thomas Taylor soll nicht andere «Quellen» ausschliessen Z 49 konnte
geradezu als Zitat aus Shaftesbury's «Sensus Communis» IV III {Characteristics ed J M
Robertson, London 1900 I 94) gelesen werden «all beauty is truth» [fur moralische und



94 Werner Beierwaltes

Was Thomas Taylor the Piatonist aus dem 'thesaurus utique pretiosus
valde et maxime fecundus' neuplatonischen Denkens in seinen Übersetzungen,
Paraphrasen und werbenden Essays ans Licht brachte, schuf in Englands
anfangendem 19. Jahrhundert eine Atmosphäre, in der vor allem Dichtung und
Malerei aus einer entschieden metaphysischen Dimension heraus schaffen und
wirken konnten.

III
Um den geschichtlichen Gang des plotinischen Erbes nun endlich an den

Anlass meiner perspektivisch ausgrenzenden Überlegungen zu fuhren, lasse ich
Philosophisches beiseite, was im gegenwärtigen Denken aufPlotin hin und von
diesem her im Sinne einer aktiven Erinnerung an Metaphysik durchdacht
werden müsste46. In knappen Strichen möchte ich vielmehr die Bedeutung von
Hans-Rudolf Schwyzers philologischem Lebenswerk für die Philosophie
herausheben; dies freilich nicht so, dass die philologische Bemühung um den

Plotin-Text in eine ancilla-Rolle gegenüber der Philosophie gedrängt würde,
sondern in dem Sinne, dass beide - Philologie und Philosophie - sich einander
fordernd zusammenwirken für ein angemessenes, genuines Verstehen der
sprachlich höchst komplexen Ausprägungen des plotinischen Gedankens.

Am Anfang sagte ich über die Bedeutung von «Erbe» dies: Hans-Rudolf
Schwyzer ist ein in dieser Zeit herausragender Erbe Plotins, der das im Wort der
Enneaden auf uns gekommene Denken Plotins auf seine Authentizität hin
durchdacht, es in einer verlässlichen Textgestalt gesichert und es uns für ein

neues Verstehen aufgegeben hat. Trotz oder wegen der Ausgaben von Perna,
Creuzer, Kirchhoff und Brehier konnten die von 1951 bis 1973 erscheinenden
'Plotini Opera' als eine veritable 'Editio princeps' begrüsst werden. Schwyzer
hat diese Ausgabe zusammen mit Paul Henry auf der Basis eines umfassenden
Studiums der handschriftlichen Überlieferung erarbeitet; beide bezeichneten
sie als ein «revera commune nostrum opus»47. Von 1964 bis 1982 trat dieser

künstlerische Wahrheit gesagt]); aber auch bei Shaftesbury hat dieser Satz einen platonischen
oder neuplatonischen Ursprung (über Shaftesburys Bezug zu dieser Tradition vgl. F. A. Ueh-
lein, Kosmos und Subjektivität Lord Shaftesbury's Philosophical Regimen, Freiburg 1976). -
Aus der deutschen Tradition nenne ich nur aus dem «Ältesten Systemprogramm» von 1796/97,
welches den gemeinsamen Gedanken Schelhngs, Hegels und Hölderlins dokumentiert: «... die
Idee, die alle vereinigt, die Idee der Schönheit, das Wort in höherem platonischem Sinne

genommen. Ich bin nun überzeugt, dass der höchste Akt der Vernunft, der, indem sie alle Ideen

umfasst, ein ästhetischer Akt ist, und dass Wahrheit und Güte nur in der Schönheit verschwi-
stert sind ...» (dieser Text ist kritisch ediert von Gisela von Einem und Klaus Düsing, Hegel-
Studien, Beiheft 9, Bonn 1973,263-265, Zitat; 264. Vgl. hierzu auch meine Einleitung zu F W
J. Schelhng, Texte zur Philosophie der Kunst, Stuttgart 1982).

46 Vgl. meine «Reflexionen zu neuplatonischem Denken im Blick auf dessen Gegenwart», in
Denken des Einen 436-455

47 Plotini Opera I, XLII.



Plotins Erbe 95

Editio maior innerhalb der «Bibliotheca Oxoniensis» eine Editio minor zur
Seite, ebenfalls in drei Bänden, die sich durch einen an zahlreichen Stellen
veränderten Text von der Editio maior unterscheidet. Die 'Addenda ad textum'
in beiden Ausgaben, nicht minder die 1987 im Museum Helveticum veröffentlichten,

sind ein eindrucksvolles Zeugnis des fortwährenden, intensiven
Weiterarbeitens am Plotin-Text, welches auf die Forschungen anderer höchst
sensibel, zustimmend und kritisch reagiert. Diese beiden Ausgaben der Enneaden
Plotins sind für einen produktiven Umgang mit Plotins Sprache und Denken
von epochaler Bedeutung. Was sie selbst an Leistung sorgfältiger philologischer
Kritik und als überzeugendes Dokument philosophischer Einsicht darstellen,
ist auch für die ihr folgende intellektuelle Anstrengung im Umgang mit dem
Plotin-Text schlechterdings massgebend geworden. Die Ausgabe bedarf keines
weiteren Preisens mehr; ihre Wirkung auch auf die deutsche Plotin-Überset-
zung von Harder, Theiler und Beutler, auf die von Arthur Hilary Armstrong
begonnene englische Übersetzung Plotins in der Loeb Library und auf die
bisher unvollendet gebliebene spanische Übersetzung von Pater Igal verbürgt in
sich deren eigenes Lob. Richard Harder, ein gründlicher und ideenreicher
Kenner Plotins, hat sie schon beim Erscheinen des ersten Bandes zu Recht als
ein herausragendes Ereignis innerhalb der philologischen Arbeit dieses
Jahrhunderts gerühmt - und sein Urteil trifft fraglos auch auf die folgenden Bände
zu: «... seit Marsilius Ficinus, vielleicht muss man sogar sagen: seit Porphyrios,
ist Plotin kein wichtigerer Dienst getan worden. Was vor Erscheinen dieser
Ausgabe über Plotin gesagt und geschrieben worden ist, von der philosophischen

Ausdeutung bis zur Textkonjektur, ist hinfällig, sofern es nicht in dem
neuen Fundament seine Stütze findet. Und jedes künftige Wort über Plotin
kann nur auf dieser neuen Grundlage fussen.» «... erst jetzt kann man wirklich
am Plotin arbeiten.»48

Abgesehen davon, dass die Ausgabe in ihrem kritischen Apparat an
zahlreichen Stellen auch der inhaltlichen Interpretation des Textes zu Hilfe kommt,
hat Schwyzer darüber hinaus seine editorische Arbeit durch innovative
Auslegungen plotinischer Grundgedanken, durch scharfsinnige Analysen zu den
Quellen und durch hellsichtige, von kaum jemandem sonst geleistete Untersuchungen

zur Sprache Plotins begleitet. Das historische Umfeld Plotins und
auch seine Wirkungsgeschichte hat er paradigmatisch und mit bisweilen
einschneidenden Folgerungen für die bisherige Sicht der Dinge erörtert. So etwa,
wenn Schwyzer nach jahrelanger Vorarbeit den von Anderen in der
unterschiedlichsten Weise immer wieder hin und her gewendeten historischen
Aussagen über die Persönlichkeit des Ammonios, des Lehrers Plotins, minutiös
nachgeht, nicht minder den möglichen, vielfach vermuteten Spuren von Am-

48 Richard Harder in seiner Rezension von Plotim Opera I in Gnomon 24 (1952) 177-188,
wiederabgedruckt in: Kleine Schriften (München 1960) 314-329; das Zitierte dort S. 315 und
316.



96 Werner Beierwaltes

monios' Lehre, die nirgendwo direkt überliefert ist, und wenn er in dieser

Spurensicherung ein fragwürdiges Syndrom gewagter Hypothesen diagnostiziert

und diese als unhaltbar aufdeckt, so dass wir nun durch ihn einer Situation
gegenüberstehen, die uns von einer einigermassen sicheren Basis aus die nicht
nur persönliche, sondern auch sachliche Bedeutung des Ammonios für seinen

grössten Schüler neu überdenken lässt49; oder aber - um nur noch an ein

wirkungsgeschichtliches Beispiel zu erinnern -, wenn er in jener protreptisch-
aphoristischen Schrift des Porphyrios, die uns unter dem Titel Acpoppai oder
'Antriebe zur geistigen Welt' überliefert ist, das Echt-Plotinische heraushebt
und es als vereinfachtes und «systematisiertes» von dem ihm Fremden, dem

wenig Eigenen des Porphyrios selbst unterscheidet50. Zahlreiche Abhandlungen
Schwyzers haben auch für das philosophische Verstehen Plotins verbindliche
Massstäbe gesetzt. So hat er im Gefolge Paul Oskar Kristellers schon 1942 ein
methodisches Modell vorgeschlagen, das, sofern man es nicht einfach mechanisch

handhabt, die gedankliche Komplexität Plotins für weiteres Nachdenken
fruchtbar aufzuschliessen vermag: «Die zwiefache Sicht in der Philosophie
Plotins»51 realisiert die Verbindung von «zwei gänzlich voneinander verschiedenen

Strebungen» in der Philosophie Plotins, indem sie einmal die von Plotin
begrifflich begründete Wirklichkeit im ganzen als «gegenständlich», so wie sie

als in sich seiende sich zeigt, darstellt, und zum anderen das in dieser Wirklichkeit

durch die Seele erfahrbare und denkbare Potential für sie selbst entbindet,
«im Bewusstsein einer inneren Steigerung» eben dieser Wirklicheit die
sogenannte «aktuale» Sicht vollzieht52. Diese Doppelsichtigkeit führt ontologisch
Differentes und im Denken sich Unterscheidendes in die durch das Eine selbst

ermöglichte Einheit zusammen und schliesst es so als Ganzes allererst auf. - In
einer behutsamen Reflexion auf die sprachliche und gedankliche Ausfaltung
der Kategorien «Bewusst» und «Unbewusst» entwickelt Schwyzer die Grundzüge

einer plotinischen Theorie des «Selbstbewusstseins» des Geistes und der
Seele im Kontext und in wesentlichem Unterschied zur philosophischen und

nichtphilosophischen Überlieferung der Griechen; diese Theorie umfasst aber
auch das «Un-Bewusste» in der Natur und das «Vor-Bewusste» in der Seele,

welches im Akt der Selbstreflexion in bewusstes Sein und bewusste Tätigkeit
überführt wird, welche ihrerseits die Voraussetzung für den inneren Aufstieg
des Denkens und seines «Selbstüberstiegs» ausmacht. Plotins «Bewusstes» und
«Unbewusstes» sehr wohl von C.G.Jungs Archetypen unterscheidend, hat
Schwyzer gleichwohl in Plotins Denken als dem metaphysischen Paradigma

49 Vgl. die oben Anm. 1 zitierte Akademie-Abhandlung. - Jetzt auch F. M. Schroeder, Ammonnts
Saccas, in: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, hg. von H Temporini und W. Haase,

Teil II Principal, Bd. 36,1 (Berlin 1987) 493-526.
50 Phänisches und Unplotmisches in den Äipoppaides Porphyrios, in: Plotino e ll Neoplatomsmo

(vgl. oben Anm. 1).

51 Als Vortrag 1942 gehalten, publiziert in dieser Zeitschr. 1 (1944) 87-99.
52 Ebd 90.



Plotins Erbe 97

von Selbstbewusstsein und Selbstreflexion einen überzeugenden Bezugspunkt
fur Bewusstseinstheorien der Moderne gezeigt53. - In seinem Artikel «Plotinos»
fur Pauly-Wissowas Realencyclopädie für die Klassische Altertumswissenschaft

von 1951 und seiner Fortführung von 197854 ist Hans-Rudolf Schwyzer
im Kontext einer gründlichen Auseinandersetzung mit Plotins Text, mit dessen

Quellen und der philosophischen Tradition der Griechen insgesamt und
gleicherweise im kritischen Bezug zur Editions- und Forschungsgeschichte eine
meisterhafte Darstellung des ganzen Plotin, d. h. von dessen Leben, Lehre, Vor-
und Nachgeschichte gelungen. Schwyzers Plotin-Darstellung ist in ähnlichem
Masse von Erfahrung und Einsicht gesättigt wie Karl Reinhardts Poseidonios-
Artikel in derselben Encyclopädie. Seine Art, zu schreiben, die sich hier zeigt,
ist sicher nicht nur durch die Notwendigkeiten einer Encyclopädie bedingt,
sondern vielleicht auch eine pipr|cn<; nAnrnvoo, von dem wenigstens Porphy-
rios in seiner Vita Plotini55 sagt: ev rcp ypacpeiv aüvxopoc yeyove Kai no^uvouq
ßpa^üi; xe Kai voppaat 7tÄ£ovüQ»v f| Ai^sai, «im Schreiben ist er dicht und
voller Einsicht, knapp und reicher an Gedanken als an Worten ...».

Sofern man die kritisch-bewahrende Arbeit an der philosophischen
Überlieferung für sinnvoll oder - zum Bewusstmachen des eigenen Standes in der
Geschichte - gar für notwendig erachtet, dann ist es in der Tat nichts Geringes,
seine intellektuelle Lebenskraft nahezu ganz für plotinisches Denken einzusetzen

und dessen sprachliche Gestalt ihrem Ursprung möglichst nah wieder
herzustellen. Dies hat Hans-Rudolf Schwyzer unablässig, mit grosser Intensität
getan: einsichtsvoll in Herkunft und Bedeutung dieses Philosophierens und
sensibel für das Wort des Gedankens. Dafür sei ihm von Herzen gedankt.

53 S. den in Anm 1 zitierten Aufsatz Schwyzers über «Bewusst» und «unbewussi» bei Plotin, und:
The Intellect in Plotinus and the Archetypes of C G Jung, in: Kephalaion, Studies in Greek

Philosophy and its Continuation, offered to Prof. C J de Vogel, ed. J Mansfeld and L M
de Rijk (Assen 1975) 214-222.

54 Der RE-Artikel Plotinos von 1951 (Bd XV 1, Sp. 471-592) und dessen Fortsetzung im Sup¬

plementband XV (1978) Sp. 311-328 ist m demselben Jahr auch als Sonderausgabe bei Alfred
Druckenmuller in München erschienen.

55 14, lf

8 Museum Helveticum


	Plotins Erbe

