Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 2

Artikel: Plotins Erbe

Autor: Beierwaltes, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-35142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-35142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Plotins Erbe

Von Werner Beierwaltes, Miinchen

Hans-Rudolf Schwyzer zum 80. Geburtstag

Der Titel «Plotins Erbe» m6chte mindestens dreideutig sein: Plotins eige-
nes Denken formiert sich und lebt aus einer iiberzeugend engagierten Zuwen-
dung zur philosophischen Uberlieferung der Griechen. Darin geht es bewusst
auf Grundgedanken zu, die dem eigenen Vorbegriff entsprechen. Indem Plotin
sich selbst in dieser Tradition findet, ist er iAr Erbe, der von dem Reichtum und
dem Verwandlungspotential des Gedachten zeugt (I).

Grundgedanken Plotins werden bestimmend fiir die bis zu Hegel und
Schelling hin sich entfaltende metaphysische Gestalt philosophischen Denkens;
von ihm gehen nachhaltig formende Impulse aus auf den spdteren Neuplato-
nismus, auf die friihe christliche Theologie und deren mittelalterliche Modifi-
kation oder Steigerung, auf die Philosophie und Kunst der Renaissance und auf
die Philosophie des Deutschen Idealismus. Diese charakteristischen Auspri-
gungen der Metaphysik sind in wesentlichen Gedankenziigen das wirkungsge-
schichtliche Erbe Plotins. Es scheint mir fiir einen ausgewogenen und sachlich
einigermassen addquaten Begriff der Denkgeschichte unerldsslich zu sein,
dass Plotins offenes, historisch verifizierbares, aber auch sein verdecktes Wir-
ken intensiver, als dies bisher geschehen ist, bewusst gemacht und gehalten
werde (II).

Zum Dritten wende ich — dem Anlass meiner Uberlegungen entsprechend —
«Erbe», wie anfangs schon bei Plotin, in seine Bedeutung als Masculinum. Im
Sinne einer (heute vielleicht auch von dem Betroffenen geduldeten) Klimax
lenke ich zum Schluss den Blick auf das durch Plotin eindrucksvoll geprigte
Lebenswerk unseres Octogenarius laudandus: Hans-Rudolf Schwyzer ist ein in
dieser Zeit herausragender Erbe Plotins, der das im Wort der Enneaden auf uns
gekommene Denken Plotins auf seine Authentizitidt hin durchdacht, es zusam-
men mit Paul Henry in einer verldsslichen Textgestalt gesichert und es uns fiir
ein neues Verstehen aufgegeben hat (III).

I

Uber Plotins Verhiltnis zur Uberlieferung des griechischen Denkens ha-
ben bedeutende Plotin-Forscher der Gegenwart in der Absicht nachgedacht, die
Eigentiimlichkeit, das Mass an Eigenstdndigkeit von Plotins Philosophie

* Vortrag, gehalten am 25. Februar 1988 an der Universitit Ziirich, zur Feier des 80. Geburts-
tages von H.-R. Schwyzer.



76 Werner Beierwaltes

gegeniiber der geschichtlichen Bedingtheit eben dieses Denkens evident zu
machen. Ich erinnere hier an Eric Robertson Dodds’ Abhandlung «Tradition
and personal Achievement in the Philosophy of Plotinus» von 1960, an Hein-
rich Dorries Vortrag «Plotino — Tradizionalista o Innovatore?» in Rom 1970
und an die Plotin-Tagung in Vandceuvres 1957, die sich den «Quellen Plotins»
widmete; an ihr hat auch Hans-Rudolf Schwyzer einen massgeblichen Beitrag
zur Erhellung der Eigentiimlichkeit plotinischen Denkens geleistet, indem er
den Bezug von «Bewusst» und «Unbewusst» bei Plotin analysierte. Und nicht
zuletzt sei Schwyzers ebenso umfassende wie prizise Erorterung und Kritik der
historischen Zeugnisse iiber Ammonios, den Lehrer Plotins, ins Gedédchtnis
gerufen!, der uns gerade durch Schwyzers Analyse jetzt nicht mehr als ein
«grosser Schatten» erscheinen muss, der nahezu alles Kommende dunkel in sich
birgt, sondern vielmehr als eine Gestalt bewusst wird, die fiir die Entfaltung und
Konturierung von Plotins eigenem Denken zwar sicherlich eine zentrale, wenn
auch nicht im einzelnen eindeutig beweisbare Relevanz hat, ihn aber dennoch
nicht zu seiner eigenen Dublette macht?. Eine ihrer Problematik bewusste
Quellenforschung reduziert Plotin gerade nicht bloss auf das ‘Erbe’, sie degra-
diert ihn nicht zu einem reinen ‘Eklektiker’, der das Vergangene als solches
geschichtlich verdoppelnd nur wiederholt; sie diirfte ihm aber auch nicht pri-
mar die Rolle desjenigen zusprechen, der die ihm iiberkommenen ‘disiecta
membra’ der Tradition synthetisiert, sie in ein verkiirzendes, aber angeblich
kldarendes ‘System’ bringt; sie sollte ihn vielmehr begreifen als einen Umformer
des Erbes, der zuvor schon perspektivenreich und in ambivalenter Argumenta-
tion durchdachte Gedanken aufgreift und weiterdenkt, sich mit bestimmten
charakteristischen Losungsversuchen auch identifiziert, indem er den eigenen
Gedanken in ihnen findet.

Ein derartiges Doppelspiel zwischen Identifikation mit der philosophi-
schen Uberlieferung und Innovation auf einen eigenen originiren Gedanken
hin, der zugleich spidteres Denken prigt, zeigt sich in Plotins Verhdltnis zu
Platon. Aus diesem sehr aspekt- und folgenreichen Verhéltnis greife ich hier nur
die Frage nach dem Bezug der Grundstruktur plotinischen Denkens zu einer
zentralen Frage des platonischen Dialogs ‘Parmenides’ heraus. Gerade dieser
Bezug nidmlich bestimmt sich unmittelbar im spiteren Neuplatonismus und
dariiber hinaus produktiv fort und wird so zu «Plotins Erbe» in dem skizzierten
zweiten Sinne.

I E.R.Dodds, Tradition and Personal Achievement in the Philosophy of Plotinus, in: Journ. Rom.
Stud. 50 (1960) 1-7. H. Dérrie, Plotino — Tradizionalista o Innovatore?, in: Plotino ¢ il Neopla-
tonismo in Oriente e in Occidente, Accad. Naz. dei Lincei Anno CCCLXXI, ed. V. Cilento
(Rom 1974) 195-201. Deutsche Fassung dieses Vortrags in: Platonica Minora (Miinchen 1976)
375-389. Hans-Rudolf Schwyzer, «Bewusst» und «unbewusst» bei Plotin, in: Les Sources de
Plotin, Entretiens sur ’Antiquité Classique 5 (Vandeceuvres-Genéve 1960) 343-378. Ders.,
Ammonios Sakkas, der Lehrer Plotins, Rheinisch-Westfilische Ak. d. Wiss., Vortridge G 260
(Opladen 1983).

2 Schwyzer, Ammonios Sakkas (vgl. Anm. 1) 78.



Plotins Erbe 77

Die Ankniipfung an die Philosophie Platons im ganzen ist fiir Plotins
Einschdtzung der Wahrheit seines eigenen Philosophierens entscheidend, so
sehr, dass dieses sich ausschliesslich als Interpretation Platons verstehen
konnte. Im Blick auf den als platonisch gedachten zweiten Brief sagt Plotin
selbst: «Somit hat Platon gewusst, dass aus dem Guten der Geist und aus dem
Geist die Seele hervorgeht. Diese Lehren sind also nicht neu, nicht jetzt erst,
sondern schon ldngst, wenn auch nicht klar und ausdriicklich gesagt, und unsere
jetzigen Lehren stellen sich nur dar als Auslegung jener alten, und die Tatsache,
dass diese Lehren alt sind, erhédrten sie aus dem Zeugnis von Platons eigenen
Schriften.»?

Dass Plotin in Platons Werk die drei Wesenheiten intendiert oder explizit
gedacht sieht, die sein eigenes Denken universal bestimmen, zeigt sich in be-
sonderem Masse in seinem spezifischen Verstindnis des zweiten Teils des
platonischen ‘Parmenides’. Gerade hier wird deutlich, inwiefern der «/nterpret»
der Philosophie Platons in und durch diese Interpretation, trotz oder mit den
platonischen Motiven und Gedankenelementen, trotz einer durchaus nicht
ohne Platon moglichen Begiffsform, ein neues Denken heraus- und voran-
bringt, das weniger dem Buchstaben der platonischen Texte als vielmehr einer
moglichen und zu erprobenden philosophischen Intention Platons folgt und so
mit einem bestimmten Recht von Spiteren emphatisch Neuplatonismus ge-
nannt werden konnte.

Plotins Auffassung des platonischen ‘Parmenides’ unterscheidet sich in
seiner Grundabsicht von den meisten gegenwirtigen Interpretationsversuchen
dieses ritselhaftesten aller platonischen Dialoge. In Plotins Sinne konnte er
keinesfalls als eine reine formallogische Ubung in einer Dialektik verstanden
werden, die, sich selbst in Aporien und Abstrusititen verheddernd, die im
ersten Teil des Dialogs kritisch gestellten Fragen an Platons Ideentheorie letzt-
lich auch nicht beantworten kann; auch nicht als einen mehr oder weniger subtil
konstruierten ‘jeu d’esprit’ hitte er ihn auffassen mogen; wahrscheinlich noch
nicht einmal als das, als was ihn Platon selbst bezeichnete: als ein ernsthaftes
Spiel (137b), sondern ausschliesslich als den entschiedensten und tiefsten Ernst
(cmovdn) philosophischen Denkens — eine Auffassung, die zumindest expressis
verbis von Proklos noch intensiviert wird; fiir ihn namlich ist der ‘Parmenides’
das Hochste und Innerste der platonischen Theologie, eine «Mystagogie» als
Hinfiihrung in die Identitit mit dem Einen selbst, welche das begreifende
Denken noch iibersteigt. Plotins Auffassung des ‘Parmenides’ unterscheidet
sich von gegenwdirtigen Interpretationen auch in der Antwort auf die Frage, was
denn das ‘hen’ als Gegenstand der den einzelnen Argumentionsgidngen zugrun-

3 Plotin V 1, 8, 9-14 (ed. P. Henry et H.-R. Schwyzer, tom. II, Paris/Bruxelles 1959): ®o1e
IMdtova idévar éx uév téyadod tov voby, &k 82 tod vol tv yuxnv. Kai elvar Todg Adyoug
T0003€ U1 Kaivoug unde viv, AAAE mdiat pév eipficdon pi dvarentapévaog, Toug 88 vov Adyoug
EENMTag Exeivay yeyovévor paptupiolg motmcauévoug tag 86Eag Tantag maAuidg elvat 1oig
avtod tod [MAdtwvog ypappactv.



78 Werner Beierwaltes

deliegenden Annahme (Hypothesis) sei. Die meisten modernen Auslegungen
betrachten den Gegenstand der Sidtze: «Wenn £€v ist ...» und: «Wenn év nicht
ist ...», «was folgt daraus fiir €v selbst und fiir das Andere (Seiende)»? als ein und
denselben. Freilich sind sie sich keineswegs dariiber einig, was denn dieser selbe
Gegenstand nun sei: Eins als jedes x-beliebige Seiende, sozusagen das variable
Subjekt eines Satzes, von dem alle méglichen Pridikate ausgesagt werden sol-
len; oder aber: Eins im Sinne von Einheit; oder: Eins als Idee, so dass alle
Pridikate der einzelnen Argumentationsginge auf ihre Ubereinstimmung mit
diesem zentralen Begriff in Platons Denken iiberpriift werden miissten; oder
Eins als Idee von Einheit, dies als das universale, alle anderen Konkretionen
von Ideen umfassende Prinzip ..., die Vorschlédge sind nicht erschopft! Plotins
Riickgang auf den ‘Parmenides’ folgt einer anderen, pridzise umschreibbaren
Intention: Der Gegenstand der ersten drei sogenannten Hypotheseis ist fiir ihn
nicht derselbe, sondern ein je verschiedener; es besteht jedoch ein Bezug der
drei untereinander, der massgebend von dem Ersten ausgeht und in ihn zu-
riickfiihrt. Die drei «Gegenstinde», Wesenheiten oder Prinzipien von Wirk-
lichkeit entsprechen den zentralen metaphysischen Gedankenkomplexen von
Plotins Philosophie. Plotin sieht demnach in der Entwicklung der ersten drei
Argumentfolgen des «dialektischen» Dialogteils den Grundriss seines eigenen
Gesamtentwurfs: Die drei ersten Hypotheseis entwickeln und dokumentieren
die drei die Wirklichkeit im ganzen unterschiedlich bestimmenden Hyposta-
sen. «Hypostasis» meint im Sinne Plotins eine in sich seiende, in sich selbst
stehende oder bestehende Wirklichkeit, die durch Selbstkonstitution oder
durch ihr eigenes Sein sie selbst ist oder einem sie als relatives Selbst-Sein
begriindenden Akt entspringt. Die voneinander verschiedenen, aber in einem
kreishaften inneren Bezug zueinander stehenden Hypostasen reprisentieren
Abwandlungen oder Entfaltungsformen des anfinglichen Einen, in denen die-
ses in seiner Wirkung in je verschiedener Intensitit erscheint. Ohne Frage ist fiir
Plotin das ‘hen’ der ersten Hypothesis: i £€v éo1wv das Eine selbst als der iiber
dem Sein in seinem spezifischen Begriffe seiende Grund und Ursprung von
Sein: das «erste Eine», «das im eigentlichen Sinne Eine», wie Plotin sagt. Als
einem von jeglicher Differenz Freien kommt ihm auch keine immanente Rela-
tionalitdt zu; deshalb denkt es nicht im Sinne eines «gegenstandigen», auf ein
ihm selbst gegeniiber Anderes bezogenen Denkens; trotz seines Grund- und
Ursprungseins, durch das es Relationalitdt und damit Denken als Wesenszug
von Anderem stiftet, ist es das von Allem Verschiedene, vor jedem «Etwas»,
daher grenze-los und ohne einschrinkende Gestalt, un-endlich aber der Mich-
tigkeit (duvapetl) nach; weil «Seinx», «Etwasy, «Gestalt» differente Vielheit in es
setzte, ist es, all dies aus sich selbst in seinem eigentiimlichen Sinne ausschlies-
send, das «Nichts von Allem». Als eine derartige, kategorial nicht begreif- und
aussagbare, lediglich negativ ausgrenzbare und gerade deshalb intensivste
Wirklichkeit hat das plotinisch-neuplatonische Eine jene in Paradoxen sich
ausdriickende Zugangsart herausgefordert, die fiir Philosophie wie fiir Theolo-



Plotins Erbe 79

gie in gleicher Weise geschichtlich bestimmend wurde: die theologia negativa -
letztlich die Konsequenz aus der metaphysischen Interpretation der ersten
Hypothesis des ‘Parmenides™.

Die zweite Hypothesis nun, die dem Einen Sein zuspricht und somit das
‘Seiende Eine’ als das zweite Eine reprisentiert, zeigt fiir Plotin die erste Ver-
bindung von Einem und Vielem, das v moAAd, in dem das Wirken des Einen die
Vielheit des aus ihm Entsprungenen in hochstmogliche Einheit aus der Diffe-
renz zusammenfiihrt. Die einigend-zusammenfiihrende Kraft in diesem viel-
heitlich Einen ist das Denken. Dieses zweite Eine oder die zweite Hypostasis
konstituiert sich gerade dadurch, dass es das aus dem Einen selbst entsprungene
Sein als sein eigenes Sein denkt und so im denkenden Selbstbezug die Einheit
von eigenem Sein und Denken herstellt und bewahrt. Seiende Selbstreflexivitit,
die, geschichtlich gesagt, Wieder-Holung und Umformung der parmenide-
ischen Identitdt von Denken und Sein, der péyiota yévn des platonischen
‘Sophistes’ und des aristotelischen «Denkens des Denkens», als das der Gott
reine Wirksamkeit ist und lebt — lebendige, zeit-freie Synthesis also der inten-
sivsten Form von Einheit nach dem Einen selbst, dies ist Plotins Begriff des
Nus, des Geistes. — In der dritten Hypothesis sieht Plotin «Eins und Vieles», &v
Kal moAAG thematisiert, eine Verbindung von Einheit und Vielheit, die im
Gegensatz zu der unmittelbaren Einheit des Nus (Eins-Vieles oder Viel-Eines)
einer Vermittlung in sich bedarf und durch ein héheres Mass an differenzie-
render Vielheit bestimmt ist. Wenn man den im Text folgenden Satz realisiert:
«So findet sich auch er (Platon) in Ubereinstimmung mit (der Lehre von) den
drei Wesenheiten», dann kann mit dem dritten Einen nur die Seele in einem
umfassenden Sinne gemeint sein, die Einheit aus der Vielheit erst im Kontakt
mit Zeit und Materie, in vielen Aspekten vermittelnd, herstellt’.

Indem Plotin den zweiten Teil des platonischen ‘Parmenides’ als die Ent-
faltung und Begriindung der Wirklichkeit im Ganzen unter dem Aspekt von
drei Intensitdtsgraden von Einheit und Sein liest, versteht er ihn als Spiegel und
Zeugnis seines eigenen Grundgedankens. Dafiir gilt auch, was Hans-Rudolf
Schwyzer von Plotins Verhiltnis zu Platon sagt: Er hat «die Aussagen Platons
nicht einfach hingenommen, sondern sie anverwandelt, bis etwas vollig Neues
daraus entstand», er hat sie «eigenwillig, wir mdchten fast sagen, gewalttitig»
ausgelegt — am eindringlichsten (so auch Schwyzer) in seiner gerade skizzierten
Deutung des ‘Parmenides’, der eben diese «plotinische Hypostasentrinitit»
gerade «nicht enthilt»®.

4 Vgl. hierzu W. Beierwaltes, Identitit und Differenz (Frankfurt 1980) 25ff. und den Artikel
«Heny in: Reallexikon f. Antike und Christentum Bd. 14 (1987) 445-472.

5 Plotin V 1, 8, 23-27. Siehe hierzu (mit Literaturhinweisen) die Bemerkungen von Michael
Atkinson in: Plotinus: Ennead V. 1, On the three principal Hypostases. A Commentary with
Translation (Oxford 1983) 196-198.

6 Schwyzer, «Bewusst» und «unbewusst» bei Plotin (oben Anm. 1) 345.



80 Werner Beierwaltes

Anders als andere, auch von Platon herriihrende Formationsbedingungen
von Plotins eigener philosophischer Theorie gerdt das Erbe des platonischen
‘Parmenides’ in Plotins Anverwandlung in der Tat zu einer neuen produktiven
Denkfigur. Sie bestimmt Plotins Denken im ganzen, sowohl seine Ontologie als
auch seine Konzeption eines seiner selbst bewussten Lebens: der vom und im
Selbst der Seele zu vollziehende Riickgang des Denkens in sich selbst fiihrt das
Bewusstsein auf seinen eigenen Grund zuriick und stellt dadurch in und trot:z
seinem Bild- und Differenz-Sein im Blick auf das Eine selbst die ursprunghafte
Einheit im zeitlosen, ekstatischen Augenblick der Einung wenigstens punktuell
wieder her’.

II

Die Weise, wie Plotin den platonischen ‘Parmenides’ in seiner Grund-
intention und von daher in den in sich unterschiedlichen Argumentationsgin-
gen des zweiten Teiles des Dialogs verstand, wurde zum Ursprungspunkt und
massgebenden Grundriss eines in sich differenzierten, in seiner Eigen-Bewe-
gung konsistenten Denkens, welches die Wirklichkeit im ganzen als unter-
scheidbare, aber zusammenwirkende Realisationsformen der ursprunghaften
Einheit versteht. In den ‘parmenideischen’ Grundriss von Plotins philosophi-
scher Theorie sind andere Konzeptionen Platons, zuriickgehend vor allem auf
die ‘Politeia’, den ‘Timaios’, den ‘Sophistes’ und das ‘Symposion’, die Plotin
wesentlich erschienen, als die konstitutiven Momente eines in sich stimmigen
Ganzen eingefiigt.

1. Plotins Einsatzpunkt beim platonischen ‘Parmenides’ ist als ein solcher
Grundriss von aufeinander bezogenen Intensititsgraden von Einheit fiir die
weitere Entfaltung des neuplatonischen Denkens von Einheit und Vielheit trotz
mancher, auch schwerwiegender, Modifikationen massgebend geblieben®. Am
intensivsten spiirbar ist das Erbe Plotins via ‘Parmenides’ bei Proklos: In sei-
nen, was die Anstrengung des Begriffs anlangt, iiberzeugendsten Werken, der
Zrovelwoirg veoroyikt|, der ‘Theologia Platonis’ und dem Parmenides-Kom-
mentar folgt er dem plotinischen Grundriss zumindest insofern, als er — ausge-
sprochen und unausgesprochen - die Hypotheseis des ‘Parmenides’ als die
begrifflichen Entwicklungsstufen versteht, die die in sich seiende Wirklichkeit

7 Zum Phinomen der ‘Henosis’ als Zielpunkt der philosophischen ‘Mystik’ Plotins: W. Beier-
waltes, Denken des Einen (Frankfurt 1985) 123-154.

8 Zur Geschichte der neuplatonischen Parmenides-Interpretation vgl. Proklos, In Parm. (Cou-
sin) u.a. 630, 15-645, 8; 1039, 5ff.; 1064, 21ff. H.-D. Saffrey und L. G. Westerink in den
Einleitungen zu Proclus, Théologie Platonicienne Bd. 111 (Paris 1978) XLff., Bd. IV (1981)
XLVIff, Bd. V (1987) XXX VIIIff. W. Beierwaltes, Denken des Einen 193-225 (vor allem iiber
die zweite Hypothesis und ihre Fortwirkung in der christlichen Theologie und in Hegels Logik
[«Das seiende Eine»]). J. M. Dillon in seiner ‘Introduction’ zu: Proclus’ Commentary on Plato’s
Parmenides, translated by G. R. Morrow and J. Dillon (Princeton 1987) XXIV{f.



Plotins Erbe 81

des ursprunghaften Einen und dessen sich selbst differenzierende Entfaltung als
ein in sich gestuftes Sein des Vielen spiegeln, welches durch das Wirken des
Ursprungs in ihm — dem Vielen —, trotz der Entfaltung, auf diesen selbst bezo-
gen bleibt. So repréasentiert die erste Hypothesis fiir Proklos — gegen Iamblichs
innere Multiplikation des ersten Einen durch Intellektualisierung (Identifika-
tion mit Geist) und durch Ansiedlung der Gotter in ihm, aber ganz im Sinne
Plotins — das Eine als ein Uber-Seiendes, ein im Vergleich zu dem kategorial als
Etwas fassbaren Einen Nicht-Seiendes, frei von inneren Relationen und des-
halb auch nicht-denkend (in einem das eigentliche Denken iibersteigenden und
begriindenden Sinne), damit auch frei von realer Andersheit und gerade so von
allem Anderen, was aus ihm und durch es ist, verschieden. Ganz plotinisch
verficht Proklos auch die Paradoxie, dass eben dieses als absolute Transzen-
denz und Andersheit in sich zu denkende Eine zugleich der Grund aller An-
dersheit, d.h. der in sich vielfdltigen Wirklichkeit insgesamt ist. Diese Selbst-
entfaltung des ursprunghaften Einen, sein griindendes In-sein im Anderen ins-
gesamt, reprasentiert die zweite Hypothesis. Die Negation all dessen, was von
dem ersten Einen negiert worden ist, also eine Negation der Negation, bestimmt
somit den zweiten Bereich von Einheit, der primir gegeniiber dem nicht-seien-
den Einen als seiendes Eines begriffen werden kann: als eine in sich henadisch,
triadisch und anderswie strukturierte Vielheit, die durch die bewahrende und
rickfiihrende Wirkung des Einen dennoch sich zu einer Einheit synthetisiert,
deren Stufen sich durch die jeweiligen Intensitdtsgrade an Eins-Sein unter-
scheiden. Die im seienden Einen durchgéngige Wirk-Form des Einen selbst ist —
durch die innere Relationalitidt der zweiten Dimension ermoglicht — das Den-
ken in seinen auch in ihnen selbst wiederum differenzierten Auspriagungen als
Geist und Seele. Die Identifikation des sachlichen Bezugspunktes der zweiten
Hypothesis mit dem Sein des Geistes und dessen dem ‘Parmenides’ folgende
weitere Auffaltung in das Seelische hat Proklos mit Plotin durchaus gemein-
sam; nicht freilich die rabiat systematische Differenzierung des seienden Einen
und des Seelischen dazu — auch nicht die der begrifflichen Differenzierung
parallele universale ‘Theologisierung’ der Wirklichkeit insgesamt. Dadurch,
dass Proklos jeder Stufe der Wirklichkeit und jeder Kategorie, in der eben diese
Stufe spezifisch erfassbar ist, eine bestimmte Gottheit zudenkt, bewahrt er zwar
die griechische Mythologie im ganzen in seiner Philosophie; er hebt sie aber
zugleich auf, indem er - zumindest gemass seiner logischen Konstruktion - die
Gotter zu Metaphern, zu «Gottern des Gedankens» macht, sie allegorisiert, und
dadurch die Mythen insgesamt in eine ‘Mythologie der Vernunft’, in eine
philosophische ‘Theologie’ verwandelt. Ich bin nicht der Meinung, dass eine
derartige, vom philosophischen Gedanken ausgehende, letztlich von ihm be-
stimmte und auf ihn reduzierte Theologisierung den philosophischen Gedan-
ken selbst zerstdre oder zumindest dessen urspriingliche Intention desavouiere,
bin aber auch davon iiberzeugt, dass eine so gedachte philosophische Aufhebung
der Theologie qua Mythologie auch nicht durch theurgische Praxis riickgingig

7 Museum Helveticum



82 Werner Beierwaltes

gemacht werden kann®. Sofern man den platonischen und vor allem den aristo-
telischen Gebrauch des Begriffes ‘Theologie’ (Ugoloyikn) émotqun) und seine
neuplatonische Erweiterung bedenkt und damit Philosophie (wir wiirden heute
sagen: Metaphysik) als die begriffliche Bemiihung um das erste Prinzip und um
dessen Wirken, als eine Rechenschaft iiber den ersten Gott und iiber das Gott-
liche (das gottliche Sein) insgesamt begreift, so mag man verstehen, dass Pro-
klos den ‘Parmenides’, von Plotin und vor allem von Syrian geleitet, in dem
genannten Sinne ‘theologisch’ liest: Platon thematisiert in ihm in Proklos’ Sinne
das Eine als den «ersten Gott» oder als den «Gott schlechthiny, zugleich aber, in
den weiteren Argumentationsgiangen, die Entfaltung eben dieses ersten Gottes.
Damit fiihrt dieser Dialog zugleich in pvotika vofjpata um das Eine, er ist
Platons £émontikmtdrn Koi puotikomtatn vewpia!d, die héchste Form philoso-
phischer Theologie.

2. Die metaphysische Interpretation vor allem der zwei ersten Hypotheseis
des platonischen Parmenides ist auch fiir die Entwicklung der christlichen
Theologie von zentraler Bedeutung. Sie ist ein wesentliches Element in dem
geschichtlich folgenreichen Umformungsprozess griechischer Metaphysik in
eine philosophische Theologie. Er zeigt sich vor allem in der philosophisch
bestimmten Reflexion auf den theologischen Gedanken der Trinitdt, des
Schipfers und der Einheit von Gott und Mensch in Christus. ‘Eines’ und ‘Sein’
und deren Verbindung sind die begrifflichen Elemente einer trinitarischen
Spekulation: Der Gott ist in sich unwandelbares, absolutes Sein, welches sich in
einem zeitfreien Selbstbezug selbst-denkend erfasst; als dieses Sein im Sich-
selbst-Erfassen ist es zugleich FEinheit in der hochst-denkbaren Intensitit:
seiende, in der Selbstreflexion in sich und auf sich selbst bezogene Einheit, die
gerade von diesen beiden Begriffen her — Einheit und reflexive Relationalitét -
als Trinitdt gedacht werden kann. Nicht in allen, aber doch in wesentlichen
Fillen ist der dieses Denken bestimmende geschichtliche Ansatzpunkt die neu-
platonische Auslegung des ‘Parmenides’. Die beiden durch die erste und zweite
Hypothesis reprasentierten Dimensionen bleiben jedoch in ihrer theologischen
Umformung nicht in Differenz aufeinander bezogen, sondern ihr Sach-Gehalt
wird in einen Gedanken iiberfiihrt. Das Motiv einer solchen Zusammenfiihrung
der Sachgehalte der beiden Hypotheseis ist sicher ein christliches: Gott muss
trinitarisch gedacht werden. Die neuplatonische ‘Parmenides’-Auslegung, so
wie sie auf Plotins Grundriss durch Proklos differenziert worden ist, bildet
indes die ausgesprochene oder unausgesprochene philosophisch-begriffliche
Voraussetzung einer derartigen Theologie, sie wird zu ihrer Reflexionsform.
Die Entfaltung dieses Prozesses, die produktive, von Platon sich freilich ent-
fernende, dem neuplatonischen Denken hingegen nahebleibende Umformung

9 Vgl. Procl. In Parm. 618, 8ff.: Der Philosoph Syrian als Inbild der Philosophie ist der wahre
«Hierophant» und Heilbringer (cwtnpiag apxnyoc), anstelle «der Statuen, der Tempel und der
rituellen Gotterverehrung insgesamty.

10 In Parm. 617, 25f. W. Beierwaltes, Denken des Einen 202.



Plotins Erbe 83

der Einheits-Konzeptionen ins Christliche wire vor allem an den philosophi-
schen Implikationen der Trinitdtsspekulation des Marius Victorinus und an der
Entfaltung der Gottespriadikate durch Dionysius Areopagita aufzeigbar, wei-
terhin an Eriugenas Trinitdtsspekulation und Schopfungsbegriff, die beide
ohne Dionysisches schwerlich denkbar sind, und — um nur noch diesen zu
nennen — an dem Versuch des Nicolaus Cusanus, im direkten Riickgriff auf
Dionysius und Proklos in Gott das Eine und das sich selbst begreifende Sein
(‘conceptus absolutus’) als trinitarisches zu denken: ein aus allem Anderen als
das Nicht-Andere herausgehobenes Eines Uber-Sein. Durch diese Identifika-
tion des gottlichen trinitarischen Einen mit dem Sein und Denken im absoluten
Begriff und mit dem Uber-Sein zugleich ist durch Cusanus gerade die Voraus-
setzung geschaffen worden, dass Gott — analog zum In- und Uber-Sein des
plotinischen und proklischen Einen — als der Nicht-Andere von dem durch ihn
creativ gesetzten Anderen (weil in ihm als dessen Wesen wirkend) gerade nicht
als verschieden gedacht werden muss, ohne dass er dadurch sein Allem tran-
szendentes Anders-Sein realiter aufgeben miisste und sich im Anderen gleich-
sam verdoppelte: Gott als ‘norn-aliud’ also und ‘non-aliud’ zugleich!!.

3. In der Philosophie und Theologie des Mittelalters war Plotin nur auf
indirekte Weise prasent: wenn man von arabischen Ubersetzungen und Para-
phrasen einiger Teile aus der IV. und V. Enneade absieht, so konnte Plotins
Denken nur in modifizierter und nicht in seiner subtileren origindren Form
wirksam werden: vor allem durch die Ubersetzungen der Hauptwerke des Pro-
klos durch Wilhelm von Moerbeke im 13. Jahrhundert, in mehr oder weniger
entfremdeter Vergegenwirtigung durch den ‘Liber de Causis’, grundsétzlicher
und adiquater hingegen durch Grundziige des augustinischen Denkens!?, aber
auch durch Boethius’ ‘Consolatio Philosophiae’.

Der ganze Plotin ist erst seit 1492 zugénglich!3. Marsilio Ficino, Haupt und
Zentrum der von Cosimo de’ Medici gegriindeten platonischen Akademie in
Florenz, hat ihn iibersetzt!4, in knapp zwei Jahren (1484-86) in einem ersten

11 Nicolai de Cusa Opera omnia XIII: Directio speculantis seu de non aliud, ed. L. Baur et
P. Wilpert (Leipzig 1944).

12 Vgl. hierzu P. Henry, La vision d'Ostie (Paris 1938). A. H. Armstrong, St. Augustine and
Christian Platonism (Villanova 1967). R. J. O’Connell, St. Augustine’s early Theory of Man
A.D. 386-391 (Cambridge, Mass. 1968). W. Beierwaltes, Regio Beatitudinis. Zu Augustins
Begriff des gliicklichen Lebens, Sitzungsber. Heidelberg. Ak. d. Wiss., phil.-hist. KI. 1981,
Bericht 6 (Heidelberg 1981) bes. 32ff. — Zu Proklos: H. Boese, Wilhelm von Moerbecke als
Ubersetzer der Stoicheiosis theologike des Proclus. Abh. d. Heidelberg. Akad. d. Wiss., phil.-
hist. K1., Jg. 1985, 5. Abh. (Heidelberg 1985).

13 Die erste Ausgabe der Ubersetzung Plotins, zusammen mit den Kommentaren, wurde bei
Antonio Miscomini in Florenz gedruckt, von Lorenzo de’ Medici finanziert. Siehe hierzu:
Marsilio Ficino e il ritorno di Platone. Manoscritti, Stampe e Documenti, Catalogo a cura di
S. Gentile, S. Niccoli e P. Viti (Firenze 1984) 150f.

14 Zu Ficinos Plotin-Ubersetzung und Kommentar vgl. P. O. Kristeller, Supplementum Ficinia-
num 1 (Florenz 1937) CLVII-CLIX. Ders., Marsilio Ficino and his work after five hundred
years, in: Marsilio Ficino ¢ il ritorno di Platone. Studi e Documenti a cura di G. C. Garfagnini



84 Werner Beierwaltes

Entwurf: eine bewundernswerte Leistung vor allem angesichts des hohen
Schwierigkeitsgrades dieses Textes — und er hat «den Text fast immer richtig
verstanden»!5. Die Genauigkeit von Ficinos Ubersetzung und seine Sensibilitit
in der Verbesserung des griechischen Textes sicherten ithr im Kontext ihrer
sachlichen Wirkung auf Philosophen und Dichter der folgenden Jahrhunderte
nicht minder einen Ehrenplatz in der philologischen Auseinandersetzung mit
dem Plotin-Text. Ficinos Ubersetzung ist der Editio princeps von 1580 und der
dreibdndigen Plotin-Ausgabe von Friedrich Creuzer und Georg Heinrich Mo-
ser von 1835 beigegeben (allerdings bisweilen an den eigenen Text adaptiert).
Henry und Schwyzer stiitzen sich oft auf Ficinos Einsicht (mit Richard Harder
und Vincenzo Cilento im Bunde): «De textu interpretando saepe nos despera-
turos fuisse confitemur, nisi Ficinus, Harder, Cilento sagacissimi interpretes
Plotini nos iterum atque iterum ex inscitiae caligine eripuissent.»!®

Ficino hat Plotin nicht nur iibersetzt, sondern auch ausfiihrlich und fiir den
Gedanken Plotins aufschlussreich kommentiert, eine Arbeit, die mit einigen
Unterbrechungen etwa vier Jahre bis zum August 1490 einnahm. Begonnen hat
Ficino seine Arbeit am Plotin-Text 1484, unmittelbar nach der Vollendung
seines gewaltigen Platon-Werkes, das ihn tiber 20 Jahre hin beschiftigte!”. Im
Prooemium seiner Plotin-Ubersetzung, das an Lorenzo de’ Medici gerichtet ist,
nennt er als den Anreger dieser seiner Tatigkeit Pico della Mirandola, der zum
Boten des verstorbenen Akademiegriinders Cosimo stilisiert wird, gleichsam
«caelitus inspiratus»: «Cosmus, quod vivens olim in terra reticuit, tandem
expressit, vel potius impressit ex alto.» Pico hat — so wenigstens stellt es Ficino
dar - genau an dem Tage, an dem ‘Plato noster’ sein Haus fiir den Druck
verlassen hat, ihn nicht nur zur Ubersetzung des Plotin ermunternd hingefiihrt,
sondern ihn vielmehr dazu «gedringt» («<ad Plotinum interpretandum me non
adduxit quidem, sed potius concitavit»). Ficino deutet diesen Vorgang als ein
Werk der ‘divina providentia’. Plotins Denken ndmlich sollte gerade in einer
durch die rein rationale Philosophie der Peripatetiker wesentlich mitbestimm-

(Firenze 1986) I 19f. Im selben Band: A. M. Wolters, The first draft of Ficino’s Translation of
Plotinus. R. Marcel, Marsile Ficin (Paris 1958) z.B. 473. 507. Uber Ficinos Ubersetzung im
Kontext der spéteren Plotin-Ausgaben Anderer: H.-R. Schwyzer, Plotinos, RE (vgl. unten
Anm. 54) 493. — Ficinos Plotin wurde Lorenzo de’ Medici am 12. November 1490 in zwei
prachtvollen Codices iibergeben (Marcel, 504. Marsilio Ficino e il ritorno di Platone [Catalogo]
148).

15 So H.-R. Schwyzer in seiner Rezension des ersten Bandes von Richard Harders neubearbeite-
ter deutscher Plotin-Ubersetzung im Gnomon 32 (1960) 35.

16 Plotini Opera, tom. I (Paris/Bruxelles 1951) XXXIV.

17 Den zeitlichen Anfang von Ficinos Plotin-Ubersetzung beurteilen Marcel (475) und Wolters
(305) unterschiedlich; ich neige der Annahme von Wolters zu, da 1484 mit dem Abschluss von
Ficinos Platon-Ubersetzung iibereinstimmt. Zu dieser: P. O. Kristeller, The first printed edi-
tion of Plato’s works and the date of its publication, in: Science and History, Studies in Honor of
Edward Rosen (Wroctaw 1978) 25-35. Ficino kannte freilich Plotin bereits vor dem Anfang
seiner intensiven Ubersetzungs- und Kommentiertitigkeit. Fiir De Amore (1469) z.B. ist
Plotins Denken konstitutiv.



Plotins Erbe 85

ten Zeitsituation die Tradition einer ‘prisca theologia’, die als eine ‘pia philo-
sophia’, als eine ‘fromme’, durch ‘religio’ gepragte Philosophie verstanden wer-
den muss, erneuern und durch Autoritit und philosophische Vernunft bestir-
ken («auctoritate rationeque philosophica confirmare»)!8. Die Urspriinge einer
solchen ‘prisca theologia’ sieht Ficino gemeinsam mit anderen Denkern der
Renaissance bei den Persern und Agyptern. So steht auch am Anfang der
Florentiner Platonischen Akademie Ficinos Ubersetzung des Mercurius sive
Hermes Trismegistus [1463], der, wenn man dessen bildhafter Darstellung im
Fussboden des Doms von Siena folgt, der Anfang einer Weisheit ist, die iiber
Griechen und Juden zu Christus hinfiihrt!®. Diese ‘pia philosophia’ entfaltet
sich im Sinne Ficinos bei den Thrakern unter Orpheus und Aglaophemus,
schreitet fort unter Pythagoras und vollendet sich in Platon. Plotin nun ist es -
in seinem Denken ganz mit Platon eins —, der diese Form der philosophischen
Theologie von den Verdeckungen, mit denen ihr urspriinglicher Sinn durch
Mathematisierung und ‘poetica figmenta’ verdndert oder verdridngt wurde,
erleuchtend befreit. Durch die Tiefe seiner eigenen Einsicht (‘sensus profundi-
tas’) vermag er diese dusserst komplexe Uberlieferung zu durchdringen: «Ploti-
nus tandem his theologiam velaminibus enudavit: primusque et solus, ut Por-
phyrius Proculusque testantur, arcana veterum divinitus penetravit».2 Ganz
im Sinne von Plotins Selbsteinschitzung versteht Ficino Plotin als den Vollen-
der, Bewahrer und, wie Mercurius selbst, als den ‘interpres secretorum sive
mysteriorum Platonicorum’. Die enge Verbindung der beiden charakterisiert
Ficino durch eine biblische Analogie; eine «Exhortatio ad auditores in lectio-
nem Plotini et similiter ad legentes» ndmlich beschliesst er so: «Et vos Platonem
ipsum exclamare sic erga Plotinum existimetis: Hic est filius meus dilectus, in
quo mihi undique placeo: ipsum audite.»?! Diesen, die potentiellen Plotin-Le-
ser ermunternden Text hat Ficino aus den Aussagen derjenigen «Stimme»
paraphrasierend montiert, die bei der Taufe Jesu «von oben» und bei dessen
Verkldrung «aus einer Wolke» erschallt. Durch die Verbindung von Taufe und
Transfiguratio Jesu gewinnt er fiir seine «Stimme» — Platon — eine Aussage iiber
dessen Hochschitzung Plotins und zugleich die Empfehlung, ihn zu horen bzw.
zu lesen?2,

18 Marsili Ficini Florentini in Plotinum Prooemium ad Magnanimum Laurentium Medicem
Patriae Servatorem in Ficinos Plotin-Ubersetzung: Plotini divini illius e Platonica Familia
Philosophi de Rebus Philosophicis Libri LIV in Enneades sex distributi ..., per Thomam Guari-
num (Basel 1562) fol. III".

19 Erhellend hierfiir ist Friedrich Ohlys perspektivenreiche Abhandlung: Die Kathedrale als
Zeitenraum. Zum Dom von Siena, in: Frithmittelalterliche Studien, hg. von K. Hauck, Bd. 6
(Berlin 1972) 94-158, zu Hermes Trismegistus bes. 115ff.

20 Prooemium a.O.

21 Fol. XY der in Anm. 18 zitierten Ausgabe.

22 Taufe: Evang. sec. Math. 3,17: Hic est Filius meus dilectus in quo mihi complacui. Marc. 1,11, -
Verkldarung: Marc. 9, 7: hic est Filius meus dilectus: audite illum. Luc. 9, 35: hic est Filius meus

electus: ipsum audite.




86 Werner Beierwaltes

Die Renaissance des Platonismus in der Philosophie des Ficino ist geprigt
durch die intensive und produktive Verbindung Platons mit Plotin. Das zuvor
zitierte Diktum i{iber das Verhiltnis Plotins zu Platon konnte, wenn man dessen
theologische Metaphorik beibehalten mochte, fiir Ficino fortbestimmt werden:
Er wire selbst die ‘connexio’ oder ‘conversio’ innerhalb einer allerdings unglei-
chen («subordinatianistischen») Trinitdt. Wie fiir Plotin, so wire es auch
gegeniiber dem Werk Ficinos unangemessen, wollte man es lediglich als eine
das Alte einfach wiederholende Exegese der Tradition ansehen. Die Grundform
der philosophischen Theorie Ficinos ist allerdings von wesentlichen Konzepten
neuplatonischen Denkens geprigt; in dieser Grundform jedoch hat er durchaus
eigene Gedanken entfaltet, die sich — im Kontext christlicher Theologumena -
vor allem in einem metaphysisch gegriindeten Begriff von Welt und in dem
Entwurf einer aus differenziertem Selbstbewusstsein entspringenden Lebens-
form zeigen. Mit Nicolaus Cusanus und mit Giordano Bruno verbindet ihn eine
engagierte Reflexion auf eine Idee des Unendlichen in seiner welthaften und
menschlichen Dimension. Aus den vielen Grundziigen von Ficinos Denken, die
ihn als einen innovativen Erben Plotins erweisen, hebe ich jetzt nur Einen
heraus, im Sinne eines erinnernden Hinweises: das Verhiltnis von Eros,
Schonheit und Kunst?. Mit seinen Reflexionen auf eben diesen Zusammenhang
arbeitet Ficino an einer Thematik, die die Bewusstseinslage seiner Zeit be-
stimmt und Bediirfnisse in einem fiir sie zentralen Bereiche erfiillt.

Plotin folgend begreift Ficino das Schdne nicht als eine formal gedachte
«Symmetrie» von nur dusserlich zusammengefiigten, sinnlich zugidnglichen
Teilen eines Ganzen, sondern vielmehr als einen durch Geist begriindeten, also
innerlichen, intelligiblen Zusammenhang: als eine massvoll zusammenstim-
mende Einheit von Teilen (commensuratio, concinnitas, consonantia), eine
Struktur, die letztlich in der reflexiven Einheit Gottes griindet. Dieser ndmlich
wird — anders als das plotinische in sich relationslose Eine, welches als Prinzip
von Schénheit selbst nicht im eigentlichen Sinne schon ist — als «absolute, d. 1.
reine, «unendliche» Schonheit?* gedacht. Begriindet ist dies darin, dass Gott als
intensivste reflexive Selbstdurchdringung ein in sich trinitarisches Eines ist und
als solches reinste Selbstiibereinstimmung, sich selbst durchlichtendes Sehen
seiner selbst. Reflexive, sich sehend durchlichtende Selbstiibereinstimmung,
identisch mit absoluter Schonheit, wird - creativ — auch zum Ursprung von
Welt. Wenn die gottliche, absolute Schonheit, «sich selbst in sich selbst sam-
melnd» ein absolutes Licht-Zentrum ist, so ist Welt «fulgor dei»?>: creativ sich
entfaltende, lichthafte Erscheinung oder Bild des absoluten Schonen. Welt 1st

23 Ausfiihrlicher hierzu, mit den entsprechenden Belegen, vor allem zu Platon, Plotin und Ficino:
W. Beierwaltes, Marsilio Ficinos Theorie des Schonen im Kontext des Platonismus, Sitzungs-
ber. d. Heidelberg. Ak. d. Wiss., phil.-hist. KI. 1980, 11.Abh. (Heidelberg 1980).

24 Deamore, ed. R. Marcel (Paris 1956) VI 18, 238. Die «un-endliche Schénheit» fordert auch eine
unendliche Sehnsucht heraus (inmensus amor, ebd.).

25 W. Beierwaltes, Marsilio Ficinos Theorie des Schonen 31.



Plotins Erbe 87

dadurch in abgeleiteter Form eine in sich geordnete Beziiglichkeit; auch fiir
Ficino garantiert die Welt-Seele durch reflexive Durchdringung der Wirklich-
keit insgesamt eine mathematisch begriindete Harmonie; aufgrund der ihr im-
manenten und erscheinenden Schonheit ist sie als ganze «lucida proportio,
«divini vultus expressio»Z%. Diese intelligibel begriindete, strukturelle Schonheit
der Welt provoziert im Menschen Eros oder ‘amor’ als diejenige Kraft, die in
der sinnlichen Erfahrung des erscheinenden Schénen anfangend dessen intelli-
giblen Seins- und Verstehensgrund zu entdecken und zu begreifen imstande ist.
Eine derartige Bewegung, die durch das Schone als Bild oder symbolhaften
Ausdruck des Absolut-Schonen «provoziert» ist, fihrt durch die Vermittlung
eines Riickgangs der empfindenden und denkenden Seele in sich selbst — durch
ihre «eigene Einheit»?’ — letztlich in eben dieses absolut Schone: «verus enim
amor nihil est aliud quam nixus quidam ad divinam pulchritudinem evo-
landi»?®. Diese Bewegung, die sich vom Schonen «hinreissen» ldsst, und damit
eine das bewusste Leben des Menschen prigende und verwandelnde Antwort
auf den «Anspruch» des Schonen selbst gibt, ist also Riickgang des Denkens in
sich selbst und Aufstieg zugleich — ein «furor divinus ... per quem Deus animam
... ab inferis ad superna retrahit»?°. Ziel des bewegenden amor ist die ‘visio
divinae pulchritudinis’ und so die endlich-vergegenwirtigende Einholung des
absoluten Sehens selbst.

Auch Kunst entspringt und griindet in eben dieser Bewegung. Aufgrund
ithrer anagogischen Funktion ist sie selbst ein wesentliches Moment in dem
durch Eros bewegten Riickgang und Aufstieg des Menschen zum Intelligiblen
und letztlich zum Einen oder Schonen selbst. In einem herausragenden Kunst-
werk erscheint die ‘divina pulchritudo’ in bestimmter Gestalt selbst, die den
Betrachter auf den Grund dieser ihrer Erscheinung zuriickfiihrt. Das Kunst-
werk wird so zur sinnlich erfahrbaren, symbolischen Reprisentation des Intel-
ligiblen, der intelligiblen Schonheit selbst. Im Verstehen des appellativen Cha-
rakters des Kunstwerks, als eines Denk-Bildes im umfassenden Sinne, vollzieht
der Mensch eine die Wirklichkeit im ganzen bestimmende Kreisbewegung
nach, die Ficino gemiss der neuplatonischen Grundgesetzlichkeit von povn -
Tpo0dog — EmaTpoen| so beschreibt: «Gott entfaltet sich, indem er die Dinge
hervorbringt, er zieht an (als Schonheit), indem er sie zu sich hinwendet, er
vervollkommnet das Hervorgehende, indem er es formt, das Riickkehrende
(vervollkommnet er) durch Wieder-Formen»3°. Das Kunstwerk soll eine bild-
hafte, im Bild das Denken ansprechende Form oder «Nachahmung» eben dieser

26 Ficino, De amore V 4, 185, und Ficinos Kommentar zu Plotin I 6, 6 (fol. 27" der Basler
Ausgabe). Zu lucida proportio s. die in Anm. 23 zitierte Ficino-Darstellung S. 35 Anm. 86.

27 Theologia Platonica, ed. R. Marcel (Paris 1964/70) XII 3; vol. I 165 (unitas nostra).

28 De amore VII 15, 260.

29 De amore VII 13, 257.

30 Theologia Platonica X11 3, 162: Deus se diffundit res producendo, allicit convertendo, perficit
formando procedentia, reformando conversa.

K]ESSiSCh-Ph”O[OGfRChne CLaminar



88 Werner Beierwaltes

Kreisbewegung sein: geschaffen durch den in seiner bildenden Fihigkeit dem
Gotte dhnlichen artifex-creator, verstehbar fiir den Menschen dadurch, dass er
das Kunstwerk als eine sinnliche Erscheinung des Schonen selbst zum Ansatz
und Medium einer Betrachtung macht, die iiber es hinaus-, hinter es zuriick-
geht, und durch eben diesen Akt die Symbolhaftigkeit des Kunstwerkes in einer
stindigen Wiederholung, in unabschliessbarer Interpretation meditierend rea-
lisiert. Durch den Versuch, herausragende Werke der Malerei oder Skulptur der
Renaissance — etwa von Botticelli oder Michelangelo — auf bestimmte Grund-
ziige neuplatonischen und spezifisch ficinianischen Denkens zu beziehen, wer-
den diese nicht zu blossen Illustrationen, Metaphern oder Allegorien eines
Konzepts herabgesetzt; die Entdeckung der «Begriindung» eines Kunstwerks in
einer Idee oder in einem Geflecht von Ideen sollte geradezu als Herausforde-
rung aufgefasst werden, dieses als eine Einheit von Gedanke und Erscheinung
zu verstehen. Durch den Gedanken ist der Bild-Erscheinung nicht etwas «von
aussen» aufgesetzt oder als iiberfliissiges und storendes Ornament hinzugefiigt,
der Kunst ist nichts threm Wesen Widersprechendes, ‘Ausserkiinstlerisches’
zugemutet; es ist in thm vielmehr etwas im Kunstwerk bestimmend Wirksames
entdeckt, was das Verstehen eher voranbringt, es reicher und priziser, bezie-
hungsvoller macht. Ein derartiges, auf die Entschliisselung des erscheinenden
Gedankens ausgehendes Verstehen muss sich freilich gezielt mit einer Formal-
und Strukturanalyse der Kunstwerke verbinden. Unter dem Aspekt eines ploti-
nisch-ficinianischen Verstehens etwa von Botticellis «Geburt der Venus» oder
der «Primavera»’! wire im Kontext unseres Gedankens zu sagen: Diese Bilder
sind eine ‘visio divinae pulchritudinis’. Sie verweisen nicht nur auf eine Bedeu-
tung, eine Idee, einen Grundsinn, sondern diese stellen sich kiinstlerisch reali-
siert in oder als Erscheinung selbst dar. Sie miissen deshalb auch jeweils aus
dem Kunstwerk herausgedacht werden, um so die Erfahrung dessen, was das
Kunstwerk von sich selbst her i1st und will, im sinnlichen Sehen und Héren noch
zu intensivieren, ein Sehen und Horen, das nicht in sich selbst befangen bleibt,
sondern auf die ‘Bilder von innen’ sieht oder — mit Plotin und Ficino gesagt —
auf die ‘Stimmen von oben’ hort.

Eine solche, aus einem in sich differenzierten metaphysischen Begriin-
dungszusammenhang heraus gedachte Funktion von Kunst stellt die dusserste
Entfernung von Platons Verdikt gegen die Dichtung als das Paradigma von
Kunst schlechthin dar.

Der Kunst, sofern sie — spezifisch am Beispiel der Dichtung — als ‘mimesis’
einer Wirklichkeit vollzogen wird, die selbst nur ein fernes Abbild der Wahrheit
der eigentlichen Wirklichkeit ist, konnte Platon von der Voraussetzung seiner
Ideentheorie her nicht nur keinen erkenntniserweiternden Sinn zugestehen,
sondern musste sie — im Falle Homers sicher mit blutendem Herzen - geradezu

31 Wesentliche Einsichten in die neuplatonischen ‘Hintergriinde’ der Kunst der italienischen
Renaissance verdanken wir vor allem den Forschungen von E. Panofsky, E.Wind und
H. Gombrich. Vgl. hierzu meine Ficino-Abhandlung 50ff.



Plotins Erbe 89

als grundséatzlich irrefithrend und seelenverwirrend verdriangen. Aristoteles hat
dieser Rigorositdt entschieden widersprochen, indem er - wiederum am Bei-
spiel der Dichtung — das wahrheitserschliessende Vermdgen der Kunst aus ihrer
Nidhe zur Philosophie iiberzeugend rehabilitierte32. Plotin hat gerade diesen
Gedanken in seiner Theorie von Natur und iiber den Zusammenhang von
Natur und Betrachtung (Vewpia) mit dem Einen selbst beherrschend eingefiihrt:
Nachahmung der Natur durch Kunst ist deshalb nicht als irrefiihrend oder
oberfldchlich zu tadeln, da die Natur selbst in ihrem eigenen Seinsvollzug die
Ideen oder die ‘Logor’ als Spuren des in ihr wirksamen Einen nachahmt. Des-
halb wird Natur, sofern sie in der Kunst dargestellt wird, nicht einfach verdop-
pelt oder gar in ihrer Wahrheitsrelevanz verdeckend herabgesetzt, sondern
vielmehr aus der inneren Struktur einer in sich differenzierten Einheit (der
¢Vo1g) heraus zur sinnlich erfahrbaren Gestalt geformt. Die Kiinste, so sagt
Plotin iiber deren mimetisches Verfahren, «<ahmen das Gesehene nicht ein-
fachhin nach, sondern gehen hinauf zu den rationalen Formen (Adyour), aus
denen die Natur selbst besteht»33 - in Ficinos Ubersetzung: «ad ipsas recurrere
rationes, quibus constat agitque natura». Gegen eine etwa bloss realistische
oder veristische Abbildung von Natur in der Kunst steht deshalb - plotinisch
gedacht — die Darstellung von deren innerer Reflexivitit; die Tétigkeit der
Natur ist fiir Plotin nimlich selbst eine Form von ‘Oewpia’ — ein Begriff von
Natur, der erst wieder in der idealistisch-romantischen Naturphilosophie neu
begreifbar wurde. Aus der Kontinuitdt dieses Gedankens einer metaphysisch
fundierten ‘pnipnoig’ der Natur heraus ist auch Ficinos Auffassung von Wesen
und Funktion der Kunst und des kiinstlerischen Schaffens zu begreifen: ‘imita-
tio’ als Symbolisierung und zugleich Prizisierung des Natiirlichen, als Spiri-
tualisierung der Sinnlichkeit oder als sinnlich eindrucksvolles Erscheinen-Las-
sen des Intelligiblen in jeder Gestalt von Kunst. In der Fluchtlinie dieses Ge-
dankens konnte Schelling kommentierend dafiir einstehen mit dem extremen
Satz: «... so ist die Kunst die einzige und ewige Offenbarung, die es gibt, und das
Wunder, das, wenn es auch nur Einmal existiert hitte, uns von der absoluten
Realitidt jenes Hochsten iiberzeugen miisste.»*

Ficinos Liebestheorie zielt auf eine Verwandlung des Menschen durch
affektive und denkende avaywyn seiner selbst in den Grund des Schoénen,
zugleich auf eine intensive Verbindung von Mensch und Kosmos durch die in
beiden wirksame Harmonie des selben Grundes. Diese durch «platonische
Liebe» nur irrefiihrend und h6chst beschrinkt etikettierte Theorie ist nicht nur
in der bildenden Kunst bestimmend geblieben, so etwa, um ein herausragendes
Beispiel zu nennen, in Annibale Carraccis Fresken in der Galleria Farnese in

32 Poetik 9, 1051 a 36ff.
33 Plotin V 8, 1, 33f. In Zeile 39f. bezieht sich Plotin in der Formulierung des «Idealen», «Allge-
meinen» auf die genannte Stelle aus Aristoteles’ Poetik.

34 F. W. J. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, hg. von R.-E. Schulz (Hamburg
1957) 286f.



90 Werner Beierwaltes

Rom?, sondern auch in dem poetischen Entwurf einer Lebensform in der italie-
nischen und franzosischen Dichtung des 16. und 17. Jahrhunderts36, zugleich
mit einer fernen, aber nichtsdestoweniger nachhaltigen Wirkung in Hoélderlins
‘Hyperion’ — in thm nidmlich ist es die Schonheit als das (heraklitisch-platoni-
sche) «Eine in sich selber Unterschiedene» und die Liebe als Antwort auf sie,
durch die allererst, gegen den blossen Verstand, Philosophie zu sich selbst kam,
durch die — im utopischen Blick auf eine verdnderte Welt - Menschheit und
Natur «sich vereinen in Eine allumfassende Gottheit», und durch die endlich
sein sollte «Versdhnung mitten im Streit» —; weiterhin priagten neuplatonische
Philosopheme, durch Ficinos Liebestheorie vermittelt, die Kosmologie der
Renaissance und des Barock, insofern etwa bei Francesco Patrizi und Athana-
sius Kircher?” ‘amor’ als die verbindende, Einheit stiftende, bewahrend-ord-
nende Kraft in den vielfdltig differenzierten Ziigen der Wirklichkeit der Welt
gedacht wird: ‘amor’ als die aktiv verbindende Mitte und Vermittlung des
Vielen ins Eine.

4. Der durch Ficino besonders reich entfaltete «dsthetische» Aspekt des
plotinischen Denkens ist erneut wirksam geworden — und nur darauf moéchte
ich in diesem Zusammenhang verweisen — 1n der lyrischen Dichtung und der
Philosophie der englischen Romantik. Coleridge®8, Wordsworth, John Flax-
man, William Blake, Shelley?®, Keats und Yeats wiren in diesem Kontext vor
allem zu bedenken. Thomas Taylor the Platonist stellte mit einem geradezu
missionarischen Eifer seit dem Ende des 18. Jahrhunderts Ubersetzungen und
Paraphrasen Platons, Plotins, der grossen Platon-Kommentare des Proklos und
anderer neuplatonischer Texte bereit, die zur intensiv genutzten Quelle fiir neu
erscheinende philosophische und quasi-religiése Ideen geworden sind.

Beauty is truth, truth beauty, that is all

Ye know on earth, and all ye need to know.
(Schonheit ist Wahrheit, Wahrheit Schonheit,
Dies ist alles, was ihr auf Erden wisst,

und mehr braucht Ihr nicht zu wissen) -

35 Vgl. Alfons Reckermann, «Amor mutuus». Annibale Carraccis Galleria-Farnese-Fresken und
das Bild-Denken der Renaissance (erscheint voraussichtlich: K6ln 1989).

36 A.-]. Festugiére, La philosophie de 'amour de Marsile Ficin et son influence sur la littérature
Sfrangaise au XVI¢ siécle (Paris 21941). J. Ch. Nelson, Renaissance theory of love (New York
1958).

37 Th. Leinkauf, Amor in supremi opificis mente residens: Athanasius Kirchers Auseinanderset-
zung mit der Schrift ‘De Amore’ des Marsilius Ficinus, Zeitschr. f. philos. Forsch. 1988.

38 F. A. Uehlein, Die Manifestation des Selbstbewusstseins im konkreten «Ich bin». Endliches und
unendliches Ich im Denken S.T. Coleridges (Hamburg 1982).

39 J. A. Notopoulos, The Platonism of Shelley. A study of Platonism and the poetic mind (Durham,
North Carolina 1949). — In einer einigermassen vollstindigen Erérterung der Plotin-Rezeption
in England miissten natiirlich die sog. «Cambridge Platonists» des 17. Jahrhunderts (Benjamin
Whichcote, Henry More, Ralph Cudworth, John Smith) und nicht zuletzt die Dichtung Ed-
mund Spensers thematisiert werden.



Plotins Erbe 91

dies sind die letzten Verse von John Keats’ ‘Ode on a Grecian Urn’*®, im Mai
1819 gedichtet, 1820 veroffentlicht. Diese Verse sind als ein Zuspruch der
griechischen Vase selbst zu horen, den sie als eine «Freundin des Menschen»
spricht. Obgleich diese Verse als inhaltliche und, was den Sprachduktus
anlangt, geradezu beschworende Klimax des Gedichts verstanden werden
konnen, hat sie T. S. Eliot «a serious blemish on a beautiful poem» genannt. Er
meinte: «The statement of Keats seems to me meaningless: or perhaps, the fact
that it is grammatically meaningless conceals another meaning from me.»*!
Eine derartige verborgene Bedeutung kann allerdings kaum darin gesehen wer-
den, wie ein durchaus beachtenswerter unter den zahlreichen Interpreten emp-
fiehlt, dass Keats die Schonheit der Vase «on an imaginative perception of
essentials» gegriindet sein ldsst. «Such a vision is beautiful but it is also true»: die
auf der Vase des Gedichts selbst beschriebenen «schonen» (fiktiven) «Ge-
schichten» sind «wahre Geschichten»*2. Der angemessene Sinn dieser Verse
sollte hingegen aus der Bewegung des Ganzen gefunden werden: Das Gedicht
macht gerade in der Beschreibung einer vergidnglichen Geschichte von hinreis-
sender Liebe und Schonheit diese i Kunstwerk fiir immer, zeitlos gegenwirtig.

O Attic shape! Fair attitude! ...

Thou, silent form, dost tease us out of thought

As doth eternity: Cold Pastoral!

(O attische Form! Edle Gebirde ...

Du, schweigende Form, Du ziehst uns heraus aus dem Denken,
Wie es Ewigkeit tut: Unnahbar-kaltes Hirtenlied!)

When old age shall this generation waste,
Thou shalt remain, in midst of other woe.
(Wenn Alter dieses Geschlecht verzehrt,
Du wirst bleiben, inmitten anderen Leids,
Als es das unsere ist.)

40 The Poetical Works of John Keats, ed. H.W. Garrod (Oxford 21958) 260-262. In den Umkreis
des Gedankens der Schlussverse der ‘Ode on a Grecian Urn’ gehoren Keats’ Bemerkungen in
einem Brief vom 22. November 1817 an Benjamin Baily: «I am certain of nothing but of the
holiness of the Heart’s affections and the truth of Imagination — What the imagination seizes as
Beauty must be truth — whether it existed before or not — for I have the same Idea of all our
Passions as of Love they are all in their sublime, creative of essential Beauty ...» (The Letters of
John Keats, 1814-1821, ed. H. E. Rollins, Cambridge 1958, I 184).

41 In einer ‘note’ zu seinem Dante-Essay, in: Selected Essays (London 1953) 270. Der Grund fiir
Eliots Urteil («A serious blemish») «... must be either that I fail to understand it, or that it is a
statement which is untrue. And I suppose that Keats meant something by it, however remote
his truth and his beauty may have been from these words in ordinary use.» Dies ist sicherlich
der Fall.

42 Cleanth Brooks, Keats’s Sylvan Historian (1947), wiederabgedruckt in M. H. Abrams (ed.),
English Romantic Poets (New York 1960) 354-364, Zitat S. 363.



92 Werner Beierwaltes

Darauf folgt die schon zitierte Hinfilhrung zu dem Zuspruch der beiden
Schlussverse, in denen die Vase, die «noch unberiihrte Braut der Stille», «die
schweigende Form», paradoxerweise zum Menschen spricht:

Beauty is truth, truth beauty, - that is all
Ye know on earth, and all ye need to know.

Die hier intensiv vorgestellte oder geforderte Verbindung von Schonheit
und Wahrheit ist in Keats’ Zeit durchaus geldufig — bisweilen allzu geldufig und
glatt dahingesagt —; die umkehrbare Relation der beiden, die einer dynamischen
Identitidt gleichkommt, ist, sofern man sie als eine metaphysisch begriindete
«Botschaft» des Dichters selbst akzeptieren mochte, am ehesten von Plotin her
aufschliessbar.

‘Wahr’ im Sinne Plotins kann - gemiss der platonisch-aristotelischen Tra-
dition - die Qualitdt von Priddikaten heissen, die einer Sache oder einem
Sachverhalt unter den Bedingungen von Raum und Zeit zu- oder ab-gesprochen
werden. Diese Definition von ‘Wahr’ oder ‘Wahrheit’ iibertrigt Plotin modifi-
zierend auf das zeitfreie Sein des absoluten Geistes (No¥g). In dieser Dimension
hat die Unterscheidung von sog. Seins- und Aussagewahrheit keine Geltung:
«Die wahrhafte Wahrheit (oder: die Wahrheit im eigentlichen Sinne) stimmt
nicht mit Anderem iiberein, sondern (nur) mit ihr selbst, und nichts (sagt sie
aus) ausser ihr; was sie aussagt, das ist sie, und was sie ist, das sagt sie auch
aus.»® Wahrheit ist demnach die innere Beziiglichkeit des Seins von Geist
selbst, Sein — durch oder in Reflexion auf sich selbst denkend bezogen. Dies aber
heisst ebensosehr: Denken konstituiert in eben diesem Selbstbezug sein eigenes
Sein. Wahrheit ist als der Wesenszug dieses Seins die absolute reflexive Selbst-
iibereinstimmung des Denkens im Sein, Harmonie von Denken und Sein im
Sinne einer in sich dynamischen Identitdt. Diese Selbstiibereinstimmung des
Denkens hat zum zeitlosen, trotz der inneren Bewegtheit bestindigen «Resul-
tat» dessen Selbstdurchlichtung: Der sich selbst denkende Geist ist sich selbst
«klar», in ihm ist Alles (d.h. die Ideen als seine Seinsmomente) «durchschei-
nend» oder durchsichtig — aufgrund gegenseitigen reflexiven Inneseins. Jedes ist
Jedem «licht» (Srapavi yap navia ... @dg yap ewti), einander «unverborgeny.
Eine Alternative zu dieser Wahrheit im Sinne von Unwahr oder Falsch ist nicht
denkbar#. — Es ist nun eine wesentliche Intention der Enneade V 8 «Uber die
intelligible Schonheit», diese nicht nur als eine dem intelligiblen Sein etwa
hinzukommende «Eigenschaft», sondern vielmehr als einen Wesenszug des
Seins im wahren und eigentlichen Sinne zu erweisen, welches mit dem sich
selbst denkenden Geist identisch und zugleich der Grund des in anderen Bere!-
chen (der Seele und der sinnenfilligen Welt) erscheinenden Schonen ist. Damit
ist auch der Begriff der Symmetrie — gegen eine bloss formale, dussere, durch
Materie-Teile bedingte Stimmigkeit — in eine durchaus zulidssige Bestimmung

43 V 5, 2, 18-20; 1, 32ff.; 2, 1 1ff.
44 V 8, 4. Ein Interpretationsversuch dieser Stelle: W. Beierwaltes, Denken des Einen 571f.



Plotins Erbe 93

des Schonen umgedacht. Intelligible Schonheit ist daher nichts anderes als die
reflexive, das intelligible Sein durchleuchtende und «harmonisierend» fiigende
Selbstiibereinstimmung des Geistes selbst. So ergibe sich fiir Plotin — sofern man
sein priméres Interesse am Sein und Wahr-Sein des Nob¢ im Blick hat — der
Identitdts-Satz: ‘Wahrheit ist Schonheit’. Umkehrbar in ‘Schonheit ist Wahr-
heit’ ist dieser Satz deshalb, weil beide Bestimmungen im Kontext der in sich
differenzierten Einheit aller Grundziige des Nol¢ zwar im menschlichen Den-
ken einen Vorrang voreinander haben kdnnen, nicht aber in der bedachten und
ausgesprochenen Wirklichkeit des Geistes selbst.

Die Botschaft der griechischen Vase in Keats’ ‘Ode on a Grecian Urn’, die
zugleich des Dichters eigene ist: «Beauty is truth, truth beauty ...» mdchte ich
zwar nicht mit Plotins Satz der Identitdt von Wahrheit und Schonheit unmit-
telbar gleichsetzen,; sie scheint mir jedoch ganz aus dem Geiste Plotins gedichtet
zu sein. Keats mdochte, so denke ich, die im Kunstwerk priasente Schonheit als
(die einzige) Wahrheit im eigentlichen Sinne paradigmatisch und iiberzeugend
suggerieren und daher Wahrheit in ihrer intensivsten Auspriagung dem Kunst-
werk, und zwar nicht nur der hier besungenen «attischen Form», sondern dem
Gedicht selbst und allen anderen Formen des kiinstlerischen Hervorbringens
zusprechen. Wenn wir dies «wissen», d.h. von dem in der Botschaft ausgespro-
chenen Gedanken iiberzeugt sind, dann ergibt sich daraus — aus diesem Grund-
Wissen - alles andere fiir eine «dsthetisch» geleitete Lebensform wie von selbst.
Die im Kunstwerk erfahrbare Schonheit wird zur Verheissung von Wahrheit
und zum adidquaten und «hinreissenden» Medium ihrer Erkenntnis.

Fiir die sachlichen und historischen Voraussetzungen des skizzierten Be-
zugs von Keats zu Plotin verweise ich noch einmal auf Thomas Taylor the
Platonist. Schon in seiner paraphrasierenden Ubersetzung von Plotins Enneade
I 6 «Uber das Schone»: «Concerning the Beautiful» (London 1787) und in der
Einfiihrung zu diesem Text hat Thomas Taylor die Beziige des Begriffs des
Schonen zu anderen Bestimmungen, vor allem zum Prinzip von Schonheit
bewusst gemacht. 1805 veroffentlicht er unter dem Titel «The Platonic Philo-
sopher’s Creed» einen bekennerischen Text, der, wenn auch nicht direkt, so
doch der Sache nach, Platonismus als neue und - gegeniiber dem Christentum -
als eigentliche Religion propagiert. Beginnend mit dem Satz: «I believe in one
first cause of all things ...» stellt er in dem vierten «Glaubensartikel» die enge
Relation von Schonheit (Symmetrie) und Wahrheit vor: Es ist Ein Ursprung,
der Erste zu denken, in dem Schdnheit und Wahrheit miteinander unaufhebbar
verbunden sind; dies ist «the principle of principles», «<one monad as a sum-
mit»3,

45 Thomas Taylor the Platonist, Selected Writings, ed. Kathleen Raine and G. M. Harper (Prin-
ceton 1969) 1371f. 439. — Der Hinweis auf die auch historisch mégliche Verbindung Keats’ zu
Plotin und (durch) Thomas Taylor soll nicht andere «Quellen» ausschliessen. Z. 49 kdnnte
geradezu als Zitat aus Shaftesbury’s «Sensus Communis» IV IIl (Characteristics, ed. J. M.
Robertson, London 1900, I 94) gelesen werden: «all beauty is truth» [fiir moralische und



94 Werner Beierwaltes

Was Thomas Taylor the Platonist aus dem ‘thesaurus uthue pretiosus
valde et maxime fecundus’ neuplatonischen Denkens in seinen Ubersetzungen,
Paraphrasen und werbenden Essays ans Licht brachte, schuf in Englands an-
fangendem 19. Jahrhundert eine Atmosphire, in der vor allem Dichtung und
Malerei aus einer entschieden metaphysischen Dimension heraus schaffen und
wirken konnten.

ITI

Um den geschichtlichen Gang des plotinischen Erbes nun endlich an den
Anlass meiner perspektivisch ausgrenzenden Uberlegungen zu fiihren, lasse ich
Philosophisches beiseite, was im gegenwdrtigen Denken auf Plotin hin und von
diesem her im Sinne einer aktiven Erinnerung an Metaphysik durchdacht
werden miisste*®. In knappen Strichen mochte ich vielmehr die Bedeutung von
Hans-Rudolf Schwyzers philologischem Lebenswerk fiir die Philosophie her-
ausheben; dies freilich nicht so, dass die philologische Bemiihung um den
Plotin-Text in eine ancilla-Rolle gegeniiber der Philosophie gedridngt wiirde,
sondern in dem Sinne, dass beide — Philologie und Philosophie - sich einander
fordernd zusammenwirken fiir ein angemessenes, genuines Verstehen der
sprachlich hochst komplexen Ausprigungen des plotinischen Gedankens.

Am Anfang sagte ich iiber die Bedeutung von «Erbe» dies: Hans-Rudolf
Schwyzer ist ein in dieser Zeit herausragender Erbe Plotins, der das im Wort der
Enneaden auf uns gekommene Denken Plotins auf seine Authentizitdt hin
durchdacht, es in einer verlidsslichen Textgestalt gesichert und es uns fir ein
neues Verstehen aufgegeben hat. Trotz oder wegen der Ausgaben von Perna,
Creuzer, Kirchhoff und Bréhier konnten die von 1951 bis 1973 erscheinenden
‘Plotini Opera’ als eine veritable ‘Editio princeps’ begriisst werden. Schwyzer
hat diese Ausgabe zusammen mit Paul Henry auf der Basis eines umfassenden
Studiums der handschriftlichen Uberlieferung erarbeitet; beide bezeichneten
sie als ein «revera commune nostrum opus»*’. Von 1964 bis 1982 trat dieser

kiinstlerische Wahrheit gesagt]); aber auch bei Shaftesbury hat dieser Satz einen platonischen
oder neuplatonischen Ursprung (iiber Shaftesburys Bezug zu dieser Tradition vgl. F. A. Ueh-
lein, Kosmos und Subjektivitit. Lord Shaftesbury’s Philosophical Regimen, Freiburg 1976). -
Aus der deutschen Tradition nenne ich nur aus dem «Altesten Systemprogrammy von 1796/97,
welches den gemeinsamen Gedanken Schellings, Hegels und Hoélderlins dokumentiert: «... die
Idee, die alle vereinigt, die Idee der Schonheit, das Wort in hherem platonischem Sinne
genommen. Ich bin nun iiberzeugt, dass der hchste Akt der Vernunft, der, indem sie alle Ideen
umfasst, ein dsthetischer Akt ist, und dass Wahrheit und Giite nur in der Schénheit verschwi-
stert sind ...» (dieser Text ist kritisch ediert von Gisela von Einem und Klaus Diising, Hegel-
Studien, Beiheft 9, Bonn 1973, 263-265, Zitat: 264. Vgl. hierzu auch meine Einleitung zu F. W.
J. Schelling, Texte zur Philosophie der Kunst, Stuttgart 1982).

46 Vgl. meine «Reflexionen zu neuplatonischem Denken im Blick auf dessen Gegenwart, in:
Denken des Einen 436-455.

47 Plotini Opera 1, XLII.



Plotins Erbe 95

Editio maior innerhalb der «Bibliotheca Oxoniensis» eine Editio minor zur
Seite, ebenfalls in drei1 Bianden, die sich durch einen an zahlreichen Stellen
verinderten Text von der Editio maior unterscheidet. Die ‘Addenda ad textum’
in beiden Ausgaben, nicht minder die 1987 im Museum Helveticum veroffent-
lichten, sind ein eindrucksvolles Zeugnis des fortwdhrenden, intensiven Wei-
terarbeitens am Plotin-Text, welches auf die Forschungen anderer hochst sen-
sibel, zustimmend und kritisch reagiert. Diese beiden Ausgaben der Enneaden
Plotins sind fiir einen produktiven Umgang mit Plotins Sprache und Denken
von epochaler Bedeutung. Was sie selbst an Leistung sorgféltiger philologischer
Kritik und als iiberzeugendes Dokument philosophischer Einsicht darstellen,
ist auch fiir die ihr folgende intellektuelle Anstrengung im Umgang mit dem
Plotin-Text schlechterdings massgebend geworden. Die Ausgabe bedarf keines
weiteren Preisens mehr; ihre Wirkung auch auf die deutsche Plotin-Uberset-
zung von Harder, Theiler und Beutler, auf die von Arthur Hilary Armstrong
begonnene englische Ubersetzung Plotins in der Loeb Library und auf die
bisher unvollendet gebliebene spanische Ubersetzung von Pater Igal verbiirgt in
sich deren eigenes Lob. Richard Harder, ein griindlicher und ideenreicher
Kenner Plotins, hat sie schon beim Erscheinen des ersten Bandes zu Recht als
ein herausragendes Ereignis innerhalb der philologischen Arbeit dieses Jahr-
hunderts gerithmt — und sein Urteil trifft fraglos auch auf die folgenden Bénde
zZu: «... seit Marsilius Ficinus, vielleicht muss man sogar sagen: seit Porphyrios,
ist Plotin kein wichtigerer Dienst getan worden. Was vor Erscheinen dieser
Ausgabe iiber Plotin gesagt und geschrieben worden ist, von der philosophi-
schen Ausdeutung bis zur Textkonjektur, ist hinfdllig, sofern es nicht in dem
neuen Fundament seine Stiitze findet. Und jedes kiinftige Wort iiber Plotin
kann nur auf dieser neuen Grundlage fussen.» «... erst jetzt kann man wirklich
am Plotin arbeiten.»*®

Abgesehen davon, dass die Ausgabe in ithrem kritischen Apparat an zahl-
reichen Stellen auch der inhaltlichen Interpretation des Textes zu Hilfe kommt,
hat Schwyzer dariiber hinaus seine editorische Arbeit durch innovative Ausle-
gungen plotinischer Grundgedanken, durch scharfsinnige Analysen zu den
Quellen und durch hellsichtige, von kaum jemandem sonst geleistete Untersu-
chungen zur Sprache Plotins begleitet. Das historische Umfeld Plotins und
auch seine Wirkungsgeschichte hat er paradigmatisch und mit bisweilen ein-
schneidenden Folgerungen fiir die bisherige Sicht der Dinge erortert. So etwa,
wenn Schwyzer nach jahrelanger Vorarbeit den von Anderen in der unter-
schiedlichsten Weise immer wieder hin und her gewendeten historischen Aus-
sagen iiber die Personlichkeit des Ammonios, des Lehrers Plotins, minutids
nachgeht, nicht minder den méglichen, vielfach vermuteten Spuren von Am-

48 Richard Harder in seiner Rezension von Plotini Opera 1 in Gnomon 24 (1952) 177-188;
wiederabgedruckt in: Kleine Schriften (Miinchen 1960) 314-329; das Zitierte dort S. 315 und
316.



96 Werner Beierwaltes

monios’ Lehre, die nirgendwo direkt iiberliefert ist, und wenn er in dieser
Spurensicherung ein fragwiirdiges Syndrom gewagter Hypothesen diagnosti-
ziert und diese als unhaltbar aufdeckt, so dass wir nun durch ihn einer Situation
gegeniiberstehen, die uns von einer einigermassen sicheren Basis aus die nicht
nur personliche, sondern auch sachliche Bedeutung des Ammonios fiir seinen
grossten Schiiler neu iiberdenken lidsst*®; oder aber — um nur noch an ein
wirkungsgeschichtliches Beispiel zu erinnern —, wenn er in jener protreptisch-
aphoristischen Schrift des Porphyrios, die uns unter dem Titel Apoppai oder
‘Antriebe zur geistigen Welt’ iiberliefert ist, das Echt-Plotinische heraushebt
und es als vereinfachtes und «systematisiertes» von dem ihm Fremden, dem
wenig Eigenen des Porphyrios selbst unterscheidet®’. Zahlreiche Abhandlungen
Schwyzers haben auch fiir das philosophische Verstehen Plotins verbindliche
Massstédbe gesetzt. So hat er im Gefolge Paul Oskar Kristellers schon 1942 ein
methodisches Modell vorgeschlagen, das, sofern man es nicht einfach mecha-
nisch handhabt, die gedankliche Komplexitét Plotins fiir weiteres Nachdenken
fruchtbar aufzuschliessen vermag: «Die zwiefache Sicht in der Philosophie
Plotins»’! realisiert die Verbindung von «zwei géinzlich voneinander verschie-
denen Strebungen» in der Philosophie Plotins, indem sie einmal die von Plotin
begrifflich begriindete Wirklichkeit im ganzen als «gegenstidndlich», so wie sie
als in sich seiende sich zeigt, darstellt, und zum anderen das in dieser Wirklich-
keit durch die Seele erfahrbare und denkbare Potential fiir sie selbst entbindet,
«im Bewusstsein einer inneren Steigerung» eben dieser Wirklicheit die soge-
nannte «aktuale» Sicht vollzieht’2. Diese Doppelsichtigkeit fiihrt ontologisch
Differentes und im Denken sich Unterscheidendes in die durch das Eine selbst
ermoglichte Einheit zusammen und schliesst es so als Ganzes allererst auf. — In
einer behutsamen Reflexion auf die sprachliche und gedankliche Ausfaltung
der Kategorien «Bewusst» und «Unbewusst» entwickelt Schwyzer die Grund-
ziige einer plotinischen Theorie des «Selbstbewusstseins» des Geistes und der
Seele im Kontext und in wesentlichem Unterschied zur philosophischen und
nichtphilosophischen Uberlieferung der Griechen; diese Theorie umfasst aber
auch das «Un-Bewusste» in der Natur und das «Vor-Bewusste» in der Seele,
welches im Akt der Selbstreflexion in bewusstes Sein und bewusste Tatigkeit
tiberfiihrt wird, welche ihrerseits die Voraussetzung fiir den inneren Aufstieg
des Denkens und seines «Selbstiiberstiegs» ausmacht. Plotins «Bewusstes» und
«Unbewusstes» sehr wohl von C.G.Jungs Archetypen unterscheidend, hat
Schwyzer gleichwohl in Plotins Denken als dem metaphysischen Paradigma

49 Vgl. die oben Anm. | zitierte Akademie-Abhandlung. - Jetzt auch F. M. Schroeder, Ammonius
Saccas, in: Aufstieg und Niedergang der romischen Welt, hg. von H. Temporini und W. Haase,
Teil II Principat, Bd. 36,1 (Berlin 1987) 493-526.

50 Plotinisches und Unplotinisches in den Agpopuai des Porphyrios, in: Plotino e il Neoplatonismo
... (vgl. oben Anm. 1).

51 Als Vortrag 1942 gehalten, publiziert in dieser Zeitschr. 1 (1944) 87-99.

52 Ebd. 90.



Plotins Erbe 97

von Selbstbewusstsein und Selbstreflexion einen iiberzeugenden Bezugspunkt
fiir Bewusstseinstheorien der Moderne gezeigt®3. — In seinem Artikel «Plotinos»
fir Pauly-Wissowas Realencyclopéddie fiir die Klassische Altertumswissen-
schaft von 1951 und seiner Fortfiihrung von 1978%* ist Hans-Rudolf Schwyzer
im Kontext einer griindlichen Auseinandersetzung mit Plotins Text, mit dessen
Quellen und der philosophischen Tradition der Griechen insgesamt und glei-
cherweise im kritischen Bezug zur Editions- und Forschungsgeschichte eine
meisterhafte Darstellung des ganzen Plotin, d. h. von dessen Leben, Lehre, Vor-
und Nachgeschichte gelungen. Schwyzers Plotin-Darstellung ist in dhnlichem
Masse von Erfahrung und Einsicht geséttigt wie Karl Reinhardts Poseidonios-
Artikel in derselben Encyclopidie. Seine Art, zu schreiben, die sich hier zeigt,
ist sicher nicht nur durch die Notwendigkeiten einer Encyclopiddie bedingt,
sondern vielleicht auch eine pipnoic ITAwtivov, von dem wenigstens Porphy-
rios in seiner Vita Plotini®> sagt: &v 1® ypa@elv cOVION0G YEYOVE Kol TOAOVOLS
Bpaybg te kal voruact nisovalmyv 1| AéEeot, «im Schreiben ist er dicht und
voller Einsicht, knapp und reicher an Gedanken als an Worten ...».

Sofern man die kritisch-bewahrende Arbeit an der philosophischen Uber-
lieferung fiir sinnvoll oder — zum Bewusstmachen des eigenen Standes in der
Geschichte — gar fiir notwendig erachtet, dann ist es in der Tat nichts Geringes,
seine intellektuelle Lebenskraft nahezu ganz fiir plotinisches Denken einzuset-
zen und dessen sprachliche Gestalt threm Ursprung moglichst nah wieder
herzustellen. Dies hat Hans-Rudolf Schwyzer unabléssig, mit grosser Intensitét
getan: einsichtsvoll in Herkunft und Bedeutung dieses Philosophierens und
sensibel fiir das Wort des Gedankens. Dafiir sei ihm von Herzen gedankt.

53 S. den in Anm. 1 zitierten Aufsatz Schwyzers iiber «Bewusst» und «unbewusst» bei Plotin, und:
The Intellect in Plotinus and the Archetypes of C. G. Jung, in: Kephalaion, Studies in Greek
Philosophy and its Continuation, offered to Prof. C. J. de Vogel, ed. J. Mansfeld and L. M.
de Rijk (Assen 1975) 214-222.

54 Der RE-Artikel Plotinos von 1951 (Bd. XV 1, Sp. 471-592) und dessen Fortsetzung im Sup-
plementband XV (1978) Sp. 311-328 ist in demselben Jahr auch als Sonderausgabe bei Alfred
Druckenmiiller in Miinchen erschienen.

55 14, 1f.

8 Museum Helveticum



	Plotins Erbe

