Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 2

Artikel: Eine neugefundene griechische Liebeselegie
Autor: Parsons, Peter J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-35141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-35141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

1988 Fasc. 2

Vol. 45

Eine neugefundene griechische Liebeselegie

Von Peter J. Parsons, Oxford

Gegenstand der Beschiftigung des Papyrologen ist das Kleine, sind arm-
selige Fetzchen, denen wir immer wieder interessante neue Tatsachen ent-
locken zu konnen hoffen oder doch wenigstens interessante neue Zweifel. Die
Kleinigkeit, die ich Ihnen heute vorlegen m&chte, kommt aus der antiken Stadt
Oxyrhynchos. Dort fanden die Archiologen eine Reihe von Schutthaufen, und
darin die Papyri bis zu sechs Metern hoch aufgehduft. Die Ernte von zehn
Jahren Ausgrabungen waren fiinfzigtausend Stiick Papyrus. Davon bleibt im-
mer noch ein Berg von Fragmenten zu bearbeiten. Unser Bruchstiick soll dem-
nichst, im 54. Band der Oxyrhynchus-Papyri!, ver6ffentlicht werden; es wird
hier mit der Erlaubnis der Egypt Exploration Society, London, zur Diskussion
gestellt.

]
]

10

]
]
]
]
]
]
]

col. 1

Jc CBeccedegovmup
..[1 . ppotoxowc
Y ... OVOULOLTUKACCOC
.. vIpmoda
.. OVTI|VLUROCTIK®V
. LEVOCCTOUOLTL
. . PLOVOLTLVAXPTVHO,
.0 OLVTILUEOC
TOPAITOCLUTKLAKLVUOL
OVIKE MPLadoc
ltp . oot & av

15

20

col. 11

. dex1¥apmvocdpupoyopov|
pocticicuvpakyocovia]
NYNCELTATAYOLTTPOCTOS Q|
wdwickvAoveEp®TOCEUNK X [
nadroovopynctnvivpcove|
VLU VOAK I VIICKPATEPOC]
NOEAEOVTEINVIOCTOTEVALPE . [
TNUKOLOLUPTLKOCLAAKATETT [
avAovepwtarapwvrpocde [
TAVTOO0UEICX WPOVIOAEAE]
pucacU oLy UAETOVUILLOVE|
yuynrpoctivapvdoveywka.

Unsere Kleinigkeit war schon von Anfang an klein. Der literarische Text
steht auf der Riick- oder Versoseite, die Schrift verlduft also quer zu den Fasern.

* Leicht gekiirzter Text eines Vortrages, gehalten am 5.12.1985 an der Universitit Bern. Der
Verfasser mochte denen (besonders Herrn Arnd Kerkhecker, Tiibingen), die seinen ersten
deutschen Entwurf griindlich verbessert und verdeutlicht haben, herzlich danken.

1 Soeben erschienen in: The Oxyrhynchus Papyri, vol. LIV (1988), edd. P. Parsons and J.-M.
Bremer, Nr. 3725, S. 58-64.

6 Museum Helveticum

Klassisch-Philologisches Seminar



66 Peter J. Parsons

Er ist links und rechts beschddigt, aber oben und unten vollstindig, und besteht
aus zwel Kolumnen. Wieviel fehlt, ldsst sich nicht bestimmen. Nur, weil die
letzte Zeile ein Hexameter ist und das Gedicht aus Distichen besteht, vermissen
wir mindestens eine dritte Kolumne. Es war also eine Buchrolle, und sie ist, was
die Hohe betrifft, in Originalgrosse erhalten. Aber diese Hohe betrdgt weniger
als 8 cm: Es war also sozusagen ein Taschenbiichlein. Wir kennen zwar aus der
frithen Kaiserzeit andere kleine Buchrollen mit griechischer Dichtung, z. B. den
Herondas des British Museum. Das scheint damals modern gewesen zu sein.
Aber diese anderen sind doch grosser: mindestens 12 cm hoch. Im Vergleich zu
thnen erscheint unsere Rolle fast als winzig. Soweit ich sehe, kennen wir nur
zwel Rollen, die noch kleiner sind. Die eine, in Berlin, ist von Schubart und
Wilamowitz verdffentlicht worden (BKT V 1, 75): Sie berechnen die Original-
h6he auf 4-5 cm und sagen, etwas puritanisch, weil die Rolle erotische Epi-
gramme enthilt: «Wir lernen ein Format kennen, geeignet fiir ein Poesiebuch,
das eine elegante Dame rasch in dem Busen verbergen konnte.» Die andere,
noch winzigere, enthilt eine Konjugationstafel des Verbs Aginglv von einer sehr
unbeholfenen Hand und mit vielen orthographischen Fehlern abgeschrieben,
so etwas wie das Biichlein «Tutti i verbi greci», das bei den englischen Studenten
sehr beliebt ist. Ob das etwa in dem Busen eines nicht so ganz vorbereiteten
Schiilers versteckt werden sollte, konnen wir nur vermuten. Das Format unse-
res Papyrus ist jedenfalls ungewohnlich. Soweit fiir die Antike der Unterschied
zwischen Buchhandelsexemplaren und privaten Abschriften klar zu bestimmen
ist (und da kann man nicht zu weit gehen, denn wir finden mancherlei Zwi-
schenstufen), gehoren alle diese Rollen der zweiten Gruppe an. Dazu kommt,
dass unser Text auf der Versoseite steht. Auf der Rektoseite finden sich Reste
einer Rechnung mit Geldsummen in Drachmen: die letzten Zeilen von zwel
Kolumnen und darunter ein Rand von 4,5 cm. Unser Kopist nahm, wie es
scheint, die Rechnung, die von ziemlich grossem Format gewesen sein muss,
schnitt den untersten Teil ab und schrieb auf die leere Riickseite dieses Streifens
seinen Text. Also nicht eine Buchhandlung, sondern «Do it Yourself».

Dazu stimmt auch die Schrift. Es i1st keine Schonschrift, sondern eine
halb-kursive, schnell und nachlissig geschrieben. Meistens trennt der Schreiber
die Buchstaben voneinander ab, befleissigt sich also einer literarischen Manier.
Er verrit sich aber mit den Ligaturen, die z. B. Epsilon mit Iota oder Epsilon mit
Rho verbinden, auch mit Buchstabenformen wie der des Beta, das sowohl in
kursiver Gestalt, oben deckellos, wie in normaler vorkommt. Abgesehen vom
Trema setzt er keine Interpunktionen und keine Lesezeichen. Seine Orthogra-
phie zeigt zwei Eigentiimlichkeiten: Z.1 {Bécoe statt oféooe, 9 Ofix’ (mit
Kappa) statt Ofjy’ (mit Chi), die ich keiner Freiheit der Dichtersprache zu-
schreiben konnte, sondern nur der damaligen Aussprache. Unser Schreiber war
kein Professioneller.

Dieser Schreiber schrieb in dilettantischer Schrift auf gebrauchtem Papy-
rus im 2. Jahrhundert n. Chr. (das Datum ist aus der Schrift zu erschliessen) in



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 67

einer Kleinstadt der rémischen Provinz Agypten einen Text, der ohne Schwie-
rigkeit als ein Gedicht in elegischen Distichen zu identifizieren ist.

Kommen wir jetzt zum Text. Erhalten ist eine ununterbrochene Folge von
23 Versen, aber alle Verse sind verstiimmelt. Wir brauchen einen Ausgangs-
punkt, und den finden wir in Z. 17 vai punv. Diese Partikelverbindung bedeutet
dasselbe wie kai unfv ‘ja wahrlich’, das sehr oft in einer Steigerung oder bei
einem Ubergang einen neuen Gedanken einfiihrt. Aber vai klingt anspruchs-
voller als xai; vai pjv kommt nur in der Dichtung vor, und zwar, wenn man von
einem Fragment des Empedokles (76, 2 DK) absieht, wo die Herausgeber Xy-
landers Verbesserung kai annehmen, nur bei hellenistischen und kaiserzeit-
lichen Dichtern. Nai unv begegnet schon bei Theokrit, vai unv xai dann bei
Arat. Katalogdichter fanden beides sehr bequem: Nikandros hat vai unv neun-
mal, vail unv kai fiinfmal; Oppian der Kynegetiker bevorzugt vai pvv, Oppian
der Halieutiker vai ufjv xai. Ahnlich findet sich vai ufv im Autorenverzeichnis
des Meleagros, aber auch in gewohnlichen kurzen Epigrammen, nimlich bei
Damagetos und bei Diogenes Laertios.

Damit wird etwas Neues eingefiihrt. Es geht um Herakles. Zu lesen ist
Akkpfvng. Zu kpatepdg fehlt ein Substantiv, das natiirlich ‘Sohn’ bedeuten
muss; also 'AAKUANVNG KpatePOg YOVOG oder mdic. Im nichsten Vers steht ein
Nebensatz, eingeleitet mit wg; auch hier fehlt ein Substantiv, zu Agovteinyv;
dafiir ist nur am Zeilenende Platz. Man denkt sofort an B[inv (Beta passt
ziemlich gut zu der letzten Buchstabenspur). Dieselben Worter an derselben
Stelle im Vers hat der Epigrammendichter Marcus Argentarius (A.P. 9, 221, 2).
Aus Nd¢ ist zu schliessen, dass ein anderer Nebensatz vorangeht, mit einer
anderen Gewaltsleistung des Herakles, beispielsweise: vai punv AAKpunvng kpa-
1€p0¢ [YOVOC, (bg EAe kKAmpoV], NNdE Aeovieinv ¢ mot’ Evarpe Plinv, «Ja sogar der
méchtige Sohn des Alkmene, als er den Eber einfing und des Lowen Gewalt
umbrachte ...».

Soweit heroische Taten. Aber Z. 19 Hylas und 20 épwta leiten etwas ande-
res ein. In solchem Zusammenhang kann die Ergdnzung xatetnk[eto als sicher
gelten. Am Ende brauchen wir etwas, das die Genitive regiert, etwa KGAA£L.
«Herakles verzehrte sich nach der Schénheit des Hylas, des schonhaarigen
Thrakers.» Die Geschichte kennt jedermann. Auffallend aber ist, dass Hylas
hier Thraker heisst. Nach Apollonios Rhodios (1, 1213) war der Vater des Hylas
ein Dryoper. Hygin sagt (14, 11), Hylas ... ex Oechalia, alii aiunt ex Argis. Die
Dryoper wohnten um das Oetagebirge, wurden von Herakles vertrieben und
siedelten nach der Peloponnes iiber. Das kénnte die verschiedenen Versionen
bei Hygin erkliren. Aber auch der Oeta ist nicht in Thrakien. Es kénnte sein,
dass unser Dichter eine uns unbekannte Fassung des Mythos entdeckt hatte; es
konnte aber auch sein, dass er in Beziehung auf die Landkarte Griechenlands
ganz einfach ein Ignorant war.

Der Heros verliebt sich, dAov &pota Aafdv - das heisst, zu den zwdlf
Miihen kommt eine weitere, die Liebe. Die letzte Spur auf der Zeile 20 passt



68 Peter J. Parsons

sehr gut zu einem Kappa; wenn mit 8ek[ ein neues Wort beginnt, liegt die
Ergdnzung auf der Hand: Der Dichter baut seine Witze arithmetisch aus; Liebe
ist die dreizehnte Miihe, GAov Epwta AaBav npdg dek[dtmt tpitatov, oder so
etwas.

Bekanntlich verlor der Heros den Geliebten. Hylas ertrank. Herakles
suchte iiberall nach ihm, aber vergebens. Die Geschichte wird neben andern
auch von Theokrit und Apollonius Rhodius erzdhlt. Bei Apollonius lesen wir (1,
1248f.) apoi 8¢ xdpov / poita kekAnywg, «H. irrt, stdhnend, um den Ort»; bei
Theokrit (13, 65) moAdv & &rneAduPave y®dpov, «er durchreiste manchen Orty.
x®pov taucht noch einmal in unserem Text auf, Z. 21. Im allgemeinen ist das
alles verstiandlich: Herakles, «iiberall (rdvta y@pov) suchend, hofft sein Herz
von argem Jammer zu befreien». In Z. 22 wiire so etwas wie Dupov £[0v kapd-
Tov zu ergianzen. In 21 vermissen wir ein Verbum, das sich vielleicht in gAig]
versteckt; als pis-aller hatte ich an éAg[icogto, also éAiooeto, gedacht, der
Itazismus wire in dieser Handschrift nicht ganz unwahrscheinlich, «Er bat
Jjemanden (z.B. die Gétter), ihm zu helfen». Aber mit davelg weiss ich nichts
anzufangen. Zwei Moglichkeiten: (1) Delta ist 8¢; oder (2) wir erlauben uns ein
Asyndeton, und daveig ist ein Wort fiir sich. Aber sowohl aveig als daveic sind,
soweit ich sehe, unseren Handbiichern unbekannt. Man vermutet ein Partizip.
Am nichsten lidge daeic ‘wissend’. Wenn das richtig ist, muss angenommen
werden, dass entweder der Abschreiber sich eines Schreibfehlers oder der
Dichter sich einer falschen analogischen Neubildung (nach der normalen Par-
tizipialendung mit Theta) schuldig gemacht hat. Doch solche Annahmen sind
immer gefdhrlich, zumal auch die Bedeutung nicht befriedigt; man erwartet
nicht ‘wissend’ oder (falls das moglich ist) ‘erfahrend’, sondern ‘durchsuchend’
oder dergleichen. Ich gebe es auf und bitte um Hilfe.

Manche Einzelheiten bleiben also unerklirt. In Umrissen jedoch erkennen
wir eine kleine Erzdhlung: Herakles und Hylas. Auf die letzte Zeile, 23, kommen
wir spater zuriick.

Wenn wir uns jetzt dem vorhergehenden Teil des Gedichtes zuwenden, so
tauchen hier einige Eigennamen auf, die als Leitfdden dienen konnen. Der erste
steht in Z. 9, wo "Yakiviov deutlich zu lesen ist. Auch hier eine Liebesge-
schichte: Apollon verliebt sich in den schonen Hyakinthos; der Knabe aber wird
vom Diskos des Gottes erschlagen. Aus seinem Blut spriesst die Hyakinthos-
blume auf. Kurz vorher, Z. 4, liest man tpinoda; auch das konnte auf Apollon
deuten. Nehmen wir also an, dass sich mindestens vier Distichen, Z. 3—-10, mit
Apollon befassen.

Was folgt darauf? Z. 11 Tmolos: der heilige Berg, Geburtsort (nach gewis-
sen Quellen) des Zeus, Geburtsort oder Aufziehungsort des Dionysos, wo auch
Apollon und Pan ihren musischen Agon veranstalteten. Z. 12 ein anderer Berg,
Kithairon. Dann Z.13 Baxkyaig, 16 Dvpoov: Hier befinden wir uns gewiss in
einer dionysischen Gesellschaft. Bakchantinnen tanzen auf Bergen. Z. 12 haben
wir sowohl Berg als dpvpoyopov[. Wenn aber Z. 12 zur bakchantischen Tanz-



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 69

partie gehort, so auch der zugehorige Hexameter, Z.11. Auf den Tmolos kann
Dionysos so gut Anspruch erheben wie Apollon.

Das sind drei Distichen, in denen es um Bakchantisches geht — und auch,
wie es nach Z. 15 scheint, um die Liebe. Wer liebt wen? Wenn Tvédt und madi
sich auf dieselbe Person beziehen, konnte der Geliebte ein Knabe sein, gerade
wie Hylas, und der Liebhaber konnte, gerade wie Herakles, ein Gott sein, also
Dionysos. Wenn diese Annahme zutrifft, gewinnen wir einen Ausgangspunkt
zur Herstellung der Verse. Wir brauchen dazu eine allgemeine Struktur, die bis
auf weiteres aus der Herakleserzahlung entlichen werden kann. Da steht Hera-
kles als Subjekt. Es folgen seine beriihmten Taten (Nebensatz), dann - dem
Grausam-Heroischen gegeniibergestellt — seine Liebe (Hauptsatz). Nehmen wir
an, dasselbe Muster gelte fiir Dionysos. Die ersten zwei Distichen, 11-14,
enthalten dann die wohlbekannten, sozusagen die berufsmissigen Geschifte
des Gottes; mit 15-16 kommen wir zum Hauptpunkt, seiner Liebe.

Im Umriss also: «Dionysos, der auf den Bergen mit seinen Bakchantinnen
tanzt, verliebte sich in den indischen Knaben.» Was die Einzelheiten betrifft:

Z.11 Es muss ein anderer Ortsname, wahrscheinlich ein Bergname, vor-
ausgehen. ITéCav bedeutet ‘Rand’: Es wird von der Kiiste gesagt, von einer
Quelle, einem Wald, einem Sternbild. Hier konnten wir den Bergrand als das
Vorgebirge verstehen. Aber das ist wohl zu wortlich genommen. Bei Nonnos
kommt méla sehr hdufig vor, und zwar in der abgeschwichten Bedeutung
‘Landstrich, Strecke’, «mit Genitiv» (sagt das Nonnoslexikon) «manchmal nur
periphrastisch». Die « Tmoloszone» ist einfach «der Tmolos».

Z.12 nd¢ leitet wahrscheinlich einen zweiten Akkusativ ein, néCav bei-
geordnet. Man denkt beispielsweise an okomidc ‘die Hohen’; das Epitheton
konnte ein Genitiv sein zu Kidaipwvog oder ein Akkusativ zu oxomdg, also
dpupoyxopov|c. Insgesamt: Dionysos beherrscht (oder dergleichen) «den Tmo-
losberg und die Hohen des Kithairon, wo im Walde getanzt wird». 6pupoyopog
ist in den Lexika nicht zu finden. Unter den anderen Komposita auf -yopog gibt
es keines, das als ersten Bestandteil den Ort des Tanzes nennt. Nicht nur neu,
sondern auch unerwartet.

Z.13 Das tut der Gott «mit den mystischen Bakchantinnen». Darauf folgt
ovia[. Das Trema iiber dem Iota bezeichnet gewohnlich einen Wortanfang; in
diesem Fall wire wv ein Wort fiir sich, und wahrscheinlicher dv Relativum als
®v Partizip. Das Versmass fordert, dass das Iota eine lange Silbe bildet, und
Worter, die mit iG- beginnen, sind nicht so zahlreich. Am besten wiirde man
vielleicht dem verfiihrerischen Reiz des Ergdnzens widerstehen. Wenn man
aber etwas wagen will, finde ich keine bessere Moglichkeit als das Verbum ia[xe,
etwa la[yev ebiog avdn, «mit den Bakchantinnen, deren Ruf ‘Euoi, euoi’ laut
erscholl». Aber das Priteritum ist unangenehm, wo man ein Prdsens erwartet.

Z.14 egovmatayog ist natiirlich dasselbe wie evkéAadog. Aber das Wort ist
neu, und wiederum unerwartet, denn andere Komposita auf -nédtayog gibt es
keine. Im klassischen Griechisch bezeichnet ndtayog verschiedene Gerédusche,



70 Peter J. Parsons

niemals aber das der menschlichen Stimme. Das kdnnte auch hier gelten. Der
Dichter denkt an das Gerdusch der bakchantischen Musik. Was den Satzbau
betrifft, konnten wir — angenommen, dass in der vorigen Zeile ein Verbum steht
- am ehesten einen Genitivus absolutus vorschlagen: zum Beispiel npog nddalg
EPXOMEVNG, Opvopévng «als der frohliche Larm dem Fusse (des Gottes, ndmlich)
folgte».

Z.15 Pradikatist wahrscheinlich é0nk-. Wenn aber Dionysos Subjekt ist,
brauchen wir €Unke (mit Elision) oder é0fkat[o. Nach dem Alpha kann kein
Tau gelesen werden; also erhdlt §0nk’ den Vorzug. Objekt okblov €pwroc,
«Beute der Liebe». Jeder Liebhaber ist Krieger: Wir erkennen einen sehr ge-
wohnlichen Bildtypus. Manchmal erobert der Liebhaber, und die Geliebte wird
seine Beute. Zuweilen siegt aber auch die Geliebte und pliindert den Gefange-
nen. Das tun im wahrsten Sinne des Wortes die geldgierigen Maitressen von
Properz und Ovid. Aber unsere Stelle erinnert mehr an friihkaiserzeitliche
Epigramme (Secundus A.P. 16, 214; Philippus 16, 215), wo die siegreichen
Eroten die Goétter unterwerfen und als Beute den Thyrsos des Dionysos, den
Bogen des Apollon, die Keule des Herakles usw. mitnehmen. Ahnlich an unse-
rer Stelle: Dionysos bot als Liebesbeute cuvopynotnyv vvpoov, «den Thyrsus,
den er beim Tanzen in der Hand hielt». Und an wen geht die Beute? Ivdét und
nadi sind beides Dative. Sie gehoren vielleicht zusammen. Dagegen spricht
aber, dass die Worter so weit voneinander getrennt sind. Nehmen wir also an,
dass jede Zeile gewissermassen selbstidndig ist: In 15 wire dann ein Name oder
ein Substantiv zu 'Ivé®t zu erginzen, in 16 denkt man an ein Partizip, also
 g[moyouevoc, «einem Knaben (emphatisch) seinen Thyrsos iibergebend». Aber
wer war dieser Inder? Aus Ps.-Klemens (Hom. 5, 12, 2) und anderswoher kann
ein ziemlich umféngliches Verzeichnis der Dionysosliebschaften zusammenge-
stellt werden: Achilles, Adonis, Ampelos, Hermaphroditos, Hymenaios, Pro-
symnos, Staphylos. Von diesen treten drei in den Dionysiaka des Nonnos auf:
Hymenaios und Staphylos beim Indischen Kriegszug, Ampelos vorher. Diese
drei werden alle mit Hyakinthos verglichen. Unser bester Pritendent wire an
sich Ampelos: Dionysos liebte ihn, sagt Nonnos (10, 250ff.); er starb, und in des
Toten Hand legte der Gott — gerade wie hier — einen Thyrsus (11, 238). Aber
Ampelos war kein Inder und war auch niemals in Indien. Auch hier kommt eine
unbekannte Mythenversion in Frage, oder eine dichterische Nachléssigkeit wie
bei Hylas, dem Thraker. Jedenfalls haben wir noch eine kleine Liebesgeschichte
kennengelernt: Dionysos und der Inder.

Wenden wir uns endlich dem am stirksten verstiimmelten Teil des Ge-
dichtes zu. Z. 4 1pinoda, 9 Yakiviov: Apollon und Hyakinthos. Also eine dritte
Liebeserzdahlung? Und nach demselben Muster wie die anderen? Fangen wir
mit Z. 3 an und vergessen wir unsere wissenschaftliche Behutsamkeit. «Apollon,
der seinen Kopf mit Lorbeer bekridnzt (dpgimukdooag) und auf dem heiligen
Dreifuss thront, der in seinem Heiligtum (onxoi) mit unfehlbarem Mund sich
verlauten ldsst (@Ueyyopuevog atopartt), gibt jetzt keine Prophezeiung mehr



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 71

(ovTiva xpnopov), weder iiber gutes noch iiber schlechtes Erleiden (kaxob na-
veog), sondern (Z. 9) legte den Lorbeer zu Fiissen des Hyakinthos nieder, selbst
den Zweig tragend, den sonst die Bittflehenden tragen.»

Hier steht nur Hyakinthos fest; in den Einzelheiten bleiben viele Unge-
wissheiten, zu deren Behandlung die Zeit hier nicht ausreicht. In Z.7 ist das
Versende entweder vom Schreiber falsch geschrieben oder von mir falsch gele-
sen. In Z.10 sehe ich iketnpradog, also ein bisher unbekanntes, aber nicht
unwahrscheinliches Femininum zu iketfpiog, und ich stelle mir vor, der Dich-
ter hat noch einmal ein Paradox erstrebt — der Gott der Bittflehenden wird
selbst zum Bittflehenden. Ob auch das erste Distichon hierher gehort, ist nicht
auszumachen. «Er loschte sein Feuer», «Schaum erzeugend» oder «aus dem
Schaum geboren». Apollon, als die Sonne, ist feurig, so auch Zeus, auch He-
phaistos. Aber auch Liebe 1st ein Feuer, und die Gottheit der Liebe aus dem
Meer geboren. Ich sehe nicht, wieviel buchstiblich, wieviel bildlich zu nehmen
1st.

Wagen wir es nun also, einen gegliederten und ergdnzten Text vorzuschla-
gen:

Jc EPécce & £0v mop 16¢ Kidapdvoc dpupoydpov|
]1..[] dopotdxorc uucticl v Pakyoc ov iof
].v ... ov aueurokdccac Myfic evTatTdyov mpoc Toda[
]....v1pinoda 15 'Tvéan ckbAov Epwtoc E0nka [
5 ]...ovnv Ono cnkdv nadl cuvopymetnv Yvpcov g]
] . nevoc ctépatt vai unv AAKunvne Kpatepoc [
] .. prov obTIVOYPMVHO. nd& Asovieiny wc mot’ Evoupe Blinv
] . a . ov mdveoc nokopov Bpnikoc YA xatetn [
Jrapai moct Oy’ “"Yaxiviov 20 Gadrov Epwta AaPdv mpoc Sek|
10 Jov iketnprddoc navta daveic xdpov pad’ eAg]
]Tudro6 1¢ nélav pucacal YaAER®Y VLUOV €]

Yuyn, Tpoc Tiva pivov £x® ka [

Fassen wir zusammen, was sich ohne Zweifel sagen ldsst: Der Dichter hat
mehrere mythologische Geschichten kurz erzdhlt und aneinandergereiht.
Apollon und Hyakinthos, Dionysos und Ampelos, Herakles und Hylas. Was
haben sie miteinander gemein? (1) Der Liebhaber ist ein Gott. (2) Der Geliebte
1st ein Knabe. (3) Der Gott demiitigt sich vor dem Sterblichen. Dazu kommt
vielleicht — das gilt wenigstens fiir Hylas und Hyakinthos — (4) Der Knabe stirbt
vorzeitig. Jetzt ist aber zu fragen: Wozu dienen diese Erzdhlungen? Prinzipiell
konnte man zwei Moglichkeiten erwigen: Es handelt sich um Geschichten an
und fiir sich, oder es handelt sich um Exempla-Geschichten, die auf irgendeine
‘Moral’ deuten. Im zweiten Fall kann auf mehrere Wendungen der ‘Moral’
verwiesen werden, zum Beispiel: (1) «Auch die Gotter verlieben sich: warum
nicht ich?» (das Motiv schon in der attischen Tragodie); (2) «Auch die Gotter



72 A Peter J. Parsons

verlieben sich in Knaben» (schon bei Theognis); (3) «Auch die Geliebten der
Gotter sterben vorzeitigy»; (4) «Die Geliebten der Goétter waren schon, schoner
aber mein Geliebter» (so Meleagros, A.P. 12, 128) usw.

In dieser Flut von Mdglichkeiten hitte die allerletzte Zeile (23) Rettung
bringen k6nnen. Sie bietet gewiss etwas Neues: ein Verbum in der ersten Per-
son. «O meine Seele» (oder «O meine Liebe»?), «<wen spreche ich an?», oder «wen
soll ich ansprechen?». Aber auch hier herrscht das Entweder-Oder. Stehen diese
Worter innerhalb der Erzdhlung, sagt Herakles: «Wen bitte ich um Hilfe?» Oder
stehen sie ausserhalb, spricht der Erzihler selbst? Und dieser Erzihler: War er
eine Schopfung des Dichters oder der Dichter persénlich? Argumente gibt es,
Beweise nicht. Bei der ersten Moglichkeit vermissen wir ein verbum loquendi.
Bei der Annahme, es sei mit einer Rede fortgefahren worden, wire diese Ge-
schichte betrichtlich linger gewesen als die anderen. Bei der zweiten miissten
wir vermuten, der Erzdhler, der diese mythologischen Beispiele anfiihrt, sei
selbst keine mythologische Gestalt gewesen, also ein Mensch, sei es ein fingier-
ter Erzéhler, sei es der Dichter selbst. Jedenfalls wiren die Erzihlungen Exem-
pla und dienten, wenn das aus der Frage des letzten Verses herauszulesen ist,
dem Zweck, jemanden zu iiberreden: «Das sind die Geschichten», sagt er, «<aber
meine Liebe ist taub». Der genaue Zusammenhang ist noch undeutlich. Die
Uberredung kénnte sowohl einem Midchen — ‘Du bist zu schwierig; ich wende
mich, nach géttlichem Vorbild, Knaben zu’ — wie einem Knaben gelten. Wie
dem auch sei, bleibt als Wichtigstes: Eine Reihe mythologischer Exempla gipfelt
in einer Ich-Aussage. Das aber erinnert mich nicht an irgendeinen griechischen
Dichter, es erinnert mich an Properz.

So kommen wir zum Hauptpunkt. Aber zuerst ein paar Worte iiber unseren
Dichter: Wer war er, und wann lebte er? Die Indizien sind allzu spirlich.
Wortschatz: vai ufv nur hellenistisch und kaiserzeitlich bezeugt; d@potoxog
nur bei Nonnos; gvndtayog und dpopdyopog neu und merkwiirdig, das zweite
anspruchsvoll. Metrik: geniigend, aber nicht kallimacheisch (man beachte in
Z.1 Wortende nach dem vierten Longum); soweit ich sehe, keine besondere
Beriicksichtigung des Wortakzents. Motive: der indische Feldzug des Dionysos,
die Beute der Liebe, tauchen erst in hellenistischer und romischer Zeit auf: das
Wort y®pov (21) und das Hylas-Exemplum kénnte der Dichter nebeneinander
im 13. Idyll des Theokrit gefunden haben. Stil: der Dichter erlaubt sich in
platten, kurzatmigen Sdtzen eine Art Witzelei (Apollon als ikétng, die grosste
Miihe des Herakles). Wie immer bleibt es fraglich, wieviel davon der Zeit,
wieviel der Begabung des Dichters zuzuschreiben ist. Aber meines Erachtens
spricht alles fiir Kaiserzeit. Aus derselben Zeit ist auch unsere Abschrift, eine
dilettantische Abschrift, wie schon betont worden ist, dieser dilettantischen
Verse. Es konnte sehr wohl sein, dass der Schreiber und der Dichter ein und
derselbe sind, d.h. unser Papyrus enthielte dann ein Autograph. Das wiirde
kaum erstaunen. Die Oxyrhynchitischen Schutthaufen wimmeln von klein-
stadtischen Verseschmieden. Unser Dichterling nimmt damit eine Sonderstel-



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 73

lung ein, dass er nicht Hexameter schreibt wie die Menge, sondern Elegien, also
nicht Homer nachahmt, sondern — wen? Ein Vorbild muss es ohne Zweifel
gewesen sein; sagen wir auch, ein griechisehes Vorbild (vor dem 4. nachchrist-
lichen Jahrhundert war die lateinische Literatur in Agypten sehr wenig bekannt;
nicht gerade unbekannt, wie aus dem Katabasisgedicht von Bologna zu sehen
ist, wo ein griechischer Dichter des 2. Jahrhunderts Vergil nachahmt - aber den
meisten ganz fremd). Wir ahnen also im Hintergrund ein schattenhaftes friihe-
res Gedicht, griechisch, aber an Properz erinnernd.

Und damit stehen wir vor einem Problem, das noch immer zu den um-
strittensten der Philologie gehort, d. h. vor der Frage des Ursprungs, oder besser
der Urspriinge, der romischen Liebeselegie. Hier sind Sie natiirlich viel sach-
verstdndiger als ich. Es sei mir nur erlaubt, gewisse Elemente des Problems kurz
anzudeuten.

Properz behauptet ausdriicklich, ein Nachahmer des Philetas und des Kal-
limachos zu sein. Man glaubte ihm und schloss daraus, dass eine griechische,
und zwar hellenistische Liebeselegie einmal existiert habe. Das wurde im
19. Jahrhundert allgemein angenommen. Dann brach der Aufstand los. Felix
Jacoby verdankt die Philologie die Unterscheidung, die seither in der For-
schung dominiert, zwischen subjektiver und objektiver Elegie, zwischen romi-
schen Dichtern, die in der ersten Person von ihrer eigenen Liebe sprechen, und
hellenistischen Dichtern, die — von kurzen Epigrammen abgesehen — in der
dritten Person von mythologischen Liebschaften erzdhlen: Die romische Elegie
wire also nicht eine Nachahmung der griechischen Elegie, sondern eine Erwei-
terung des griechischen Epigramms; diese Neuerung hitte ein grosser Revolu-
tionér, Cornelius Gallus, geschaffen.

Lassen wir die Gallusfrage beiseite. Bekanntlich haben andere fiir Catull
die Ehre eines Vaters der Elegie beansprucht. Bis vor kurzem waren die An-
spriiche des Gallus nicht zu widerlegen. Einem Nichts kann man allerlei zu-
schreiben. Jetzt haben wir zwar ein paar Verse, die der Jacobyschen These nicht
widersprechen (wie neuestens Wilfried Stroh, Poetica 1983, behauptet hat), sie
aber auch nicht bestdtigen, weil sie (das ist die Tiicke des Zufalls) selbst aus
Epigrammen kommen. Damit wird aber der allgemeine Streit um das Vorbild
eher durch neue Argumente als durch neue Beweistexte weitergefiihrt. Was, sagt
man, sind die Kennzeichen der romischen Elegie? Im Hinblick auf die dussere
Form: das Metrum, die Linge, der Einschluss in Zyklen; im Hinblick auf die
innere: die Ich-Erzihlung, die gelehrt-mythologische Firbung, die moralisch-
leidenschaftliche Rhetorik (der Dichter als Sklave, die Geliebte als Verriterin).
Verschiedene Elemente sind bei verschiedenen Vorbildern zu suchen. Eine
erotische Ich-Erzdhlung tritt in der frithgriechischen Elegie auf. Das hat Francis
Cairns neuerdings betont. Elegienzyklus, erotische Geschichten, Ich-Erzihlung
kénnten von den Aitien des Kallimachos iibernommen sein; das hat Mario
Puelma in Mus. Helv. 1982 ausfiihrlich dargetan. Aber alle Steine im selben
Steinbruch beieinander zu finden ist bisher nicht gelungen.



74 Peter J. Parsons: Eine neugefundene griechische Liebeselegie

Das konnte natiirlich Zufall sein. Die Liicken unserer Uberlieferung sind
ungeheuer. Catull hat mindestens eine Elegie des Kallimachos iibersetzt (vgl.
Cat. 116, 1-6); aber unter den kallimacheischen Fragmenten ist auch nur ein
einziges erhalten, das die spielerisch-erotischen Kleingedichte des Catull vor-
wegzunehmen scheint (fr. 401), und das verdanken wir der metrischen Neugier
des Hephaistion. Fiir den Papyrologen ist alles Zufall. Der Zufall hat uns einen
Liller Papyrus geliefert, woraus ein neues Kallimachosgedicht, Der Sieg der
Berenike, rekonstruiert werden kann. Damit sind wir endlich, nach so vielen
Jahrhunderten, imstande, das Proomium zum dritten Buch der Georgika zu
verstehen. Der Zufall spielt uns einen noch nicht publizierten Wiener Papyrus
zu, der die Anfangsverse von 170 unbekannten friihhellenistischen Epigram-
men enthdlt. Mitten unter diesen waren Gedichte von 40 und von 52 Versen,
Epigramme, wie es scheint, aber von elegischer Linge. Die ganze Kategorisie-
rung in Gattungen, die in der Forschung so laut getont hat, wire demnach in
Frage zu stellen. Sogar eine Gattung selbst kann vom Zufall erledigt oder
wiederbelebt werden. Man denke an den Roman des Petron. Lingst galt die
Theorie eines griechischen Vorbildes nur noch als verwegener Einfall von Wi-
lamowitz. Heute bieten uns zwei verschiedene griechische Papyri zerfetzte
Schelmengeschichten mit eingefiigten Versen. Uberall Zufall.

Soweit die Predigt. Aber Tatsache ist es, dass (um mit Stroh zu reden)
«noch immer kein Fetzen einer Elegie entdeckt ist, die den Anspruch erheben
konnte, Vorbild fiir die Dichtung des Tibull und Properz gewesen zu sein». So
komme ich auf unsere Kleinigkeit zuriick. Nehmen wir an, dass dieser Dichter-
ling ein Vorbild nachahmte: Das ist wahrscheinlich. Nehmen wir an, dass dieses
Vorbild griechisch, und zwar hellenistisch war: Das ist auch wahrscheinlich.
Nehmen wir an, dass in der letzten Zeile der Dichter selber, nicht ein fingierter
Erzihler spricht: Das ist moglich, und nichts weiter. Dann sehen wir eine Reihe
von mythologischen Exempla, die eine personliche Aussage einfiihren, und
zwar nicht irgendwelche Exempla, sondern Exempla, die die Selbstdemiitigung
des michtigen Liebhabers vor dem schwachen Geliebten veranschaulichen.
Sowohl das servitium Amoris wie auch die aneinandergereihten Exempla konn-
ten an Properz erinnern. Hat der Zufall uns ein neues Teilchen des Puzzles
zugespielt? Kommt, vom dgyptischen Dilettanten widergespiegelt, einer der
Lehrmeister des Properz in Sicht? Ich erwarte Ihre Skepsis.



	Eine neugefundene griechische Liebeselegie

