
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 45 (1988)

Heft: 2

Artikel: Eine neugefundene griechische Liebeselegie

Autor: Parsons, Peter J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 45 1988 Fase. 2

Eine neugefundene griechische Liebeselegie

Von Peter J. Parsons, Oxford

Gegenstand der Beschäftigung des Papyrologen ist das Kleine, sind
armselige Fetzchen, denen wir immer wieder interessante neue Tatsachen
entlocken zu können hoffen oder doch wenigstens interessante neue Zweifel. Die
Kleinigkeit, die ich Ihnen heute vorlegen möchte, kommt aus der antiken Stadt
Oxyrhynchos. Dort fanden die Archäologen eine Reihe von Schutthaufen, und
darin die Papyri bis zu sechs Metern hoch aufgehäuft. Die Ernte von zehn
Jahren Ausgrabungen waren fünfzigtausend Stück Papyrus. Davon bleibt
immer noch ein Berg von Fragmenten zu bearbeiten. Unser Bruchstück soll
demnächst, im 54. Band der Oxyrhynchus-Papyri1, veröffentlicht werden; es wird
hier mit der Erlaubnis der Egypt Exploration Society, London, zur Diskussion
gestellt.

col. i col. ii
]c £ßecce5eeovjci)p ösKu)aipmvoc;öpupo%opou[

] ..[] .(ppoiOKOic fiucTiacuvßaKxaic{ovta[
] y ovapcpuniKctccac r)xr|ceu7taxaYounpocKo8a[
] VipiTCOSa 15 tv80HCKU>.OV£pCOTOCEt>r|Ka. [

5 ] ovr)vu7iocriK(ov rcai8ia)vopxr|CTr|vth)pcove[
] pevoccxopaxi vaipr|vaÄKpT|vricKpax8poc[
] ptovouxvvaxpT|vpo. T)5eA£ovxEir|v(oc7iox£vaipe [

] a ouTtaüeoc r|UKop.ooi)pr|iKoa)Ä.aKax£xr|. [

]rcapai7toa0riKuaKivi)ou 20 atUov£pcoxaAaß(ov7ipoc5£. [

10 ](pviKE pptaSoc 7cavxa8ai)£icxmpovpaL£Äc[
]xp _ otox £ av pucacüaixaA£7tom)u|j.ov£[

v|mxT|7tpocxivapuOovExcoKa. [

Unsere Kleinigkeit war schon von Anfang an klein. Der literarische Text
steht auf der Rück- oder Versoseite, die Schrift verläuft also quer zu den Fasern.

* Leicht gekürzter Text eines Vortrages, gehalten am 5 12.1985 an der Universität Bern. Der
Verfasser möchte denen (besonders Herrn Arnd Kerkhecker, Tübingen), die seinen ersten
deutschen Entwurf grundlich verbessert und verdeutlicht haben, herzlich danken.

1 Soeben erschienen in: The Oxyrhynchus Papyn, vol. LIV (1988), edd. P. Parsons and J.-M.
Bremer, Nr. 3725, S. 58-64.

6 Museum Helveticum

Klassisch-Philologisches Seminar



66 Peter J Parsons

Er ist links und rechts beschädigt, aber oben und unten vollständig, und besteht
aus zwei Kolumnen. Wieviel fehlt, lässt sich nicht bestimmen. Nur, weil die
letzte Zeile ein Hexameter ist und das Gedicht aus Distichen besteht, vermissen
wir mindestens eine dritte Kolumne. Es war also eine Buchrolle, und sie ist, was
die Höhe betrifft, in Onginalgrösse erhalten. Aber diese Höhe beträgt weniger
als 8 cm: Es war also sozusagen ein Taschenbüchlein. Wir kennen zwar aus der
frühen Kaiserzeit andere kleine Buchrollen mit griechischer Dichtung, z. B. den
Herondas des British Museum. Das scheint damals modern gewesen zu sein
Aber diese anderen sind doch grösser: mindestens 12 cm hoch. Im Vergleich zu
ihnen erscheint unsere Rolle fast als winzig. Soweit ich sehe, kennen wir nur
zwei Rollen, die noch kleiner sind. Die eine, in Berlin, ist von Schubart und
Wilamowitz veröffentlicht worden (BKT V 1, 75): Sie berechnen die Originalhöhe

auf 4-5 cm und sagen, etwas puritanisch, weil die Rolle erotische
Epigramme enthält: «Wir lernen ein Format kennen, geeignet für ein Poesiebuch,
das eine elegante Dame rasch in dem Busen verbergen konnte.» Die andere,
noch winzigere, enthält eine Konjugationstafel des Verbs Xeüieiv von einer sehr
unbeholfenen Hand und mit vielen orthographischen Fehlern abgeschrieben,
so etwas wie das Büchlein «Tutti i verbi greci», das bei den englischen Studenten
sehr beliebt ist. Ob das etwa in dem Busen eines nicht so ganz vorbereiteten
Schülers versteckt werden sollte, können wir nur vermuten. Das Format unseres

Papyrus ist jedenfalls ungewöhnlich. Soweit für die Antike der Unterschied
zwischen Buchhandelsexemplaren und privaten Abschriften klar zu bestimmen
ist (und da kann man nicht zu weit gehen, denn wir finden mancherlei
Zwischenstufen), gehören alle diese Rollen der zweiten Gruppe an. Dazu kommt,
dass unser Text auf der Versoseite steht. Auf der Rektoseite finden sich Reste

einer Rechnung mit Geldsummen in Drachmen: die letzten Zeilen von zwei
Kolumnen und darunter ein Rand von 4,5 cm. Unser Kopist nahm, wie es

scheint, die Rechnung, die von ziemlich grossem Format gewesen sein muss,
schnitt den untersten Teil ab und schrieb auf die leere Rückseite dieses Streifens
seinen Text. Also nicht eine Buchhandlung, sondern «Do it Yourself».

Dazu stimmt auch die Schrift. Es ist keine Schönschrift, sondern eine
halb-kursive, schnell und nachlässig geschrieben. Meistens trennt der Schreiber
die Buchstaben voneinander ab, befleissigt sich also einer literarischen Manier
Er verrät sich aber mit den Ligaturen, die z. B. Epsilon mit Iota oder Epsilon mit
Rho verbinden, auch mit Buchstabenformen wie der des Beta, das sowohl in
kursiver Gestalt, oben deckellos, wie in normaler vorkommt. Abgesehen vom
Trema setzt er keine Interpunktionen und keine Lesezeichen. Seine Orthographie

zeigt zwei Eigentümlichkeiten: Z. 1 ^ßeaoe statt aßeoae, 9 iHjk' (mit
Kappa) statt üfj%' (mit Chi), die ich keiner Freiheit der Dichtersprache
zuschreiben könnte, sondern nur der damaligen Aussprache. Unser Schreiber war
kein Professioneller.

Dieser Schreiber schrieb in dilettantischer Schrift auf gebrauchtem Papyrus

im 2. Jahrhundert n. Chr. (das Datum ist aus der Schrift zu erschlossen) in



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 67

einer Kleinstadt der römischen Provinz Ägypten einen Text, der ohne Schwierigkeit

als ein Gedicht in elegischen Distichen zu identifizieren ist.
Kommen wir jetzt zum Text. Erhalten ist eine ununterbrochene Folge von

23 Versen, aber alle Verse sind verstümmelt. Wir brauchen einen Ausgangspunkt,

und den finden wir in Z. 17 vai pf|v. Diese Partikelverbindung bedeutet
dasselbe wie Kai pf|v 'ja wahrlich', das sehr oft in einer Steigerung oder bei
einem Übergang einen neuen Gedanken einfuhrt. Aber vai klingt anspruchsvoller

als Kai; vai pf|v kommt nur in der Dichtung vor, und zwar, wenn man von
einem Fragment des Empedokles (76, 2 DK) absieht, wo die Herausgeber Xy-
landers Verbesserung Kai annehmen, nur bei hellenistischen und kaiserzeit-
lichen Dichtern. Nai pijv begegnet schon bei Theokrit, vai pqv Kai dann bei
Arat. Katalogdichter fanden beides sehr bequem: Nikandros hat vai pf|v neunmal,

vai pqv Kai fünfmal; Oppian der Kynegetiker bevorzugt vai pf|v, Oppian
der Halieutiker vai pqv Kai. Ähnlich findet sich vai pf|v im Autorenverzeichnis
des Meleagros, aber auch in gewöhnlichen kurzen Epigrammen, nämlich bei
Damagetos und bei Diogenes Laertios.

Damit wird etwas Neues eingeführt. Es geht um Herakles. Zu lesen ist
A3j<pf|vr|q. Zu Kpaxepöq fehlt ein Substantiv, das natürlich 'Sohn' bedeuten
muss; also 'AÄxpfjvrii; Kpaxepöq yövoq oder Ttaiq. Im nächsten Vers steht ein
Nebensatz, eingeleitet mit (bq; auch hier fehlt ein Substantiv, zu Leovxeir|v;
dafür ist nur am Zeilenende Platz. Man denkt sofort an ß[ir|v (Beta passt
ziemlich gut zu der letzten Buchstabenspur). Dieselben Wörter an derselben
Stelle im Vers hat der Epigrammendichter Marcus Argentarius (A.P. 9, 221, 2).
Aus f]5e ist zu schliessen, dass ein anderer Nebensatz vorangeht, mit einer
anderen Gewaltsleistung des Herakles, beispielsweise: vai pqv 'ALKptjvriq Kpa-
xepöq [yövoq, röq eXe KÜrcpov], f|öe A£ovxelr|v &q tiox' evatpe ß[tr|v, «Ja sogar der
mächtige Sohn des Alkmene, als er den Eber einfing und des Löwen Gewalt
umbrachte ...».

Soweit heroische Taten. Aber Z. 19 Hylas und 20 epcoxa leiten etwas anderes

ein. In solchem Zusammenhang kann die Ergänzung Kaxexf|K[sxo als sicher
gelten. Am Ende brauchen wir etwas, das die Genitive regiert, etwa KÜAAet.

«Herakles verzehrte sich nach der Schönheit des Hylas, des schönhaarigen
Thrakers.» Die Geschichte kennt jedermann. Auffallend aber ist, dass Hylas
hier Thraker heisst. Nach Apollonios Rhodios (1,1213) war der Vater des Hylas
ein Dryoper. Hygin sagt (14, 11), Hylas... ex Oechalia, alu aiunt exArgis. Die
Dryoper wohnten um das Oetagebirge, wurden von Herakles vertrieben und
siedelten nach der Peloponnes über. Das könnte die verschiedenen Versionen
bei Hygin erklären. Aber auch der Oeta ist nicht in Thrakien. Es könnte sein,
dass unser Dichter eine uns unbekannte Fassung des Mythos entdeckt hatte; es
könnte aber auch sein, dass er in Beziehung auf die Landkarte Griechenlands
ganz einfach ein Ignorant war.

Der Heros verliebt sich, af>3xiv epoixa A/xßcov - das heisst, zu den zwölf
Mühen kommt eine weitere, die Liebe. Die letzte Spur auf der Zeile 20 passt



68 Peter J Parsons

sehr gut zu einem Kappa; wenn mit Ö8k[ ein neues Wort beginnt, liegt die
Ergänzung auf der Hand: Der Dichter baut seine Witze arithmetisch aus; Liebe
ist die dreizehnte Mühe, aüÄov epcoxa Xaßtbv 7tpö<; 8eK[axa>i xpixaxov, oder so

etwas.
Bekanntlich verlor der Heros den Geliebten. Hylas ertrank. Herakles

suchte überall nach ihm, aber vergebens. Die Geschichte wird neben andern
auch von Theoknt und Apollonius Rhodius erzählt. Bei Apollonius lesen wir (1,

1248f.) dptpi 8e x&pov / tpoixa KeK^-pycbc;, «H. irrt, stöhnend, um den Ort»; bei
Theoknt (13, 65) noXvv 5' eiceMpßave ycbpov, «er durchreiste manchen Ort»
Xtöpov taucht noch einmal in unserem Text auf, Z. 21. Im allgemeinen ist das

alles verständlich: Herakles, «überall (ndvxa yoipov) suchend, hofft sein Herz

von argem Jammer zu befreien». In Z. 22 wäre so etwas wie üupöv e[öv Kapa-
xcov zu ergänzen. In 21 vermissen wir ein Verbum, das sich vielleicht in eta[
versteckt; als pis-aller hatte ich an eZs[iaasxo, also eMooexo, gedacht, der
Itazismus wäre in dieser Handschrift nicht ganz unwahrscheinlich, «Er bat

jemanden (z. B. die Götter), ihm zu helfen». Aber mit Sattele; weiss ich nichts
anzufangen. Zwei Möglichkeiten: (1) Delta ist 8e; oder (2) wir erlauben uns ein
Asyndeton, und SatM; ist ein Wort für sich. Aber sowohl aüei; als Satlei; sind,
soweit ich sehe, unseren Handbüchern unbekannt. Man vermutet ein Partizip
Am nächsten läge 8aei; 'wissend'. Wenn das richtig ist, muss angenommen
werden, dass entweder der Abschreiber sich eines Schreibfehlers oder der
Dichter sich einer falschen analogischen Neubildung (nach der normalen Par-

tizipialendung mit Theta) schuldig gemacht hat. Doch solche Annahmen sind
immer gefährlich, zumal auch die Bedeutung nicht befriedigt; man erwartet
nicht 'wissend' oder (falls das möglich ist) 'erfahrend', sondern 'durchsuchend'
oder dergleichen. Ich gebe es auf und bitte um Hilfe.

Manche Einzelheiten bleiben also unerklärt. In Umrissen jedoch erkennen
wir eine kleine Erzählung: Herakles und Hylas. Aufdie letzte Zeile, 23, kommen
wir später zurück.

Wenn wir uns jetzt dem vorhergehenden Teil des Gedichtes zuwenden, so

tauchen hier einige Eigennamen auf, die als Leitfäden dienen können. Der erste
steht in Z. 9, wo 'Yondvilou deutlich zu lesen ist. Auch hier eine Liebesgeschichte:

Apollon verhebt sich in den schönen Hyakinthos; der Knabe aber wird
vom Diskos des Gottes erschlagen. Aus seinem Blut spriesst die Hyakinthos-
blume auf. Kurz vorher, Z. 4, liest man xplrcoSa; auch das könnte auf Apollon
deuten. Nehmen wir also an, dass sich mindestens vier Distichen, Z. 3-10, mit
Apollon befassen.

Was folgt darauf? Z. 11 Tmolos: der heilige Berg, Geburtsort (nach gewissen

Quellen) des Zeus, Geburtsort oder Aufziehungsort des Dionysos, wo auch

Apollon und Pan ihren musischen Agon veranstalteten. Z. 12 ein anderer Berg,
Kithairon. Dann Z. 13 BdKxaiq, 16 üöpaov: Hier befinden wir uns gewiss in
einer dionysischen Gesellschaft. Bakchantinnen tanzen auf Bergen. Z. 12 haben

wir sowohl Berg als 8pupoxopoo[. Wenn aber Z. 12 zur bakchantischen Tanz-



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 69

partie gehört, so auch der zugehörige Hexameter, Z. 11. Auf den Tmolos kann
Dionysos so gut Anspruch erheben wie Apollon.

Das sind drei Distichen, in denen es um Bakchantisches geht - und auch,
wie es nach Z. 15 scheint, um die Liebe. Wer liebt wen? Wenn 'Ivödn und raxiöi
sich auf dieselbe Person beziehen, könnte der Geliebte ein Knabe sein, gerade
wie Hylas, und der Liebhaber könnte, gerade wie Herakles, ein Gott sein, also

Dionysos. Wenn diese Annahme zutrifft, gewinnen wir einen Ausgangspunkt
zur Herstellung der Verse. Wir brauchen dazu eine allgemeine Struktur, die bis
auf weiteres aus der Herakleserzählung entliehen werden kann. Da steht Herakles

als Subjekt. Es folgen seine berühmten Taten (Nebensatz), dann - dem
Grausam-Heroischen gegenübergestellt - seine Liebe (Hauptsatz). Nehmen wir
an, dasselbe Muster gelte für Dionysos. Die ersten zwei Distichen, 11-14,
enthalten dann die wohlbekannten, sozusagen die berufsmässigen Geschäfte
des Gottes; mit 15-16 kommen wir zum Hauptpunkt, seiner Liebe.

Im Umnss also: «Dionysos, der auf den Bergen mit seinen Bakchantinnen
tanzt, verliebte sich in den indischen Knaben.» Was die Einzelheiten betrifft:

Z. 11 Es muss ein anderer Ortsname, wahrscheinlich ein Bergname,
vorausgehen. ne^av bedeutet 'Rand': Es wird von der Küste gesagt, von einer
Quelle, einem Wald, einem Sternbild. Hier könnten wir den Bergrand als das

Vorgebirge verstehen. Aber das ist wohl zu wörtlich genommen. Bei Nonnos
kommt 7ie^a sehr häufig vor, und zwar in der abgeschwächten Bedeutung
'Landstrich, Strecke', «mit Genitiv» (sagt das Nonnoslexikon) «manchmal nur
penphrastisch». Die «Tmoloszone» ist einfach «der Tmolos».

Z. 12 fiöe leitet wahrscheinlich einen zweiten Akkusativ ein, ice^av
beigeordnet. Man denkt beispielsweise an aKomdg 'die Höhen'; das Epitheton
konnte ein Genitiv sein zu Kiüaipcovog oder ein Akkusativ zu oKonmq, also
8pupoxöpou[<;. Insgesamt: Dionysos beherrscht (oder dergleichen) «den Tmo-
losberg und die Höhen des Kithairon, wo im Walde getanzt wird». Spupöyopoc
ist in den Lexika nicht zu finden. Unter den anderen Komposita auf -xopoq gibt
es keines, das als ersten Bestandteil den Ort des Tanzes nennt. Nicht nur neu,
sondern auch unerwartet.

Z. 13 Das tut der Gott «mit den mystischen Bakchantinnen». Darauf folgt
(üvi'a[. Das Trema über dem Iota bezeichnet gewöhnlich einen Wortanfang; in
diesem Fall wäre oov ein Wort für sich, und wahrscheinlicher cov Relativum als

mv Partizip. Das Versmass fordert, dass das Iota eine lange Silbe bildet, und
Wörter, die mit iä- beginnen, sind nicht so zahlreich. Am besten würde man
vielleicht dem verführerischen Reiz des Ergänzens widerstehen. Wenn man
aber etwas wagen will, finde ich keine bessere Möglichkeit als das Verbum la[xe,
etwa Ia[xev euto<; aö5f|, «mit den Bakchantinnen, deren Ruf 'Euoi, euoi' laut
erscholl». Aber das Präteritum ist unangenehm, wo man ein Präsens erwartet.

Z. 14 evKaxayoq ist natürlich dasselbe wie EÜKeÄ.aöo<;. Aber das Wort ist
neu, und wiederum unerwartet, denn andere Komposita auf -nämyoq gibt es

keine. Im klassischen Griechisch bezeichnet näxayoq verschiedene Geräusche,



70 Peter J. Parsons

niemals aber das der menschlichen Stimme. Das könnte auch hier gelten. Der
Dichter denkt an das Geräusch der bakchantischen Musik. Was den Satzbau

betrifft, könnten wir - angenommen, dass in der vorigen Zeile ein Verbum steht

- am ehesten einen Genitivus absolutus vorschlagen: zum Beispiel rcpöi; 7tö8a[<;

ep^opevrig, 6pvupsvr|<; «als der fröhliche Lärm dem Fusse (des Gottes, nämlich)
folgte».

Z. 15 Prädikat ist wahrscheinlich eür|K-. Wenn aber Dionysos Subjekt ist,
brauchen wir ethiice (mit Elision) oder EthjKon[o. Nach dem Alpha kann kein
Tau gelesen werden; also erhält bi)t|k' den Vorzug. Objekt okC).ov epcoxoq.
«Beute der Liebe». Jeder Liebhaber ist Krieger: Wir erkennen einen sehr
gewöhnlichen Bildtypus. Manchmal erobert der Liebhaber, und die Geliebte wird
seine Beute. Zuweilen siegt aber auch die Geliebte und plündert den Gefangenen.

Das tun im wahrsten Sinne des Wortes die geldgierigen Maitressen von
Properz und Ovid. Aber unsere Stelle erinnert mehr an frühkaiserzeitliche
Epigramme (Secundus A.P. 16, 214; Philippus 16, 215), wo die siegreichen
Eroten die Götter unterwerfen und als Beute den Thyrsos des Dionysos, den

Bogen des Apollon, die Keule des Herakles usw. mitnehmen. Ähnlich an unserer

Stelle: Dionysos bot als Liebesbeute oovopxr|OTtiv thjpaov, «den Thyrsus,
den er beim Tanzen in der Hand hielt». Und an wen geht die Beute? Tv8o>i und
raxtSi sind beides Dative. Sie gehören vielleicht zusammen. Dagegen spricht
aber, dass die Wörter so weit voneinander getrennt sind. Nehmen wir also an,
dass jede Zeile gewissermassen selbständig ist: In 15 wäre dann ein Name oder
ein Substantiv zu 'IvSöh zu ergänzen, in 16 denkt man an ein Partizip, also

s[7uoxöpevo<;, «einem Knaben (emphatisch) seinen Thyrsos übergebend». Aber
wer war dieser Inder? Aus Ps.-Klemens (Horn. 5, 12, 2) und anderswoher kann
ein ziemlich umfängliches Verzeichnis der Dionysosliebschaften zusammengestellt

werden: Achilles, Adonis, Ampelos, Hermaphroditos, Hymenaios, Pro-

symnos, Staphylos. Von diesen treten drei in den Dionysiaka des Nonnos auf:

Hymenaios und Staphylos beim Indischen Kriegszug, Ampelos vorher. Diese
drei werden alle mit Hyakinthos verglichen. Unser bester Prätendent wäre an
sich Ampelos: Dionysos liebte ihn, sagt Nonnos (10, 250ff.); er starb, und in des

Toten Hand legte der Gott - gerade wie hier - einen Thyrsus (11, 238). Aber
Ampelos war kein Inder und war auch niemals in Indien. Auch hier kommt eine
unbekannte Mythenversion in Frage, oder eine dichterische Nachlässigkeit wie
bei Hylas, dem Thraker. Jedenfalls haben wir noch eine kleine Liebesgeschichte
kennengelernt: Dionysos und der Inder.

Wenden wir uns endlich dem am stärksten verstümmelten Teil des
Gedichtes zu. Z. 4 xpt7co8a, 9'Yaidvüou: Apollon und Hyakinthos. Also eine dritte
Liebeserzählung? Und nach demselben Muster wie die anderen? Fangen wir
mit Z. 3 an und vergessen wir unsere wissenschaftliche Behutsamkeit. «Apollon,
der seinen Kopf mit Lorbeer bekränzt (äpcputuKdaacK;) und auf dem heiligen
Dreifuss thront, der in seinem Heiligtum (otikoi) mit unfehlbarem Mund sich
verlauten lässt (cpdeyyopevoi; axöpaxi), gibt jetzt keine Prophezeiung mehr



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 71

(oÜTiva %pr|CT|a.öv), weder über gutes noch über schlechtes Erleiden (KaKOö jcä-

i)80<;), sondern (Z. 9) legte den Lorbeer zu Füssen des Hyakinthos nieder, selbst
den Zweig tragend, den sonst die Bittflehenden tragen.»

Hier steht nur Hyakinthos fest; in den Einzelheiten bleiben viele Unge-
wissheiten, zu deren Behandlung die Zeit hier nicht ausreicht. In Z. 7 ist das
Versende entweder vom Schreiber falsch geschrieben oder von mir falsch gelesen.

In Z. 10 sehe ich iKerrpidSog, also ein bisher unbekanntes, aber nicht
unwahrscheinliches Femininum zu iK£xf|pioc;, und ich stelle mir vor, der Dichter

hat noch einmal ein Paradox erstrebt - der Gott der Bittflehenden wird
selbst zum Bittflehenden. Ob auch das erste Distichon hierher gehört, ist nicht
auszumachen. «Er löschte sein Feuer», «Schaum erzeugend» oder «aus dem
Schaum geboren». Apollon, als die Sonne, ist feurig, so auch Zeus, auch He-
phaistos. Aber auch Liebe ist ein Feuer, und die Gottheit der Liebe aus dem
Meer geboren. Ich sehe nicht, wieviel buchstäblich, wieviel bildlich zu nehmen
ist.

Wagen wir es nun also, einen gegliederten und ergänzten Text vorzuschlagen:

]c £ßecce 8' eöv TiCp

] [] CUppOTÖKOtC

] Y ...ov öpiputuKdccac
] v xplttoSa 15

5 ] ovr]v üttö crjKtbv
] pevoc cTÖpan
] piov oütivaxpTivpo.
] a on 7tafleoc
]7iapai nod üfjx' 'Yaidvüou 20

10 ]tpv tKexripidSoc
]TpcoXoiö x? rce^av

f|5e Ktflatprovoc 8pupoxöpot)[
pücxict cüv ßaKxatc cov va[

fixbc eöttaxdyot) Ttpöc 7iö8a[
'IvSdii cküaov eproxoc £t)r|Ka. [

rcatSi aivopxricxfiv thjpcov e[
vai pf]v AA,Kpf|vr)c Kpaxepöc [

f]8e A£ovxeir|v &c jtox' evaipe ß[rr|v
f)öKÖpoo 0pf]iKoc"YX.a Kaxexri. [

äiW-ov epcoxa A.aß(bv 7ipöc 8ek[
jcdvxa Safletc x®pov pdA,' eXe[

pücacflat xaksK&v flupöv e[

ijAixf], Ttpöc xiva pöüov Ixen Ka. [

Fassen wir zusammen, was sich ohne Zweifel sagen lässt: Der Dichter hat
mehrere mythologische Geschichten kurz erzählt und aneinandergereiht.
Apollon und Hyakinthos, Dionysos und Ampelos, Herakles und Hylas. Was
haben sie miteinander gemein? (1) Der Liebhaber ist ein Gott. (2) Der Geliebte
ist ein Knabe. (3) Der Gott demütigt sich vor dem Sterblichen. Dazu kommt
vielleicht - das gilt wenigstens für Hylas und Hyakinthos - (4) Der Knabe stirbt
vorzeitig. Jetzt ist aber zu fragen: Wozu dienen diese Erzählungen? Prinzipiell
könnte man zwei Möglichkeiten erwägen: Es handelt sich um Geschichten an
und für sich, oder es handelt sich um Exempla-Geschichten, die auf irgendeine
'Moral' deuten. Im zweiten Fall kann auf mehrere Wendungen der 'Moral'
verwiesen werden, zum Beispiel: (1) «Auch die Götter verlieben sich: warum
nicht ich?» (das Motiv schon in der attischen Tragödie); (2) «Auch die Götter



72 Peter J. Parsons

verlieben sich in Knaben» (schon bei Theognis); (3) «Auch die Geliebten der
Götter sterben vorzeitig»; (4) «Die Geliebten der Götter waren schön, schöner
aber mein Geliebter» (so Meleagros, A.P. 12, 128) usw.

In dieser Flut von Möglichkeiten hätte die allerletzte Zeile (23) Rettung
bringen können. Sie bietet gewiss etwas Neues: ein Verbum in der ersten
Person. «O meine Seele» (oder «O meine Liebe»?), «wen spreche ich an?», oder «wen
soll ich ansprechen?». Aber auch hier herrscht das Entweder-Oder. Stehen diese
Wörter innerhalb der Erzählung, sagt Herakles: «Wen bitte ich um Hilfe?» Oder
stehen sie ausserhalb, spricht der Erzähler selbst? Und dieser Erzähler: War er
eine Schöpfung des Dichters oder der Dichter persönlich? Argumente gibt es,

Beweise nicht. Bei der ersten Möglichkeit vermissen wir ein verbum loquendi.
Bei der Annahme, es sei mit einer Rede fortgefahren worden, wäre diese
Geschichte beträchtlich länger gewesen als die anderen. Bei der zweiten müssten
wir vermuten, der Erzähler, der diese mythologischen Beispiele anführt, sei

selbst keine mythologische Gestalt gewesen, also ein Mensch, sei es ein fingierter

Erzähler, sei es der Dichter selbst. Jedenfalls wären die Erzählungen Exem-
pla und dienten, wenn das aus der Frage des letzten Verses herauszulesen ist,
dem Zweck, jemanden zu überreden: «Das sind die Geschichten», sagt er, «aber
meine Liebe ist taub». Der genaue Zusammenhang ist noch undeutlich. Die
Überredung könnte sowohl einem Mädchen - 'Du bist zu schwierig; ich wende
mich, nach göttlichem Vorbild, Knaben zu' - wie einem Knaben gelten. Wie
dem auch sei, bleibt als Wichtigstes: Eine Reihe mythologischer Exempla gipfelt
in einer Ich-Aussage. Das aber erinnert mich nicht an irgendeinen griechischen
Dichter, es erinnert mich an Properz.

So kommen wir zum Hauptpunkt. Aber zuerst ein paar Worte über unseren
Dichter: Wer war er, und wann lebte er? Die Indizien sind allzu spärlich.
Wortschatz: vai pf|v nur hellenistisch und kaiserzeitlich bezeugt; äcppoioKoq
nur bei Nonnos; evnäiayoq und 8pupö%opo<; neu und merkwürdig, das zweite
anspruchsvoll. Metrik: genügend, aber nicht kallimacheisch (man beachte in
Z. 1 Wortende nach dem vierten Longum); soweit ich sehe, keine besondere
Berücksichtigung des Wortakzents. Motive: der indische Feldzug des Dionysos,
die Beute der Liebe, tauchen erst in hellenistischer und römischer Zeit auf; das

Wort x&pov (21) und das Hylas-Exemplum könnte der Dichter nebeneinander
im 13. Idyll des Theokrit gefunden haben. Stil: der Dichter erlaubt sich in
platten, kurzatmigen Sätzen eine Art Witzelei (Apollon als iK8xr|<;, die grösste
Mühe des Herakles). Wie immer bleibt es fraglich, wieviel davon der Zeit,
wieviel der Begabung des Dichters zuzuschreiben ist. Aber meines Erachtens
spricht alles für Kaiserzeit. Aus derselben Zeit ist auch unsere Abschrift, eine
dilettantische Abschrift, wie schon betont worden ist, dieser dilettantischen
Verse. Es könnte sehr wohl sein, dass der Schreiber und der Dichter ein und
derselbe sind, d.h. unser Papyrus enthielte dann ein Autograph. Das würde
kaum erstaunen. Die Oxyrhynchitischen Schutthaufen wimmeln von
kleinstädtischen Verseschmieden. Unser Dichterling nimmt damit eine Sonderstel-



Eine neugefundene griechische Liebeselegie 73

lung ein, dass er nicht Hexameter schreibt wie die Menge, sondern Elegien, also
nicht Homer nachahmt, sondern - wen? Ein Vorbild muss es ohne Zweifel
gewesen sein; sagen wir auch, ein griechisches Vorbild (vor dem 4. nachchristlichen

Jahrhundert war die lateinische Literatur in Ägypten sehr wenig bekannt;
nicht gerade unbekannt, wie aus dem Katabasisgedicht von Bologna zu sehen

ist, wo ein griechischer Dichter des 2. Jahrhunderts Vergil nachahmt - aber den
meisten ganz fremd). Wir ahnen also im Hintergrund ein schattenhaftes früheres

Gedicht, griechisch, aber an Properz erinnernd.
Und damit stehen wir vor einem Problem, das noch immer zu den

umstrittensten der Philologie gehört, d. h. vor der Frage des Ursprungs, oder besser
der Ursprünge, der römischen Liebeselegie. Hier sind Sie natürlich viel
sachverständiger als ich. Es sei mir nur erlaubt, gewisse Elemente des Problems kurz
anzudeuten.

Properz behauptet ausdrücklich, ein Nachahmer des Philetas und des Kal-
limachos zu sein. Man glaubte ihm und schloss daraus, dass eine griechische,
und zwar hellenistische Liebeselegie einmal existiert habe. Das wurde im
19. Jahrhundert allgemein angenommen. Dann brach der Aufstand los. Felix
Jacoby verdankt die Philologie die Unterscheidung, die seither in der
Forschung dominiert, zwischen subjektiver und objektiver Elegie, zwischen römischen

Dichtern, die in der ersten Person von ihrer eigenen Liebe sprechen, und
hellenistischen Dichtern, die - von kurzen Epigrammen abgesehen - in der
dritten Person von mythologischen Liebschaften erzählen: Die römische Elegie
wäre also nicht eine Nachahmung der griechischen Elegie, sondern eine Erweiterung

des griechischen Epigramms; diese Neuerung hätte ein grosser Revolutionär,

Cornelius Gallus, geschaffen.
Lassen wir die Gallusfrage beiseite. Bekanntlich haben andere für Catull

die Ehre eines Vaters der Elegie beansprucht. Bis vor kurzem waren die
Ansprüche des Gallus nicht zu widerlegen. Einem Nichts kann man allerlei
zuschreiben. Jetzt haben wir zwar ein paar Verse, die der Jacobyschen These nicht
widersprechen (wie neuestens Wilfried Stroh, Poetica 1983, behauptet hat), sie
aber auch nicht bestätigen, weil sie (das ist die Tücke des Zufalls) selbst aus
Epigrammen kommen. Damit wird aber der allgemeine Streit um das Vorbild
eher durch neue Argumente als durch neue Beweistexte weitergeführt. Was, sagt
man, sind die Kennzeichen der römischen Elegie? Im Hinblick auf die äussere
Form: das Metrum, die Länge, der Einschluss in Zyklen; im Hinblick auf die
innere: die Ich-Erzählung, die gelehrt-mythologische Färbung, die
moralischleidenschaftliche Rhetorik (der Dichter als Sklave, die Geliebte als Verräterin).
Verschiedene Elemente sind bei verschiedenen Vorbildern zu suchen. Eine
erotische Ich-Erzählung tritt in der frühgriechischen Elegie auf. Das hat Francis
Cairns neuerdings betont. Elegienzyklus, erotische Geschichten, Ich-Erzählung
könnten von den Aitien des Kallimachos übernommen sein; das hat Mario
Puelma in Mus. Helv. 1982 ausführlich dargetan. Aber alle Steine im selben
Steinbruch beieinander zu finden ist bisher nicht gelungen.



74 Peter J. Parsons: Eine neugefundene griechische Liebeselegie

Das könnte natürlich Zufall sein. Die Lücken unserer Überlieferung sind
ungeheuer. Catull hat mindestens eine Elegie des Kallimachos übersetzt (vgl.
Cat. 116, 1-6); aber unter den kallimacheischen Fragmenten ist auch nur ein
einziges erhalten, das die spielerisch-erotischen Kleingedichte des Catull
vorwegzunehmen scheint (fr. 401), und das verdanken wir der metrischen Neugier
des Hephaistion. Für den Papyrologen ist alles Zufall. Der Zufall hat uns einen
Liller Papyrus geliefert, woraus ein neues Kallimachosgedicht, Der Sieg der
Berenike, rekonstruiert werden kann. Damit sind wir endlich, nach so vielen
Jahrhunderten, imstande, das Proömium zum dritten Buch der Georgika zu
verstehen. Der Zufall spielt uns einen noch nicht publizierten Wiener Papyrus
zu, der die Anfangsverse von 170 unbekannten frühhellenistischen Epigrammen

enthält. Mitten unter diesen waren Gedichte von 40 und von 52 Versen,
Epigramme, wie es scheint, aber von elegischer Länge. Die ganze Kategorisie-
rung in Gattungen, die in der Forschung so laut getönt hat, wäre demnach in
Frage zu stellen. Sogar eine Gattung selbst kann vom Zufall erledigt oder
wiederbelebt werden. Man denke an den Roman des Petron. Längst galt die
Theorie eines griechischen Vorbildes nur noch als verwegener Einfall von Wi-
lamowitz. Heute bieten uns zwei verschiedene griechische Papyri zerfetzte
Schelmengeschichten mit eingefügten Versen. Überall Zufall.

Soweit die Predigt. Aber Tatsache ist es, dass (um mit Stroh zu reden)
«noch immer kein Fetzen einer Elegie entdeckt ist, die den Anspruch erheben
könnte, Vorbild für die Dichtung des Tibull und Properz gewesen zu sein». So

komme ich auf unsere Kleinigkeit zurück. Nehmen wir an, dass dieser Dichterling

ein Vorbild nachahmte: Das ist wahrscheinlich. Nehmen wir an, dass dieses

Vorbild griechisch, und zwar hellenistisch war: Das ist auch wahrscheinlich.
Nehmen wir an, dass in der letzten Zeile der Dichter selber, nicht ein fingierter
Erzähler spricht: Das ist möglich, und nichts weiter. Dann sehen wir eine Reihe
von mythologischen Exempla, die eine persönliche Aussage einführen, und
zwar nicht irgendwelche Exempla, sondern Exempla, die die Selbstdemütigung
des mächtigen Liebhabers vor dem schwachen Geliebten veranschaulichen.
Sowohl das servitium Amoris wie auch die aneinandergereihten Exempla könnten

an Properz erinnern. Hat der Zufall uns ein neues Teilchen des Puzzles
zugespielt? Kommt, vom ägyptischen Dilettanten widergespiegelt, einer der
Lehrmeister des Properz in Sicht? Ich erwarte Ihre Skepsis.


	Eine neugefundene griechische Liebeselegie

