Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 44 (1987)

Heft: 3

Artikel: Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione I
Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-34285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-34285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritische und exegetische Bemerkungen
zu Cicero, De divinatione II

Von Christoph Schdublin, Bern

Der Jubilar, dem diese Zeilen zugedacht sind, hat uns jlingst mit wichtigen
Arbeiten nachhaltig in Erinnerung gerufen, wie unvergleichlich die Leistung
ist, die Cicero in seinen philosophischen Schriften vollbracht hat, als Uberset-
zer! ebensogut wie als frei nachschaffender Autor?: dass im wesentlichen dank
ihm in Rom das Bewusstsein heranwuchs fiir die Fahigkeit der lateinischen
Sprache, «alle Inhalte philosophischer Spekulation der Griechen mit eigenen
Mitteln und in sprachlich klarer und eleganter Form auf dem Niveau und nach
dem Vorbild ihrer besten griechischen Vertreter zu bewiltigen»3. Gerade wer
nun von der Richtigkeit dieser Auffassung iiberzeugt ist, wird sich - infolge der
hohen Erwartungen — nur widerstrebend mit unklaren, uneleganten, ja unkor-
rekten Formulierungen, die angeblich aus Ciceros Feder stammten, abfinden
und darum immer wieder zu fragen gendtigt sein, ob nicht der eine oder andere
Anstoss allenfalls durch eine Verderbnis in der Uberlieferung verursacht sei. In
diesem Sinne sollen im folgenden einige Schwierigkeiten betrachtet werden,
die der Text des 2. Buches von ‘De divinatione’ aufgibt, teils altbekannte, teils
wohl auch solche, die man bisher noch nicht eigentlich wahrgenommen hat.
Gewiss, Cicero hat mit grosser Schnelligkeit gearbeitet, und diese mochte selbst
einem ausgewiesenen Meister der Sprachkunst hin und wieder zum Verhingnis
werden. Je besser freilich ein Schriftsteller, desto seltener vermag eine solche
Erklarung, die vielfach keine ist, zu befriedigen.

Im Zusammenhang der Auseinandersetzung mit der Haruspizin (2, 28-69)
und hier insbesondere mit den fulgura (2, 42-48) kommt Cicero auch auf die
Geschichte der tonernen Statue des Summanus zu sprechen (2, 45), die einst
das fastigium des Iuppiter-Tempels auf dem Kapitol geziert hatte: wihrend
des Krieges gegen Pyrrhus war sie von einem Blitz getroffen worden und in
die Briiche gegangen. Quintus hatte zuvor versichert (1, 16) — der Tradition
folgend -, allein dank der Kunst der haruspices sei es damals gelungen, den
zunichst unauffindbaren Kopf der Statue aus dem Tiber zu bergen*. Marcus
seinerseits kommentiert den Bericht folgendermassen: ‘at inventum est caput in

1 M. Puelma, Cicero als Platon-Ubersetzer, Mus. Helv. 37 (1980) 137ff.

2 M. Puelma, Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen, Freibur-
ger Zschr. f. Philos. u. Theol. 33 (1986) 45ft.

3 Puelma, a.0. (oben Anm. 2) 69.

4 Vgl. Liv. Per. 14 Pyrrhus in Siciliam traiecit. cum inter alia prodigia fulmine deiectum esset in
Capitolio Iovis signum, caput eius per haruspices inventum est.



182 Christoph Schiublin

Tiberi.” quasi ego artem aliquam istorum esse negem! divinationem nego. caeli
enim distributio, quam ante dixi, et certarum rerum notatio docet, unde fulmen
venerit, quo concesserit, quid significet autem, nulla ratio docet. Er anerkennt
also, dass die haruspices aufgrund ihrer ausgekliigelten Himmelsbeobachtung
durchaus gewusst haben konnten, woher der Blitz gekommen, wohin er gefah-
ren — und wohin also das Haupt des Summanus geschleudert worden sei. Eine
‘Bedeutung’ des Vorfalls fiir die Zukunft indes will er nicht gelten lassen. — Die
etruskische caeli distributio in sechzehn partes (anstelle der rémischen in vier)
hatte Cicero 2, 42 erldutert; sie allein ist es offenbar, die den haruspices als
Grundlage fiir ithre Berechnungen dient: caelum in sedecim partes diviserunt
Etrusci. facile id quidem fuit, quattuor, quas nos habemus, duplicare, post idem
iterum facere, ut ex eo dicerent, fulmen qua ex parte venisset. Was man sich
dagegen unter den certae res denken soll, deren ‘Kennzeichnung, Feststellung’
(notatio) iiberdies fiir die ars der haruspices wichtig gewesen sei, bleibt unklar.
Oder anders gedreht: es kann hier kaum von etwas anderem als immer noch
von der Himmelseinteilung die Rede sein. In gleicher Bedeutung wie pars
wurde nun auch regio verwendet; dieser Terminus scheint vor allem den Augu-
ren gelaufig gewesen zu sein, und auf deren System diirfte Cicero denn auch
verweisen, wenn er die sechzehn partes der Etrusker aus den vier heimischen
herleitet. Mit dem /ituus hat Romulus bei der Griindung der Stadt die regiones
des Himmels bezeichnet (De div. 1, 30 regiones direxit), und Attus Navius ist
ihm darin unter Tarquinius Priscus gefolgt (1, 31 per lituum regionum facta
discriptio). Das gleiche Vorgehen bezeugt Livius fiir den Augur, der die Inthro-
nisation des Numa Pompilius vornahm (1, 18, 7): regiones ab oriente ad occa-
sum determinavit. Und in seinen Sakralgesetzen verfiigt Cicero selbst (De leg.
2, 21): caelique fulgura regionibus ratis temperanto. Angesichts dessen wird
man immerhin in Betracht ziehen, ob De div. 2, 45 nicht um der Bestimmtheit
der Aussage willen zu schreiben ist: caeli enim distributio, quam ante dixi, et
certarum reg{ionyum notatio®. Der etwas fiillige Ausdruck (notatio neben
distributio) wiare wohl durch den eingeschobenen Riickverweis (quam ante
dixi) verursacht.

Am Schluss des Abschnitts iiber die fulgura (2, 47) wendet sich Cicero der
Frage zu, ob in den Fillen, da Voraussagen der haruspices scheinbar vollkom-

5 Uber die Himmelseinteilung der Auguren in vier regiones vgl. G. Wissowa, Art. Augures, RE 2
(1896) 2340, 29ff. und Religion und Kultus der Rémer (Miinchen 21912) 525; iiber die etruski-
sche Einteilung in sechzehn partes C.Thulin, Art. Haruspices, RE 7 (1912) 2441, 54ff. und
Wissowa, Religion und Kultus 545.

6 regionum notatio entspricht dann regionum discriptio (De div. 1, 31); statt notare (oder discri-
bere) scheinen die Auguren iiblicherweise designare gesagt zu haben (Wissowa, Art. Augures
2340, 57ff.). Neben die certae regiones treten die regiones ratae (De leg. 2, 21); vgl. auch Serv.
Aen. 6, 191 moris erat, ut captantes auguria certa sibi spatia designarent. — Mart. Cap. 1, 45
(nam in sedecim discerni dicitur caelum omne regiones) gibt natiirlich fiir Ciceros Terminolo-
gie nichts her.



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 183

men in Erfiillung gingen, nicht das Wirken des ‘Zufalls’ (casus) erkannt werden
miisse. Ausdriicklich nimmt er dabei Bezug auf Erorterungen des Quintus im
1. Buch (2, 48 dixisti multa de casu; damit ist 1, 23 gemeint). Dieser hatte sich
unter anderem mit einem (fiktiven) Beispiel des Karneades auseinanderge-
setzt: Ist es nicht denkbar, dass in den Marmorbriichen auf Chios einmal bei
der Spaltung eines Blocks zufillig der Kopf eines Paniscus herausspringt?
Quintus war diesem Gedankenspiel entgegengetreten mit der Auffassung, man
werde bestenfalls erwarten diirfen aliquam non dissimilem figuram, sed certe
non talem, ut eam factam a Scopa diceres, denn der Zufall vermoge die veritas
nie restlos abzubilden. Darauf erwidert nun Marcus (2, 48): idem Carneadem
fingere dicis de capite Panisci; quasi non potuerit id evenire casu et non in omni
marmore necesse sit inesse vel Praxitelia capita! illa enim ipsa efficiuntur
detractione, neque quicquam illuc adfertur a Praxitele; sed cum multa sunt
detracta et ad liniamenta oris perventum est, tum intellegas illud, quod iam
expolitum sit, intus fuisse. potest igitur tale aliquid etiam sua sponte in lapicidi-
nis Chiorum exstitisse. Hier ist es zunichst eine Ausserlichkeit, die den auf-
merksamen Leser stocken lasst: Wie kann Cicero von Praxiteles — er ist an die
Stelle von Skopas getreten, mit dem Quintus argumentiert hatte — im Présens
sprechen (adfertur a Praxitele)? Er kann es im Grunde natiirlich nicht; viel-
mehr lduft der Gedanke wohl etwa so: In jedem Marmorblock sind potentiell
Kunstwerke (z. B. capita) enthalten, sogar solche von einer Giite, wie sie denen
eines Praxiteles eigen ist (vel Praxitelia). Die Realisierung geschieht dann aus-
schliesslich auf dem Weg der detractio — d. h. es wird nichts ‘hinzugefiigt’ -, so
dass am Ende fast der Eindruck entsteht, der Bildhauer habe ‘nur gerade’ den
stets vorhandenen ‘Kern’ des Blocks herausgeschalt. Der Sonderfall des grossen
Praxiteles (vel Praxitelia) dient Cicero letztlich allein dazu, die allgemeine
Geltung des Gesagten zu unterstreichen. Da wire es zumindest seltsam, wenn
er in der Folge beim Sonderfall verweilte und sich dabei sogar noch einen
Anachronismus zuschulden kommen liesse; im iibrigen wird ja spitestens bei
tum intellegas deutlich, dass er auf etwas Generelles abzielt. Darum sollte man
mit aller Wahrscheinlichkeit doch schreiben: illa enim ipsa efficiuntur detrac-
tione; neque quicquam illuc adfertur [a Praxitele), sed cum multa sunt detracta
..., tum intellegas ... Mit illa ... ipsa wiirde also auf die capita insgesamt, nicht
nur auf die Praxitelia verwiesen’,

7 Quintus will mit seiner Argumentation darauf hinaus (1, 23), ut numquam perfecte veritatem
casus imitetur. Und Marcus schliesst deshalb mit den Worten (2, 49): potest igitur ... veritatem
casus imitari. Beide haben offenkundig noch das zuletzt behandelte, aus der Kunst bezogene
Beispiel im Sinn, und veritas (@Aj0ewa) scheint deshalb (zumal neben imirari) gleichsam als
«kunsttheoretischer Begriff» verwendet zu sein; dazu vgl. Th. Gelzer, Mimus und Kunsttheorie
bei Herondas, Mimiambus 4, Catalepton. Festschrift fiir B. Wyss (Basel 1985) 96f1f., bes. 1031f.
Bezogen auf die iibrigen Beispiele muss veritas etwa soviel wie ‘wesenhafte Notwendigkeit’
bedeuten.



184 Christoph Schiublin

Der Abschnitt iiber die Astrologie (2, 87-99) verdient in mehrfacher Hin-
sicht besondere Aufmerksamkeit: Zum einen hat er allein keine ‘positive’ Ent-
sprechung im 1. Buch, d. h. Marcus ‘widerlegt’ hier, was Quintus in der Tat gar
nie behauptet, jedenfalls nie wirklich ausgefiihrt hatte®. Ferner enthilt er die
erste lingere Behandlung des Gegenstands in lateinischer Sprache iiberhaupt:
eine Behandlung in negativem Sinn®. Und schliesslich ldsst er sich — was in ‘De
divinatione’ wahrhaftig selten genug vorkommt — zum grossten Teil (bis 97a)
auf einen einzigen, sicheren Gewidhrsmann zuriickfiihren: auf den Stoiker
Panaitios; da dieser im Gegensatz gerade zu seiner eigenen Schule der Astrolo-
gie die Zustimmung versagt hatte, musste er Cicero als gegebener Kronzeuge
fiir sein Anliegen willkommen sein. Mit Recht hat deshalb M. van Straaten den
fraglichen Text unter seine ‘Panactii Rhodii Fragmenta’ aufgenommen (als
Nr.74)10,

De div. 2, 92 quid? cum dicunt, id quod iis dicere necesse est, omnis omnium
ortus, quicumaque gignantur in omni terra quae incolatur, eosdem esse, eadem-
que omnibus, qui eodem statu caeli et stellarum nati sint, accidere necesse esse,
nonne eiusmodi sunt, ut ne caeli quidem naturam interpretes istos caeli nosse
appareat? Das ne caeli quidem naturam nosse der Astrologen, so wollen es
Panaitios und Cicero, hat seinen Ursprung darin, dass sie bei ithren Horo-
skopen wohl den Zeitpunkt der Geburt, nicht aber den Standort des Himmels-
beobachters beriicksichtigten, insbesondere nicht dessen je eigenen Horizont,
dem doch bei der Ermittlung des Aszendenten die entscheidende Bedeutung
zukommt. Abgesehen davon, dass diese Argumentation nicht alle Feinheiten
des Systems in Betracht zieht!! formuliert der ausgeschriebene Satz ihre Vor-
aussetzungen im Grunde falsch, zumindest unvollstindig. Denn daran hidngt
doch die ganze Uberlegung, dass nach astrologischer Lehre (id quod iis dicere

8 Vgl. Schiublin, WSt N.F. 20 (1986) 168.

9 Damit zu vergleichen ist die dissertatio Favorini philosophi adversus eos, qui Chaldaei appel-
lantur bei Gellius 14, 1; sowohl Cicero als auch Favorin an Kenntnissen iiberlegen ist Sextus
Empiricus (Adv. Math. 5). Alle antiken Gegner zusammen indes vermochten es — leider —
nicht, die Astrologie von Grund auf zu erschiittern; vielmehr gaben ihre Argumente den
Astrologen nur immer wieder den Anstoss dazu, ihr System zu vervollkommnen: vgl. A. Bou-
ché-Leclercq, L astrologie grecque (Paris 1899; Nachdruck Aalen 1979) 570ff. — Dass das ganze
2. Buch von De div. die (stoische) Mantik nicht in ihrem Wesen treffe (da es sie gewissermas-
sen als ‘Naturwissenschaft’ behandle), versuchte jiingst N. Denyer zu zeigen: The case against
divination: an examination of Cicero’s De divinatione, Proc. Cambr. Phil. Soc. 211 (1985) Iff.

10 Panaetii Rhodii Fragmenta coll. iterumque ed. M. van Straaten, Philosophia antiqua 5 (Lel-
den 1952). In der Darbietung schliesst er sich ganz an die alte Teubneriana von Plasberg-Ax
(1938) an. Ubrigens hat dieser (und van Straaten) gegeniiber die neue Teubneriana von Gio-
mini (1975) in 2, 89 einen deutlichen Riickschritt vollzogen; denn die Konjektur von Thoresen
ist hier unumginglich: vim quandam esse aiunt signifero in orbe ...; eamque vim varie moveri ab
iis sideribus, quae vocentur errantia, cum aut [Thoresen: autem codd.] in eam ipsam partem
orbis venerint, in qua ..., aut in eam, quae ... consentiens (ea ... nominant). Das Uberlieferte gibt
keinen oder doch einen verkehrten Sinn.

11 Vgl. Bouché-Leclercq, a.0. 580f.



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 185

necesse est!) allen Menschen, die — in welchen Teilen der Erde auch immer -
zur gleichen Zeit geboren werden, das gleiche Geschick bevorstehe. Korrekter-
welse miisste (besser: muss) Cicero deshalb geschrieben haben: omnis omnium
ortus, quicumque { eodem temporey gignantur in omni terra ... Im gleichen Satz
heisst es dann ja auch ganz richtig: qui eodem statu caeli et stellarum nati sint.
Und Cicero schliesst seinen ‘Beweis’ mit der Folgerung ab (2, 93): ut ... confi-
tendum sit illis eos, qui nascuntur eodem tempore, posse in dissimilis incidere
naturas propter caeli dissimilitudinem.

Gleich das nichste Argument gegen die Astrologie lautet so (2, 94): sed
quae tanta dementia est, ut in maxumis motibus mutationibusque caeli nihil
intersit, qui ventus, qui imber, quae tempestas ubique sit? (quarum rerum in
proxumis locis tantae dissimilitudines saepe sunt, ut alia Tusculi, alia Romae
eveniat saepe tempestas; ...) — haec igitur cum sit tum serenitas, tum perturbatio
caeli, estne sanorum hominum hoc ad nascentium ortus pertinere non dicere,
quod non certe pertinet, illud nescio quid tenue, quod sentiri nullo modo, intellegi
autem vix potest, quae a luna ceterisque sideribus caeli temperatio fiat, dicere ad
puerorum ortus pertinere? Das Wichtigste iiber diese Stelle hat Madvig gesagt!2,
und auf ihn berufen sich denn auch alle Spateren. Entscheidend ist seine Ein-
sicht, dass ein gewisses (wenn auch nur gedankliches) Anakoluth vorliege (estne
sanorum hominum greife zuriick — das zeige haec igitur an — auf quae tanta
dementia est)'3. Letztlich gehe es Cicero nicht darum, einen eigenen Glauben
an atmosphirische Einfliisse tiber den der Chaldéder an die Sterne zu stellen;
vielmehr wolle er die Gegenseite der Inkonsequenz iiberfilhren: wer von der
Wirkung der Gestirne iiberzeugt sei, miisse doch — um sich selbst treu zu
bleiben — ebensogut, ja in noch viel h6herem Masse die Bedeutung der atmo-
sphirischen Bedingungen anerkennen. Dies aber schienen die Astrologen nicht
einzusehen. — Trotz Madvigs scharfsinniger Analyse bleibt ein Rest von Unsi-
cherheit, ob Cicero an atmosphirische Einfliisse tatsachlich glaubt, wieweit er
allenfalls daran glaubt — oder wieweit er zumindest um der Argumentation
willen einen solchen Glauben als plausibel ausgibt. Eine Antwort auf diese
Fragen hidngt vom Verstindnis des vielumrétselten Relativsatzes quod non

12 1. N. Madvig, Emendationes in Ciceronis libros philosophicos (Kopenhagen 1826) 36ff.

13 Der Abschnitt wurde hier denn auch nach Madvigs Vorbild interpungiert. — Ein Zhnliches
Problem liegt De div. 2, 61 vor: nihil enim fieri sine causa potest; nec quicquam fit, quod fieri
non potest; nec, si id factum est, quod potuit fieri, portentum debet videri. nulla igitur portenta
sunt. nam si, quod raro fit, id portentum putandum est, sapientem esse portentum est; saepius
enim mulam peperisse arbitror quam sapientem fuisse. illa igitur ratio concluditur: nec id, quod
non potuerit fieri, factum umquam esse, nec, quod potuerit, id portentum esse; ita omnino
nullum esse portentum. Hier deutet illa igitur ratio ebenfalls an, dass ein verlassener Gedan-
kengang wieder aufgenommen werden soll. Nur: an welchem Punkt genau wurde die ratio
verlassen (dass Cicero um des Scherzes iiber den Weisen willen von ihr abwich, ist deutlich)?
Oder anders gefragt: was bringt die conclusio eigentlich Neues, abgesehen von der Umsetzung
von nec quicquam fit in die Vergangenheit (nec id ... factum esse)? Hat Cicero infolge des
Einschubs den Faden verloren und ein Stiick der ratio ausgelassen?



186 Christoph Schiaublin

certe pertinet ab. Davies hatte das non ausgesondert und damit Madvigs Erkla-
rung recht eigentlich provoziert, Hottinger sich gleich des ganzen Relativsatzes
und in seinem Gefolge des Problems iiberhaupt entledigt. Fiir Madvig selbst
stand fest, dass non den ganzen Relativsatz (d. h. sein Pradikat) negieren miisse;
darum sei die von Schiitz vorgenommene Umstellung zwingend erforderlich:
quod certe non pertinet. Plasberg-Ax (und auf ihren Spuren van Straaten)!'*
scheinen den Relativsatz nicht anders aufgefasst zu haben als Madvig; doch
meinten sie, den angestrebten Sinn aus dem iiberlieferten Wortlaut gewinnen
zu kénnen, schwerlich zu Recht!S. Auch Pease hilt an der Uberlieferung fest!®,
verschiebt aber die Interpretation erheblich; denn es soll seines Erachtens non
nur zu certe gehoren, der Relativsatz insgesamt also skeptische €émoyn zum
Ausdruck bringen. Einen Beleg fiir non certe in solcher Verwendung bleibt er
uns allerdings schuldig. Wie Giomini schliesslich den (unverdnderten) Text
verstehen will, 14sst sich seinem Apparat nicht entnehmen!’. — Nun wiirde die
Inkonsequenz der Astrologen zweifellos kriftiger akzentuiert, wenn Cicero an-
deutete, dass der auf handfesten Erfahrungen beruhende Glaube an atmosphi-
rische Einfliisse ihn selbst jedenfalls bis zu einem gewissen Grad einzunehmen
vermoge, bestimmt eher als derjenige an das vollig unfassbare Wirken der
Gestirne; wenn er also nicht sagte: “Welche Torheit, dem (unfassbaren und
darum abwegigen) Glauben an B anzuhangen, den (handfesten, indes ebenso
abwegigen) Glauben an A dagegen zu verwerfen’, sondern: “..., den (handfesten
und darum auch eher einleuchtenden) Glauben an A dagegen zu verwerfen’.
Und im Grunde zielt doch die ganze Argumentation in diese Richtung. Madvig
freilich hatte gefragt: «ubi ea alibi memorantur 7» Gewiss, aus Wind, Regen und
Stiirmen leitete man iiblicherweise den Charakter eines Neugeborenen nicht
ab, wohl aber allgemein aus der Beschaffenheit der Atmosphidre und des Kli-
mas. Ja ausgerechnet den Astrologen schreibt Cicero die Auffassung zu (2, 89):
utcumaque temperatus sit aer, ita pueros orientis animari atque formari. Ferner
rdumt er De fat. 7 — in Auseinandersetzung mit Chrysipp und dessen Lehre
begrenzend — ein, dass das Klima mindestens den ‘Volkscharakter’ bestimme
(z.B. Athenis tenue caelum, ex quo etiam acutiores putantur Attici; crassum
Thebis, itaque pingues Thebani et valentes), und folgert 8: ut igitur ad quasdam
res natura loci pertinet aliquid, ad quasdam autem nihil, sic astrorum adfectio

14 Vgl. Anm. 10.

15 Sie verweisen fiir die Stellung von non auf De div. 1, 86: non nunc id agitur im Sinne von non id
nunc agitur: hier negiert aber non auf jeden Fall nur ein Wort (nunc oder id), nicht die ganze
Aussage (oder das Pridikat). Geht anderseits non doch einmal dem certe voran, so tritt das
Verbum dazwischen: Cic. Tusc. 1, 60 non est certe nec cordis nec sanguinis nec cerebri nec
atomorum;, 3, 36 quae [sc. fortuna) pervellere te forsitan potuerit et pungere, non potuit certe
vires frangere.

16 M. Tulli Ciceronis De divinatione, ed. A. S. Pease, University of Illinois Studies in Language
and Literature 6 (1920) 161ff. und 8 (1923) 153ff. (Nachdruck Darmstadt 1963) ad loc. (quod
non certe pertinet).

17 Vgl. Anm. 10.



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 187

valeat, si vis, ad quasdam res, ad omnis certe non'8 valebit. Cicero macht also,
der Argumentation zuliebe, durchaus seine Konzessionen, und angesichts des
ahnlichen Zusammenhangs und einer Formulierung wie pertinet aliquid (bzw.
nihil) driangt sich die Vermutung fast auf, dass der uns hier beschéftigende
Relativsatz einmal gelautet hat: quod non (nihil’) certe pertinet - ‘was doch
wenigstens einen gewissen Einfluss ausiibt’!°.

2, 97 b scheint Cicero uns wissen zu lassen, dass er gleichsam anhangsweise
noch einige Argumente nachzuliefern gedenke, die bei Panaitios nicht zu fin-
den seien (jedenfalls nicht von ihm - sondern von Karneades? - stammten). Er
hebt dann folgendermassen an: ... requiro, omnesne, qui Cannensi pugna ceci-
derint, uno astro fuerint; exitus quidem omnium unus et idem fuit. quid? qui
ingenio atque animo singulares, num astro quoque uno? quod enim tempus, quo
non innumerabiles nascuntur ? at certe similis nemo Homeri! Dieser oft wieder-
holte Einwand gegen die Astrologie setzt sich aus zwei komplementiren Uber-
legungen zusammen: 1. Wie kommt es, dass verschiedene Menschen die gleiche
Katastrophe erleiden? Das Problem lautet also: verschiedene Horoskope fiih-
ren zum gleichen Geschick. 2. Wie lassen sich einzigartige Begabungen und
Leistungen astrologisch erkldren angesichts der Tatsache, dass im gleichen
Augenblick auf der ganzen Erde viele Menschen geboren werden ? Hier besteht
das Problem also darin, dass gleiche Horoskope zu je verschiedenen Geschicken
fiihren??. Das ist logisch gedacht und sollte deshalb auch klar und logisch
formuliert sein. Schwierigkeiten bereitet indes das zweimalige uno astro bzw.
astro uno. An der ersten Stelle wird, vollkommen normalem Gebrauch entspre-
chend, gefragt, ob bei einer Katastrophe fiir alle Opfer ‘ein und dasselbe Horo-
skop’ gilt. An der zweiten Stelle geht es ums genaue Gegenteil, denn Cicero
mochte wissen, ob einzigartige Begabungen nicht auch iiber ein ‘alleiniges, ja
einzigartiges Horoskop’ verfligen miissten, das sie mit niemandem teilten. Da
hilft gar nichts: Entweder hat Cicero unklar gedacht (d.h. uno astro zweimal
gleich, wohl im Sinne der ersten Stelle, verwendet?!) und damit sein Argument
zerstort. Oder er hat unklar formuliert (d. h. uno astro zweimal verschieden, ja

18 Dies wire geradezu ein Beleg fiir die Umstellung von Schiitz und Madvig.

19 Vgl. Dediv. 1, 128 qui cursum rerum ... notaverunt, aut semper aut, si id difficile est, plerumque,
quodsi ne id quidem conceditur, non numgquam certe, quid futurum sit, intellegunt. Die ‘Alter-
nativen’ oder das ‘Gegenteil’ wiren an unserer Stelle in Gedanken zu ergidnzen (vgl. Elsperger,
ThLL 3, 940, 37ff. «<suppleas contrarietatem»), im Vergleich mit De fat. 8 (im Text ausge-
schrieben) dem Sinne nach etwa so: ‘was (keinen alles bestimmenden oder starken, aber) doch
wenigstens einen gewissen Einfluss ausiibt’.

20 Ubrigens hat Cicero die zweite Hilfte des Arguments auch bei Panaitios gefunden und, nicht
eben geschickt, schon vorher (2, 95) benutzt, mit Scipio Africanus (anstelle Homers) als
Beispiel.

21 So scheint den Text W. A. Falconer zu verstehen in seiner zweisprachigen Ausgabe (Loeb
Classical Library 1923; viele Nachdrucke): «Did all the Romans who fell at Cannae have the
same horoscope? ... Were all the men eminent for intellect and genius born under the same
star 7»



188 Christoph Schiublin

gegensidtzlich und infolgedessen beim zweiten Mal geradezu irrefithrend ver-
wendet) und damit seinem Argument, gelinde gesagt, erheblichen Schaden
zugefiigt. Thoresen sah offenbar das Problem und sonderte uno an der zweiten
Stelle aus; Pease beurteilte den Eingriff lakonisch als «unnecessary»?2, wihrend
ihn die neueren Herausgeber nicht einmal mehr erwdhnen. Immerhin geniigte
er dem Sinn (astro wire, wie ingenio und animo, zu singulares zu ziehen);
unerfreulich wirkt hochstens, dass die Ausgewogenheit des Satzes dabei etwas
litte: singulares scheint einer Entsprechung zu bediirfen. Sollen wir die ‘Un-
schonheit’ am Ende also doch Cicero selbst anlasten ? Besser verstandlich wire
freilich nur schon num astro quoque un{ic)o, kiihner vielleicht num astro
quoque uni (‘stehen sie auch hinsichtlich ihres Horoskops allein?’). In einer
allfilligen Korruptel, wie auch immer ihre Heilung aussidhe, wirkte natiirlich
die erste Stelle nach.

Nachdem bisher nur Formen der artificiosa divinatio zur Sprache gekom-
men sind, sei zum Schluss noch ein Abschnitt aus dem der naturalis divinatio
(dem furor divinus und den Trdumen) gewidmeten Teil herausgegriffen. Viel-
mehr: Cicero sucht gleich zu Beginn seiner Argumentation zu erweisen, dass
Orakelspriiche wie diejenigen der Sibylle eigentlich gar nichts mit natura und
furor, dafiir umso mehr mit ars zu tun hitten (2, 111-112): das beweise die
Gedichtform an sich, tum vero ea, quae dxpootiyic dicitur, cum deinceps ex
primis { cuiusque add. Christ, Diels) versus litteris aliquid conectitur, ut in
quibusdam Ennianis: Q. Ennius fecit. id certe magis est attenti animi quam
furentis. [112] atque in Sibyllinis ex primo versu cuiusque sententiae primis
litteris illius sententiae carmen omne praetexitur. Dass der sachliche Kern die-
ser Aussage kaum mehr in Frage steht, ist im wesentlichen H. Diels zu verdan-
ken: «Die Beschreibung der eigentiimlich verzwickten Akrostichenkunst in den
Sibyllinen konnte deutlicher sein. Aber man versteht doch, was gemeint ist.
Wihrend die Akrostichis des Ennianischen Gedichtes den Namen des Dichters
durch die Initialen einer Folge von Versen ausdriickte, bildet in den Sibyllinen
der erste Vers jedes Orakelspruches (cuiusque sententiae) den Saum, der ver-
mittelst der Initialen den ganzen Spruch einfasst.»?* Oder, um das Vorgehen
noch etwas anschaulicher zu umreissen: der erste Vers jedes Spruchs wird nicht
nur waagrecht, sondern auch senkrecht geschrieben und liefert so die Anfangs-

22 Pease, a.0. (oben Anm. 16) 516 (zu une). Leider blieb mir Thoresens Begriindung unerreich-
bar: Nordisk Tidsskrift for Filologi 3 ser. 2 (1893) 39f.

23 H. Diels, Sibyllinische Blétter (Berlin 1890) 26; ihm schliesst sich an E. Vogt, Das Akrostichon
in der griechischen Literatur, Antike u. Abendl. 13 (1967) 80ff., bes. 90f. Vgl. ferner F. Dorn-
seiff, Das Alphabet in Mystik und Magie (Leipzig/Berlin 21925; Nachdruck Leipzig 1985) 187
(Nachtrag zu S. 147). Er erinnert an das einzige erhaltene Epigramm des Kallimachos-Schiilers
Philostephanos von Kyrene, das die gleiche Akrostichis-Technik aufzuweisen scheint wie die
Sibyllinen; dazu auch D. Page, Further Greek Epigrams (Cambridge 1981) 21; H. Lloyd-Jones/
P. Parsons, Supplementum Hellenisticum (Berlin/New York 1983) Nr. 691. Anderseits glaubt
D.P. Fowler, CQ 33 (1983) 298, bei Vergil, Aen. 7, 601-604 eine Akrostichis gefunden zu
haben, die eher dem ‘ennianischen’ Typus entspricht (MARS).



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 189

buchstaben der folgenden Verse. Was fiir Ergebnisse ein solches Bemiihen
tatsachlich zeitigen mochte, fiihrt Diels anhand zweier Orakel vor, die in den
‘Mirabilia’ (c.10) Phlegons von Tralles erhalten sind?*. — So bestimmt sich
freilich die Sache fassen ldsst, ebenso unklar bleiben die Worte, mit denen
Cicero die Sibyllinischen Spriiche und die in ihnen angewandte Technik cha-
rakterisiert?>. Diels wiinschte sich zu Recht mehr Deutlichkeit; Plasberg-Ax?2°
fanden, die betreffenden Zeilen seien «valde obscuri». Fangen wir hinten an:
‘Das ganze Gedicht wird gesdumt’; die erste Frage lautet nun: womit? Da gibt
es im Grunde nur eine Antwort: ‘mit den Initialen’ (primis litteris, zu verstehen
als primis cuiusque versus litteris, wie bei der ennianischen Akrostichis). Die
entscheidende Schwierigkeit liegt dann darin, wie die Worte ex primo versu
cuiusque sententiae einzufiigen sind. Da keine Verbindung zu einem anderen
Satzteil vorhanden ist, wird man sie zunichst ebenfalls zum Pridikat ziehen;
dieses wire demnach doppelt bestimmt: der ‘Saum’ wird gebildet ‘aus dem
ersten Vers jedes Spruchs’, (und zwar) ‘mit den Initialen’. Das klingt héchst
seltsam. Uberdies scheint, was einleuchtet, praetexere ex nicht belegt zu sein?’;
vielmehr verlangt das Verbum zur Angabe des ‘Stoffs’ eindeutig den Ablativ.
Und dem Sinne nach gehort ex primo versu cuiusque sententiae in der Tat zu
primis litteris, denn ‘die Initialen’ (der folgenden Verse) sind es, die ‘aus dem
ersten Vers jedes Spruchs’ stammen. Anderseits geht es kaum an, ex primo
versu als priapositionales Attribut zu primis litteris zu ziehen: sollte also das
Bindeglied, d.h. ein Partizipium, ausgefallen sein? Unmittelbar verstandlich
wire jedenfalls: {assumptisy ex primo versu cuiusque sententiae primis litteris.
Anstelle von assumere kimen gewiss auch andere Verben in Betracht?8, und
das Partizipium konnte allenfalls auch vor primis litteris stehen. Doch wichti-
ger als die Therapie ist fiirs erste die Diagnose. Somit bleibt am Ende noch illius
sententiae: hdngt der Genetiv von primis litteris oder von carmen omne ab?
Beides ist moglich, beides mutet gleich unbeholfen an, so dass Giomini?® mit
seiner Einschidtzung wohl das Richtige trifft: «illius sententiae prava repetitio

24 Diels, a.0. 28fT., die Texte 111ff. Vgl. neuestens L. B. Pulci Doria, Oracoli sibillini tra rituali e
propaganda. Studi su Flegonte di Tralles (Napoli 1983).

25 Abgesehen sei hier von der auch nicht unumstrittenen Aussage iiber die ennianische
Akrostichis. — Leider geht der scharfsinnige Kritiker G.Jachmann in seiner Behandlung des
ganzen Abschnitts nicht auf die Probleme des Textes ein: Lucrez im Urteil des Cicero, Athe-
naeum N.S. 45 (1967) 89ff., bes. 91ff. = Ausg. Schriften, hg. von Chr. Gnilka (K&nigstein/Ts.
1981) 1521, bes. 154ff.

26 Vgl. Anm. 10.

27 Tadellos ist dagegen conectere ex, was in der Beschreibung der ennianischen Akrostichis
begegnet; vgl. Cic. De or. 3, 166 nam illud ... ex pluribus [sc. verbis] continuatis conectitur.

28 Fiir assumere (‘beziehen, entlehnen’) vgl. etwa Cic. De or. 2, 39 adsumpto aliunde uti bono; De
off. 1, 151 illinc [sc. ex Catone Maiore] assumes, quae ad hunc locum pertinebunt.

29 Vgl. Anm. 10. Von Giomini iiberzeugen liess sich K. Vretska, Anz. f. d. Altertumswiss. 33
(1980) 5. — Natiirlich wurde schon mit verschiedenen Eingriffen versucht, dem Satz insgesamt
beizukommen: bisher ohne rechten Erfolg.

13 Museum Helveticum



190 Christoph Schdublin: Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II

atque interpretatio praecedentis loci cuiusque sententiae videtur, idcirco de-
lenda putamus.» Cicero war jederzeit imstande, auch verwickelte Sachverhalte
treffend zu formulieren; dieser Uberzeugung mochte die hier erwogene Fas-
sung des fraglichen Satzes einigermassen gerecht werden: atque in Sibyllinis
{assumptisy ex primo versu cuiusque sententiae primis litteris [illius senten-
tiae] carmen omne praetexitur.

An banalen Verschreibungen, dem Eindringen von vermeintlichen Erkli-
rungen und dem Verlust von Woértern leidet die Mehrzahl der antiken Texte.
Deshalb sollten gerade auch im Falle Ciceros immer wieder die ‘librarii’ ver-
hort werden, bevor man den Autor selbst des dormitare bezichtigt.



	Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II

