
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 44 (1987)

Heft: 3

Artikel: Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritische und exegetische Bemerkungen
zu Cicero, De divinatione II

Von Christoph Schäublin, Bern

Der Jubilar, dem diese Zeilen zugedacht sind, hat uns jüngst mit wichtigen
Arbeiten nachhaltig in Erinnerung gerufen, wie unvergleichlich die Leistung
ist, die Cicero in seinen philosophischen Schriften vollbracht hat, als Übersetzer1

ebensogut wie als frei nachschaffender Autor2: dass im wesentlichen dank
ihm in Rom das Bewusstsein heranwuchs für die Fähigkeit der lateinischen
Sprache, «alle Inhalte philosophischer Spekulation der Griechen mit eigenen
Mitteln und in sprachlich klarer und eleganter Form auf dem Niveau und nach
dem Vorbild ihrer besten griechischen Vertreter zu bewältigen»3. Gerade wer
nun von der Richtigkeit dieser Auffassung überzeugt ist, wird sich - infolge der
hohen Erwartungen - nur widerstrebend mit unklaren, uneleganten, ja unkorrekten

Formulierungen, die angeblich aus Ciceros Feder stammten, abfinden
und darum immer wieder zu fragen genötigt sein, ob nicht der eine oder andere
Anstoss allenfalls durch eine Verderbnis in der Überlieferung verursacht sei. In
diesem Sinne sollen im folgenden einige Schwierigkeiten betrachtet werden,
die der Text des 2. Buches von 'De divinatione' aufgibt, teils altbekannte, teils
wohl auch solche, die man bisher noch nicht eigentlich wahrgenommen hat.
Gewiss, Cicero hat mit grosser Schnelligkeit gearbeitet, und diese mochte selbst
einem ausgewiesenen Meister der Sprachkunst hin und wieder zum Verhängnis
werden. Je besser freilich ein Schriftsteller, desto seltener vermag eine solche
Erklärung, die vielfach keine ist, zu befriedigen.

Im Zusammenhang der Auseinandersetzung mit der Haruspizin (2,28-69)
und hier insbesondere mit den fulgura (2, 42-48) kommt Cicero auch auf die
Geschichte der tönernen Statue des Summanus zu sprechen (2, 45), die einst
das fastigium des Iuppiter-Tempels auf dem Kapitol geziert hatte: während
des Krieges gegen Pyrrhus war sie von einem Blitz getroffen worden und in
die Brüche gegangen. Quintus hatte zuvor versichert (1, 16) - der Tradition
folgend -, allein dank der Kunst der haruspices sei es damals gelungen, den
zunächst unauffindbaren Kopf der Statue aus dem Tiber zu bergen4. Marcus
seinerseits kommentiert den Bericht folgendermassen: 'at inventum est caput in

1 M. Puelma, Cicero als Platon-Übersetzer, Mus. Helv. 37 (1980) 137ff.
2 M. Puelma, Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen, Freiburger

Zschr. f. Philos. u. Theol. 33 (1986) 45ff.
3 Puelma, a.O. (oben Anm. 2) 69.

4 Vgl. Liv. Per. 14 Pyrrhus in Siciliam traiecit. cum inter alia prodigia fulmine deiectum esset in

Capitolio Iovis Signum, caput eius per haruspices inventum est.



182 Christoph Schäublin

Tiberi.' quasi ego artem aliquam istorum esse negem! divinationem nego. caeli
enim distnbutio, quam ante dixi, et certarum rerum notatio docet, unde fulmen
venerit, quo concesserit; quid significet autem, nulla ratio docet. Er anerkennt
also, dass die haruspices aufgrund ihrer ausgeklügelten Himmelsbeobachtung
durchaus gewusst haben könnten, woher der Blitz gekommen, wohin er gefahren

- und wohin also das Haupt des Summanus geschleudert worden sei. Eine
'Bedeutung' des Vorfalls für die Zukunft indes will er nicht gelten lassen. - Die
etruskische caeli distributio in sechzehn partes (anstelle der römischen in vier)
hatte Cicero 2, 42 erläutert; sie allein ist es offenbar, die den haruspices als

Grundlage für ihre Berechnungen dient: caelum in sedecim partes diviserunt
Etrusci. facile id quidem fuit, quattuor, quas nos habemus, duplicare, post idem
iterum facere, ut ex eo dicerent, fulmen qua ex parte venisset. Was man sich
dagegen unter den certae res denken soll, deren 'Kennzeichnung, Feststellung'
(notatio) überdies für die ars der haruspices wichtig gewesen sei, bleibt unklar.
Oder anders gedreht: es kann hier kaum von etwas anderem als immer noch
von der Himmelseinteilung die Rede sein. In gleicher Bedeutung wie pars
wurde nun auch regio verwendet; dieser Terminus scheint vor allem den Auguren

geläufig gewesen zu sein, und auf deren System dürfte Cicero denn auch
verweisen, wenn er die sechzehn partes der Etrusker aus den vier heimischen
herleitet5. Mit dem lituus hat Romulus bei der Gründung der Stadt die regiones
des Himmels bezeichnet (De div. 1, 30 regiones direxit), und Attus Navius ist
ihm darin unter Tarquinius Priscus gefolgt (1, 31 per lituum regionum facta
discnptto). Das gleiche Vorgehen bezeugt Livius für den Augur, der die
Inthronisation des Numa Pompilius vornahm (1, 18, 7): regiones ab Oriente ad occasum

determinavit. Und in seinen Sakralgesetzen verfügt Cicero selbst (De leg.

2, 21): caelique fulgura regionibus ratis temperanto. Angesichts dessen wird
man immerhin in Betracht ziehen, ob De div. 2, 45 nicht um der Bestimmtheit
der Aussage willen zu schreiben ist: caeli enim distributio, quam ante dixi, et

certarum reg(ion)um notatio6. Der etwas füllige Ausdruck (notatio neben

distributio) wäre wohl durch den eingeschobenen Rückverweis (quam ante
dixi) verursacht.

Am Schluss des Abschnitts über die fulgura (2, 47) wendet sich Cicero der
Frage zu, ob in den Fällen, da Voraussagen der haruspices scheinbar vollkom-

5 Über die Himmelseinteilung der Auguren in vier regiones vgl. G. Wissowa. Art. Augures, RE 2

(1896) 2340. 29ff. und Religion und Kultus der Römer (München 21912) 525: über die etruskische

Einteilung in sechzehn partes C.Thulin, Art. Haruspices. RE 7 (1912) 2441, 54ff. und
Wissowa. Religion und Kultus 545.

6 regionum notatio entspricht dann regionum discriptw (De div. 1,31); statt notare (oder discri-
bere) scheinen die Auguren üblicherweise designare gesagt zu haben (Wissowa, Art. Augures
2340. 57ff). Neben die certae regiones treten die regiones ratae (De leg. 2, 21): vgl. auch Serv.

Aen. 6. 191 moris erat, ut captantes auguria certa sibi spatia designarent. - Mart. Cap. 1. 45

(nam in sedecim discerni dicitur caelum omne regiones) gibt natürlich für Ciceros Terminologie

nichts her.



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 183

men in Erfüllung gingen, nicht das Wirken des 'Zufalls' (casus) erkannt werden
müsse. Ausdrücklich nimmt er dabei Bezug auf Erörterungen des Quintus im
1. Buch (2, 48 dixisti multa de casu; damit ist 1, 23 gemeint). Dieser hatte sich
unter anderem mit einem (fiktiven) Beispiel des Karneades auseinandergesetzt:

Ist es nicht denkbar, dass in den Marmorbrüchen auf Chios einmal bei
der Spaltung eines Blocks zufällig der Kopf eines Paniscus herausspringt?
Quintus war diesem Gedankenspiel entgegengetreten mit der Auffassung, man
werde bestenfalls erwarten dürfen aliquam non dissimilem figuram, sed certe
non talem, ut eamfactam a Scopa diceres, denn der Zufall vermöge die veritas
nie restlos abzubilden. Darauf erwidert nun Marcus (2, 48): idem Carneadem
fingere dicis de capite Panisci; quasi non potuent id evenire casu et non in omni
marmore necesse sit inesse vel Praxitelia capita! ilia enim ipsa efficiuntur
detractione, neque quicquam illuc adfertur a Praxitele; sed cum multa sunt
detracta et ad liniamenta oris perventum est, tum intellegas illud, quod iam
expolitum sit, intus fuisse. potest igitur tale aliquid etiam sua sponte in lapicidi-
nis Chiorum exstitisse. Hier ist es zunächst eine Äusserlichkeit, die den
aufmerksamen Leser stocken lässt: Wie kann Cicero von Praxiteles - er ist an die
Stelle von Skopas getreten, mit dem Quintus argumentiert hatte - im Präsens
sprechen (adfertur a Praxitele)"! Er kann es im Grunde natürlich nicht;
vielmehr läuft der Gedanke wohl etwa so: In jedem Marmorblock sind potentiell
Kunstwerke (z. B. capita) enthalten, sogar solche von einer Güte, wie sie denen
eines Praxiteles eigen ist (vel Praxitelia). Die Realisierung geschieht dann
ausschliesslich auf dem Weg der detractio - d.h. es wird nichts 'hinzugefügt' -, so
dass am Ende fast der Eindruck entsteht, der Bildhauer habe 'nur gerade' den
stets vorhandenen 'Kern' des Blocks herausgeschält. Der Sonderfall des grossen
Praxiteles (vel Praxitelia) dient Cicero letztlich allein dazu, die allgemeine
Geltung des Gesagten zu unterstreichen. Da wäre es zumindest seltsam, wenn
er in der Folge beim Sonderfall verweilte und sich dabei sogar noch einen
Anachronismus zuschulden kommen liesse; im übrigen wird ja spätestens bei
tum intellegas deutlich, dass er auf etwas Generelles abzielt. Darum sollte man
mit aller Wahrscheinlichkeit doch schreiben: üla enim ipsa efficiuntur detractione;

neque quicquam illuc adfertur [a Praxitele], sed cum multa sunt detracta
tum intellegas Mit ilia ipsa würde also auf die capita insgesamt, nicht

nur auf die Praxitelia verwiesen7.

Quintus will mit seiner Argumentation darauf hinaus (1, 23), ut numquam perfecte veritatem
casus imitetur. Und Marcus schhesst deshalb mit den Worten (2, 49): potest igitur... veritatem
casus imitari. Beide haben offenkundig noch das zuletzt behandelte, aus der Kunst bezogene
Beispiel im Sinn, und veritas (äXr)\)eia) scheint deshalb (zumal neben imitari) gleichsam als
«kunsttheoretischer Begriff» verwendet zu sein; dazu vgl. Th. Gelzer, Munus und Kunsttheorie
bei Herondas, Mimiambus 4, Catalepton. Festschrift für B. Wyss (Basel 1985) 96ff, bes. 103ff.

Bezogen auf die übrigen Beispiele muss veritas etwa soviel wie 'wesenhafte Notwendigkeit'
bedeuten.



184 Christoph Schäublin

Der Abschnitt über die Astrologie (2, 87-99) verdient in mehrfacher
Hinsicht besondere Aufmerksamkeit: Zum einen hat er allein keine 'positive'
Entsprechung im 1. Buch, d. h. Marcus 'widerlegt' hier, was Quintus in der Tat gar
nie behauptet, jedenfalls nie wirklich ausgeführt hatte8. Ferner enthält er die
erste längere Behandlung des Gegenstands in lateinischer Sprache überhaupt:
eine Behandlung in negativem Sinn9. Und schliesslich lässt er sich - was in 'De
divinatione' wahrhaftig selten genug vorkommt - zum grössten Teil (bis 97a)
auf einen einzigen, sicheren Gewährsmann zurückfuhren: auf den Stoiker
Panaitios; da dieser im Gegensatz gerade zu seiner eigenen Schule der Astrologie

die Zustimmung versagt hatte, musste er Cicero als gegebener Kronzeuge
für sein Anliegen willkommen sein. Mit Recht hat deshalb M. van Straaten den
fraglichen Text unter seine 'Panaetii Rhodii Fragmenta' aufgenommen (als
Nr.74)10.

De div. 2,92 quid?cum dicunt, id quod iis dicere necesse est, omnis ornnium
ortus, quicumque gignantur in omni terra quae incolatur, eosdem esse, eadem-

que omnibus, qui eodem statu caeli et stellarum nati sint, accidere necesse esse,

nonne eiusmodi sunt, ut ne caeli quidem naturam interpretes istos caeli nosse
appareat? Das ne caeli quidem naturam nosse der Astrologen, so wollen es

Panaitios und Cicero, hat seinen Ursprung darin, dass sie bei ihren
Horoskopen wohl den Zeitpunkt der Geburt, nicht aber den Standort des
Himmelsbeobachters berücksichtigten, insbesondere nicht dessen je eigenen Horizont,
dem doch bei der Ermittlung des Aszendenten die entscheidende Bedeutung
zukommt. Abgesehen davon, dass diese Argumentation nicht alle Feinheiten
des Systems in Betracht zieht", formuliert der ausgeschriebene Satz ihre
Voraussetzungen im Grunde falsch, zumindest unvollständig. Denn daran hängt
doch die ganze Überlegung, dass nach astrologischer Lehre (id quod iis dicere

8 Vgl. Schäublin, WSt N.F. 20 (1986) 168.

9 Damit zu vergleichen ist die disserlatio Favorini philosophi adversus eos, qui Chaldaei appel-
lantur bei Gellius 14, 1; sowohl Cicero als auch Favorin an Kenntnissen überlegen ist Sextus

Empiricus (Adv. Math. 5). Alle antiken Gegner zusammen indes vermochten es - leider -
nicht, die Astrologie von Grund auf zu erschüttern; vielmehr gaben ihre Argumente den

Astrologen nur immer wieder den Anstoss dazu, ihr System zu vervollkommnen: vgl. A. Bou-

che-Leclercq, L 'astrologie grecque (Paris 1899; Nachdruck Aalen 1979)570ff. - Dass das ganze
2. Buch von De div. die (stoische) Mantik nicht in ihrem Wesen treffe (da es sie gewissermassen

als 'Naturwissenschaft' behandle), versuchte jüngst N. Denyer zu zeigen: The case against
divination: an examination ofCicero's De divinatione, Proc. Cambr. Phil. Soc. 211 (1985) lff.

10 Panaetii Rhodii Fragmenta coli, iterumque ed. M. van Straaten, Philosophia antiqua 5 (Lei¬
den 1952). In der Darbietung schhesst er sich ganz an die alte Teubneriana von Plasberg-Ax
(1938) an. Übrigens hat dieser (und van Straaten) gegenüber die neue Teubneriana von Gio-
mini (1975) in 2, 89 einen deutlichen Rückschritt vollzogen; denn die Konjektur von Thoresen
ist hier unumgänglich: vim quandam esse aiunt signifero in orbe...; eamque vim varie moveri ab

iis sideribus, quae vocentur errantia, cum aut [Thoresen: autem codd.] in eam ipsam partem
orbis venennt, inqua..., aul in eam, quae... consentiens(ea... nominant). Das Überlieferte gibt
keinen oder doch einen verkehrten Sinn.

11 Vgl. Bouche-Leclercq, a.O. 580f.



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 185

necesse est P) allen Menschen, die - in welchen Teilen der Erde auch immer -
zur gleichen Zeit geboren werden, das gleiche Geschick bevorstehe. Korrekterweise

musste (besser: muss) Cicero deshalb geschrieben haben: omnis ornnium
ortus, quicumque < eodem tempore) gignantur in omni terra... Im gleichen Satz
heisst es dann ja auch ganz richtig: qui eodem statu caeli et stellarum nati sint.
Und Cicero schliesst seinen 'Beweis' mit der Folgerung ab (2, 93): ut... confi-
tendum sit illis eos, qui nascuntur eodem tempore, posse in dissimilis incidere
naturas propter caeli dissimilitudinem.

Gleich das nächste Argument gegen die Astrologie lautet so (2, 94): sed

quae tanta dementia est, ut in maxumis motibus mutationibusque caeli nihil
intersit, qui ventus, qui imber, quae tempestas ubique sit? (quarum rerum in
proxumis locis tantae dissimilitudines saepe sunt, ut alia Tusculi, alia Romae
eveniat saepe tempestas;...) - haec igitur cum sit tum serenitas, tum perturbatio
caeli, estne sanorum hominum hoc ad nascentium ortus pertinere non dicere,
quod non certepertinet, illud nescio quid tenue, quodsentiri nullo modo, inteUegi
autem vix potest, quae a luna ceterisque sideribus caeli temperatiofiat, dicere ad
puerorum ortus pertinere? Das Wichtigste über diese Stelle hat Madvig gesagt12,

und auf ihn berufen sich denn auch alle Späteren. Entscheidend ist seine
Einsicht, dass ein gewisses (wenn auch nur gedankliches) Anakoluth vorliege (estne
sanorum hominum greife zurück - das zeige haec igitur an - auf quae tanta
dementia est)13. Letztlich gehe es Cicero nicht darum, einen eigenen Glauben
an atmosphärische Einflüsse über den der Chaldäer an die Sterne zu stellen;
vielmehr wolle er die Gegenseite der Inkonsequenz überführen: wer von der
Wirkung der Gestirne überzeugt sei, müsse doch - um sich selbst treu zu
bleiben - ebensogut, ja in noch viel höherem Masse die Bedeutung der
atmosphärischen Bedingungen anerkennen. Dies aber schienen die Astrologen nicht
einzusehen. - Trotz Madvigs scharfsinniger Analyse bleibt ein Rest von
Unsicherheit, ob Cicero an atmosphärische Einflüsse tatsächlich glaubt, wieweit er
allenfalls daran glaubt - oder wieweit er zumindest um der Argumentation
willen einen solchen Glauben als plausibel ausgibt. Eine Antwort auf diese
Fragen hängt vom Verständnis des vielumrätselten Relativsatzes quod non

12 I. N. Madvig, Emendationes in Ciceronis libros philosophicos (Kopenhagen 1826) 36ff.
13 Der Abschnitt wurde hier denn auch nach Madvigs Vorbild interpungiert. - Ein ähnliches

Problem liegt De div. 2, 61 vor: nihil enim fieri sine causa potest: nee quicquam fit, quod fieri
non potest: nee, si id factum est, quod potuit fieri, portentum debet videri. nulla igitur portenta
sunt, nam si, quod raro fit, id portentum putandum est, sapientem esse portentum est: saepius
enim mulam peperisse arbitror quam sapientem fuisse. ilia igitur ratio concluditur: nee id. quod
non potuerit fieri, factum umquam esse, nee, quod potuerit, id portentum esse; ita omnino
nullum esse portentum. Hier deutet ilia igitur ratio ebenfalls an, dass ein verlassener
Gedankengang wieder aufgenommen werden soll. Nur: an welchem Punkt genau wurde die ratio
verlassen (dass Cicero um des Scherzes über den Weisen willen von ihr abwich, ist deutlich)?
Oder anders gefragt: was bringt die conclusio eigentlich Neues, abgesehen von der Umsetzung
von nee quicquam fit in die Vergangenheit (nee id factum esse)'! Hat Cicero infolge des

Einschubs den Faden verloren und ein Stück der ratio ausgelassen?



186 Christoph Schäublin

certe pertinet ab. Davies hatte das non ausgesondert und damit Madvigs Erklärung

recht eigentlich provoziert, Hottinger sich gleich des ganzen Relativsatzes
und in seinem Gefolge des Problems überhaupt entledigt. Für Madvig selbst
stand fest, dass non den ganzen Relativsatz (d. h. sein Prädikat) negieren müsse;
darum sei die von Schütz vorgenommene Umstellung zwingend erforderlich:
quod certe non pertinet. Plasberg-Ax (und auf ihren Spuren van Straaten)14
scheinen den Relativsatz nicht anders aufgefasst zu haben als Madvig: doch
meinten sie, den angestrebten Sinn aus dem überlieferten Wortlaut gewinnen
zu können, schwerlich zu Recht15. Auch Pease hält an der Überlieferung fest16,

verschiebt aber die Interpretation erheblich; denn es soll seines Erachtens non
nur zu certe gehören, der Relativsatz insgesamt also skeptische e*xo%*j zum
Ausdruck bringen. Einen Beleg für non certe in solcher Verwendung bleibt er
uns allerdings schuldig. Wie Giomini schliesslich den (unveränderten) Text
verstehen will, lässt sich seinem Apparat nicht entnehmen17. - Nun würde die
Inkonsequenz der Astrologen zweifellos kräftiger akzentuiert, wenn Cicero
andeutete, dass der auf handfesten Erfahrungen beruhende Glaube an atmosphärische

Einflüsse ihn selbst jedenfalls bis zu einem gewissen Grad einzunehmen
vermöge, bestimmt eher als derjenige an das völlig unfassbare Wirken der
Gestirne; wenn er also nicht sagte: 'Welche Torheit, dem (unfassbaren und
darum abwegigen) Glauben an B anzuhangen, den (handfesten, indes ebenso

abwegigen) Glauben an A dagegen zu verwerfen', sondern:'..., den (handfesten
und darum auch eher einleuchtenden) Glauben an A dagegen zu verwerfen'.
Und im Grunde zielt doch die ganze Argumentation in diese Richtung. Madvig
freilich hatte gefragt: «ubi ea alibi memorantur?» Gewiss, aus Wind, Regen und
Stürmen leitete man üblicherweise den Charakter eines Neugeborenen nicht
ab, wohl aber allgemein aus der Beschaffenheit der Atmosphäre und des

Klimas. Ja ausgerechnet den Astrologen schreibt Cicero die Auffassung zu (2, 89):

utcumque temperatus sit aer, ita pueros orientis animan atque formari. Ferner
räumt er De fat. 7 - in Auseinandersetzung mit Chrysipp und dessen Lehre
begrenzend - ein, dass das Klima mindestens den 'Volkscharakter' bestimme
(z.B. Athenis tenue caelum, ex quo etiam acutiores putantur Attici; crassum
Thebis, itaque pingues Thebani et valentes), und folgert 8: ut igitur ad quasdam
res natura loci pertinet aliquid, ad quasdam autem nihil, sie astrorum adfectio

14 Vgl. Anm. 10.

15 Sie verweisen für die Stellung von non aufDe div. 1. 86: non nunc idagitur im Sinne von non id
nunc agitur. hier negiert aber non auf jeden Fall nur ein Wort (nunc oder id). nicht die ganze
Aussage (oder das Prädikat). Geht anderseits non doch einmal dem certe voran, so tritt das

Verbum dazwischen: Cic. Tusc. 1. 60 non est certe nee cordis nee sanguinis nee cerebri nee

atomorum: 3. 36 quae [sc. fortuna] pervellere te forsitan potuerit et pungere. non potuit certe
vires frangere.

16 M. Tulli Ciceronis De divinatione. ed. A. S. Pease. University of Illinois Studies in Language
and Literature 6 (1920) 161ff. und 8 (1923) 153ff. (Nachdruck Darmstadt 1963) ad loc. (quod
non certe pertinet).

17 Vgl. Anm. 10.



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 187

valeat, si vis, ad quasdam res, ad omnis certe nonli valebit. Cicero macht also,
der Argumentation zuliebe, durchaus seine Konzessionen, und angesichts des

ähnlichen Zusammenhangs und einer Formulierung wie pertinet aliquid (bzw.
nihil) drängt sich die Vermutung fast auf, dass der uns hier beschäftigende
Relativsatz einmal gelautet hat: quod non (nihil) certe pertinet - 'was doch
wenigstens einen gewissen Einfluss ausübt'19.

2, 97 b scheint Cicero uns wissen zu lassen, dass er gleichsam anhangsweise
noch einige Argumente nachzuliefern gedenke, die bei Panaitios nicht zu
finden seien (jedenfalls nicht von ihm - sondern von Karneades? - stammten). Er
hebt dann folgendermassen an: requiro, omnesne, qui Cannensi pugna ceci-

derint, uno astro fuerint; exitus quidem ornnium unus et idem fuit. quid? qui
ingenio atque animo singulares, num astro quoque uno quod enim tempus, quo
non innumerabiles nascuntur at certe similis nemo Homeri! Dieser oft wiederholte

Einwand gegen die Astrologie setzt sich aus zwei komplementären
Überlegungen zusammen: 1. Wie kommt es, dass verschiedene Menschen die gleiche
Katastrophe erleiden? Das Problem lautet also: verschiedene Horoskope führen

zum gleichen Geschick. 2. Wie lassen sich einzigartige Begabungen und
Leistungen astrologisch erklären angesichts der Tatsache, dass im gleichen
Augenblick auf der ganzen Erde viele Menschen geboren werden Hier besteht
das Problem also darin, dass gleiche Horoskope zu je verschiedenen Geschicken
führen20. Das ist logisch gedacht und sollte deshalb auch klar und logisch
formuliert sein. Schwierigkeiten bereitet indes das zweimalige uno astro bzw.
astro uno. An der ersten Stelle wird, vollkommen normalem Gebrauch entsprechend,

gefragt, ob bei einer Katastrophe für alle Opfer 'ein und dasselbe Horoskop'

gilt. An der zweiten Stelle geht es ums genaue Gegenteil, denn Cicero
möchte wissen, ob einzigartige Begabungen nicht auch über ein 'alleiniges, ja
einzigartiges Horoskop' verfügen mussten, das sie mit niemandem teilten. Da
hilft gar nichts: Entweder hat Cicero unklar gedacht (d.h. uno astro zweimal
gleich, wohl im Sinne der ersten Stelle, verwendet21) und damit sein Argument
zerstört. Oder er hat unklar formuliert (d. h. uno astro zweimal verschieden, ja

18 Dies wäre geradezu ein Beleg für die Umstellung von Schütz und Madvig.
19 Vgl. De div. 1, 128 qui cursum rerum... nolaverunt, aut semper aut, si id difficile est, plerumque,

quodsi ne id quidem conceditur, non numquam certe, quid futurum sit, intellegunt. Die
'Alternativen' oder das 'Gegenteil' wären an unserer Stelle in Gedanken zu ergänzen (vgl. Elsperger,
ThLL 3, 940, 37ff. «suppleas contrarietatem»), im Vergleich mit De fat. 8 (im Text
ausgeschrieben) dem Sinne nach etwa so: 'was (keinen alles bestimmenden oder starken, aber) doch

wenigstens einen gewissen Einfluss ausübt'.
20 Übrigens hat Cicero die zweite Hälfte des Arguments auch bei Panaitios gefunden und. nicht

eben geschickt, schon vorher (2, 95) benutzt, mit Scipio Africanus (anstelle Homers) als

Beispiel.
21 So scheint den Text W. A. Falconer zu verstehen in seiner zweisprachigen Ausgabe (Loeb

Classical Library 1923; viele Nachdrucke): «Did all the Romans who feil at Cannae have the

same horoscope? Were all the men eminent for intellect and genius born under the same
star?»



188 Christoph Schäublin

gegensätzlich und infolgedessen beim zweiten Mal geradezu irreführend
verwendet) und damit seinem Argument, gelinde gesagt, erheblichen Schaden
zugefügt. Thoresen sah offenbar das Problem und sonderte uno an der zweiten
Stelle aus; Pease beurteilte den Eingriff lakonisch als «unnecessary»22, während
ihn die neueren Herausgeber nicht einmal mehr erwähnen. Immerhin genügte
er dem Sinn (astro wäre, wie ingenio und animo, zu singulares zu ziehen);
unerfreulich wirkt höchstens, dass die Ausgewogenheit des Satzes dabei etwas
litte: singulares scheint einer Entsprechung zu bedürfen. Sollen wir die 'Un-
schönheit' am Ende also doch Cicero selbst anlasten? Besser verständlich wäre
freilich nur schon num astro quoque un(ic)o, kühner vielleicht num astro
quoque uni ('stehen sie auch hinsichtlich ihres Horoskops allein?'). In einer
anfälligen Korruptel, wie auch immer ihre Heilung aussähe, wirkte natürlich
die erste Stelle nach.

Nachdem bisher nur Formen der artificiosa divinatio zur Sprache gekommen

sind, sei zum Schluss noch ein Abschnitt aus dem der naturalis divinatio
(dem furor divinus und den Träumen) gewidmeten Teil herausgegriffen.
Vielmehr: Cicero sucht gleich zu Beginn seiner Argumentation zu erweisen, dass

Orakelsprüche wie diejenigen der Sibylle eigentlich gar nichts mit natura und
furor, dafür umso mehr mit ars zu tun hätten (2, 111-112): das beweise die
Gedichtform an sich, tum vero ea, quae äKpoaxiyiz dicitur, cum deinceps ex
primis (cuiusque add. Christ, Diels) versus Htteris aliquid conectttur, ut in
quibusdam Ennianis: Q. Ennius fecit. id certe magis est attenti animi quam
furentis. [112] atque in Sibyllinis ex primo versu cuiusque sententiae primis
Htteris illius sententiae carmen omne praetexitur. Dass der sachliche Kern dieser

Aussage kaum mehr in Frage steht, ist im wesentlichen H. Diels zu verdanken:

«Die Beschreibung der eigentümlich verzwickten Akrostichenkunst in den
Sibyllinen könnte deutlicher sein. Aber man versteht doch, was gemeint ist.
Während die Akrostichis des Ennianischen Gedichtes den Namen des Dichters
durch die Initialen einer Folge von Versen ausdrückte, bildet in den Sibyllinen
der erste Vers jedes Orakelspruches (cuiusque sententiae) den Saum, der
vermittelst der Initialen den ganzen Spruch einfasst.»23 Oder, um das Vorgehen
noch etwas anschaulicher zu umreissen: der erste Vers jedes Spruchs wird nicht
nur waagrecht, sondern auch senkrecht geschrieben und liefert so die Anfangs-

22 Pease, a.O. (oben Anm. 16) 516 (zu uno). Leider blieb mir Thoresens Begründung unerreich¬
bar: Nordisk Tidsskrift for Filologi 3 ser. 2 (1893) 39f.

23 H. Diels, Sibyllinische Blätter (Berlin 1890) 26; ihm schhesst sich an E. Vogt, Das Akrostichon
in der griechischen Literatur, Antike u. Abendl. 13 (1967) 80ff., bes. 90f. Vgl. ferner F. Dornseiff,

Das Alphabet in Mystik und Magie (Leipzig/Berlin 21925; Nachdruck Leipzig 1985) 187

(Nachtrag zu S. 147). Er erinnert an das einzige erhaltene Epigramm des Kallimachos-Schülers
Philostephanos von Kyrene, das die gleiche Akrostichis-Technik aufzuweisen scheint wie die
Sibyllinen; dazu auch D. Page, Further Greek Epigrams(Cambridge 1981) 21; H. Lloyd-Jones/
P. Parsons, Supplementum Hellenisticum (Berlin/New York 1983) Nr. 691. Anderseits glaubt
D.P. Fowler, CQ 33 (1983) 298, bei Vergil, Aen. 7, 601-604 eine Akrostichis gefunden zu
haben, die eher dem 'ennianischen' Typus entspricht (MARS).



Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II 189

buchstaben der folgenden Verse. Was für Ergebnisse ein solches Bemühen
tatsächlich zeitigen mochte, führt Diels anhand zweier Orakel vor, die in den
'Mirabilia' (c. 10) Phlegons von Tralles erhalten sind24. - So bestimmt sich
freilich die Sache fassen lässt, ebenso unklar bleiben die Worte, mit denen
Cicero die Sibyllinischen Sprüche und die in ihnen angewandte Technik
charakterisiert25. Diels wünschte sich zu Recht mehr Deutlichkeit; Plasberg-Ax26
fanden, die betreffenden Zeilen seien «valde obscuri». Fangen wir hinten an:
'Das ganze Gedicht wird gesäumt'; die erste Frage lautet nun: womit? Da gibt
es im Grunde nur eine Antwort: 'mit den Initialen' (primis Htteris, zu verstehen
als primis cuiusque versus Htteris, wie bei der ennianischen Akrostichis). Die
entscheidende Schwierigkeit liegt dann darin, wie die Worte ex primo versu
cuiusque sententiae einzufügen sind. Da keine Verbindung zu einem anderen
Satzteil vorhanden ist, wird man sie zunächst ebenfalls zum Prädikat ziehen;
dieses wäre demnach doppelt bestimmt: der 'Saum' wird gebildet 'aus dem
ersten Vers jedes Spruchs', (und zwar) 'mit den Initialen'. Das klingt höchst
seltsam. Überdies scheint, was einleuchtet, praetexere ex nicht belegt zu sein27;

vielmehr verlangt das Verbum zur Angabe des 'Stoffs' eindeutig den Ablativ.
Und dem Sinne nach gehört ex primo versu cuiusque sententiae in der Tat zu
primis Htteris, denn 'die Initialen' (der folgenden Verse) sind es, die 'aus dem
ersten Vers jedes Spruchs' stammen. Anderseits geht es kaum an, ex primo
versu als präpositionales Attribut zu primis Htteris zu ziehen: sollte also das

Bindeglied, d. h. ein Partizipium, ausgefallen sein Unmittelbar verständlich
wäre jedenfalls: (assumptis) ex primo versu cuiusque sententiae primis Htteris.
Anstelle von assumere kämen gewiss auch andere Verben in Betracht28, und
das Partizipium könnte allenfalls auch vor primis Htteris stehen. Doch wichtiger

als die Therapie ist fürs erste die Diagnose. Somit bleibt am Ende noch illius
sententiae: hängt der Genetiv von primis Htteris oder von carmen omne ab?
Beides ist möglich, beides mutet gleich unbeholfen an, so dass Giomini29 mit
seiner Einschätzung wohl das Richtige trifft: «illius sententiae prava repetitio

24 Diels, a.O. 28ff, die Texte 11 lff. Vgl. neuestens L. B. Pulci Doria, Oracoli sibillini tra rituali e

Propaganda. Studi su Flegonte di Tralles (Napoli 1983).
25 Abgesehen sei hier von der auch nicht unumstrittenen Aussage über die ennianische

Akrostichis. - Leider geht der scharfsinnige Kritiker G. Jachmann in seiner Behandlung des

ganzen Abschnitts nicht auf die Probleme des Textes ein: Lucrez im Urteil des Cicero,
Athenaeum N.S. 45 (1967) 89ff., bes. 9lff. Ausg. Schriften, hg. von Chr. Gnilka (Königstein/Ts.
1981) 152ff, bes. 154ff.

26 Vgl. Anm. 10.

27 Tadellos ist dagegen conectere ex, was in der Beschreibung der ennianischen Akrostichis
begegnet; vgl. Cic. De or. 3, 166 nam illud ex pluribus [sc. verbis] continuatis conectitur.

28 Für assumere ('beziehen, entlehnen') vgl. etwa Cic. De or. 2, 39 adsumpto aliunde uti bono; De

off. 1,151 illinc [sc. ex Catone Maiore] assumes, quae ad hunc locum pertinebunt.
29 Vgl. Anm. 10. Von Giomini überzeugen liess sich K. Vretska, Anz. f. d. Altertumswiss. 33

(1980) 5. - Natürlich wurde schon mit verschiedenen Eingriffen versucht, dem Satz insgesamt
beizukommen: bisher ohne rechten Erfolg.

13 Museum Helveticum



190 Christoph Schäublin: Bemerkungen zu Cicero. De divinatione II

atque interpretatio praecedentis loci cuiusque sententiae videtur, idcirco de-
lenda putamus.» Cicero war jederzeit imstande, auch verwickelte Sachverhalte
treffend zu formulieren; dieser Überzeugung möchte die hier erwogene
Fassung des fraglichen Satzes einigermassen gerecht werden: atque in Sibyllinis
(assumptis) ex primo versu cuiusque sententiae primis Htteris [illius sententiae]

Carmen omne praetexitur.
An banalen Verschreibungen, dem Eindringen von vermeintlichen

Erklärungen und dem Verlust von Wörtern leidet die Mehrzahl der antiken Texte.
Deshalb sollten gerade auch im Falle Ciceros immer wieder die 'librarii'
verhört werden, bevor man den Autor selbst des dormitare bezichtigt.


	Kritische und exegetische Bemerkungen zu Cicero, De divinatione II

