
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 44 (1987)

Heft: 3

Artikel: Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8)

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8)

Von Thomas Gelzer, Bern

Dass der kurze Hymnus an Ares nicht zu den jipooiuia gehört, die im
überlieferten Corpus der 'Homerischen Hymnen' zusammengestellt sind, ist
evident und allgemein anerkannt. Die Diskussion über ihn geht seit langem
von zwei engstens miteinander verknüpften Fragen aus: 1. In welchem
Umkreis ist sein Dichter zu suchen, bzw. kann er vielleicht sogar einem bestimmten

Verfasser zugewiesen werden? - Die Versuche, diese Frage zu beantworten,
verfolgen im wesentlichen zwei Spuren. David Ruhnken wollte darin aufgrund
gewisser Ähnlichkeiten einen Orphischen Hymnus erkennen, Gottfried
Hermann fügte ihn in seinen berühmten «Orphica» diesen bei, und von den
modernen Herausgebern folgte ihm mit dieser Zuweisung Jean Humbert. Dagegen
wollte ihn August Matthiae, mit Heranziehung von Parallelstellen bei Proklos,
als philosophischen Hymnus erklären1. Gewisse Übereinstimmungen führten
zur Annahme, Proklos habe den Ares-Hymnus gekannt2 oder dessen Verfasser
die Hymnen des Proklos3, und Martin West wollte ihn Proklos selber zuweisen.
Ihm folgt der letzte Herausgeber, Filippo Cässola4. Auf weitere Hypothesen
wird unten noch einzutreten sein. Sprache, Gestaltungsweise und Metrik
empfehlen jedenfalls die Annahme einer späten Entstehung, wohl in der Kaiserzeit.

Damit stellt sich natürlich die Frage: 2. Wie und wann kann dieser Fremdkörper

in die Sammlung der 'Homerischen Hymnen' gekommen sein? - Franz
Bücheler vermutete einen Irrtum in der Überlieferung. Da die Homerischen in
gewissen Handschriften mit den Orphischen verbunden sind, könnte der Ares-
Hymnus von dort her durch falsche Zuweisung eingedrungen sein5. Auf dieser
Linie versuchen, in analoger Argumentation, Humbert und West seinen Übergang

in das Homerische Hymnencorpus zu begründen: Die drei Handschriften
des Hyparchetyps 'z' (HJK)6 enthalten nur einen Rest der Sammlung, die

1 Referate über D. Ruhnken, Epistola critica I (Leiden ' 1749,21782 mit dem Hymn. in Cer.) und
A. Matthiae, Animadversiones in hymnos Homericos (Leipzig 1800) und weitere frühere
Literatur bei A. Baumeister, Hymni Homerici (Leipzig 1860) 89-92. 343f. und A. Gemoll, Die
homerischen Hymnen (Leipzig 1886) 322-324; G. Hermann, Orphica (Leipzig 1805) 353f.;
J. Humbert, Homere, Hymnes (Paris 1937) 179-181.

2 So E. Pfeiffer, Studien zum antiken Sternglauben (Leipzig 1916; Nachdruck Amsterdam 1967)

103-112, dort 112.

3 So E. Abel, Hymni Homerici etc. (Leipzig und Prag 1886) 91.

4 Matthiae s. oben Anm. 1; M. West, The eighth Homeric hymn and Proclus, Class. Quart, n.s. 20

(1970) 300-304 (hinfort zitiert: West, Hom.); F. Cässola, Inni Omerici (Fondazione Lorenzo
Valla 1975, 21981) 297-299.

5 F. Bücheler, Homeri hymnus in Cererem (Leipzig 1869) lf; er zählte den Hymnus zu den

Orphischen.
6 S. dazu P. S. Breuning, De hymnorum Homericorum memoria (Diss. Utrecht 1929) 33-37.



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 151

Hymnen 8-17, und anschliessend den verstümmelten Anfang von 3. Unser
Hymnus 8 steht dort also am Anfang. Infolge einer «erreur pour ainsi dire
materielle» wäre auf einer früheren Stufe der Überlieferung, in der die Orphischen

(Humbert)7 oder die Proklischen (West)8 Hymnen davor standen, der
Ares-Hymnus als' deren jeweils letzter abgetrennt und zu den Homerischen
geschlagen worden. Er wäre dann ursprünglich entweder *Orph. Hy. 889 oder
*Procl. Hy. 8 gewesen. Die Annahme einer solchen Hypothese impliziert, dass

schon die kaiserzeitlichen oder spätantiken Herausgeber jener Hymnencorpora
den Ares-Hymnus für ein Werk des Orpheus oder des Proklos gehalten hätten.
Da dieser Annahme ein gewisses Gewicht als Autoritätsbeweis beigemessen
wird10, empfiehlt es sich, die Frage 2 vorweg zu behandeln.

Zu 2: Bei näherer Betrachtung macht die Annahme eines Irrtums in der
Überlieferung Schwierigkeiten. Die Hymnen des Orpheus11 und des Proklos12
sind uns bekanntlich seit spätbyzantinischer Zeit in jener Sammlung überliefert,

in der sie mit den Orphischen Argonautica und den Hymnen des Homer13
und des Kallimachos14 zusammengestellt worden waren. Ihr (nicht erhaltener)
Archetyp *P lässt sich aus einer Reihe sukzessive daraus abgeschriebener (ebenfalls

nicht erhaltener) Hyparchetypen rekonstruieren, von denen alle erhaltenen

Handschriften der Hymnen des Proklos, des Kallimachos und vielleicht
auch des Orpheus15 abstammen. Er bestand aus einem Material (vermutlich

7 Humbert, a.O. (oben Anm. 1) 181.

8 West, Hom. 300: «All the same, an accident of transmission does seem the only likely explanation

ofthe presence ofthe hymn in the Homeric collection.» West neigt überhaupt zu dieser
Art der Erklärung, so auch im Fall des Proömiums Jtpöc; Moucraiov, das wohl von einem
anderen Dichter ist als die Orphischen Hymnen 1-87. Dessen Verbindung mit dem Corpus
sucht er ebenfalls mit einem «accident of transmission» zu begründen in Notes on the Orphic
hymns, Class. Quart, n.s. 18 (1968) 288-296, dort 288f. (hinfort zitiert: West, Orph.). Er
rechnet nicht mit der Möglichkeit, dass dieses Proömium, bzw. Hom. Hy. 8, von ihrem
Redaktor oder Herausgeber mit einer bestimmten Absicht in diese Sammlungen gebracht
worden sein könnte; vgl. zum Proömium der Orph. Hy. R. KeydeU, Orphische Dichtung (Hymnen)

RE 18, 2 (1942) 1321-1333 (hinfort zitiert: KeydeU, Orph. Hy), dort 1321. 1332, zu Hom.
Hy. 8 unten S. 166f. Dass es Versehen in der Überlieferung gibt, die zu falschen Zuweisungen
führen, ist freilich von vielen Beispielen her bekannt, so etwa im Hymnencorpus *P, wo die
Hymnen des Proklos in den meisten Hss. auf die Orphischen folgen und oft der Name des
Proklos ausgefallen ist, so dass die Proklischen nicht mehr von den Orphischen unterschieden
sind (vgl. E.Vogt, Prodi Hymni, Wiesbaden 1957, 3).

9 So G. Hermann, a.O. (oben Anm. 1).

10 Vgl. West, Hom. 303: «If the hymn had been transmitted under the name of Proclus, I think
that not only Mr. Cameron (den West 302f. zitiert) but everyone eise would have accepted it as
Proclus' without ever calling its authenticity in question.»

11 W. Quandt, Orphei Hymni (2Berlin 1955, ' 1941) *1 lff. 81f.
12 E.Vogt, a.O. (oben Anm. 8) 18ff.
13 Zur Überlieferung der Hom. Hy. in dieser Sammlung s. Breuning, a.O. (oben Anm. 6) 45ff.
14 R. Pfeiffer, Callimachus II (Oxford 1953) LXXIXff. 124f.
15 Ob anzunehmen ist, auch die Orphischen Hymnen seien (wie die des Proklos und Kallima¬

chos) ausschliesslich durch SC überliefert, oder es habe neben dessen Vorlage davon noch



152 Thomas Gelzer

aus sogenanntem Bombycin), das in kurzem zeitlichem Abstand von den Rändern

her zunehmend Schäden erlitt, nach deren Progression die Abschriften
geordnet werden können16. Seitdem erwiesen ist, dass die Handschrift At (mit
Homer und Kallimachos) aus dem 15. Jh. stammt17, haben als ältester erhaltener

Abkömmling dieser Sammlung die von Georgios Chrysococces um
1420-1428 in Konstantinopel geschriebenen Hymnen des Homer und des
Kallimachos zu gelten in der Hs. D Hom. F Call.18 D/F und der daraus (wohl mit
einer Zwischenstufe) abgeschriebene At19 gehören als älteste Zeugen zum ältesten

Hyparchetyp von *¥ (f Hom., a Call.). Ausser diesem wurden möglicherweise

noch weitere Hyparchetypen aus "P in Konstantinopel abgeschrieben,
bevor er nach Italien kam20. Da nun At (früher ins 14. Jh. datiert) als älteste
Handschrift ausfällt, muss der älteste Hyparchetyp (die Vorlage von D/F)
spätestens vor 1420 angesetzt werden, und *F könnte noch im 14. Jh. entstanden

sein21.

Für das Corpus der Homerischen Hymnen verfügte "P nur über eine
verstümmelte Vorlage, die Hy. 3-23 und das Epigramm eic*. ^evouc; enthielt. Eine
ebenfalls, aber anders verstümmelte Vorlage liegt der Überlieferung in der
Handschrift M zugrunde, die jetzt auf das erste Viertel des 15. Jh.s datiert
wird22, zeitlich also nicht ferne von D/F. Sie enthielt vor den in *P überlieferten
zwei weitere Hymnen (1 Dionysos, 2 Demeter), dann Hy. 3-17 mit Umstellung

andere Hss. gegeben, hängt davon ab, ob man die vier Stellen, wo einzig Plethon und die von
ihm abhängigen Hss. die bessere Lesart haben (Hy. 34, 7. 14. 19; 46, 9), als Konjekturen des
Plethon beurteilt (R. KeydeU, in der Rez. der 1. Aufl. von Quandt, Orphei Hymni, in Gott. Gel.
Anz. 204, 1942, 71-84, dort S. 80, hält das für möglich, Quandt 2. Aufl. S. 82f. für wahrscheinlich;

beide machen dazu auf einen Bindefehler aufmerksam, der Plethons Version und *F

verbindet), oder ob man dafür mit einer von "P unabhängigen Überlieferung rechnet (so West,
Orph. 291, Anm. 2 und Hom. 304).

16 Vgl. dazu R. Pfeiffer, a.O. LXXXIff. (nach P. Maas, Zum Archetypus der Handschriften des

Kallimachos, Byz.-neugr. Jahrbb. 5, 1926/27, 205-211). Die rekonstruierte byzantinische Hs.

(codex) *P ist technisch gesprochen nur «le plus-proche-commun-ancetre-de-la-tradition»
(s. A. Dain, Les manuscrits, Paris 1949, 109ff.), der eine oder mehrere Minuskelhandschriften
vorausgingen und dessen wirklicher Archetyp (Dain 96ff.) auf viel frühere Zeit zurückgehen
kann (vgl. unten Anm. 65).

17 N. G.Wilson, A puzzlein stemmatic theory solved (Rev. d'hist. des textes 4, 1974, 139-142)hat
als Schreiber von At Athous Vatopedi 671) Tipäpöoc; von Methone oder Alt-Patras identifiziert,

dessen Aktivität von 1420 bis 1443 nachgewiesen ist, in Mantua c. 1430. Danach ist das
Stemma der Hss. zu berichtigen bei R. Pfeiffer, a.O. LXXXII (s. dazu A. W. Bulloch, Callimachus:

The Fifth Hymn, Cambridge U.P. 1985, 64-66) und Breuning, a.O. 58.
18 R. Pfeiffer, a.O. LXI; Wilson, a.O. 139.

19 Maas, a.O. (oben Anm. 16) 210, Anm. 1; Bulloch, a.O. (oben Anm. 17) 66.
20 Vgl. R. Pfeiffer, a.O. LXXXI.
21 R. Pfeiffer, a.O. LXXXI, hatte (nach Maas, a.O. 210) frühestens das 12. oder 13. Jh. vorge¬

schlagen; Maas, a.O. 210, Anm. 1, eher 13.-14. Jh. (Zeit des Planudes); T. W. Allen/W. R.

Halliday/E. E. Sikes, The Homeric Hymns (2Oxford 1936; Neudruck Amsterdam 1963)
LXXXI nehmen 14. Jh. an; s. auch unten Anm. 65.

22 N. J. Richardson, The Homeric hymn to Demeter (Oxford 1974) 65 mit Anm. 2 (Bestätigung
durch N. G. Wilson).



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 153

von 10 und 11 und mit grösseren Lücken (Hy. 3, 23-73; 4, 68-112), hörte aber
mit 18, 4 auf. Ausfälle, die erst durch die Beschädigung von M selber entstanden

sind, können hier ausser Betracht bleiben23; festzuhalten ist aber, dass der
Ares-Hymnus in beiden, "-P und M, stand. Dass beide in den Teilen, in denen sie

sich überschneiden, die gleichen Hymnen haben, sowie eine Reihe gemeinsamer

Fehler lässt darauf schliessen, dass M und "P auf einen gemeinsamen
Archetyp ii zurückgehen24. Die überaus grosse Anzahl von falschen und richtigen

- keineswegs immer als Konjekturen erklärbaren - Sonderlesarten, die M
allein gegenüber *P hat (allein in dem kurzen Ares-Hymnus sind es vier)25,
lassen aber auch erkennen, dass es sich um zwei voneinander unabhängige,
getrennte Zweige der Überlieferung von ii handelt. In M ist dieser Ausschnitt
aus dem Homerischen Hymnencorpus verbunden mit dem Text der Ilias
(ebenfalls nach einer verstümmelten Vorlage), bildet also einen Teil eines 'Ho-
mercorpus'. Ob das auch für die Vorlage der Homerischen Hymnen in "P gilt,
lässt sich nicht erweisen. Das Epigramm eic; cjevooc;26, das auch in der Pseudo-
Herodoteischen Homervita (c. 9) steht, legt aber diese Vermutung nahe27.

Es ist also nicht anzunehmen, dass ein Hymnus aus einem der Corpora des

Orpheus oder Proklos, die erst in der Vorlage von *P mit den aus il übernommenen

Homerischen Hymnen verbunden wurden, in die von "P unabhängige
Überlieferung von M geraten wäre, die auf einer reinen Homeraszendenz
beruht. Ein Blick ist noch zu weifen auf die von Humbert und West bemühte
Handschriftenfamilie z (HJK, alle 15. Jh., mit Hom. Hy. 8-18 + Hy. 3, 1-186/5
bzw. in H nur 3, 1-55). Ihr Text geht offenbar direkt zurück auf den ältesten
Hyparchetyp f, parallel zu D28. Nur in H (nicht in J, K) wurde dieser Ausschnitt
aus dem Homerischen Hymnencorpus zusammengestellt mit einer speziellen
Redaktion der Orphischen und Proklischen. Rudolf Keydell hat gezeigt, dass

diese Redaktion von Georgios Gemistos, genannt Plethon, stammt, der
Auswahl, Reihenfolge und Text der Hymnen sehr frei so abänderte, dass sie seinem

23 Auch die Frage, ob vor Hy. 1 (Dionysos) eventuell noch ein weiterer Hy. in dem verlorenen
Quinio gestanden hat.

24 S. dazu Breuning, a.O. 53-57; M. Sichert, Kritisches zum Hymnencorpus {P, Hermes 88 (1960)
121-128, dort 128, erwägt aufgrund eines einzigen, nicht sicher signifikanten Beispiels
vorsichtig die Möglichkeit, ob der gemeinsame Vorfahr von *F und M ein Minuskelcodex gewesen
sein könnte; das scheint aber nach dem weiteren Inhalt von M nicht wahrscheinlich zu sein;
vgl. auch die folgende Anm.

25 Zu M vgl. Allen/Halliday/Sikes, a.O. (oben Anm. 21) XVII-XXVIII, dort eine Auswahl von
Sonderlesarten XXV-XXVIII; Sonderlesarten im Ares-Hymnus V.7 EJüTCuröpooc;, 10 ttpiv,
12 oeüacrOat, 13 t)7iovväp\|/ai, sowie Titel toü auxoü eic/Apea (V. 3 SopicrOevec, evtl. nur
Iotazismus); Majuskelfehler in der Tradition von M, s. Allen/Halliday/Sikes, Anm. 1 zu
S. XXIII.

26 Überliefert in Hss. der Hyparchetypen f, x und p.
27 Auch die Hymnen des Kallimachos sind wohl einer umfassenderen Sammlung seiner Werke

entnommen, s. Maas, a.O. (oben Anm. 16) 210; R. Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 14) XXVIff.
LVff.; Bulloch, a.O. (oben Anm. 17) 82.

28 Breuning, a.O. 33-37.



154 Thomas Gelzer

eigenen neuplatonischen System entsprachen. Sein Autograph ist erhalten. Es
kam nach seinem Tode (1452) nach Italien zu seinem ehemaligen Schüler
Bessarion, von woher diese Redaktion verbreitet wurde, und, wenn H «in den
homerischen Hymnen zur ältesten Abschrift F [F Call. D Hom. Hyparchetyp

f ] gehört, so sehen wir jetzt, dass die Koppelung mit den orphischen [und
proklischen] Hymnen spät ist und mit F nichts zu tun hat»29. Nichts deutet also
daraufhin, dass die stirps f oder H oder gar Plethon, wie West annimmt30, mit
einer durch einen quasi mechanischen Fehler verursachten Übertragung des

Ares-Hymnus aus dem Orphischen oder Proklischen in das Homerische
Hymnencorpus in Zusammenhang gebracht werden mussten. Genauere Betrachtung

der Überlieferung führt vielmehr zum Ergebnis, dass es keinen Grund gibt
zur Annahme, der Ares-Hymnus habe nicht schon im Archetypus il gestanden.

Zu 1: Das Homerische Hymnencorpus kann also in dem Bestand, in dem
es uns durch il überliefert ist, nicht früher zusammengestellt worden sein, als
der Ares-Hymnus gedichtet wurde. Zur Frage, warum dessen Redaktor ihn in
dieses Corpus übernahm, wird wohl über Vermutungen kaum hinauszukommen

sein. Aber sein Wesen und der Bereich seiner Herkunft lassen sich doch
wohl etwas näher bestimmen.

Zunächst: Die seit langem festgestellten und oft diskutierten Ähnlichkeiten

zwischen dem Ares-Hymnus und den Orphischen und Proklischen in der
Struktur als Gebete, im Inhalt und bis in den Wortlaut sind als solche nicht
erstaunlich. Alle haben vergleichbare Funktionen. Es sind üuvot KAnriKoi, die
Götter oder höhere Mächte in ritueller Form zur Erfüllung von Fall zu Fall
mehr oder weniger konkret formulierter Bitten herbeirufen. Die Götter der
alten Mythologie werden einerseits durch Epiklesen und Hinweise als solche
identifiziert, anderseits wird aber ihr Wirken allegorisch - theologisch und
philosophisch - uminterpretiert im Sinne spezieller Doktrinen. Dasselbe
geschieht mit Vorstellungen und Wörtern aus Homer, Hesiod und anderen. Die
Orphischen, die Proklischen und der Ares-Hymnus stehen also in der gleichen
Tradition spätantiker heidnischer Hymnendichtung, in der aus weitgehend
gleichen Voraussetzungen Kultgedichte mit im Speziellen verschiedenem Sinn
und Zweck geschaffen wurden.

Übereinstimmungen und Unterschiede lassen sich in mehreren Punkten
feststellen. Proklos und der Dichter des Ares-Hymnus (im folgenden: AD)
haben offensichtlich die Orphischen Hymnen gekannt und benutzt31, aber
deren Formulierungen in ihrem eigenen Sinne umgedeutet. In den Orphischen
Hymnen findet sich Philosophisches, wenig 'Orphisches', nichts Neuplatoni-

29 Keydell, in der Rez. von Quandt (oben Anm. 15) 77-80, das Zitat S. 80.

30 West, Hom. 303f. zitiert R. Pfeiffer (oben Anm. 14; dort S. 124 At schon ins 15. Jh. datiert),
Keydells Rez. von Quandt (oben Anm. 15) und die Siglen von Breuning (oben Anm. 6), erklärt
aber nicht, warum er entgegen deren Feststellungen annimmt, Plethon habe die Homerischen
Hymnen abgeschrieben oder ein Hom. Hy. in M könne aus *P übernommen worden sein.

31 Zu Proklos s. KeydeU, Orph. Hy. 1333 (nach Wilamowitz).



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 155

sches32. Dort steht ein Hymnus an Ares, in dem er um Frieden zur Förderung
der Jungen gebeten wird (Hy. 65, 8 eipfjvr)v noüecov Koupoxpöcpov) wie beim
AD (V. 16 5ö<;... eipfjvr|<; re uiveiv ev öjnjuoai OeouoTc-, V. 9 Soxfjp eütrr|A£o<-,

fjßriq). Ares, eipfjvT) und die Jugend kommen dagegen bei Proklos nicht vor. Die
Häufung der Epiklesen am Anfang der Hymnen, die auch aus den Zauberpapyri

und Hymnen bekannt ist, tritt dominierend in den Orphischen Hymnen33
und massvoller beim AD (V. 1-9) in Erscheinung, fehlt aber bei Proklos. Seine

Vorstellung von der Hilfe der Götter an die Menschen (er verwendet für sie nie
das Wort tpcöxec; wie der AD V. 5) geht von anderen Voraussetzungen aus. Dank
ihrer ixpövoia (Hy. 1, 7; 2, 7) wenden die jeweils höheren sich innerhalb ihrer
oeipd (Hy. 1, 18; 2, 1; 7, 2. 22) stufenweise von zuoberst bis zuunterst den

niedrigeren Hypostasen zu und fuhren sie in ihrer eTtiaxpocpij wieder hinauf
(vgl. Hy. 1, 34; 2, 5; 3, 1. 7. 15; 4, 2; 5, 14; 6, 7; 7, 34-36). In den öpyta Kai
xekexai (Hy. 4, 15; vgl. 3, 4; 4, 4; 6, 7) der spiritualisierten Theurgie, zu der die
Hymnen gehören34, erfüllen diese die Funktion der Bitte um Zuwendung der
Götter (Hy. 4, 4; 5, 12f.; 7, 5; vgl. 1, 24; 2, 1; 3, 1; 5, 1) zur philosophischen
Erhebung eyeporvöcov cmö ßißAcov (Hy. 3, 4; vgl. 4, 5; 7, 23). Die erste Voraussetzung

für das Gelingen des Gebets ist für Proklos, dass der Betende alle
xäi;eic; der Götter kennt, an die er sich wendet, das heisst eben ihre oeipd und
damit ihre Identität (in Tim. I 207, 23ss.)35. Für xekexai und uuoxfjpta sind
auch die Orphischen Hymnen gedichtet, aber für solche anderer Art, für die
Kultfeiern der Mysten einer kleinasiatischen Kultgenossenschaft36. Im
Homerischen Ares-Hymnus findet sich von beidem keine Spur.

Der Homerische Hymnus wendet sich an Ares als Planeten-Gott (V. 6-8).
Er soll 7tpr|C KaxaoxiAßcov aeXaq tiyöüev ec; ßiöxnxa fj|j.exepr|v Kai Kdpxoq
äpfjiov (lOf; 7iprrö, KaxaoxtAßcov, ßiöxr|c;, äpfj'toc; kommen in den Hymnen des

Proklos nicht vor) Wirkungen ausüben, die denen des traditionellen Kriegsgottes

entgegengesetzt sind, vergleichbar - wenn auch nicht identisch - mit denen,
um die er im Orphischen Ares-Hymnus gebeten wird (Hy. 65, 6ff. oxfjoov epiv

avec*, tcövov äÄAäc;ac-. öaküv önXcov In den Orphischen Hymnen gibt es

spärliche Anspielungen auf astrologische Vorstellungen (Hy. 7 daxpcov, 6f; 34

Ajxöaacovoc;, 20); aber die als Planeten-Götter in Frage Kommenden werden
nicht als solche angeredet37, und im Ares-Hymnus deutet keine Spur darauf
hin. Mehr davon findet sich in den Hymnen des Proklos', in Worten, die denen

32 KeydeU, Orph. Hy. 1323-1327.
33 Sie sind aber auch keine magischen Beschwörungen, KeydeU, Orph. Hy. 1329.

34 Vgl. dazu W. Beierwaltes, Proklos. Grundzüge seiner Metaphysik (Frankfurt a.M. 1965), zum
Gebet 313-329, zu den Hymnen 290-292; und speziell H. P. Esser, Untersuchungen zu Gebet

und Gottesvorstellung der Neuplatoniker (Diss. Köln 1967), zum Gebet bei Proklos 76-102, zu
den Hymnen 102-108.

35 Mit dieser besonderen Bedeutung der «Reihenlehre» für das Gebet folgt Proklos dem Iam¬

blich, s. Esser, a.O. 64ff. 83ff.
36 KeydeU, Orph. Hy. 1329-1331.
37 Keydell, Orph. Hy. 1328f.



156 Thomas Gelzer

des Ares-Hymnus sehr nahe kommen, aber andere Gestirne betreffen: Helios
(Hy. 1, 5-10) und Aphrodite (Hy. 2, 17). Um Gleichheiten und Unterschiede
genauer zu verstehen, soll deshalb ein Blick darauf geworfen werden, was
Proklos über Planeten-Götter und über Ares sagt.

Proklos unterscheidet streng zwischen den Planeten in der wahrnehmbaren

materiellen Welt und den Planeten-Göttern. In seiner «Darstellung der
astronomischen Hypothesen» entschuldigt er sich ausdrücklich (Hyp. astr. pos.
I 1), dass er sich hier, dem Adressaten des Buchs zu Gefallen, nicht an Piatos
Gebot halte, der xöv ye chq dAT*i)cöc; tpiAoootpoCvxa anweise, die sinnlichen
Wahrnehmungen und xf|v 7tAavcouevT*v coraoav oüoiav fahren zu lassen und
überhimmlische Astronomie zu treiben (oüpavoü ÜTtepaoxpovoueiv, vgl.
Theaet. 173 e; in Tim. II 77, 18f). Da Proklos mit seiner Astronomie im
wesentlichen dem Ptolemaios folgt38, hat er sich damit abzufinden, dass Plato
(Rep. 616 d ff, Tim. 38 d, vgl. Epin. 986 d ff.) eine andere Reihenfolge der
sieben (inkl. Sonne und Mond) Planeten annimmt (vgl. in Tim. III 60ff.)39, und
interpretiert ausdrücklich 8ixcoc;, getrennt in uauT|uaxtKCö<; und (piAooöcpcoc*,,

was der wirklichen Intention Piatos entspreche (z.B. in Tim. III 145ff), und
natürlich dem theologischen Interesse des Proklos entgegenkommt. Für ihn
sind Piatos Planeten-Götter eu\|/uxa Kai voepd C,cha, gehören also in den
immateriellen Bereich der "Pu^fj (in Tim. III 59)40, und genauer: Sie sind Götter nach
ihrer äxthpioxoq £cof] und C,&a nach ihrer xcopioxfj C,caf\ (in Tim. III 7lff.), und
jeder hat seine oeipd mit Saiuoveq, äyyeXoi und uepiKai vj/uxai, die ihm folgen
und ihre Lebenswahl (KÄfjpoi;) nach ihm ausrichten (z. B. in Tim. II 268f). In
Konflikt mit der Platonischen Reihenfolge bringt ihn namentlich die Stellung,
die er Helios gegenüber den andern Planeten-Göttern zuoberst bei den Trrjyai
anweist, die der Demiurg selber geschaffen hat (Theol. Plat. VI 12, p. 375ff.)41.
Er kann auch ein Chaldäisches Äöytov heranziehen, das es ihm erlaubt, den
Helios zugleich in der Mitte der sieben und über ihnen (in R. II220), und damit
an der Spitze der oeipd anzusetzen, von wo er dvcoiJev... &xpi xcov |j.epcov wirkt.
So lässt er ihn auch im Helios-Hymnus erscheinen, bei Aphrodite wird von
Anfang an die oeipd angerufen, beide wirken von der 7ir|Y*j (Hy. 1, 2; 2, 2) aus,
die hoch über den Planeten liegt, die ihrerseits tiefere Hypostasen in der oeipd
sind (Hy. 1, 8-10; 2, 17), also nicht selber als Planeten-Götter. Das heisst: Im
Prinzip wirken sie gleich wie die andern Götter, in deren oeipd keine Astral-
Götter vorkommen (7n*y*j Hy. 7, 2).

Seine Vorstellung von Ares entwickelt Proklos aus Interpretationen von
Plato (Phdr. 246ef. 248cff. 252c; Rep. 390 c 616bff; Cratyl. 406dff; Legg.

38 Vgl. W. und H. Gundel, Planeten. RE 20, 2 (1950) 2074f.
39 Vgl. Gundel, a.O. 2058.

40 Zur Seele im System vgl. R. Beutler, Proklos 4, RE 23, 1 (1957) 230-240.
41 Theologia Platonica Bücher I-IV zitiert nach der Ausg. von H. D. Saffrey/L. G. Westerink

(Paris 1968-1981), das weitere nach Aem. Portus (Frankfurt/Hamburg 1618; Neudruck
Frankfurt a.M. 1960), dessen Seitenzahlen bei S.-W. angegeben sind.



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 157

671 e 833 b 920e) und von Homer. Aus E 891 aiei ydp xoi epic; xe cpiArj ttöasuoi
xe uäxai xe liest er, Ares sei gegenüber Athena xco -lOAeucp Kai xaig evavxicöoeci
tpiAog, äXXä xfj SiaKpioei Kai Siaipeoei xcov Trpaypdxcov oiKeiöxepog (in Tim. I
167), und diese Eigenschaften werden ihm aufden verschiedenen Höhen seiner
Wirksamkeit zugeschrieben (vgl. z.B. in Tim. I 34, II 269, III 67f.). Seine

uoi%eia im Demodokoslied (i) 266ff.) wird als xcbv dvouoicov aixicov oüp7tvoia
des Tipoaxdxrig xfjg Siaipeaecog Kai xfjg evavxicöoetog gedeutet (in R. I 14lf.).
Der thjjxög ist Ape'iKog wie auch die cpiAoxiuia (in Tim. I 147f), und so ist Ares
Verursacher xcov OuuoeiScov Kivtjoecov xcov Kaxd cpöciv eKdaxoig (in Tim. III
69) und ein gefährlicher Gott: xfjv ydp 8iaipexiKfjv xoö'Apeog Süvauiv xd pev
üjroueivai 8uvdueva oco^exai, xd 8e dotfeveoxepa ovxa fj cooxe eveyKeiv xfjv
7toiT)oiv aüxfjg Äüexai pa8icog (in Tim. I 114f). Athena steht er auch in der
Götterschlacht (Y 67ff. O 39lff.) gegenüber, und das deutet Proklos so, dass sie

gemeinsam zur c/ooyovia beitragen, Athena zu einer Kaxd voßv, Ares zu einer
üÄiKcoxepa und 7iat)r|xiKcoxepa (in Tim. I 78f). In der ÄpsÜJdj aeipä sind zuunterst

Saipoveg, die %eipövcog ihre oeipd nachahmen und damit die ij/uxfj
verführen können zum Leben eines schlechten Tyrannen, so dass sie bei ihrem
Tode 7toivfjv eoxdxTjv xivei (in R. II 296f.). Zuoberst reiht er Ares unter die
Zwölf Götter des Phaidros (246 e f.)42, die jedesmal das Bindeglied von einer
höheren zu den tieferen Stufen bilden, so auf der Stufe des Übergangs von der
üueüeKxog cpüoig zur wahrnehmbaren Welt, mit dem Vorbild auf der Stufe der
dTTOAuxoi tfeoi (Theol. Plat. VI 16, p. 389f). Dort (Theol. Plat. VI 21/2,
p. 40lff.) erscheint er (p. 403) entsprechend jener Homerinterpretation (vgl.
auch Legg. 920 e) verbunden mit Athene, 5iö Kai ü:tö xfjg Aünvag xeA^ioüxai
Kai uexe%ei voepcoxepag e-iuxvoiag, cog cpr|oiv fj Ttoinoig, Kai xfjg "/roptoxfjg änö
xcov yevvr)xcöv £cofjg. Aber jeder dieser Götter hat seine eigene oeipd (Theol.
Plat. VI 16, p. 389f). Auf der niedrigeren Stufe der Planeten-Götter als eyKÖo-

uioi üeoi wird Ares dann auch mit andern Göttern verbunden (vgl. z. B. in Tim.
III 69 und 355).

Proklos hat damit im Rahmen des geschlossenen Systems der athenischen
Schule des Neuplatonismus, nach dem vom Ureinen zuoberst bis zuunterst in
der Materie jedes Untergeordnete in dem Übergeordneten verbleibt (uovfj),
aus ihm hervorgeht (npöoSog) und sich zu ihm zurückwendet (eTtioxpocpfj), den
Planeten-Göttern die ihnen zukommende Stufe der Wirksamkeit zugewiesen
und die Wirksamkeiten des Ares in seiner oeipd von der höchsten bis zur
tiefsten charakterisiert. Im Gegensatz zu den Hymnen des Proklos tritt diese
Systematik im Homerischen Ares-Hymnus nicht in Erscheinung. Der AD ist
also nicht mit Proklos gleichzusetzen, und die unbestreitbaren Übereinstimmungen

in Wortlaut und Inhalt43 müssen anders erklärt werden. Dass er auch

42 Zur Interpretation des Phaidros-Mythos bei Proklos, vgl. Saffrey/Westerink, a.O. Bd. 4,

XXXVII-XLIV; s. auch R. Beutler, Proklos (oben Anm. 40) 232. 240f.
43 Übereinstimmungen zwischen Hom. Hy. 8 und Proklos gesammelt bei West, Hom. 300-302.

11 Museum Helveticum



158 Thomas Gelzer

nicht mit dem Dichter der Orphischen Hymnen identisch ist, braucht hier
nicht mehr weiter belegt zu werden.

Der AD charakterisiert seinen Ares mit leicht paraphrasierendem
Ausdruck, aber dem Sinne nach eindeutig, als den Planeten (-tupauyea kükaov
eAioocov V. 6), als den nupöeig (oder nupoei8fjg)44, der seine Kreisbahn (e*txa-
Tiöpoig evi xeipeoiv V. 7) unter den sieben Sternen, (evüa oe ticoaoi aiev

exouoi V. 7f.) ewig auf derselben Bahn, (xpixaxug ürcep dvxuyog V. 8) auf der
dritten (von oben gezählt) - eben der des Mars -, zieht und (KaxaoxiAßcov
aeXaq ti\|/öi)ev V. 10) von dort oben herunterleuchtet. Aber er ist angerufen als

der Planeten-Gott (kaütJi V. 9, udKap V. 16), als Olympier (epKog 'OAüp-iou
V. 3).

Von dort her soll er unmittelbar hineinstrahlen in das Leben des Anrufenden

(eg ßiöxr)xa fjuexepT*v V. lOf.) und ihn mit seiner Kraft (Kpdxog äpfjiov
V. 11) erleuchten, damit der Anrufende selber (cog Ke Suvaiunv V. 11) die
Schlechtigkeit abschütteln (V. 12), den irreführenden Drang seiner Seele mit
seinem Geist zurechtbeugen (i^Xm? äraxxTiÄöv Ö7ioyväpi)/at cppeoiv öpufjv
V. 13) und den heftigen Ansturm seiner Triebe im Zaum halten (üuuoß... uevog
öqü Kaxio%euev V. 14) kann.

Der Hymnus ist also zwar ein Planetengebet, was man auch schon lange
gesehen hat45. Damit ist freilich wenig gesagt. Er ist offenbar keine jener besonders

häufig belegten Beschwörungen eines Planeten als Wochen-, Tages- oder
Stundengott. Ares hat auch nicht die Eigenschaften, die dem Planeten in der
Astrologie gewöhnlich zugeschrieben werden: Zusammen mit Saturn gilt Mars
als böse, schädlich, verderblich gegenüber den freundlichen Planeten Venus
und Jupiter und dem ambivalenten Mercur46. Hier ist er aber ein guter und
hilfreicher Gott. Es wurde schon daraufhingewiesen, dass die Bitten, die an ihn
gerichtet werden (V. 9-17), eine gewisse äusserliche Ähnlichkeit haben mit
denen an den Ares im Orphischen Hymnus (Hy. 65, 6-9). Dort ist aber Ares
kein Planet und, was weit mehr ins Gewicht fällt, er wird auch als Gott anders
aufgefasst. Im Anrufungsteil (V. 1-4) ist er charakterisiert als der homerische
blutrünstige Schlachtengott (ßpoxoKxöve, xeixeoi-iAfjxa tpövoig 7ie7taÄay-

uevog aiei, aiuaxi ävSpocpövco %aipcov... ög rcoüeeig gicpeoiv xe Kai ey^eai Sfjpiv
auouoov). Danach (V. 6-9) wird er dann einfach aufgefordert zum Gegenteil,
diesen Greueln Einhalt zu gebieten (oxfjoov ctveg und sie zum Guten zu
wandeln (ÜAAäqag dÄKijv ötiacov eig Hier dagegen ist er von Anfang an ein

44 S. dazu Gundel, a.O. (oben Anm. 38) 2027-2033.
45 Vgl. dazu E. Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 2), der seinerseits S. 106 auf A. Matthiae (oben Anm. 1)

verweist, und dieser auf Joshua Barnes (Cambridge 1711). Die Bezeichnung der Planeten als

Kpövoc;, ZEix;,"Apr|c; usw. anstelle der früheren vom Typ ö xoü Kpövou (äo"Tf|p) usw. ist erst seit
der Augusteischen Zeit nachweisbar; s. dazu und zur Übernahme der mythologischen
Eigenschaften der entsprechenden Götter Gundel, a.O. (oben Anm. 38) 2116f.

46 S. dazu F. Boll, Hebdomas, RE 7, 2 (1912) 2556ff., Planetenwoche seit Augusteischer Zeit
2573ff.; zum Charakter der Planeten-Götter Gundel, a.O. 2130.



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 159

guter Gott. Sieht man einmal ab von den Epiklesen, die ihn zunächst als

Krieger kennzeichnen (ßpiodpuaxe, xpt>oeo7xfJAr|q, cpepao7n, xaAKOKopuoxd,
Kapxepö^eip, SopuoiJeveg), so sind mit den übrigen drei Aspekte hervorgehoben:

Er ist ein Guter unter den Göttern (epKog'OÄüuTtou, udKap), ein Helfer der
Menschen und ihrer Gemeinschaft (jxoÄiooöe, NiKr|g eünoÄeuoio rcäxep, ouv-
apcoye 0euioxog, ävxißioioi xüpavve, SiKaioxdxcov äye tpcoxcov, fjvoperig oKr|7*>

xoö-<e, ßpoxcov ejÜKoupe, 5oxijp ei>-ör\Xeoq fjßrig) und hat einen starken, mühelos
wirkenden fTuuög (üuepusvexa, ößpiuöüufie, duöynxe). Damit sind die
anschliessenden Bitten (V. 10-17) innerlich begründet durch das Wesen der Gottheit,

an die sie sich richten. Der Hymnus ist also kein astral-magischer egop-
Kiopög und enthält auch keine Hinweise auf im engeren Sinne Astrologisches,
sondern ein Gebet an einen hilfreichen olympischen Gott, der zugleich ein
Planeten-Gott ist. Das Wesen dieses Planeten-Gottes ist aber in besonderer
Weise definiert, man wird sagen müssen: interpretiert. Wenn sich die verbalen
Mittel und die Technik ihres Gebrauchs, durch die diese Interpretation mitgeteilt

wird, und damit ihr Sinn erschliessen lassen, wird man daraus Schlüsse
ziehen können auf den Bereich, dem der AD zugehört. Das soll im folgenden
mit einigen Hinweisen versucht werden.

Nicht zu überhören sind die Anspielungen auf Plato, und zwar aufstellen,
die in der antiken Plato-Exegese immer eine zentrale Rolle gespielt haben, hier
etwa auf den Timaios mit der Schaffung der Planeten als öpaxoi i)eoi (36 d-
41 a) und - durch diese - der ihnen je zugehörigen Menschen (41 a-44d) und
ihrer Natur (44d-47e; 69a-70d), auf den Phaidros mit den Seelen der Götter
und der ihnen nachfolgenden Menschen (245c-249d; 252c-253c) und auf die
KdfJapoig und die Jenseitserwartung durch Tugenden und Laster im Phaidon
(67 b-69 e; 81 a-84 b), auf den Staat und andere. Dafür verwendet der AD kaum
je dasselbe Wort wie Plato. Manchmal gibt er zwar Hinweise durch Teile
zusammengesetzter Wörter, meistens aber durch allegorisch gebrauchte Wörter

anderer Herkunft, auf die gleich nachher einzugehen ist (die Verse des

Ares-Hymnus, die die Anspielungen enthalten, sind jeweils in Klammern
vermerkt).

Die Planetenbahn beschreibt einen KÜKAog (Tim. 38dff; V. 6), für Plato
die Garantie der Ewigkeit (V. 8) dieser Bewegung47, der Gott fährt einen Wagen
(ßpiodpuaxe V. 1. 7f), im Phaidros das Bild für die vollendete Seele der Götter,
bei denen beide Seelenpferde gut sind, auch dasjenige, das den i)uuög (V. lf.)
vertritt, der bei den Menschen Ursache ihres Absinkens ist (Phdr. 246 a f. e,

247b 248a), denn xö i)etov raAöv, ootpöv, dyaüöv Kai 7tav ö xi xoiouxov
(Phdr. 246 df.) und tieög oüßaufj oüSaucög äoiKog, äkk1 cbg oiöv xe SiKaiöxaxog
(Theaet. 176 c) wie der Planeten-Gott (V. 4f; üeuig Symp. 188d). Die
Planeten-Götter schaffen die Seelen der Menschen nach höheren Vorbildern so gut

47 S. Gundel, a.O. 2058f.; dieses Platonische Prinzip hat erst Ptolemaios zu verlassen gewagt,
s. daselbst 2071.



160 Thomas Gelzer

wie möglich, diese folgen ihnen nach und nehmen ihr Wesen an (Tim. 41 cff;
Phdr. 246 e f. 252 cff; V. 11. 15f), von den Planeten-Göttern etwa auch, dass sie

gracov xö tfeooeßeoxaxov werden (Tim. 42 a), und sie haben keine Verantwortung

für deren spätere KaKia (Tim. 42de; V. 12). Damit diese wieder dorthin
zurückkehren können, wo sie herkommen (Phdr. 248 e; Tim. 42 c f.), müssen sie
bekanntlich die KaKia (V. 12) der Triebe ihres üuuög überwinden (Kpaxeiv z. B.
Tim. 42bff.) und im Zaum halten (Phdr. 248aff.; V.H). Dabei spielt die
KecpctAfj, Sitz des voüg, ihre besondere Rolle (Phdr. 248a; Tim. 44dff. 69eff;
V. 12; das öopucpopiKÖv Tim. 70b; vgl. V. 3), während die i|A)xfj dvöpeia, üuuög
und deren (piäövikov enthält (Tim. 70 a; V. 4. 11. 14. 15f). Durch das Auge wird
das cpcog der Erleuchtung (Rep. 508bff.) aufgenommen (Tim. 45bff; Rep.
507 dff.; aeAag V. 10f.). In der Seele spielt sich ein ständiger innerer Kampf ab,
ein növoq xe Kai dycbv ueyioxog (Phdr. 247b 248äff.) in der Materie (Tim.
43äff; Phd. 81 dff; V. 13ff). Es geht darum, beim Tod die Strafen zu vermeiden

(V. 17). Unter den Tugenden kommt der SiKaiocrüvr) grösstes Gewicht zu
(Phdr. 248e; Tim. 41c; Phd. 82aff; Rep. passim; V. 4f). Auch die Lehre von
der mehrfachen Geburt scheint der AD vorauszusetzen: Wenn die Seelen es

nicht schaffen, werden sie in der zweiten yeveoig eig yuvaiKÖg tptioiv verwandelt

(Tim. 42 b; vgl. V. 6 fjvoper|g oKr|7txoü;/e). Wem es gelingt, ist bis zur
nächsten Periode ä-njucov (Phdr. 248 c; V. 16). Die Planeten-Götter sollen
ihnen beim Heranwachsen xpocpfjv 8i8övxeg helfen, beim Tod sie wieder aufnehmen

(Tim. 41 d), gemeint ist die öptif* xpocpf* Jiaiöeüoecog (Tim. 44bf.; vgl. Phd.
82bff., das Bild von der xpotpfj usw. z.B. Phdr. 246e; Soxijp eüür|A£og rjßr|g
V. 9), und wenn im Verlauf des Lebens der Strom xfjg aügT*g Kai xpocpfjg schwächer

wird, tritt mit der Zeit yaAijvr| ein (Tim. 44 b; hier im Kriegsbild eipfjvr*
V. 16), epcog ist e7riKoupog xcöv avüpcÖTtcov (Symp. 189d; vgl. V. 9).

Als erster Gott wird im Phaidros Zeug genannt (246 e), der ja auch als
Planeten-Gott verstanden werden kann. Seine Nachfolger sind die Philosophen

(248 d 252 cff; Rep. 484 bff. usw.). Die des Ares werden einmal an zweiter
Stelle genannt (252 c), und man kann sie mit dem zweiten Menschentyp ßaoi-
Aecog evvÖLiou fj noÄeuiKoü Kai dp%iKou gleichsetzen (248d; vgl. Rep. 577cff).
Ares als Kriegsgott wird von Plato nirgends verurteilt. Zur 7tai8eia der Freien
npöq nökeiiov gehören aüAa vucnxfjpia (vgl. V. 4), Waffenläufe, deren schwerster

zum iepöv Apecog führt (Legg. 832cff. 833b). Die Tugenden, um die es

im Ares-Hymnus geht, gleichen besonders denen der (püÄaKeg im Staat (374dff.
440eff. usw.). Der angerufene Gott - das Vorbild - und der Betende - das
Abbild - zeigen Eigenschaften der TtpoTtoAeuoövxeg xfj 7tÖA£i (V. 2f 5) und
eiriKoupoi (V. 9), die Tugenden dv8peia (V. 6. 11. 15), ococppocrövr| (V. 12f),
8ucaiooüvr| (V. 4. 5), das cpiAÖviKov (V. 4) und cpiAÖxiuov (V. 3), die im Seelenteil

des i)uuoei8eg wirken (V. 1) im Gegensatz zum e7iu)*JUT*xiKÖv (V. 13-15).
Aber die cpüÄaKeg xeA«ioi müssen ihrer tpüoig nach (Rep. 375 e ff.) auch cpiAöoo-

cpoi sein wie die dpxovxeg, und das Kriegerische, die Kämpfe, der Sieg, der
Frieden, die TiöÄig (deren Ordnung und Teile ja schon bei Plato denen der \|/v>xij



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 161

gleichgesetzt werden) und die Feinde scheinen im Ares-Hymnus ganz spiritua-
lisiert gedeutet zu sein, als innerseelische Vorgänge und Kräfte. Zum üuuoß

uevog ögü (V. 14) ist zu vergleichen raivxcov TioAeuiKcbxaxov ij ocbuaxog ögüxr]g
(Legg. 832 e). Die Flucht (V. 17; vgl. Phd. 65 c) ist hier offenbar nach den
bekannten Worten aus dem Theaetet (176a-d) die cpuyfj aus der kokio (V. 8) als

öuoicooig üecp Kaxd xö Suvaxöv mit dem gerechten Gott (V. 6) als SiKaioxdxcov
äye cpcoxcöv (V. 5), denn oük eoxiv aüxco öuoiöxepov oüSev fj ög dv fjucov aü

yevnxai öxi 8iKaiöxaxog. Darum handelt es sich bei der cbg dAr|ücog 8eivöxr|g
dvSpög (vgl. V. 6. 11. 15). Ares als Kriegsgott und Planet ist also allegorisch
interpretiert.

Die Bilder, in denen diese Allegorie ausgedrückt wird, nehmen Bezug auf
solche des Plato, von denen her sie verstanden werden können. Dazu verwendet

der AD auch Homerische Wörter und Vorstellungen, offenbar nach
allegorischer Homerinterpretation. Homerisch werden Geist und Seele und ihre
Regungen bezeichnet: cppeveg, öpufj, uevog, üdpoog, ijvoper], sowie Kriegerisches:

cpüAojug, Sucueveeg, eiciKoupog, uöüog, xaAKOKopooxfjg, dyög. Homerische

Wörter sind auch KÖpr|vov, Soxfjp, epcoxeg und tfeuig, alle in allegorischer
Verwendung.

Einige Übernahmen von Homer sind offenbar mit Kennerschaft und mit
Bedacht so zusammengestellt, dass die AUegorese gleich zu erkennen ist, so

oKnTixoöxog (V. 6), bei Homer nur Adjektiv für Könige, hier mit dem Abstrak-
tum fjvoper*g verbunden, wie 7idxep (V. 4) mit Nüc.r|g und xüpavve (V. 5) mit
ävxißioioiv, das bei Homer ebenfalls nur Adjektiv ist, meist verbunden mit
erceeooiv; eAioocov (V. 6) mit rcupauyea kükaov, bei Homer für das Steuern des

Gespanns um die Zielsäule gebraucht, was der Wagenlenker nicht kann, wenn
ihm die Zügel entgleiten ("P 465f), hier für den Gott, der sein Seelengespann
leitet; vergleichbar Kaxio^euev (V. 14) verbunden mit pevog ögü, bei Homer für
das Zurückhalten der Pferde ("P 32) gebraucht, hier für das Zügeln des

(schlechten) menschlichen 'Seelenpferdes' (vgl. Phdr. 253cff.); eTtißaiveuev
(V. 15) hier verbunden mit cpuAÖ7ti8og Kpuepfjg, bei Homer mit ävai8eir|g
(X 424) und oft mit yfjg, fjneipou und ähnlichen Bereichen der Materie; Kfjpag
(V. 13), bei Homer meist -Oaväxoio, hier mit dem Adjektiv ßiaioug, das bei
Homer nur einmal belegt ist in der Verbindung epya ßiaia (ß 236); eine Homer
variierende Junktur epKog Öäüutcou (V. 3). Mit der aus Stellen wie P 98f. cpcoxi

öv Ke üeög xiu& herausgelesenen Bedeutung 'Mensch im Gegensatz zu den
Göttern' verwendet er das Wort zur Bezeichnung des Ares als äye cpcoxcöv (V. 5).

Dagegen meidet er (anders als Plato Tim. 44b und Proklos) yaAfjvr*, was bei
Homer die ruhige Meeresoberfläche bedeutet, offenbar weil das Meer für den
Platoniker der Ort ist, auf dem die Seele in der Materie umherirrt, der arceipog
Ttövxog xfjg ävouoiöxr|xog (Polit. 273 c), und ersetzt es durch eipfjvr| (V. 16)48.

48 Auch bei Plato, Theaet. 153 c f., wird vaAtivri und vnveuia als Stillstand abgewertet gegenüber
einer erhaltenden Bewegung, die in der aurea catena Homeri (O 19ff., der neuplatonischen
oeipd) dargestellt sein soll.



162 Thomas Gelzer

Der AD scheint auch die Homerphilologie zu kennen. Mit xeipeoiv (V. 7)
braucht er das Wort xepag, das 'Zeichen, Wunder' bedeutet und in dieser
metrisch gedehnten Form nur einmal vorkommt in der Schildbeschreibung
(X 485 ev 8e xd xeipea 7iävxa xd x' oüpavög eaxecpävcoxai), in der Bedeutung
'Stern', welche die Alexandriner darin gefunden haben (vgl. Call. Hy. 4, 176,
fr. 17,3; Ap. Rh. 3, 1362; Arat 692)49. Er ist auch fähig, nach Homerischen
Wörtern neue eigene zu bilden, so etwa für den Gott üneppevexa (V. 1) nach
Ü7tepuevijg, dem Attribut für Zeus, ßaoiAfjeg und einmal (P 362) e-tiKoupoi, und
äuöynxe (V. 3) nach dem Adverb duoyr|xi, hapax in der Verwendung äuoyr|xi
deipev (A 637). Auch hier ist wohl an allegorische Sinngebung zu denken.

Dazu passt, dass er mit seiner Metrik zwar nicht Nonnos nahesteht, aber
skrupulöser als Proklos den Regeln der Alexandriner folgt50. Proklos hat von
den genannten Homerischen Wörtern nur dvxtßioioiv, Kdpr|vov, uevog,
"OAuuTtog, cppeveg, alle nur im Hymnus auf Athena (Hy. 7, nur dort auch das
schon von Plato und dem AD verwendete üuuög).

Er hat wohl auch schon die Chaldäischen Orakel gekannt. W. Kroll hat
darauf aufmerksam gemacht, dass e7:xa7töpoig (V. 7) mit der eTcxärcopog

ßaüuig (fr. 164, 2) zusammenhängen könnte51. Proklos (in R. II 296, 10) bringt
einen xufjoecog dyöv (fr. 179, test.) mit den dyyeAoi der Apeücf* oeipd in
Zusammenhang, als fjepog dyoi werden Aither, Helios und Hauch der Selene
angeredet (fr. 61 b), Ares hier (V. 5) als SiKaioxdxcov äye cpcoxcöv. Für den Kreis
um ein (vielleicht kosmisches) Zentrum wird das Wort ävxug gebraucht
(fr. 167) wie hier (V. 8) für die Planetenbahn. Vergleichbar ist die Ausdrucksweise

ueAavauyea KÖopov, co ßüüog üjxeoxpcoxai aiev eMoocov (fr. 163,

1-4) mit Txupauyea kükaov eAtoocov aiev (V. 6. 8), vgl. dazu KUKÄoeAiKxog
(fr. 199)52 und zu V. 6-8: doxepiov nponöpev\ia (fr. 64) und ueoov äXXo Ttupfjo-

Xov, evüa Käxeioi uexpi üÄaicov ö^excov ^coT*cpöpiov jtüp (fr. 65). Auch
"OAuunog für den Himmel, nach dem die Seelen zu den Göttern streben (fr. 217,
1. 5), kommt vor (vgl. V. 3). Mit KaKÖxr|xa TtiKpfjv (V. 12) ist etwas wie xö

49 Zur metrischen Dehnung, zur Etymologie und zur Bedeutungsentwicklung vgl. P. Chantraine,
Dict. etym. de la langue grecque IV 1, 1105s. s.v. tepac; (gegen frühere); die gelängte Form wird
für 'Sterne' verwendet, s. Liddell/Scott/Jones s.v. tepac;. Tsipea wird dann auch verwendet in
Orakeln, die G. Wolff in der Appendix zu Porphyrii, De philos. ex orac. haurienda (Berlin
1856; Neudruck Hildesheim 1962) 231-240 herausgegeben hat, so in Nr. 6, 4 (p. 238), das in
Wortlaut und Konzeption verwandte Züge mit dem Ares-Hymnus aufweist (vgl. auch Nr. 3, 5,

p. 236). Diese Sammlung "Ek Oeoaocpiuc, stammt nicht von Porphyrios, enthält eventuell auch
Christliches (Wolff p. 229ff.) und (Nr. 12, p. 240) eine Anleitung zum Gebet aus Plato, Ale. II
143 a. Die entsprechenden Stellen wären als 'similia' zum Ares-Hymnus zu nennen.

50 Zur Metrik des Ares-Hymnus vgl. E. Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 2) 109; zu der des Proklos Vogt,
a.O. (oben Anm. 8) 42-44; zu der der Orph. Hy. Quandt, a.O. (oben Anm. 11) 39*-41*.

51 W. Kroll. De Oraculis Chaldaicis (Breslau 1894; Neudruck Hildesheim 1962) 63, Anm. 2;

s. auch West, Hom. 301. Die Fragmente hier zitiert nach Ed. des Places, Oracles Chaldaiques
(Paris 1971), wo zu jedem Fragment Testimonia und kommentierende Literatur angeführt
sind.

52 Zu ö.iko£i8t]c; vgl. des Places, a.O. 149 (zu fr. 199).



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 163

itiKpdg ÜAr|g 7tepißAT*ua ßpöxeiov (fr. 129) gemeint. Auf den tJeouöv dnai uaKd-

pcov äAuxov, dass die Menschenseele (der Eingeweihten bei ihrer nächsten
Geburt) aüxig erc' ävüpcbjicov nepäav ßiöv, oük eni üripcov werde (fr. 160),
könnte mit Sog uäKap ueveiv ev ämjuooi tfeouoig (V. 16) angespielt sein.

Aber, wo der AD dieselben Wörter braucht wie die Chaldäischen Orakel,
handelt es sich um solche, die auch anderswo schon viel früher belegt sind. Da
der spezielle Sinn, den ihnen der Verfasser der Orakel gegeben hat, nicht immer
genau zu fassen ist, kann allerdings der Nachweis, dass der AD diese gekannt
und benützt hat, nicht den gleichen Grad der Evidenz erreichen wie im Falle
von Plato und Homer. Aber die - im Verhältnis zum Umfang des Ares-Hymnus

relativ zahlreichen - Beispiele lassen sich doch auch alle im Rahmen seiner
AUegorese verstehen, und so ist das wenigstens recht wahrscheinlich.

Nachdem es sich einmal gezeigt hat, dass der AD seine sprachlichen Mittel
als Träger eines 'höheren' Sinnes einsetzt, ist zu erwarten, dass bei ihm - wie in
den Epigrammen und Hymnen des Proklos - nicht nur die bisher herausgegriffenen,

sondern jedes Wort etwas zu dessen Ausdruck beiträgt, wenn es nur
richtig als oüußoÄov verstanden wird53. Dem weiter nachzugehen, ist im
gegebenen Rahmen nicht möglich. Die oben angeführten Interpretationen genügen
aber, um die Grundzüge des Gemeinten zu verstehen.

Das platonische System, das sich hinter dieser symbolischen Darstellung
erkennen lässt, passt offenbar zum Neuplatonismus auf seiner früheren Stufe
im Umkreis des Plotin54. Er anerkennt das Wirken von Gestirngöttern und
weist ihnen ihren Raum nicht in jener oberen noetischen Welt an, die bei ihm
nur aus den drei Hypostasen des Einen, des Geistes und der Seele besteht,
sondern im oberen Teil des sinnlich wahrnehmbaren Kosmos, der vom Himmel

bis zum Mond reicht, der individuelle Unsterblichkeit besitzt und den er
mit der Weltseele gleichsetzt. Der Umschwung der Weltseele hält Feuer oben
fest (II 1, 3, 21; vgl. V. 6-8), ihre Verwaltung der Welt ist mühelos (4, 30; vgl.
äuöyr)xe... epKog'OAüu7rou V. 3). Sie umläuft Gott, da sie nicht zu ihm gelangen
kann (II 2, 2, 13; vgl. V. 7f), während der Geist in seiner Bewegung stehenbleibt.

Den Planeten Ares und seinen Namen nupöeig (vgl. V.l. 6) nennt Plotin
nur einmal in der späten Schrift über das Wirken der Sterne (II 3, 5, 31; 6, 1), in
der er sich gegen die Astrologie ausspricht und gegen anthropomorphe Vorstellungen

von guten und schlechten Planeten. Sie tragen alle zur Gesamtheit bei
als verschiedene Organe des Alls (5, 33ff; vgl. V. 3ff.). In diesem Zusammenhang

verkündet er Lehren, die sich auch im Ares-Hymnus wiedererkennen
lassen: Nach dem Timaios (69cd) geben auch bei Plotin die Planeten den

53 Vgl. die Nachweise zu den Epigrammen in Verf., Die Epigramme des Neuplatonikers Proklos,
diese Zeitschr. 23 (1966) 1-36, und zu den Hymnen bei Vogt, a.O. (oben Anm. 8) 47-84.

54 Vgl. die reichen Nachweise der entsprechenden Stellen bei W. Theiler, Überblick über Plotins
Philosophie und Lehrweise, in: Plotins Schriften, übers, von R. Harder, neu bearbeitet von
R. Beutler und W.Th. Bd. 6, Indices (Hamburg 1971) 103-175, besonders 125ff.



164 Thomas Gelzer

Menschenseelen Seivd Kai ävayKaia roxür], th)uoüg, Begierde, Lust und Unlust
(vgl. V. 13ff), die uns eng an die Gestirne fesseln, da wir von ihnen die Seele

erhalten. Auch den Charakter bekommen wir von ihnen (9, 6ff). Aber die
Natur gab uns die Fähigkeit Kpaxeiv xcov jtaücöv (vgl. V. 4. 14ff.) und Gott in
diesen Übeln die Tugend, die wir nicht brauchen, wenn wir in Ruhe sind (vgl.
V. 16), sondern wenn wir in Gefahr sind, in Übel zu geraten (vgl. V. llff).
Daher gilt es cpeüyeiv evxeßüev (vgl. V. 17) und sich von diesen Einflüssen der
Materie zu scheiden (Theaet. 176ab; Phd. 67c). Hier erklärt er auch die
Wirkung der Gestirne (9, 30ff). Wie der Mensch einmal zusammengesetzt ist aus
Leib und Seele und einmal losgelöst vom Leibe er selbst, so auch der Kosmos
und die Gestirne. Wenn die Allseele nicht an den Leib gebunden ist, strahlt sie

der Seele im Leibe einen Widerschein zu (eAAäuixouoa; vgl. V. lOf), und so
auch die Sterne. Sie verursachen der reinen Seele nichts Schlechtes, da ihr
Vorsatz und ihre Seele als solche auf das Höchste gerichtet sind (vgl. V. 1), nur
der im Körper verhafteten teilen sie (schlechte) Gaben ihrer Körperlichkeit
mit. Was von den Gestirnen kommt, verändert sich unten (11, lff): üuuög
kann bei einem, der nicht massvoll ist, statt zu Tapferkeit (vgl. V. 11. 15) zu
Jähzorn oder Mutlosigkeit werden (vgl. V. 14ff). Die grossen beseelten Wesen
im höheren Range im Kosmos tragen vielfältige weitreichende Wirkung mit
den besten Kräften bei (vgl. V. 1-6).

Dass die Seelen von den Himmelsgöttern gegeben sind und die Menschen
formen, ist die Voraussetzung ihrer Wirkung (II 1, 5, 2ff. 18ff). Die Tugenden
wirken in der Seele, nicht im Geist, wo ihr Vorbild ist (I 2, 6, 13). Durch deren
Erwerbung trennt sich der Mensch von Körper und Materie (I 8, 7, 13; vgl.
V. 1 lff. 16f). Die wahre Gerechtigkeit ist die Eigentätigkeit in sich selbst, die
höhere Gerechtigkeit für die Seele liegt in der Richtung zum Geist (I 2, 6, 6ff;
vgl. V. 4f). Die Tugenden führen die Seele zur Reinigung vom Körperlichen
und zu jener Flucht, die öuoicooig üeco ist (I 2, 3, lff. u.ö.; vgl. V. 1 lff 17). Die
Materie ist das erste Böse (I 8, 3, 35), TtiKpü Kai 7tiKpä itoioöoa (II 3, 17, 24; vgl.
V. 12). Das Sein des Bösen ist Trug (II 8, 6,44; vgl. V. 13). Der rationale Teil der
Seele wird geschädigt durch Hinneigen zur Materie, wo der irrationale Teil
Böses, Masslosigkeit, Übermass und Mangel aufnimmt (I 8, 4, 8ff; vgl.
V. 13ff).

Der Sonne und den andern Gestirnen kann ein akzidentelles Sehen und
Hören zugeschrieben werden, auf das hin sie sich auch den Betenden zuwenden.

So gibt es bei ihnen ein Erkennen der Gebete und deren Erfüllung durch
Sympathie (IV 4, 25, 13ff; vgl. V. 5f. 9f. 11. 15f).

Nach Plotins Auffassung kann also Ares wie die andern Planeten-Götter
mit seiner Seele als Teil der Weltseele auf die Seelen der Menschen wirken,
wenn beide rein, ausserhalb der Materie, in Kontakt treten. Das kann geschehen

durch das Gebet55. Im Umkreis Plotins wurden solche höheren Dinge auch

55 IV 4, 26. lff. spricht Plotin auch von der iexvr| der udyoi und der Erfüllung ihrer Gebete.



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 165

dichterisch ausgedrückt. Porphyrios56 berichtet, dass er an einer Geburtstagsfeier

für Plato ein Gedicht, «Töv iepöv ydpov», vorgelesen habe, in dem uu-
oxiKcög 7toAAä uex' evüouoiaopoö ejiiKeKpuppevcog gesagt sei, wofür ihn Plotin
lobte mit den Worten e8eii;ag öpoß Kai xöv 7ioinxf|v Kai xöv cpiAÖoocpov Kai xöv
iepocpävxr|v (Vita Piot. 15, lff). Porphyrios hat auch Homerallegorese und
Homerphilologie betrieben. Vor seinem Eintritt in die Schule hatte er sich in
einer Schrift nepi xfjg eK Aoyicov cpiAooocpiag mit andern Orakeln beschäftigt,
und nach dem Tode seines Meisters mit den Chaldäischen. Er entdeckte sie
wieder und war ihr erster neuplatonischer Ausdeuter57. In «De regressu
animae» deutet er die Möglichkeit einer Erlösung der Seele aus den Chaldäischen
Orakeln. Dabei spielt die Trennung von der Materie eine besondere Rolle58.

Die Enthaltung von üppiger Nahrung und körperlicher Lust und namentlich
vom Fleischgenuss predigt er in nepi ä7to%fjg ep\|/üxcov, wo er (I 46, 22f) die
fleischlose Nahrung auch als 7tpög xdg eTrvüouiag rjxxov epetiigouoa
empfiehlt (vgl. "üuuoü pevog Kaxio%epev ög p' epei)r|oi cpuAÖTtiSog eixißaivs-
pev V. 14f). Um freilich entscheiden zu können, ob der Ares-Hymnus Porphyrios

selber oder einem andern zuzuweisen ist, bedürfte es noch detaillierterer
Untersuchung, etwa auch seines Verhältnisses zu Porphyrios' Konzeption von
Gebet und Theurgie59. Offenbar gehört aber der AD in diese Umgebung.

Sind diese Interpretationen richtig, so wäre von daher wohl auch zu erklären,

dass und warum Proklos diesen Hymnus gekannt und benützt haben kann.
Er hat sich zum einen mit Orakeln, Hymnen und Theurgie in eigenen (uns
verlorenen) Schriften beschäftigt, in denen er wohl wie in seinen erhaltenen
Kommentaren auch auf die Geschichte ihrer Interpretation eingegangen ist60.

Typisch für Plotins Auffassung vom Gebet ist, dass es, als Schau, den Betenden unmittelbar
mit den höheren Hypostasen verbindet, nicht wie bei Proklos durch die Vermittlung einer
creipä; vgl. dazu Esser, a.O. (oben Anm. 34) 11-26, zum Zaubergebet 30-34.

56 Nachweise zum einzelnen bei R. Beutler, Porphyrios 21, RE 22, 1 (1953) 275-313, dort Überblick

über die Schriften 248ff., über die Lehre 301ff., und ihr Verhältnis zu Plotin 303ff.
57 S. dazu des Places, a.O. (oben Anm. 51) 18-24. Seine Interpretation und der Gebrauch, den er

für sein System von den Orakeln macht, unterscheiden sich wesentlich von denen des Proklos
(s. daselbst 41-46), der sie (nach Syrian) für die Konstruktion seiner weiter ausgebauten
Hypostasenreihen verwendet, s. dazu z.B. Saffrey/Westerink, a.O. (oben Anm. 41) Bd. 4,

XXIXff.
58 Besonders ist bei Porphyrios jede Hinwendung zum Höheren ein Willensakt der Menschenseele,

der im Willenszusammenhang mit der Hinwendung der oberen Seele zu den Seinsstufen

unter ihr steht (vgl. V. 9ff. kXOOi ebc; Ke 8uvaiur|v aeüaaOcu KaKÖmra ...); s. dazu Beutler,
a.O. (oben Anm. 56) 306 (nach W. Theiler).

59 S. dazu Esser, a.O. (oben Anm. 34) 35-54, dort zum theurgischen Gebet, den Chaldäischen
Orakeln und De regr. an. 51 ff. Nach dem Bericht des Proklos (in Tim. 1207, 23-209, 1) kommt
für Porphyrios im Gebet des Guten zu den Göttern das Ähnliche mit dem Ähnlichen in
Berührung (vgl. V. llff. und lff.), muss man zu ihnen als zu den wahren Vätern beten (vgl. V. 4

jtdxep), haben die Chaldäer die Götter auTf]v xf|v apExfjv xcöv Oecüv Oeöv eijiövxec; verehrt (vgl.
V. 4-6), muss man auf jeden Fall um dpexf| beten.

60 Überblick über die Schriften bei Beutler, a.O. (oben Anm. 40), Nr. 37-48, Sp. 205ff.



166 Thomas Gelzer

Unter den von ihm diskutierten Meinungen nehmen jeweils die des Plotin und
seiner Schüler Porphyrios und Amelios einen breiten Raum ein, die er in seiner
Theologia Platonica (I 1, p. 6, 16ff) nach Plato zu den grossen Exegeten und
Autoritäten zählt. Einen Hymnus (oder Hymnen) aus dem Umkreis jener
Männer könnte er wohl gekannt und, seinem eigenen System entsprechend
uminterpretiert (wie er es etwa auch mit den Chaldäischen Orakeln hielt), für
seine Dichtung verwendet haben. Von seiner speziellen Kombination des Ares
mit Athena her (vgl. oben S.157) liesse es sich auch verstehen, dass sich ausser
für die Planeten in seinem Zeus- und Aphrodite-Hymnus (Hy. 1 und 2) die
überwiegende Mehrzahl der Gleichungen von Epiklesen und andern Wörtern
mit dem Ares-Hymnus gerade in seinem Athena-Hymnus (Hy. 7) findet61.

Wahrscheinlich war der Name des Verfassers des Ares-Hymnus demjenigen

nicht mehr bekannt62, der ihn in das Homerische Hymnencorpus Q.

einreihte. Dessen Redaktor hat aber noch zwei weitere astrale Hymnen
aufgenommen, Hy. 31 eig 'Haiov und Hy. 32 eig XeÄfjvnv. Auch diese wenden sich

an offenbar allegorisch interpretierte Planeten-Götter (besonders deutlich
Selene als Schöpferin des sublunaren KÖouog 32, 4f). Ihre Schlussformeln (Hy.
31, 17-19; 32, 17-20) sehen nicht so aus, als wären sie als 7tpooiuia für eine
Rhapsodenrezitation konzipiert, sondern eher als Einleitungen zu Gedichten,
in denen vom philosophischen epcog inspirierte Musendiener (doi8oi Mouodcov
i)epä7tovxeg änö oxopdxcov epoevxcov 32, 19f; vgl. das Proömium der Orph.
Arg., 1-6)63 im Rahmen einer kosmischen Hierarchie eine Darstellung des

Wirkens der von diesen beiden geschaffenen Geschlechter gegeben hätten,
höherer yevr) (Helios 31, 18f KÄf)oco uepöjtcov yevog dv8pcov fipn)ecov cov epya
tfvnxoioiv e8eigav) und sublunarer (Selene 32, 17f KAm cpcoxcöv gtoopat fjui-
i)ecov cov KAeiouo' epypax' äoiSoi...), beidemal mit dem Ursprung vom Gott an
(31, 18 ck oeo 8' dpqdpevog ~32, 18). Auch Hy. 29 auf Hestia (vgl. Phdr.
247 a) und Hermes (für Proklos der Gott der Philosophen, in dessen oeipd er
sich selber fand)64 kann mindestens so interpretiert werden, und in einem
andern sind (wie bei Proklos) Athena und Ares kombiniert (Hy. 11, 2ff). Das
legt die Vermutung nahe, dass der Redaktor überhaupt die Homerischen Göt-

61 Zu Athena in Hy. 1 vgl. Tim. 23de, 24cd und in Tim. I 134ff. 142ff. 160ff. 165ff. (zurasipd
besonders 167ff.). Darin finden sich nicht nur die von West, Hom. 301 f. festgehaltenen
wörtlichen Übereinstimmungen, sondern auch eine Anzahl im Ares-Hymnus verwendeter
Homerischer Wörter, die in den andern Hymnen nicht vorkommen (s. oben S. 162).

62 Wie z. B. der des neuplatonischen Hymnus ti ndvxcov ertSKSiva, vgl. dazu Beierwaltes, a.O.

(oben Anm. 34) 353; Dichtungen der Neuplatoniker zusammengestellt bei L. G. Westerink,
The Greek Commentaries on Plato's Phaedo I, Olympiodorus (Amsterdam/Oxford/New York
1976) 27: Hymnen sind belegt von Iamblichos, Proklos, Asklepiodotos, Isidoros und Herais-
kos.

63 Zur philosophischen Muse vgl. z.B. Procl. Hy. 3 und Hermias, in Phdr. 48, 13ff.; 97, 29ff.
Couvreur.

64 ö pevEpufic; cpiXococpiac, eaxi xopriyöc; Theol. Plat. VI 12, p. 403; asipd des Proklos: Marinos
Vit. Procl. cap. 28.



Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8) 167

terhymnen allegorisch interpretierte wie wohl auch die Homerischen Epen, mit
denen er die Hymnen vereinigte, also den ganzen Homer. Und - da wir schon
an den Hypothesen sind - das führt auf die präzisere Frage: War er etwa einer
jener späten Neuplatoniker in Alexandria, woher ja die Handschriften des

Proklos und anderer Neuplatoniker gekommen sind, die auch erst sehr viel
später wieder im byzantinischen Griechenland auftauchten?65 Unter dieser
Annahme wäre es zu verstehen, dass er in sein Corpus von Götterhymnen auch
einen auf Ares aufnahm, aus verständlicher Absicht, nicht aufgrund eines
technischen Versehens in der Überlieferung: Sein Corpus umfasste dann Hymnen
auf die Zwölf Götter und auf alle sieben Planeten.

65 Vgl. dazu L. G. Westerink, a.O. (oben Anm. 62) 23f. 29-33; zu den Gründen, warum die
Schriften der Neuplatoniker (wie die Hom. Hy.) so schlecht erhalten und so lange in Vergessenheit

geblieben sind, s. Saffrey/Westennk, a.O. (oben Anm. 41) Bd. 1, CLIVff., Bd. 4,

XLIIIf. Sie sind vermutlich durch Stephanos von Byzanz von Alexandria nach Konstantinopel

gekommen; s. dazu Westerink, a.O. (oben Anm. 62) 30. Vergleichbar ist auch die Überlieferung

des Pausanias. Auch ihn hat nach Stephanos v. B. niemand mehr gelesen, und die
früheste Handschrift (mit vielen Fehlern und Lücken), von der alle andern abstammen, ist aus
dem 15. Jhdt.; s. dazu Chr. Habicht, Pausanias' Guide to Ancient Greece (Berkeley/Los Angeles
1985, deutsch: P. und seine «Beschreibung Griechenlands», München 1985) 1 f., mit Anm. 4 zu
S. 2 (nach A. Diller, TAPA 87, 1956, 84-97 und TAPA 88, 1957, 169-188). - Der Redaktorvon
ii scheint eine ältere Sammlung Homerischer Hymnen, die die Alexandrinischen Grammatiker

nicht als Homerisch anerkannten und nicht bearbeiteten, durch spätere Hymnen angereichert

zu haben. Bis zur Kaiserzeit werden nur Hy. 1-5 und einmal Hy. 16 (Schol. Pi. Pyth. 3, 14

Dr.) zitiert (s. dazu Allen/Halliday/Sikes, a.O. [oben Anm. 21] LXIV-LXXVIII). Besonders
der Demeter-Hymnus (Hy. 2) wurde schon früh für 'Orphisch' gehalten, entsprechend
interpretiert und in 'Orphiseher' Dichtung verwendet (Orphicorum Fragmenta, coli. O. Kern, Berlin

1922, Neudruck 1963, Nr. 49, S. 119-125; s. dazu und weiteres bei Richardson, a.O. [oben
Anm. 22] 12. 68ff. 272ff.). Nach ihm wurde wohl Hy. 30 eic; rfjv ux|xepa Ttdvxcov gedichtet
(Richardson 69). Auch den Sammler der Vorlagen des Hymnencorpus *P, der dieses 'Homerische'

Corpus ii und Götterhymnen von drei weiteren Autoren, darunter als spätestem dem

Neuplatoniker Proklos, und die theurgischen Orphischen Argonautica vereinigte, kann man
sich gut in diesem Umkreis vorstellen (zu den Hymnen des Kallimachos, die auch in Ägypten
überliefert wurden, s. R. Pfeiffer, a.O. [oben Anm. 14] LIII).


	Bemerkungen zum Homerischen Ares-Hymnus (Hom. Hy. 8)

