
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 44 (1987)

Heft: 2

Artikel: Du mythe à l'idéologie : la tête du Capitole

Autor: Borgeaud, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole

Par Philippe Borgeaud, Geneve

Tout Romain reconnait, en Capitolium, le mot «tete» (caput, capitis, radical

capit-) dont les usages figures designent, en latin, tantot l'devation, tantot
l'origine, tantot le pouvoir. Et le Capitole apparait simultanement comme un
lieu eleve, comme le cadre d'un ensemble de legendes fondatrices, et comme le
siege du dieu souverain du pantheon romain, Jupiter Optimus Maximus.

Le Capitole n'a pas toujours porte son nom. Cela, soit dit en passant, va de
soi: si le mot avait ete completement obscur, il n'aurait pas ete besoin de

l'imaginer remplacant un autre. C'est au contraire l'efficacite prophetique du
mot «Capitole» qui rend indispensable le recit de son origine, recit que l'on
aurait tort de negliger sous pretexte qu'il ne s'agit que d'une invention etiologi-
que.

Tite-Live rapporte que sous le regne de Tarquin le Süperbe, alors que l'on
creusait les fondations du sanctuaire promis ä Jupiter par Tarquin l'Ancien, les
ouvriers virent apparaitre, dans le sous-sol de la colline Tarpe'ienne, une tete
humaine au visage intact. «Cette decouverte annoncait, ä n'en pas douter, que
ce lieu serait au sommet de l'Empire et ä la tete du monde; ainsi prophetiserent
les devins, tant ceux de la ville que ceux qu'on fit venir d'Etrurie pour etudier la
question»1. Varron, qui connaissait la meme legende, precise: la decouverte de
cette tete, caput, fit que l'on changea le nom de la colline: le mons Tarpeius
devint mons Capitolinus2. La distinction (anachronique) entre les devins de la
ville et ceux de l'Etrurie est essentielle au recit: eile vient rappeler que Rome,
bien qu'occupee en ce temps par des Etrusques, jouissait encore (ou dejä) d'une
identite propre, relevant du fatum. On retrouve cette distinction fortement
affirmee dans le recit, beaueoup plus circonstancie, que Denys d'Halicarnasse
nous a laisse de cet episode3. La tete decouverte, ä grande profondeur, etait
celle d'un homme fraichement egorge: son visage etait comme vivant, et du
sang encore chaud coulait de la blessure. Les devins de Rome furent incapables
d'expliquer le prodige. Ils savaient toutefois que les Etrusques possedaient la
science necessaire, et donnerent au roi le nom du devin le plus celebre de cette

* L'auteur remercie le Professeur Uli Windisch et les participants du 7e Congres suisse de

sociologie (groupe de recherche sur les symboles, images et ideologies) d'avoir bien voulu
entendre, et commenter, une premiere version de ce travail. II remercie aussi, pour leurs
conseils et leur generosite intellectuelle, les Professeurs Adalberto Giovannini, Andre Hurst,
Jean Rudhardt et Pierre Vidal-Naquet.

1 Liv. I 55, traduction Baillet (Collection des Universites de France).
2 Varr. De lingua latina V 41.
3 D.H. IV 59-61; cf. Plin. Nat. hist. XXVIII 15; Serv. Ad Aen. VIII 345.



Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole 87

nation. Le roi envoya une delegation composee des citoyens les plus distingues.
Parvenus ä la demeure du devin, ils rencontrerent un jeune homme (le fils du
devin) ä qui ils revelerent le but de leur ambassade, et qui les mit en garde
contre les pieges de la consultation: «Ecoutez-moi, Romains, mon pere expli-
quera le prodige et ne vous mentira en rien, car cela n'est pas permis ä un devin.
Apprenez toutefois de moi ce qu'il vous faudra dire et ce qu'il vous faudra
repondre, pour ne pas vous laisser tromper et tomber dans Terreur. Quand vous
lui aurez rapporte le prodige, il pretendra qu'il n'a pas tres bien compris et
tracera, de son bäton, une ligne autour d'une certaine region du soi. II dira
ensuite: <Voici la colline Tarpe'ienne, cette region-ci est celle qui regarde le

Levant, celle-ci le Couchant, ici se trouve le Nord, en face le Sud.> Vous ayant
montre cela de son bäton, il vous demandera dans laquelle de ces regions la tete
fut decouverte... N'admettez pas que le prodige ait ete decouvert en aucune des

regions indiquees par son bäton, mais dites bien que c'est ä Rome, chez vous,
sur la colline Tarpe'ienne. Si vous maintenez ces reponses et ne vous laissez en
rien ddourner par lui, il comprendra qu'il est impossible de deplacer l'oracle et
il vous expliquera ce que le prodige veut signifier, sans rien vous cacher.» Les

envoyes de Rome respecterent scrupuleusement les conseils du fils indiscret et
le devin, incapable de s'approprier le signe et d'en ddourner l'effet sur sa

propre patrie, en revela enfin le sens: «Romains, dites ä vos concitoyens que le
destin veut que soit tete de toute l'Italie ce lieu oü vous avez trouve la tete.» Et
c'est pourquoi, depuis ce temps-lä, on appelle Capitole la colline oü fut decouverte

la tete.
Le motif du deplacement d'efficacite d'un signe oraculaire, de sa possible

appropriation par un individu ou un parti adverse, est assez courant. On le

rencontre ä plusieurs reprises dans des recits romains concernant des lüttes de
souverainete: conflit des dieux et des Titans4; traditions relatives ä la rivalite
entre Rome et ses voisins (latins ou drusques) dans le contexte des lüttes pour la
souverainete sur l'Italie5. Le signe, gendalement, concerne une victime sa-

4 Ovide (Fast. III 794-808) rapporte, ä propos de la consteUation du Milan, un mythe cataste-
ristique tres original, qu'on ne rencontre que chez lui: lors du conflit pour la souverainete
Celeste entre Jupiter et les Titans, un taureau ä arriere-train de serpent, ne de la Terre, est

enferme par le Styx sur le conseil des Parques, dans un bois obscur entoure d'une triple
muraille. Un oracle predit la victoire sur les dieux olympiens ä celui qui pourra porter aux
flammes d'un autel, pour y etre consumes, les viscera de ce taureau. Briaree (presente ici,
contrairement ä la tradition homerique et hesiodique, comme un allie des Titans) immole le

monstre avec une hache d'acier; il va en presenter les exta aux flammes quand un milan,
envoye par Jupiter, parvient ä les lui arracher. En recompense le milan est transporte dans les

astres. M. Detienne, Dionysos mis ä mort (Paris 1977) 175 releve que cette legende, transmise

par un ecrivain romain, est construite sur le motif du detournement des exta, motif que l'on
rencontre dans la geste de Camille ä propos de la prise de Veies (cf. note suivante).

5 Liv. I 45 (cf. Plut. Quaest. rom. 4, citant Juba et Varron) ecrit que sous le regne de Servius une

genisse prodigieuse naquit dans la maison d'un Sabin; les devins chanterent un Carmen selon

lequel Vimperium appartiendrait ä la cite dont un citoyen immolerait cet animal. Cet oracle



88 Philippe Borgeaud

crificielle, un animal dont les visceres portent le presage favorable6. Ici deux
elements originaux apparaissent: une tete mysterieuse, au lieu des visceres
sacrificielles, et un devin etranger, chez qui l'on doit se rendre. La tradition
romaine s'est interrogee sur ces deux elements, ä la faveur d'une reflexion
etymologique sur la finale enigmatique du mot «Capitole»7. Analysant Capito-
lium en caput OU (tete d'«01us») eile a d'abord cru decouvrir le nom du personnage

dont la tete fut exhum.ee: Olus, ou Aulus, un roi nous dit-elle, mais dont
eile ne sait rien de sür, malgre les allusions ironiques du chretien Arnobe qui
pretend que les vieux historiens de Rome (en particulier Fabius Pictor)
«n'ignoraient pas de qui cet Aulus etait le fils, de quelle race et de quelle nation,
par la main de quel petit esclave il fut prive de la vie et de la lumiere, ce qu'il
avait commis pour que ses concitoyens lui refusent une sepulture dans la terre
de sa patrie»8. L'identification de la victime n'est pas l'essentiel et ce type
d'enquete reste tout ä fait marginal dans la tradition romaine. II convient en
effet de remarquer que la question posee au devin n'est pas: «A qui appartenait
cette tde?», mais simplement: «Quel est le sens de ce prodige?» A supposer
meme que la plus ancienne version ecrite de cette legende (celle qu'Arnobe
attribue, entre autres, ä Fabius Pictor) ait nomme Aulus et l'ait identifie, cela
ne change rien ä l'affaire. Ce qui frappe, c'est l'apparition d'une tete d'aspect

parvint au pretre du sanctuaire de Diane sur l'Aventin (siege de la ligue latine destinee ä

demeurer sous le contröle de Rome). Quand le Sabin presenta sa genisse ä l'autel de ce

sanctuaire, le pretre lui enjoignit d'aller se baigner dans le Tibre; tandis qu'il pratiquait ses

ablutions, le Romain immolait la genisse, detournant le presage sur son roi et sa cite. Jean

Bayet et Gaston Baillet, dans leur edition de Tite-Live, renvoient ä cette legende ä propos de la
tete du Capitole. Liv. V 21, 8-9, suivi par Plut. Cam. 5, 6, rapporte enfin l'anecdote suivante:
alors que le roi de Veies procedait ä un sacrifice, les Romains qui se trouvaient dans une sape
au-dessous du sanctuaire entendirent la voix de l'haruspice predisant la victoire ä «celui qui
decoupera les exta de cette victime». Les Romains ouvrent la sape, arrachent les exta et les

portent ä Camille. Cf. J. Hubaux, Rome et Veies (Paris 1958) 221-239.
6 II peut s'agir aussi d'un gage d'un autre type: ainsi l'ancile des Saliens, que Jupiter fait

descendre du ciel en signe & imperium confere ä Numa et ä Rome, se voit aussitot adjoindre
onze repliques identiques de crainte que quelque etranger ne puisse l'identifier et s'en empa-
rer: Serv. Ad Aen. VII 188; Ov. Fast. III 346; etc.

7 La derivation de caput ä Capitolium reste inexpliquee etymologiquement (Ernout-Meillet,
Dictionnaire etymologique de la langue latine, s.v. Capitolium). Elle devait paraitre curieuse
aux Romains eux-memes.

8 Arn. Adv. nat. VI 7 se referant ä Serenus Sammonicus, Granius, Valerianus et Fabius (Pictor);
sur ces auteurs mal identifies ou peu connus (ä part Fabius), voir Henri le Bonniec, commentaire

ä l'edition d'Arnobe, Contre les Gentils, Livre I (Paris, Collection des Universites de

France, 1982) 40-41. Le fait qu'Arnobe qualifie Aulus de Vulcentanus (originaire de Vulci), a

encourage A. Alföldi (Early Rome and the Latins, Ann Arbor 1963, 217sqq.) ä l'identifier
comme etant Aulus Vibenna, frere de Caile, compagnon de l'aventurier etrusque Mastarna
(alias Servius Tullius). L'interpretation de Capitolium en caput Oli se retrouve chez Serv., loc.
cit. note 3; dans les Chronica Minora edites par Th. Mommsen, vol. I, p. 144 (L. Tarquinius
Priscus regnavit annos XXVIII. hic cum fundamenta Capitolii cavaret, invenit caput humanum
Htteris Tuscis scriptum CAPUT.OL1S.REGIS, unde hodieque Capitolium appellatur); cf. Isid.
Etym. XV 31.



Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole 89

vivant. Cette tete est percue comme un prodige; refractaire ä toute mise ä plat
rationalisante, ce signe inquiete; il exige que l'on arrete les travaux de fondation
jusqu'ä ce qu'on l'ait interprete et, au besoin, expie par un rite de procuration.
L'apparition de cette tete concerne la legitimite et l'effet (benefique ou malefi-
que) de la construction entreprise (le sanctuaire du dieu souverain). L'observa-
tion du prodige entraine la consultation d'un specialiste, qui n'est pas un
historien.

Intervient alors le second element original de notre histoire: le devin drus-
que. Lui aussi a fait l'objet de speculations visant ä eclairer la deuxieme partie
du mot capit-olium. De meme que certains auteurs ont desire y retrouver le

nom du propridaire de la tete, d'autres ont en effet pretendu y decouvrir le

nom de ce «fameux» devin; le mons capitolinus devient mont «de la tete d'Ole-
nus»9, caput Oleni, c'est-ä-dire «de la tete interpretee par Olenus». Ce personnage,

totalement inconnu par ailleurs, aurait porte le cognomen de Calenus, ce

qui le designerait comme issu d'une famille de Cales, ville des Aurunques de

Campanie, ce qui est pour le moins dränge pour un devin drusque.
Tete anonyme interpretee par un haruspice anonyme, tde du roi Olus ou

tete interpretee par Olenus, la tde du Capitole demeure, quelle que soit la
version choisie, un support de reflexion mantique. De lä ä penser que, ä l'instar
de la tete tranchee d'Orphee, eile prophetisait d'elle-meme, la distanee etait
courte. Elle fut franchie par des auteurs modernes, des philologues et des

archeologues qui crurent la reconnaitre, gravee sur des gemmes romaines de la
fin du Ille siecle av. J.-C. oü l'on voit en effet une tde, emergeant du soi, bouche
ouverte, entouree de personnages qui l'ecoutent attentivement, et parfois pren-
nent des notes10. Ces representations figurees, on l'a demontre depuis
longtemps ä l'aide d'un parallde ceramographique attique du IVe siecle, representent

bei et bien Orphee et n'ont rien ä voir avec la tete capitoline, desespde-
ment muette11.

Ces interrogations d'antiquaires ne nous conduisant qu'ä l'impasse, il
convient de reprendre l'enqude sous un autre angle, et d'interroger le recit tel qu'il
nous est parvenu dans sa version la plus daboree, celle transmise par Denys

9 Plin. Nat. hist. XXVIII 15. Cf. St. Weinstock, RE 17, 2445-2451, s.v. Olenus: cette etude,
publiee en 1937, donne l'essentiel des informations sur la tete capitoline mais ne propose
aucune interpretation satisfaisante.

10 Cf. Erika Zwierlein-Diehl, Die antiken Gemmen des Kunsthistorischen Museums in Wien, Bd.

II (München 1979) nos 717-718, avec bibliographie. Alföldi, op. cit. note 8, 219-220 y reconnait

le devin etrusque interpretant la tete du Capitole.
11 A. Furtwängler, Die antiken Gemmen III (Leipzig/Berlin 1900) 245-250. La tete d'Orphee

n'est pas seule ä vaticiner: W. Deonna, Orphee et l'oracle ä la tete coupee, REG 38 (1925) 44-69
a dresse une liste impressionnante de paralleles; cf. Luc Brisson, Aspects politiques de la
bisexualite. L'histoire de Polycrite, Melanges Vermaseren, vol. I (EPROER 68, Leiden 1978)
80-122 (specialement 117-122: «La tete coupee qui vaticine»). Ni Deonna, ni Brisson n'ont
releve un quelconque rapport entre ces tetes oraculaires et la tete capitoline. Cela m'encou-
rage.



90 Philippe Borgeaud

d'Halicarnasse. Nous constatons alors que l'identite du proprietaire de la tete,
autant que celle du devin, representent de mauvaises questions. L'essentiel est
ailleurs. II est dans le sens accorde ä ce signe. L'idee directrice du recit est que la
souverainete, ä la fois signifiee et octroyee par la decouverte de la tete, peut
cependant echapper aux observateurs du prodige, trouver d'autres destinataires,

si une erreur rituelle est commise. La ruse d'un devin drusque a failli
priver Rome de son destin. Pour mieux comprendre la signification de cette
possible desorientation (ou reorientation) du pouvoir, il convient de se pencher
plus precisement sur le contexte mythologique du recit capitolin. La tete
humaine decouverte lors des travaux de fondation du sanctuaire est encadree,
dans le recit legendaire, par deux autres prodiges relatifs au meme sanctuaire: le
refus de Terminus et de Juventas de quitter les lieux lors du deblaiement de la

zone destinee ä l'edifice12; et, alors que le temple capitolin est dejä construit
mais pas encore consacre, le prodige du quadrige de terre-cuite destine ä en
decorer le fronton, qui gonfle au lieu de reduire dans le four oü il cuit, ä Vdes;
prodige qui determine les Etrusques ä le garder chez eux, jusqu'au jour oü un
quadrige reel, en depit des efforts de son cocher, se rend au galop de Veies
jusqu'ä Rome13. Ces trois recits, se rderant ä trois moments de la construction,
sont ä lire ensemble, comme l'a bien montre Giulia Piccaluga14. Le signe de
souverainete, que constitue la tete, est encadre par deux presages qui definis-
sent la condition sine qua non de la stabilite et de la duree du pouvoir romain:
l'enracinement de la Ville dans un lieu precis15. Le destin de la Ville, son
pouvoir, dependent de son emplacement: Juventas et Terminus refusent cate-
goriquement de se deplacer; le sens du prodige de la tete a cependant failli etre
deplace (en direction de l'Etrurie); mais le quadrige veien se dirige miraculeu-
sement vers Rome. Au refus d'un transfert qui modifierait la structure de

l'espace romain succedent le recit d'un transfert manque (au ddriment des

Etrusques), puis d'un transfert reussi (ä l'avantage de Rome). On se souviendra
que Camille, dans son fameux discours sur la necessite de ne pas abandonner le
soi de Rome, fait precisement allusion ä l'obstination de Juventas et Terminus,
ainsi qu'ä la decouverte de la tete16. L'ensemble de ces presages a pour fonetion
de resoudre une contradiction inherente ä l'histoire romaine en rappelant, de

trois manieres differentes, que le sanctuaire capitolin, bien que voue et construit

par des Etrusques, n'en est pas moins essentiellement romain; et que la

12 Liv. I 55; D.H. III 69, 5-6.
13 Plin. Nat. hist. VIII 161; Plut. Publ. 13; Festus, pp. 340-342 Lindsay. Cf. J. Hubaux, op. cit.

(note 5) 202-220. Pline l'Ancien (Nat. hist. XXVIII 16) met explicitement cette legende en

rapport avec celle de la tete capitoline, sous l'angle du motif de detournement des presages.
14 Giulia Piccaluga, Le mythe dans le polytheisme romain. Traditions relatives ä la fondation du

temple capitolin, Studies in the History of Religions (Supplements to Numen XXXI, Leiden
1975) 261-273; id., Terminus. 1 segni di confine nella religione romana (Roma 1974) 201 sqq.

15 Sur ce point, voir Georges Dumezil, La religion romaine archaique1 (Paris 1974) 318.

16 Liv. V 54, 7.



Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole 91

romanite, loin de se definir par une quelconque unite ethnique (cf. l'asyle de

Romulus), depend d'abord de la fiddite au site de Rome, ici symbolise par le

Capitole. L'identite de Rome ne se dit pas en termes d'autochtonie. Le lien de

la population ä la terre reste empreint d'arbitraire. Theoriquement (et cela

apparait bien dans la geste de Camille) Rome pourrait se deplacer. L'emplace-
ment de la Ville, conquis par la violence, pourrait meme apparaitre contestable
si la conscience tres forte d'un destin solidaire d'un ensemble de rites de fixa-
tion ne venait s'opposer ä cet arbitraire: la prise des auspices lors de la fondation,

le trace du pomerium, les interdits concernant le flamen dialis, le foyer de

Vesta, les anciles des Saliens constituent autant d'dements, parmi d'autres, qui
viennent confirmer le message de la tete, lui-meme encadre par l'obstination de

Juventas et Terminus, et par le prodige de l'attelage vden.
La tete, si l'on se referait au seul champ semantique des usages metapho-

riques du mot caput, ne designerait en le Capitole que le lieu romain de la
souverainete: le siege, ä Rome, du pouvoir. Or ce n'est precisement ni ce qu'est
le Capitole, ni ce que raconte notre recit. Le Capitole est le siege d'un pouvoir
symbolique, celui du dieu souverain; il n'est pas le siege du pouvoir politique,
qui serait plutöt, et entre autres, la curie. Notre recit revele qu'il ne s'agit pas,
avec la tde, de signifier la souverainete concue comme l'une des composantes
fonctionnelles normales de toute socide, mais d'une souverainete d'un type
particulier: souverainete sur l'Italie et le monde, c'est-ä-dire souverainete sur
les autres, hegemonie, empire17.

Le Capitole, dont le nom prolonge ce que signifiait la tete, apparait en ce
sens comme le symbole d'une extrapolation du pouvoir: le signe ideologique de

l'imperialisme romain. En fixant, dans la topographie religieuse, un lieu du
destin imperialiste de Rome, notre recit avoue son ancrage dans l'histoire. Une
teile idee n'a pu germer que relativement tard, dans l'histoire romaine. Les
historiens s'interrogent encore sur l'epoque ä partir de laquelle Rome s'est
sentie responsable de ses voisins, immediats d'abord, puis de plus en plus
lointains: pas avant la fin du IVe siecle av. J.-C. pour l'Italie, et probablement,
en ce qui concerne le monde connu de l'epoque, vers la fin du Ille siecle,
c'est-ä-dire ä l'issue de la seconde guerre contre Carthage, quand le Senat, sur le

point de se debarrasser du rival africain, entreprend une politique d'Orient.
Donc en aucun cas ä l'epoque oü la tradition situe l'action de notre recit
(seconde moitie du Vie siecle av.J.-C, sous la royaute etrusque)18.

Lu dans cette perspective, celle de la naissance d'une ideologie de la con-
qude, notre recit s'eclaire non pas en recourant ä la memoire incertaine des

Premiers siecles de Rome, mais en recourant ä la comparaison avec des recits

17 Georges Dumezil souligne ä maintes reprises ce contraste entre la vieille ideologie indo-euro¬

peenne et la recente ideologie de conquete: cf. en particulier, ä propos de Terminus et Juventas
et de la tete capitoline, op. cit. (note 15) 212.

18 Sur l'importance de la seconde moitie du Ille siecle av. J.-C. comme moment de cristallisation
de la nouvelle ideologie, voir Alföldi, op. cit. (note 8) 123-175.



92 Philippe Borgeaud

solidaires d'une ideologie du meme type, et que devaient connaitre les premiers
historiens romains. Je ferai allusion ä deux de ces recits, l'un concernant un
impressionnant precedent (Alexandre), l'autre concernant la rivale de Rome
(Carthage).

Au debut de son expedition, traversant l'Anatolie durant l'hiver 334/333,
Alexandre parvient ä la ville de Gordion, ancienne capitale du royaume phrygien.

Lä, il monte sur TAcropole oü se trouve le sanctuaire de Zeus Basileus. On
lui montre le char que le roi fondateur, Gordios, a consacre ä ce dieu, et on lui
en raconte l'histoire19. Gordios n'dait qu'un pauvre paysan phrygien. Un jour
qu'il labourait, un aigle vint se poser sur le joug de sa charrue et ne s'envola
qu'au soir20. Intrigue par ce prodige, Gordios se rendit dans une ville voisine,
peuplee de devins qu'il desirait consulter21. En y arrivant, il rencontra une
jeune fille (la fille d'un devin) ä qui il raconta son histoire. La jeune fille, qui
comprit aussitot le sens du prodige, l'engagea ä retourner ä l'endroit exact du
labour et ä y accomplir un sacrifice ä Zeus Roi. Elle-meme l'accompagna et
veilla ä l'observation precise du rite. Gordios alors l'epousa (de leur union
naitra Midas). Entre-temps les Phrygiens, accables par une guerre civile,
avaient consulte un oracle qui leur avait enjoint de designer comme roi celui
qui arriverait en char dans leur assemblee (ou, selon une autre version, dans le
sanctuaire de Zeus). Accompagne de son epouse conseillere, Gordios penetra
dans le lieu designe par l'oracle et devint roi22. Reconnaissant, il consacra son
char ä Zeus Basileus qui lui avait envoye l'aigle. Outre cela, ajoutent les historiens

d'Alexandre, une vieille tradition phrygienne voulait que celui qui serait
capable de defaire le nceud rattachant le char de Gordios ä son joug deviendrait
maitre de l'Asie ou du monde23. Craignant la rumeur et les remous d'une armee
superstitieuse, Alexandre se devait de defaire ce nceud inextricable (en ecorce

19 II faut distinguer l'episode du nceud gordien tranche par Alexandre (et de l'oracle relatif ä ce

nceud), episode que connaissent toutes les histoires d'Alexandre sauf celle de Diodore, de la

legende d'origine du char de Gordios (solidaire du nceud gordien); celle-ci ne se rencontre que
chez Arrien (An. II 3) et Justin (XI 7, 3-16). Cf. A. B. Bosworth, A Historical Commentary on
Arrian's History of Alexander, vol. I (Oxford 1980) 184-188; Peter Frei, Der Wagen von
Gordion, Mus. Helv. 29 (1972) 110-123.

20 Chez Justin ce sont des oiseaux de toutes especes qui volent autour de lui.
21 Selon Arrien ces devins sont des Telmessiens. Sur l'oracle d'Apollon ä Telmessos, voir en

dernier lieu H. W. Parke, The Oracles ofApollo in Asia Minor (London 1985) 184-185.
22 Chez Arrien c'est Midas (accompagne de son pere Gordios et de sa mere prophetesse) qui

devient roi. En effet, tandis que Justin ne mentionne que Gordios, comme fondateur de

Gordion, Arrien fait aussi intervenir Midas fils de Gordios. II semble que plusieurs versions
circulaient, confondant parfois la legende de l'arrivee de Midas en Phrygie (sur un char, cf.
Marsyas de Philippes, FGrHist 135/6 F 4) avec celle de la fondation du royaume de Gordion
par Gordios.

23 Quinte-Curce (III 1, 16), Arrien (loc. cit.) et Justin (loc. cit.) parlent de l'Asie; Plutarque seul
(Alex. 18, 2) parle du monde. On remarquera que la meme hesitation se retrouve ä propos de la

tete du Capitole (empire sur l'Italie, chez D.H., empire sur le monde chez Liv.): nous avons
peut-etre ici le souvenir d'une evolution dans l'elaboration de l'ideologie de conquete.



Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole 93

de cornouiller, ou en sarment de vigne: on ne voyait ni oü il commencait, ni oü
il finissait)24.

La comparaison de cette legende avec celle de la tete capitoline fait ressor-
tir une serie impressionnante d'elements communs. Les deux recits s'organi-
sent autour d'un symbole: une tete humaine ä Rome, un attelage en Phrygie,
sont des signes qui designent le pouvoir sur une region importante du monde
(Italie, Asie), sinon sur le monde lui-meme. A Rome il s'agissait du pouvoir lie ä

la Ville et solidaire de la presence, dans cette ville, du sanctuaire de Jupiter
Optimus Maximus; en Phrygie, du pouvoir octroye (par un dieu local
correspondant fonctionnel de Jupiter) ä un individu, le roi que devient Gordios puis
le conquerant du monde que sera Alexandre. Dans la legende romaine, l'accent
est porte sur un risque de manipulation de l'oracle: si le fils du devin drusque
n'avait pas maladroitement trahi son pere, s'il ne s'dait fait l'auxiliaire provi-
dentiel des Romains, le point de chute du signe mantique aurait ete deplace. En
Phrygie le ddournement devient l'ceuvre (historique) d'Alexandre. Mais avant
que celui-ci n'intervienne, la legende (qui double les signes en faisant intervenir,

avant le joug du char, celui de la charrue) connaissait le risque de manipulation,

qu'elle situait dans le premier episode du recit. Elle insiste en effet sur
l'importance d'accomplir un rite au lieu precis du labour de Gordios, et il va de
soi que l'efficacite du premier signe (l'aigle sur la charrue), sans l'intervention
providentielle de la fille du devin, aurait pu etre annulee. La manceuvre de la
fille du devin, qui s'associe au destinataire du presage pour en favoriser l'heu-
reuse issue en dictant les gestes d'une procedure rituelle exacte, puis pour en
partager avec lui le benefice (en epousant Gordios), cette manceuvre correspond

au röle du fils du devin qui, dans la legende romaine, empeche que le
benefice de l'oracle soit detourne au profit des Etrusques sans pour autant, il est
vrai, en profiter lui-meme (dans une version de la legende, il est meme pour-
suivi et mis ä mort par son pere)25.

Dans l'un comme dans l'autre cas, le pouvoir n'est pas presente comme
allant de soi. Signe oraculaire il y a, mais signe manipulable, humainement
orientable. Et il est besoin d'un auxiliaire etranger, haruspice etrusque ou devin
telmessien. Ces deux legendes vehiculent un commun message: la legitimation
surnaturelle du pouvoir exige une ruse rituelle; le signe surnaturel (la tete
sanglante, l'aigle qui se pose sur le joug) ne suffit pas; il faut, pour en saisir
l'occasion, un surcroit de lucidite; une presence d'esprit inspiree par un tiers
(un autre, un etranger), au ddriment de son propre groupe. La presence de cet
autre benevole (maladroit ou interesse) est d'autant plus frappante qu'il s'agit,
dans l'etat oü nous sont parvenues ces legendes, de l'origine du pouvoir sur les
autres.

24 Pour les differentes versions relatives a ce nceud et ä la maniere dont Alexandre l'a tranche (ou
defait), cf. Arrien, An. II 3, 7-8 avec le commentaire de Bosworth.

25 Serv. Ad Aen. VIII 345. Le fils de l'haruspice, selon cette version, s'appelle Argus et meurt au
lieu qui deviendra, en souvenir de sa mort, l'Argilete.



94 Philippe Borgeaud

Prodige incomprehensible pour les interesses, consultation d'un oracle
voisin, risque d'erreur, Intervention d'un auxiliaire (fils ou fille du devin etranger),

promesse du pouvoir sur une region du monde ou sur le monde: autant
d'elements qui se trouvent ä l'ceuvre dans deux recits ä premide vue bien
eloignes l'un de l'autre. Qu'y a-t-il de commun entre la Phrygie visitee par
Alexandre et le sanctuaire capitolin dont les rois drusques de Rome entrepren-
nent la fondation? La reponse, dejä entrevue, est simple: le rapport entre ces
deux ensembles n'est pas le fruit d'un commun heritage prehistorique, mais le

resultat d'un travail de reflexion qui s'opere ä partir de Rome, chez les historiens

romains, et cela des le moment oü Rome, dejä ouverte ä la culture grecque,

prend conscience de sa vocation imperialiste. Revalorisee, resemantisee

par le passage d'Alexandre ä Gordion, la vieille legende phrygienne de fondation

se trouve inflechie ä nouveau, dans son ecriture, par un episode de la
legende romaine des origines; desireuse de donner corps ä son ideologie de la

conqude, Rome reorganise sa memoire et, indirectement, celle des autres26.

La comparaison entre la legende du Capitole et celle du nceud gordien ne
nous apprend rien quant aux symboles eux-memes que ces recits mettent en
oeuvre. Un attelage, dans le recit relatif ä la Phrygie, remplit la fonetion de signe
mantique devolue ä une tde, dans le recit romain. Comment peut-on passer de
celle-ci ä celui-lä? Nous avons vu27 que l'attelage (celui qui decore le fronton du
sanctuaire capitolin) intervient dans l'un des episodes qui, structuralement,
entourent la legende de la tde. Le glissement de la tete ä l'attelage (deux
symboles qui, dans le recit romain, sont unis par une relation d'homologie) ne
nous apparait pas depourvu d'une certaine logique: le recit phrygien, qui se

trouve recrit dans une optique romaine, peut transmettre en termes d'attelage
un message analogue ä celui du recit romain de tde. Mais que signifiait alors,
en Phrygie, et avant que la memoire romaine ne vienne inflechir le vieux recit
local, cette histoire d'attelage?

L'attelage (le char) apparait dans un ensemble de vieilles legendes
(probablement d'origine indo-europeenne) d'intronisation royale qui fönt intervenir,
ä cöte de la figure masculine du futur souverain, une figure feminine revetue
d'une aura de sacralite. Des exemples celtiques ont de releves, qui representent
des paralleles indeniables ä l'entree sur un char de Gordios, accompagne de son

epouse prophdesse, dans l'assemblee qui va le designer comme roi28. Le meme

26 La maniere dont l'histoire romaine «reflechit» sur l'histoire d'Alexandre a ete recemment
analysee, finement, par P. Vidal-Naquet, Flavius Arrien entre deux mondes in: Arrien, Histoire
d'Alexandre, trad. du grec par Pierre Savinel (Paris 1984) 311-394 (cf. en particulier 330sqq.,
«Alexandre le Romain»), auquel nous renvoyons pour la bibliographie. Rappeions
qu'Alexandre, lorsqu'il debarque en Asie, prend possession de la terre en lancant depuis son navire
un javelot qui vient se ficher sur le soi (d'oü, dit-on, l'expression xcöpa SopÜKTnToc;: D.S. XVII
17). Ce geste (dont on ne connait aucun equivalent grec ou macedonien) est curieusement
analogue ä celui des fetiaux (cf. Liv. I 32, 12-14; D.H. II 72, 6-8).

27 Cf. supra, p. 89sq. et note 13.

28 Cf. Peter Frei, article cite (note 19).



Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole 95

scenario reapparait dans l'histoire de la Grece archaique avec la mise en scene
organisee par Pisistrate ä son retour d'exil, quand il vient s'emparer du
pouvoir: le tyran entre dans Athenes sur un char, avec ä ses cötes une femme
revetue des attributs de la deesse Athena29. Le meme scenario toujours reapparait

dans la legende de Fentree dans Rome de Tarquin l'Ancien (dont le pere,
Demarate, est un Corinthien refugie ä Tarquinies ä la suite de troubles
politiques concernant, eux aussi, une tyrannie archaique)30. Lucumon (tel est

encore le nom de Tarquin) se dirige vers Rome avec l'intention de s'emparer du
pouvoir. II entre dans la ville sur un char, conseille et accompagne par son
epouse etrusque, Tanaquil, experte en science divinatoire. C'est alors qu'un
aigle (animal du souverain Jupiter) vient en quelque sorte le couronner: «Cet
oiseau, rapporte Tite-Live31, descendit legerement en vol plane et lui enleva son
chapeau; puis, tout en voltigeant au-dessus du chariot avec de grands eris, et
comme s'il remplissait une mission divine, le lui replaca exactement sur la tete;
apres quoi il reprit son essor; Tanaquil accueillit, dit-on, ce presage avec joie,
car eile avait la science, repandue en Etrurie, des prodiges Celestes. Elle engage
son mari en l'embrassant ä concevoir de grandes et hautes esperances «d'apres
l'oiseau qui est venu, la region du ciel d'oü il vient, et le dieu dont il est le

messager; c'est sur la partie du corps la plus elevee que porte son presage; il a
enleve un ornement de la tete d'un homme: il l'y a replace par ordre d'un
dieu»32. Dans cette legende, la tete de Lucumon occupe la position du joug dans
l'histoire de Gordios: ä l'aigle qui se pose sur le joug et ne decolle plus (en
Phrygie) fait pendant un aigle qui se pose, ä deux reprises, sur la tete du futur
roi de Rome. Cet episode intervient dans un recit oü Lucumon, accompagne de
son epouse prophetesse, entre dans la ville sur un char dans l'intention de
s'emparer du pouvoir: ce que fait aussi Gordios, dans une mise en scene tout ä

fait semblable, mais dans un episode que le recit phrygien separe de celui du
prodige (l'aigle sur le joug). Si le recit romain donne en bloc ce que le recit
phrygien decompose en deux temps, il s'agit neanmoins d'une seule et meme
intrigue. Nous decouvrons ainsi que, bien avant qu'elle ne soit influencee par
le recit de la decouverte et de l'interpretation de la tete capitoline, la legende
de Gordios possedait dejä, ä Rome, un correspondant. Mais il s'agissait alors
de tout autre chose que de l'hegemonie. II s'agissait d'un vieux scenario d'in-
tronisation royale, dont se souvenait encore l'epoque des tyrans, et auquel
Alexandre, malgre son geste, ne devait rien comprendre.

29 Hdt. I 60, 4sq.
30 Hugo Mühlestein, Nestors Magd, sein jüngster Sohn und der letzte Bearbeiter der homerischen

Epen, Studi Micenei ed Egeo-Anatolici 25 (1984) 323-335 mentionne (ä la note 25 p. 328) les

legendes celtiques analysees par Peter Frei et renvoie ineidemment aux legendes de Pisistrate
et de Tarquin l'Ancien. Andre Hurst me suggere qu'il serait interessant, de ce point de vue, de

considerer l'ensemble du dossier du char royal dans la litterature grecque (par exemple char de

Pelops, ou char de Cadmos et d'Harmonie dans les Bacchantes 1330-1334).
31 Liv. I 34, 4sqq.
32 Trad. Baillet, Collection des Universites de France.



96 Philippe Borgeaud

II est temps de revenir au Capitole, dont le sanctuaire couronne d'un
attelage s'eleve sur le lieu de l'invention d'une tete; pourquoi, dans cette
legende qui, nous l'avons souligne, ne s'ecrit pas (et ne se dit pas, sous la forme
oü nous la lisons) avant le moment oü Rome entreprend une politique d'hege-
monie, la tete tranchee occupe-t-elle la place accordee, chez les historiens
d'Alexandre, ä l'attelage de Gordios? Pourquoi une tete?

Ne negligeons pas le fait que la tde du Capitole, d'apparence encore vi-
vante, et dont le sang s'ecoule encore, est le resultat d'un acte de violence, sinon
d'une execution (comme le laisse entendre Arnobe33). Des lors qu'il s'agit d'un
recit de fondation, le soupcon ne manque pas de naitre que cette tete represente
le souvenir d'une mise ä mort sacrificielle. Dans quel contexte mythologique, ä

Rome, rencontrons-nous la mention de tdes humaines sacrifiees? II existe une
tradition relative ä l'etablissement des Pelasges en Italie, qui fait etat d'un
oracle profere ä Dodone et exigeant de sacrifier des tetes ä Dis Pater lors de
Finstallation dans le pays nouveau. Selon cette tradition, de tels sacrifices
humains auraient dure, sur l'emplacement futur de Rome, jusqu'ä l'arrivee
d'Hercule, qui y aurait mis fin34. L'idee d'une tete tranchee sacrificiellement
nous renverrait donc ä celle d'un rite prehistorique, monstrueux, auquel Her-
cule aurait substitue une pratique purifiee. Cette «reforme», qui annonce la
fondation de la Ville, serait le signe d'un «desensauvagement» du dieu. Cela
nous entraine ä considerer un second recit de tete, celui du fameux marchan-
dage rituel entre Numa et Jupiter, dont la version la plus ancienne se trouve
chez Valerius Antias cite par Arnobe35: desireux d'acquerir la science de l'ex-
piation des foudres (de leur procuration), le roi Numa, sur le conseil d'Egerie,
capture Faunus et Picus qui lui enseignent le rite secret gräce auquel il peut
attirer (elicere) Jupiter (devenue elicius) sur terre et communiquer directement
avec lui. Un celebre dialogue s'ensuit, que Tite-Live (lecteur de Valerius
Antias) passe sous silence, mais que reprennent, chacun ä sa maniere, Ovide et
Plutarque. Jupiter (lent ä se resoudre): «tu expieras par une tde (capite) les lieux
que la foudre a frappes.» Le roi repondit: «par un oignon (caepicio)». Jupiter
revient ä la charge: «humains». Le roi reprend: «(humain) le cheveu (sed ca-
pillo)». Le dieu replique: «animal (animali)». Numa retorque en nommant un
poisson dont le nom constitue un anagramme $anima (maena, equivalent de
maina)36. Prisonnier du piege verbal du roi qui j oue sur les assonances (capite -
caepicio - capillo, animali - maena), Jupiter declare: «Tu m'as trompe, Numa;
j'aurais en effet etabli, pour ma part, que les lieux frappes de foudre soient
purifies («procures») par des tdes humaines et non par un petit poisson, un

33 Loc. cit. note 8.

34 Macr. Sat. I 7, 28-31, qui cite Varron. Cf. Jean Gage, Pyrrhus et l'influence religieuse de

Dodone dans l'Italie primitive, III. Dodone et les Pelasges: les oracles d'equivalence et les

missions en pays ä demi barbares. L'exemple des KEfa)ju. Rev. Hist. Rei. 146 (1954) 18sqq.
35 Arn. Adv. nat. V 1; cf. Ov. Fast. III 329-376; Plut. Num. 15.

36 Cf. Danielle Porte, L'etiologie religieuse dans les Fastes d'Ovide (Paris 1985) 132.



Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole 97

cheveu, un oignon; mais puisque ton artifice m'a circonvenu, ce que tu as voulu
deviendra coutume et la procuration des lieux frappes par la foudre se fera ä

jamais selon le rite que tu as conclu.» John Scheid37 a excellemment montre
comment ce recit, loin de prouver que les ritualistes romains etaient des psy-
chopathes, releve avec rigueur de la doctrine romaine des auspices et du pouvoir,

selon laquelle les dieux, devenus en quelque sorte citoyens de Rome,
voient leur puissance limitee par celle du magistrat. II s'agit d'un mythe d'origine

de la cite. Interpretee ä la lumiere de ce mythe, la tete du Capitole apparait
comme un indice qui renvoie ä des temps revolus oü le dieu, encore sauvage,
exigeait des sacrifices humains. C'est dire qu'elle s'inscrit dans un contexte de
rites de fondation de la cite, et d'humanisation du pouvoir38. II convient de
relever que la tete n'est pas le seul element qui renvoie le recit capitolin ä celui
de la negociation de Numa. En plus de cette image bien visible, et outre le fait
que dans l'un comme dans l'autre cas il y a prodige et necessite d'un rite de

procuration, le dialogue entre le devin drusque et les envoyes de Rome est
construit, comme celui de Jupiter et de Numa, sur le modele d'un affrontement
entre un discours ruse, retors, et un discours obstine, qui reste sur sa position.
Mais, ä l'interieur de ce cadre, on assiste ä un double renversement:
1. tandis que, face ä un representant du sacre, les tres humains delegues de

Rome ne s'en laissent pas conter (gräce ä un surcroit de lucidite providentiel,
comme nous l'avons vu), la ruse est du cöte de Numa et eile sera victorieuse;
la rapidite d'esprit de l'homme a raison de la lenteur du dieu (un Jupiter diu
cunctatus, dans la version de Valerius Antias)39;

2. tandis que le devin etrusque desirait tromper les Romains en essayant (en
vain) de leur faire prendre un sens figure (le templum que dessine son lituus)
pour le sens propre (la röche tarpeienne), Numa parvient ä tromper Jupiter
en lui faisant admettre le sens figure au lieu du sens propre.
37 Numa et Jupiter ou les dieux citoyens de Rome, Archives de Science sociale des religions 59

(1985) 41-53. John Scheid ne parle pas de la tete du Capitole.
38 Cela dit, la pratique plusieurs fois repetee (des la seconde guerre punique) des «enterres

vivants du Forum Boarium» prouve que l'idee de sacrifice humain reste presente ä l'esprit
romain et peut se concretiser (historiquement) chaque fois que l'urgence (ou l'effet de terreur)
la reveille: cf. F. Schwenn, Die Menschenopfer bei den Griechen und Römern (RGW XV 3,

Giessen 1915) 140sqq.; C Bemont, Les enterres vivants du Forum Boarium, MEFR 72 (1960)
133-136. Mais il ne s'agit pas, alors, de decapitation rituelle. Rappeions que si une teile
pratique (rituelle autant que guerriere) existait bei et bien dans l'univers oü vivaient les

Romains, eile ne leur etait pas attribuee. Elle devait au contraire les inquieter, durant toute la

periode republicaine, puisqu'elle etait d'usage courant chez un de leurs ennemis les plus
redoutables, les Gaulois (Liv. X 26, 11; XXIII 24, 12): eile incarnait au mieux, chez ceux-ci, le

cöte refractaire ä la civilisation. Pratique definie comme etant Celle des autres (en tant que
sauvages), c'est ä titre tout ä fait exceptionnel, et ä des fins non religieuses, qu'on Ia voit
preconisee par les Romains eux-memes (en 215) quand ils exigent de leurs allies, en signe
d'allegeance et de zele, qu'ils coupent les tetes des ennemis vaincus lors d'une bataille contre
les Carthaginois, en Italie du Sud (Liv. XXIV 14-15). Si l'on pratiquait, ä Rome, des execu-
tions capitales, on ignorait (ailleurs que dans le mythe) le sacrifice des tetes.

39 Cite par Arnobe: cf. note 35.

7 Museum Helveticum



98 Philippe Borgeaud

Ce second renversement, du sens propre au sens figure, est rendu manifeste,

dans le recit de la rencontre de Numa avec Jupiter, par le renversement
du haut en bas qui s'opere lorsqu'on substitue ä une tde humaine (partie la plus
elevee du corps, dont les cheveux constituent l'element superieur) un oignon
(partie infdieure de la plante, dont les racines plongent encore plus profond)40.
Le cheveu humain et le poisson anagramme de vie achevent de conferer ä

l'offrande de Numa le Statut d'une tde souterraine. Dans ce sens, et sans trop
pousser la chose, on concoit que decouvrir une tde humaine en creusant le soi
revient ä decouvrir ce ä quoi, normalement (dans un rituel civilise de procuration

des foudres) on aurait substitue l'offrande instauree par Numa41.

Si, parvenus ä ce point de notre analyse, nous concevons mieux la qualite
romaine de l'horreur suscitee par le prodige de la tde, nous n'en comprenons
pas encore la pleine signification dans un recit relatifä l'hegemonie de Rome. II
manque, ä cet imaginaire ancien, le Stimulus de l'histoire.

Dans une brillante dude parue en 1952, Lucien Gerschel, disciple de

Georges Dumezil, a mis en evidence le seul autre recit de la littdature greco-
romaine qui constitue un parallde evident ä cette tete sans corps emergeant
lors des travaux de fondation d'un sanctuaire: lors de la fondation de Carthage,
rapporte une legende transmise (et pensee) par les Romains42, on commenca,

40 Sur l'usage du mot caput pour designer l'oignon, ou le bulbe d'une plante, voir J. Andre,
Lexique des termes de botanique en laiin (Paris 1956) s.v. caput (qui renvoie, entre autres, ä

capitulum, «tete d'oignon»). Varron (cite par Aulu-Gelle XVI 16) savait qu'au moment de la

naissance «les enfants sont, dans le sein de la mere, Ia tete en bas, les pieds en haut, non comme
des hommes, mais comme des arbres, car, Selon lui, les rameaux sont les pieds et les jambes de

l'arbre, tandis que la souche en est la tete» (trad. de l'edition Panckoucke). Une teile transfor-
mation, avec inversion, de la tete en racine releve d'un imaginaire assez repandu dans l'Antiquite,

si l'on en juge par le mythe cabirique transmis par Clement d'Alexandrie (Protr. II19, 1)

et Arnobe (Adv. nat. V 19), selon lequel les deux corybantes, ayant assassine leur frere, vont
enterrer sa tete au pied de l'Olympe mysien tandis que, du sang de la victime, nait une variete
de celeri qu'il est interdit de deposer sur une table avec sa racine (öXöpxCpv, chez Clement); cela
de crainte d'offenser de maniere inexpiable les Mänes du mort. Cette tradition, qui debouche
sur un interdit sectaire relatif aux manieres de table, s'autorise implicitement de l'equation
symbolique racine bulbeuse / tete souterraine.

41 Rappeions que la legende decrit l'emplacement du futur Capitole, avant la fondation de

Rome, comme un lieu qui inspire la crainte et oü Jupiter se manifeste en tant que dieu de

l'orage (Verg. Aen. VIII 347-354).
42 Justin XVIII 5, 15sq.; Serv. Ad Aen. I 443; Virgile (Aen. I 443) fait allusion ä la tete de cheval.

Lucien Gerschel (Structures augurales et tripartition fonctionnelle dans la pensee de l'ancienne
Rome, Journal de Psychologie 1952, 47-77) considere les trois tetes (bceuf et cheval ä

Carthage, homme au Capitole) comme relevant d'une seule et meme Serie, d'origine indo-europeenne,

maintenue ä Rome dans le cadre de la science augurale; il se refere ä une liste de
victimes sacrificielles de l'Inde ancienne donnant, dans l'ordre hierarchique decroissant:
l'homme, le cheval, le bceuf, puis la brebis et le bouc. Gerschel prolonge son analyse en

considerant une autre serie proprement romaine, celle des trois «presages mobiles» de la

grandeur romaine: la genisse du Sabin, le quadrige des Veiens, la tete humaine du Capitole; lä

encore, constate-t-il, on retrouve la meme liste de «victimes sacrificielles». Avant Gerschel



Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole 99

sous la surveillance d'un devin, les travaux de fondation du sanctuaire principal,

celui de Junon Reine. On decouvrit d'abord une tde de bceuf: le signe
designait, dit-on, la richesse, la fecondite de cette terre; mais aussi la servitude
car le bceuf est un animal soumis au joug. On creusa donc un peu plus loin, et
l'on mit au jour une tete de cheval, signe de valeur guerriere. De ce double
presage (correspondant exactement ä la troisieme et ä la deuxieme fonctions
dumeziliennes) Carthage herita sa richesse, et sa redoutable puissance
militaire. Ne lui manquait-il pas, pour devenir maitresse de la Mediterranee et du
monde antique, le presage de la premiere fonetion, celui de la souverainete? La
decouverte de la tde humaine du Capitole, signe d'hegemonie sur l'Italie et sur
le monde, vient ainsi garantir, pour Rome, ce que Carthage (principale enne-
mie de Rome), fatalement limitee aux deux autres fonctions, n'aura su
qu'ebaucher. Or c'est precisement de l'epoque oü Rome commence ä esperer
une victoire sur Carthage (ä la fin de la seconde guerre punique) et qu'elle ouvre
sa politique sur l'Orient conquis, un siecle plus tot, par Alexandre, que date
notre premier temoin du recit de la tde capitoline, Fabius Pictor, connu
comme le plus ancien des historiens de Rome. La vieille ideologie tripartite,
teile qu'elle est definie par Georges Dumezil, a pu servir de tremplin ä une
ideologie imperialiste relativement recente (elaboree ä partir de la fin du Ille
siecle av. J.-C). Cet usage secondaire (il s'agirait d'une manipulation ä des fins
de propagande) explique le fait que nous ne rencontrons pas ici la formulation
canonique (les trois fonctions articulees dans un seul et meme recit) qui seule
autoriserait ä parier d'un heritage indo-europeen43.

Marquee par l'emergence recente d'une politique consciente d'hegemonie,
la legende du Capitole sollicite neanmoins, pour prendre sens, le concours
d'une memoire ancienne, relative ä un temps devenu mythique et fondateur,

(dont le commentaire ä Tite-Live d'Ogilvie, 21 lsq., ignore l'etude), St. Weinstock (article cite
note 9, cols. 2449-2450) considerait la tete du Capitole comme un exemple de «motif itine-
rant»; du fait qu'elle est presente sur le site avant la construction du sanctuaire de la divinite
poliade, la tete est consideree comme un omen concernant le destin de la cite; dans ce sens, les
trouvailles de Carthage constituent des antecedents independants de la decouverte de la tete
capitoline et n'entretiennent avec eile aucun rapport de complementarite. Selon Weinstock,
toutefois, le recit relatif ä Carthage remonterait ä l'historien hellenistique Timee. Cf. Jean

Bayet, L'omen du cheval ä Carthage: Timee, Virgile et le monnayage punique, REL 19 (1941)
166-190. Analysant un autre recit de la fondation de Carthage (celui de la peau de bceuf
decoupee par Didon), John Scheid et Jesper Svenbro, Byrsa. La ruse d'Elissa et la fondation de
Carthage, Annales ESC 40 (1985) 328-342 fönt remarquer qu'on ne peut pas interpreter cette
tradition ä la lumiere du contexte punique, puisqu'elle arrive aux oreilles romaines via les

Grecs, chez qui eile s'elabore. II est par consequent legitime d'eclairer ces traditions pseudo-
puniques par des recits issus de la tradition greco-romaine.

43 Sur les conditions de legitimite d'une analyse dumezilienne, voir Daniel Dubuisson, Mate-
riaux pour une typologie des structures trifonctionnelles, L'Homme 93 (1985) 105-121. La
tripartition, stricto sensu, apparait liee au Capitole ä travers un autre recit (celui du siege
gaulois): cf. J. Banaszkiewicz, Note sur le theme du siege triparti: Capitole, Narbonne el Glo-

gow, Annales ESC 39 (1984) 776-782.

7* Museum Helveticum



100 Philippe Borgeaud: Du mythe ä l'ideologie: la tete du Capitole

celui des vieilles royautes et tyrannies archaiques; eile fait appel, ainsi, ä un
vaste dispositif narratif qui l'encadre et la confirme. Dans ce dispositif l'autre
joue un röle determinant: l'autre interieur d'abord, l'Etrusque, auxiliaire dan-

gereux mais indispensable; l'autre exterieur aussi, rival ä vaincre ou exemple
tire du passe, Carthage encore menacante et la vieille Phrygie reinterprdee par
Alexandre.


	Du mythe à l'idéologie : la tête du Capitole

