
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 44 (1987)

Heft: 1

Artikel: Autolykos und der Silen : eine übersehene Szene des Euripides bei
Tzetzes

Autor: Masciadri, Virgilio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 44 1987 Fasel

Autolykos und der Silen

Eine übersehene Szene des Euripides bei Tzetzes

Von Virgilio Masciadri, Aarau

In der Frage nach dem Inhalt des Euripideischen Satyrspiels Autolykos
herrscht heute weitgehend Einigkeit1: Das Drama enthielt den Mythos, den wir
beim Mythographen Hyginus als Fabula 201 unter dem Titel Autolycus
finden2. Autolykos, Sohn des Hermes, ist ein Meisterdieb, den man nicht
erwischen kann, da er allem, was er stiehlt, eine andere Gestalt zu geben vermag.
Als er und Sisyphos gemeinsam ihr Vieh hüten, merkt Sisyphos an der
abnehmenden Zahl seines Viehs, dass er bestohlen wird, ritzt in die Hufe seiner Tiere
Zeichen und erkennt anhand dieser die ihm entwendeten Tiere in der Herde
des Autolykos wieder. Während seines Aufenthalts bei Autolykos schwängert
er dessen Tochter Antikleia, die später, dem Laertes in die Ehe gegeben, den
Odysseus gebiert.

Nun wird jedoch an keiner Stelle, wo diese Geschichte überliefert ist, auf
Euripides verwiesen, und so stellt sich die Frage, ob unter den als zum
Euripideischen Autolykos gehörig überlieferten Fragmenten sich eines findet, das
sich eindeutig auf diese Handlung beziehen lässt. Während für die bekannte
Athletendiatribe (fr. 351 Mette 282 Nauck) und für die zwei von Pferden und
Eseln handelnden Verse (fr. 353 Mette 283 Nauck, fr. 354 Mette 284
Nauck) ein solcher Zusammenhang vernünftigerweise von niemand postuliert
wird, haben aus dem fr. 352 Mette 282a Snell): unSev xo) Ttaxpi / ueutpeai)'
äcopov äTioKaAouvTEc; ävSpiov Wilamowitz3 und nach ihm etwa Steffen und

1 Vgl. I. A. Härtung, Euripides restitutus II (Hamburg 1844) 285ff; A. Nauck, Tragicorum Graecorum

Fragmenta1 (Leipzig 1889) 440f; W. Schmid, Geschichte der Griechischen Literatur 1, 3. 1

(München 1940) 487 Anm. 5; 624; V. Steffen, Satyrographorum Graecorum Fragmenta (Posen
1952) 215; V. Steffen, The Satyr-Dramas ofEuripides, Eos 59 (1971) 214; D. F. Sutton, The
Evidence for a Ninth Euripidean Satyr Play, Eos 62 (1974) 53; D. F. Sutton, The Greek Satyr
Play (Meisenheim 1980) 59f.; H. J. Mette, Euripides. Bruchstücke. Lustrum 23-24 (1981-1982)
95f; anders A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen* (Göttingen 1972) 504.

2 Vgl. Polyaenus, Strat. 6, 52; Schol. Soph. Aj. 190b/c Suda s.v. Zioucpoc,); Schol. Hom. IL cd.
Erbse T10, 266-7a'; Schol. Lycoph. Alex. 344; Eust. //. p. 804, 25; Od. p. 1871, 7; ältestes
Zeugnis ist die Darstellung auf der Kanne des Töpfers Dionysios (2. Jh. v.Chr.), vgl. Lexicon
Iconographicum Mythologiae Classicae I 1 (Zürich/München 1981) 828f.

3 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Kleine Schriften IV (Berlin 1962) 540 SB Berlin 1907, 12).

1 Museum Helveticum



2 Virgilio Masciadri

Sutton4 geschlossen, dass Autolykos' Tochter Antikleia im Stück als
sprechende Person aufgetreten sei: Mit diesen Worten verteidige sie ihren Vater,
wohl gegen Vorwürfe der Satyrn. Der Schluss ist aber durchaus nicht zwingend,

denn auch der in allen Stücken auftretende Silen wird von den Satyrn als

naxfjp bezeichnet5 und gibt immer wieder zu allerhand Vorwürfen Anlass, so
dass auch er eine Verteidigung in der Art von fr. 352 gelegentlich nicht weniger
nötig hat als etwa Autolykos selbst.

Somit fehlt jede sichere Verbindung zwischen Hyg. Fab. 201 und dem
Euripideischen Satyrspiel; die Annahme eines Zusammenhangs gründet sich
bloss auf die Geschlossenheit der bei Hygin erzählten Fabel - der einzigen so

abgerundeten Geschichte, die wir über Autolykos kennen - sowie auf die
allgemeine Annahme, dass Hygin mitunter aus Hypotheseis der Tragiker schöpft6.

Dass sie sich trotzdem in der Fachwelt hat durchsetzen können, verdankt
sie zwei Versen aus den Historiae des Johannes Tzetzes, die Nauck, Steffen
und Mette im Anschluss an die Hyginfabel abgedruckt haben:

VIII 452sq. 'Ev Aüxoaükcu Späuaxi aaxupiKÖ) xä Ttävxa
ö Eüputi8r|c* ÖKpißfJöc; xä 7iepi xoüxou ypätpei.

So zitiert scheinen diese Verse wirklich die zweifelhafte Verbindung festzulegen,

um so mehr, als wir in den Fragmentsammlungen dazu etwa lesen:
«Tzetzes postquam de Autolyci furtis narravit, haec addit» (Nauck, ganz ähnlich

Steffen). Problematisch wird dieser Zusammenhang aber, wenn man den

ganzen Abschnitt überblickt, in dem die Verse stehen7:

VIII 435 'EpLtoC nalq ö Aüxöaukoc;, 7caxf|p 8e xoC Aaepxou,
nännoq xoß 'OSuaaeox; 5e, 7tevr|<; 8' imäpxcov äyav,

437 8K xou 'Epuoß %api£exai xfjv kA£7cxikt)v xfjv xexvnv,
443 Ka£7txcov Kai yäp uexfjueißev äkka 8i8ouc; ävx' akkcüv.

'ESökouv 8' oi Äaußävovxec; xä acpcöv Aaußäveiv jtäAiv,
445 oük fj7iaxfjcn}ai xoüxoo 8e Kai exepa Aaußäveiv.

'Innov yäp kaetixcov äpiaxov övov xrav \|/copi(i)vxouv

8i8oü<; eiroiei SÖKnaiv SKeTvov 8e8(öKevai-
Kai KÖpr)v vöutpriv veapäv KAercxcov, e8i8ou 7iäAtv

f\ oevÄr|vöv fj aäxupov, yepövxvov aaixpöv xi,
450 otuöv, vtoSöv, Kai tpaÄaKpöv, uij^tJ586(;, x&v Suouöptpcov.

Kai ö 7caxf|p evöut^e xoßxov chq üuyaxepa.
4 Steffen, Eos 59, 214; Sutton, Greek Satyr Play 60; ders., Eos 62, 53 «aecording to Photius these

words were spoken by Anticlea» ist unzutreffend. Phot. Lexicon ed. Theodoridis, A 1760 steht

nur: ECpi;ti5r|c, AÜToA.ÜKCp.

5 Soph. Ichneut. 75. 142. 153. 169. 203; Eur. Cyc. 272. 597.

6 G. Zuntz, The Political Plays of Euripides (Manchester 1955) 141 Anm. 6; J. Rüsten, Dicae-
archus and the Tales from Euripides. Gr. Rom. Byz. Stud. 23 (1982) 357 Anm. 2.

7 Text nach Ioannis Tzetzae Historiae. ed. P. A. M. Leone (Napoli 1968) 317f. Die Verse

438-442, ein Exkurs über andere Meisterdiebe, können hier aus der Betrachtung ausgeklammert

bleiben.



Autolykos und der Silen 3

Schon V. 435 macht den mit Hyg. Fab. 201 vertrauten Leser stutzig. Dort
heiratet doch - womit sich die Verbindung zur homerischen Tradition wieder
herstellt - am Ende Laertes die von Sisyphos schwangere Autolykos-Tochter
Antikleia, kann also unmöglich auch der Sohn des Autolykos sein. Zunächst
könnte man dies als ein Versehen des Tzetzes erklären; tatsächlich aber hat
dieser in seinem wesentlich früheren Kommentar zur Alexandra des
Lykophron eine genauere Kenntnis der Verhältnisse gezeigt. Dort findet sich die
Geschichte vollständig referiert8, und sie schliesst mit dem Satz: oaxepov 8e

aüxfjv eyn.uev ö Aaepxx|<;. Hatte vielleicht Tzetzes an der Historien-Stelle gar
nicht die Hygin-Geschichte im Blickpunkt?

Des weiteren unterscheidet sich die in V. 443-445 geschilderte Methode
des Diebstahls von jener bei Hygin. Bleibt dort das echte gestohlene Gut in den
Händen des Diebs, indem es eine falsche Gestalt annimmt, so haben wir es

hier gewissermassen mit einem entwickelteren Verfahren zu tun, indem der
Dieb das Gut zwar unverwandelt behält, in einem zweiten Schritt aber ein
falsches Gut in der Gestalt des Echten zurückgibt9. Auffällig sind auch V. 446f.

wegen ihrer Erwähnung von Pferden und Eseln, denn von denselben Tieren ist
auch in den Fragmenten 353 und 354 die Rede. Doch diese Übereinstimmung
könnte auch auf Zufall beruhen, die Stelle von Tzetzes zur Illustrierung des in
V. 443-445 geschilderten Verfahrens erfunden sein; über die Gattung der von
Autolykos gestohlenen Tiere herrscht ja auch unter den Autoren, die die aus
Hyg. Fab. 201 bekannte Geschichte erzählen10, keine Einigkeit.

Der in V. 448-451 geschilderte Vorgang aber, der Diebstahl eines
Mädchens und die Rückgabe eines Satyrn, sprengt den Rahmen dessen, was der
Phantasie des Byzantiners zugetraut werden kann. Indiz dafür ist zunächst die
Beschreibung des Satyrn selbst, wenn man sie mit Äusserungen in anderen
Schriften des Tzetzes vergleicht. Dort heisst es beispielsweise: xoüc; äypöxac; 8e

Jtpiv eKäAouv aaxüpouc;, und ein Scholion fügt hinzu: eaxi 8e Kai L/pov". Nicht
viel genauer scheint das Wissen der meisten anderen byzantinischen Autoren
gewesen zu sein12, und selbst Photios bezeichnet nur einmal den Silen als ein
t/öov ec;r|AAayuevov xfjv iSeav13, ohne ihn im Detail zu beschreiben. Demge-

8 Schol. Lycoph. Alex. 344; Lycophronis Alexandra, ed. E. Scheer, vol. II (Berlin 1908) 134, 1-12.
9 Einen ähnlichen Geschichtentyp vertritt die Fabel von Erysichthon und Mestra im Hesiodeischen

Frauenkatalog (Hes. fr. 43a Merkelbach/West; vgl. Tzetz. Schol. Lycoph. Alex. 1393).
10 Hyg. Fab. 201, 2: pecus; Polyaenus, Strat. 6, 52, Schol. IL T10, 266-7a': ßöac,; Schol. Soph. Aj.

190c: Opeuuma; Tzetz. Schol. Lycoph. Alex. 344: irntouc, te Kai ßöac; Kai Ttoiuvia.
11 Scholia in Aristophanem, pars I, fase. I A, ed. W. J. W. Koster (Groningen 1975) Carmina

Tzetzae XXI a De Differentia Poetarum) V. 127; vgl. XXII b Ex Prolegomenis Tzelzae ad
Lycophronem) Z. 36f. f] aaiupiKf) (sc. Jiovnoic,) 58 änö tcöv aaTlJpcov 6K7\.T|i*m tcöv eüpövTCOv

aÜTt)v rJTOi YEtopycöv Kai EÜreXßv ävOptüTicov.
12 Vgl. Suda s.v. cräTUpoc,- %op&)TT\c, (ebenso Hesych. s.v., Phot. Lexicon s.v.); das Etym. Magn.

weiss noch von den obszönen Neigungen der Satyrn (s.v. adrupoc,) und von ihrer angeblichen
Ähnlichkeit mit Böcken (s.v. TpaycoSia).

13 Phot. Bibl. 130 b 34f. Konon FGrHist 26 F1.



4 Virgilio Masciadri

genüber ist die Charakterisierung bei Tzetzes in V. 450 zumindest in zwei
Punkten überraschend präzis: Die platte Nase - giuöc" - und die kahle Stirn -
(paÄaKpöc; - gehören, wie uns die bildlichen Darstellungen bezeugen, zu den
typischen Kennzeichen der Satyrmaske. Für das tpaÄaKpöv haben wir zudem
einige Belege in erhaltenen Versen aus Satyrspielen14. Es scheint also, dass die
Beschreibung des Tzetzes hier in irgendeiner Weise tatsächlich auf echtes
Material zurückgeht15.

Nicht zuletzt trägt aber auch die in V. 448-451 geschilderte Situation
Züge, die eine Herkunft aus dem Euripideischen Theater nahelegen: Da stehen
zwei Personen auf der Bühne, und die eine hält die andere für jemand ganz
andern, als sie wirklich ist. So hält Orestes Elektra für eine Erinnye (Or. 255ff.),
Pentheus erblickt seinen Begleiter als Stier (Ba. 920f), ein Pentheus zudem,
der als Frau verkleidet ist, wie vielleicht der Satyr in unserer Szene auch16.

Noch ähnlicher ist der Schluss der Alcestis (V. 1006ff): Hier ist es Admet, der
seine aus dem Totenreich heimkehrende Gattin nicht wiedererkennt, für eine
Fremde hält17. Gerade diese Szene hat ja spieltechnisch eine ganz ähnliche
Struktur wie das, was Tzetzes voraussetzt: Admet, dem Ttaxfjp entsprechend,
Alkestis, die zurückgegeben wird wie die üuyäxrip, und Herakles, der sie
aushändigt wie Autolykos - und mit der Alcestis befinden wir uns ja hinsichtlich
der Gattung ohnehin in der Nähe des Satyrspiels. Die augenfälligste Parallele
aber liefert das erhaltene Satyrspiel des Euripides, Cyclops V. 577ff: Der
betrunkene Polyphem hält sich selbst für Zeus, den Satyrchor für eine Schar von
Chariten und schleppt den Silen trotz heftigen Sträubens als Ganymed in seine
Höhle. Wie in der von Tzetzes geschilderten Szene hat also hier der alte häss-
liche Silen für etwas Begehrenswertes, Jugendliches zu gelten, der Satyr, ein
Wesen mit starker Neigung zu sexueller Aktivität, sieht sich in die Rolle des -
im Fall des Autolykos zumindest potentiellen - erotischen Objektes gedrängt.
Der Verdacht liegt nahe, dass Euripides sein Repertoire an Satyrspässen mehr
als einmal hat durchspielen müssen, oder aber wir haben es mit Varianten
eines traditionellen Motivs zu tun, wie auch die Fälle der Alcestis und der
Bacchae nahelegen. Jedenfalls war Johannes Tzetzes kaum genial genug, so

euripideisch zu flunkern, und wir dürfen demnach damit rechnen, dass das

14 Aesch. fr. 47a Radt, 788 (AiKTUOuXKoi); Soph. fr. 171 Radt (AiovuoiaKoc,), lchneut. 368; Eur.

Cyc. 227; für aipöc, vielleicht ein Beleg Trag, adesp. TrGF 2 Kannicht/Snell fr. *675, 3.

15 Von der übrigen Beschreibung ist yspövriov aanpöv komisch-umgangssprachlich (vgl. z.B.

Aristoph. Pax 698), ebenso vco5öc, (Aristoph. Ach. 715, Plut. 266), öüouopcpoc, findet sich von
den Tragikern nur bei Euripides (Hei 1204; fr. 1114a, 1186 Mette 790, 842 Nauck), uu^cbönc.

nur bei Sophokles (fr. 687a Radt).
16 Von ferne darf vielleicht auch an die von Aristophanes in den Acharnern parodierten Szenen

aus dem Te/ephos gedacht werden, und natürlich an den als Braut verkleideten Chalinus in
Plautus' Casina (Plaut. Cas. 769-772. 814-854).

17 Schwächere Parallelen liefern Anagnorisis-Szenen wie Eur. Ion 237ff, Hei. 528ff. oder Soph.
El. 1098iT.



Autolykos und der Silen 5

von ihm in den Versen 448-451 Referierte als wirkliche Spielszene bei Euripides

gestanden hat.
Angesichts dieses Befundes drängt sich die Frage auf, wie die Kenntnis

einer solchen Szene zu einem Autor des 12. Jahrhunderts gelangen konnte.
Nun stellt der ganze zitierte Abschnitt der Historiae eine Erläuterung zu einer
Stelle in den Briefen des Tzetzes dar, wo das Verhalten eines Plagiators als

«autolykeischer Diebstahl» gekennzeichnet wird18. Es ist möglich, dass Tzetzes
in einem mittlerweile verschwundenen Werk der Miszellenliteratur diese
Wendung fand, mit derselben Erläuterung versehen, die er in den Historiae
gibt. In der umfänglichen erhaltenen Parömiographen-Literatur gibt es indessen

keinen entsprechenden Artikel, und zieht man weiteres Material aus der
reichen schriftstellerischen Tätigkeit des Tzetzes bei, gewinnt eine andere
Möglichkeit der Überlieferung hohe Wahrscheinlichkeit.

Tzetzes äussert sich in seinen verschiedenen poetologischen Schriften -
Einführungen zu Aristophanes, Lykophron und allgemein zur Poesie - auch
verschiedentlich über die Eigenart des Satyrspiels. In den eher früh anzusetzenden

Schriften (De differentia poetarum, Prolegomena ad Lycophronem)
lautet dabei die Lehre ganz einfach: Tragödie ist traurig, Komödie lustig, das

Satyrspiel eine Mischform, indem es einen Wandel von Unglücksfällen und
Tränen zur Freude enthält19. Als Beispiele werden genannt: Euripides' Alcestis
und Orestes sowie Sophokles' Electra20. Eine entschiedene Meinungsänderung
zeigt sich dagegen in den späteren Schriften des Tzetzes: Der Unterschied
zwischen Komödie und Satyrspiel besteht darin, dass im Satyrspiel die persönliche

Invektive fehlt, dass es bloss reinstes, erheiterndes Amüsement enthält21.

18 Ioannes Tzetzes, Epistulae. ed. P. A. M. Leone (Leipzig 1972) Epist. 42, p. 61, 10f: naiöiäv ydp
Xapiscraav Kai KXojtnv AütoWikeiov cpöunv eivai tö rtpäyua.

19 Vgl. Koster. a.O. (oben Anm. 11). Carmina Tzetzae XXI a De Differentia Poetarum)
V. 111-113: KcoucoSiac, ecptipev Eivai töv ystaov. / TpaycoSiac, jtdA.iv Se Tnv öpt|vcp8iav / tcöv
aatüpcov yöxov 5e Kai 0pT]vcp5iav. Ähnlich ibid. V. 52f: KcopcpSiav 8i| cpn.pi Kai TpaycoSiav /Kai
oaTopiKT]v tcövöe tt)v uEaaiTdTt]v, und XXII b Ex Prolegomenis Tzetzae ad Lycophronem)
26ff: SiacpEpEiv 8e npöc; äXX^Xovc, (sc. tria genera dramatis). öti r\ uev rpaycoSia Optivouc, pövov
exei Kai oiucoydc,. r\ 8e aaTupiKÜ, novnarc; airyKipvü Täte; öXocpüpaecuv iXapÖTT|Ta Kai dnö
SaKpocov sie, xapdv Kaxaviti.

20 Vgl. Koster, a.O. (oben Anm. 11), XI a I Prolegomena Tzetzae [sc. De Comoedia]: Pro¬

oemium I) Z. 152ff.: Einov'OpEaxT|v Kai"AXKr\axiv EüptniSou Kai tt]v ZocpoK^eouc,"HAiKTpav
eivai aaTupiKd SpduaTa, ebc; dnö nEvüouc, Eic; xapäv KaTaXiiyovTa. Vgl. Schol. de Diff. Poet. 113

(s. unten Anm. 21).
21 Vgl. Koster. a.O. (oben Anm. 11). Carmina Tzetzae XXI a. Schol. ad V. 113 (vgl. oben

Anm. 19): toüto Einov rjnaTT|p.Evog toic; e^tiyouusvoic; Eüpini8n,v Kai XocpoKtea ypäyacfiv
oütco- «tö Spdua tö Tfjc, AA-KnaTiSoc, EüpmiSou Kai ö Opearric; Kai r\ EoippOK^ouc/HÄEKTpa Kai
öaa TOiaüra oaTupiKä Eiai Kai oü TpayiKä- dnö aup.cpopcöv ydp Kai öaKpücov Eic; xapdv KaTav-
tcöctiv.» oütco liev ouv eypaya nepi tcöv aaTÜpcov toütok; f)naTT|U£voc;- evtuxcov 5e aaTupiKoic,
öpäuaaiv EüpiniSou oütöc, uövoc, EnEyvcov ek toütcov aaTupiKfjc, noiüaecoc; Kai Kcou.cp8iac, 8iä-
epopov. f] uev ouv KcopcpSia SpiuEcoc; tivcöv KaOanTopevri 8iaßotaxic; eni Ax>i5opiaic, Kivei y£-
tama. r) Se aaivpiKfi noiriaic; ÜKparov Kai äuiyfj A.oi8opiac, exei töv yiXwza. nävu f]SÜTaTov.
oiov töv ev O-juitatic;. Ähnlich XI a I (vgl. oben Anm. 20) Z. 154ff: Kai oütco UETpoic, te Kai



6 Virgilio Masciadri

Als Ursache dieser neuen Erkenntnis gibt er an, dass er sich früher auf die
Kommentatoren des Euripides und des Sophokles gestützt habe, jetzt aber bei
seiner Lektüre auf «viele Dramen» des Euripides gestossen sei; dabei habe er
auch Satyrdramen gefunden, und so habe «er selbst allein» nachträglich
erkannt, was ein Satyrspiel sei. An einer Stelle gibt er auch ein Beispiel für eine
solche Satyrspielhandlung, eine Zusammenfassung des Syleus22, der uns sonst
bis auf wenige Fragmente verloren ist. Dies alles lässt kaum einen anderen
Schluss zu als den, dass die Selbstzeugnisse glaubhaft sind, dass eben Tzetzes
noch auf einen Euripides-Kodex gestossen ist, der mittlerweile - wahrscheinlich

im Jahr 1204 - verlorenging. Man darf an den Fall des Eustathios
erinnern, der in derselben Zeit auf den Kodex mit den alphabetischen Stücken
stiess und verschiedentlich verhüllt darauf anspielt23; der Inhalt jenes Kodex
allerdings wurde uns durch eine einzige Abschrift gerettet.

So ergibt sich auch für unseren Fall eine recht hohe Wahrscheinlichkeit,
dass Tzetzes neben dem Syleus auch den Autolykos noch vorfand und in den
Versen der Historiae - in ähnlicher Weise wie Eustathios - Brocken seines
Wissens preisgibt. Was sein Kodex darüber hinaus enthalten hat, entzieht sich
natürlich unserer Kenntnis.

Wir stehen schliesslich erneut vor dem Problem, wie sich die von Tzetzes
berichtete Szene mit der Hyginfabel vereinbaren lässt. Härtung24 machte es

sich zu einfach, indem er schrieb: «Dramatis Euripidei hoc (sc. Hyg. Fab. 201)
fuisse argumentum Tzetzes testatur, referens partim eadem partim alia,
quibus Hygini narratio suppleatur.» Wie man sich dieses suppleatur denn nun
vorzustellen hat, sagt er nicht. V. Steffen zitiert ebenfalls Hygin und Tzetzes
einfach nacheinander25, ohne anzugeben, wie eine Vermittlung zustande kommen

könnte. Der einzige wohlüberdachte Vorschlag, den ich kenne, wurde mir
von Prof. R. Kannicht freundlicherweise zugänglich gemacht. Er schlägt vor,
in V. 451 statt Vater und Tochter Sisyphos und Antikleia zu setzen. Das hat für
sich, dass Tzetzes es ja auch schon in V. 435 mit den Verwandtschaftsbezeichnungen

nicht sehr genau nimmt. Problematischer sind die dramaturgischen
Folgen. Denn das hiesse doch, dass Autolykos dem Sisyphos seine Tochter erst
regulär einhändigt, sie ihm dann wieder stiehlt und statt ihrer den Satyr
zurückgibt; und am Ende musste ja auch noch eine Auflösung der ganzen Verwirrung

folgen. Eine so komplizierte Szenenfolge bläht aber den Stoff für ein
Satyrspiel doch wohl zu sehr auf. Somit findet sich in dem Zeugnis des Tzetzes

Xomoic, poi) iXiyYpduuaaiv ypdcpcov eSiSaaKov. ecoc; dvayvouc; EüpiniSou noAXd 8pduaxa etjpov
Kai eyvcov rd aatupiKd Spduara Tepyeic; OuueAiKdc; duiyeic; Kai ye.Xeoia cpEpovxa und XI a II

Prolegomena Tzetzae [sc. De Comoedia]: Prooemium II). Z. 58ff.
22 Koster. a.O. (oben Anm. 11), XI a II Prolegomena Tzetzae [sc. De Comoedia]: Prooemium II)

Z. 62-70 Nauck, a.O. (oben Anm. 1) 575.

23 Vgl. Zuntz, a.O. (oben Anm. 6) 147ff; ders., An Inquiry into the Transmission ofthe Plays of
Euripides (Cambridge 1965) 90 Anm.; 184ff.

24 Härtung, a.O. (oben Anm. 1) 285.

25 Steffen. Eos 59, 214.



Autolykos und der Silen 7

nicht nur kein Anhaltspunkt für die Verwendung der Version von Hyg. Fab.
201 bei Euripides, sondern es ergibt sich im Gegenteil der Schluss, dass diese
zumindest in jenem Autolykos-Drama, das Tzetzes gelesen hat, nicht den
Inhalt bildete.

Die Meinung V. Steffens26, wir wussten keine Details über das Stück,
wussten aber generell über den Inhalt Bescheid, kehrt sich demnach um: Wir
kennen eine oder zwei Szenen sehr genau, das Wegnehmen der Tochter und
die Rückgabe des vielleicht verkleideten Satyrn. Möglicherweise gehört auch
fr. 352 hieher, denn der Papposilen hätte dann allen Anlass, selbst zu seinen
Kindern zu sagen: Nun nennt mich nicht mehr ein äo*pov äv8piov! Dies
spricht, ohne es freilich zu beweisen, auch für einen Zusammenhang zwischen
den Fragmenten 353 und 354 und den Tzetzes-Versen 446f.

Es bleibt allerdings die Möglichkeit, Hyg. Fab. 201 nach wie vor von
Euripides herzuleiten, wenn man jener Notiz bei Athenaios Rechnung trägt,
die die Existenz von zwei Autolykos-Dramen nahelegt27. Indessen hat diese
Annahme, so attraktiv sie ist, keine Stütze in den Zeugnissen selbst, und auch
die - vielleicht gar nicht wirklich gravierende - Schwierigkeit, fr. 351 über die
Athleten einzuordnen28, bleibt bestehen. Und ob man endlich den Satz des

yevoc; Eüpi7ti8ou29, von Euripides hätten sich 8 Satyrspiele erhalten, ävxiAeye-
xai 8e Kai xoüxcov xö ä, mit einem der beiden Aüxöadkoi zusammenbringen
soll30, muss wohl trotz dem Gewinn, der sich aus dem Beizug von Tzetzes'
Zeugnis ergibt, dahingestellt bleiben.

26 Steffen, Eos 59, 214.
27 Athen. X 413c: Eüpi7ti8r|c; ev tcö npcoTCp AütoXükco Xeyei, was die Annahme eines zweiten

Autolykos nahelegt. Unwahrscheinlich Mettes Deutung «Im ersten Teil des AmöX.», a.O. (oben
Anm. 1) sub fr. 351a.

28 Suttons Hypothese eines Satyrspiels, das den Pankrationsieg eines gewissen Autolykos im Jahr
422 parodiere (Greek Satyr Play 59f.), widerspricht der auch von Tzetzes erkannten Eigenart
des Satyrspiels; unglücklich auch Mettes Vorschlag, die Satyrn in Hyg. Fab. 201 als Athleten
auftreten zu lassen, a.O. (oben Anm. 1) 95.

29 Vgl. Scholia in Euripidem. ed. E. Schwartz (Berlin 1887) 4. 10.

30 Vgl. W. Schmid, Zwei Auflagen von Euripides' Aütö^ukoc;, Phil. Wochenschr. 56 (1936) col.
766ff.: Steffen, Eos 59, 213; Sutton, Eos 62, 52.


	Autolykos und der Silen : eine übersehene Szene des Euripides bei Tzetzes

