Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 43 (1986)

Heft: 4

Artikel: Pandora : Hésiode et les femmes
Autor: Rudhardt, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-33402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-33402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pandora: Hésiode et les femmes

Par Jean Rudhardt, Genéve

Hésiode raconte deux fois le mythe de Pandora, la premiére femme créée
par les dieux pour le malheur de I’humanité!. En considérant ces récits, on a
souvent dénoncé la misogynie du poéte béotien?. Jusqu’a quel point est-ce
justifié? Pour bien comprendre ses propos, pour en mesurer la portée, il faut se
poser trois questions: 1. Quelles sont la place et la fonction du mythe de Pan-
dora dans ’économie des mythes prométhéens? 2. Dans quel sens Pandora
est-elle la premiére femme? 3. Quels sont les défauts ou les mérites respectifs
de ’homme et de la femme, dans ’humanité dont Hésiode nous offre 'image?

1. L’épisode de Pandora, situé dans le mythe de Prométhée

Comparables aux mythes qui évoquent les phases successives de la répar-
tition des Tipai entre les dieux, les mythes prométhéens racontent une crise au
terme de laquelle les hommes et les dieux auront chacun regu les tiuai qui leur
conviennent; éclairant ainsi les situations respectives des mortels et des im-
mortels, ils définissent la condition humaine.

Dans la Théogonie, le récit d’Hésiode commence de la fagon suivante:

kol yap 0T’ €xpivovto Veol Vvntol T avdpomnol / Mnkovn

1 Les réflexions énoncées d’une maniére abrupte dans ces quelques pages prolongent celles qui
avaient trouvé leur expression dans deux de mes articles précédents: a) Les mythes grecs relatifs
a linstauration du sacrifice: les réles corrélatifs de Prométhée et de son fils Deucalion, Mus.
Helv. 27 (1970) 1-15. Ce texte a été republié, avec quelques modifications, dans J. Rudhardt,
Du mythe, de la religion grecque et de la compréhension d’autrui, ouvrage qui constitue le
No 58, t. XIX des Cahiers Vilfredo Pareto, Revue Européenne des Sciences Sociales (Genéve
1981) 209-226. b) Le mythe hésiodique des races et celui de Prométhée publié dans Du mythe, de
la religion grecque ... 245-281.

2 Parmi les nombreuses études consacrées 4 Pandora, outre les articles de P. Weizsicker dans le
Roscher’s Lexikon, de W. A. Oldfather dans la RE et d’E. Simon dans la EAA, je signalerai
seulement quelques ouvrages: H. Tiirk, Pandora und Eva. Menschwerdung und Schipfertum im
griechischen und jiidischen Mythus (Weimar 1931), D. and E. Panofsky, Pandora’s box. The
changing aspects of a mythical symbol (London 1956; 2e éd. 1962); O. Lendle, Die Pandorasage
bei Hesiod (Wiirzburg 1957); G. Fink, Pandora und Epimetheus (Diss. Erlangen 1958); A. Ca-
sanova, La famiglia di Pandora (Firenze 1979); ces publications fournissent des informations
bibliographiques. — Les mythes de Pandora font I’objet de notes importantes dans les grandes
éditions d’Hésiode, notamment dans celles de: P. Mazon, Les Travaux et les Jours (Paris 1914)
48-57; T. A. Sinclair, Works and Days (London 1932); M. L. West, Theogony (Oxford 1966)
305sqq. 326sqq.; Works and Days (Oxford 1978) 155-172.



232 Jean Rudhardt

«C’était a Méconé, lors de la crise ou tout allait se décider entre les dieux et les
hommes mortels.»?

Nous constatons que les hommes existent avant I'intervention de Promé-
thée. Le poete ne raconte pas leur naissance car elle n’est pas le produit d’un
¢vénement unique. Sur ce point, son silence ne trouble pas les Grecs; de nom-
breux mythes leur ont appris que des mortels apparurent en différents lieux,
issus de la terre, nés d’un dieu fleuve ou derniers rejetons d’une lignée divine®.
L’origine de ces premiers hommes les apparentait aux dieux mais leur faiblesse
et la mortalité les en distinguaient. S’ils constituaient d’emblée une espéce
nouvelle, pendant un certain temps ils ont pourtant entretenu avec eux des
rapports dont les régles étaient mal définies. Ils recevaient d’eux leur subsis-
tance et n’avaient pas a travailler, mais ils dépendaient entiérement d’eux et les
dieux s’attendaient a recevoir quelque hommage de leur part’. C’est a ce pro-
pos, semble-t-il, que la crise éclata®. Elle s’est déroulée en plusieurs épisodes;
celui de Pandora est I'un d’entre eux. Evoquons-les rapidement dans I'ordre de
leur succession.

a) Trop faibles, les hommes n’interviennent pas dans la contestation dont
ils sont I’objet; un dieu se fait leur champion. Pour les favoriser, charge de
découper une vache qui vient d’étre abattue, Prométhée constitue des parts
d’apparence trompeuse et les propose au choix de Zeus’. Ce partage préfigure
un geste rituel; symboliquement, il porte un sens plus large: Quel sera le lot des
dieux? Quel sera celui des hommes?

b) Zeus feint de se laisser prendre et choisit la mauvaise part mais il se
venge. Il cesse de procurer aux hommes le feu qu’il leur dispensait avec généro-

3 Hes. Th. 535-536. Le verbe kpivecvau signifie I'idée d’un jugement, d’une crise au terme de
laquelle une décision est prise, un résultat obtenu. Employé ici a propos de la contestation qui
s’éléve 2 Méconé, comme il I’est d’ailleurs a propos de la Titanomachie (Th. 882), il désigne
dans ces deux événements des drames de méme nature et qui aboutissent 4 une répartition de
Tipai. Un scholiaste commente les vers 335-336 de la fagon suivante: éxpivovrto ti U€0g Kal Ti
aviponog (H. Flach, Glossen und Scholien zur hesiodischen Theogonie, Leipzig 1876, 262).

4 Dans les mythes grecs (a 'exception des mythes orphiques), la naissance de ’homme ne
constitue pas un événement unique, clairement identifiable. Des hommes apparaissent ici et
la, de différentes fagons et, dans I’histoire du monde, la chose ne semble pas essentielle.
Hésiode peut donc n’en pas parler. Son silence nous montre pourtant que son public sait
parfaitement que des mortels existaient avant la crise de MécOné et sait aussi comment ils sont
apparus. Certes, nous ignorons quels mythes ils connaissaient a ce propos; il y a lieu de penser
que ces mythes étaient d’'une nature comparable a celle des récits attestés par les sources
ultérieures.

5 Le mythe des races évoque une premiére humanité qui échappe a I’obligation du travail (Op.
106-142). Le mythe de Prométhée le fait aussi, d'une fagon plus bréve mais non moins claire
(Op. 43-44). Cf. I'article cité ci-dessus note 1 b.

6 Au moment ou la crise commence, une vache déja tuée fait 'objet d’'une contestation entre les
hommes et les dieux (74. 535sqq.). Une contestation semblable est évoquée dans le mythe des
races (Op. 135-137).

7 Th. 535-560; cf. Op. 48.



Pandora: Hésiode et les femmes 233

sité auparavant®. Ce feu est solidaire de toutes les ressources qui leur avaient
permis de vivre, sans avoir a cultiver la terre. Il les symbolise®. Une rupture
entre les dieux et les hommes est ainsi le premier résultat de I'intervention
prométhéenne, rupture si grave que, privés de ce qui assurait jadis leur exis-
tence, les hommes ne pourraient point y survivre.

c) Prométhée dérobe le feu céleste et le leur apporte!®. Ils disposent donc
des ressources vitales qui vont avec le feu mais leur situation n’est pas identi-
que a celle dont ils avaient joui d’abord. Alors que Zeus leur dispensait sans
cesse ce dont ils avaient besoin, ’acte de Prométhée est unique et ne se répé-
tera point. Il leur a donné le feu, ils devront savoir le conserver. Le geste de
Prométhée qui le leur apporte dans le creux d’une férule!! symbolise cette
nécessité: leur existence dépendra désormais de leur savoir-faire. Ils devront
travailler mais, grace au produit de leur travail, les hommes séparés des dieux
pourront vivre sans eux. A ce bref moment de la crise, ils n’ont plus besoin
d’eux. Comme la dépendance totale qui avait caractérisé leur premier état,
cette indépendance est excessive.

d) Elle provoque la colére de Zeus que la vue d’'une flamme parmi les
hommes incite immédiatement a la réplique: il congoit ’'idée de Pandora'?.

avtika & aviil mTupog Tedlev KakoOV AvUpOTOLGLY

La formule dvti mupdg qui figure aussi dans Les Travaux et les Jours!3 ne peut
pas signifier «a la place du feu». Le feu que les hommes possédent ne leur est
point retiré; la femme n’en est pas le substitut mais la compensation. Le mal
que Zeus offre aux hommes dans la personne de Pandora doit compenser
I’excés de bien que Prométhée leur a procuré. Il faut donc comprendre: «Aussi-
tot, pour contrebalancer le feu, il créa un mal 4 I'intention des mortels.»

8 Th. 561-564; Op. 42-50.

9 Dans Les Travaux et les Jours, Hésiode affirme que les hommes n’avaient a ’origine pas besoin
de travailler. Tout le nécessaire se trouvait a leur disposition: en un jour, ils auraient pu récolter
de quoi vivre pendant une année entiére (Op. 43-46). Toutes les ressources vitales, le Biog, leur
étaient ainsi largement dispensées. Aprés la tromperie prométhéenne, Zeus et les dieux les
cachent et les mettent hors de leur portée. Il existe une étroite corrélation entre ces ressources et
le feu: Op. 42 kpbyavTeg yap Exovot Veoi Biov avipanoiat; Op. 47 aAAG Zevg Expuye (s.c. Biov);
Op. 50 xpoye 6¢ mop. On forcerait les choses en affirmant que PBiog et ntip sont synonymes. On
doit constater pourtant que le retrait du piog et celui du nip sont concomitants; ils constituent
ensemble la punition que Zeus inflige aux hommes pour se venger de la tromperie de Promé-
thée. Ils sont ainsi unis I'un a I'autre par une telle solidarité que I'un suggére ’autre; le feu peut
symboliser toutes les ressources vitales. Dans la Théogonie, Hésiode parle seulement du feu,
mais son récit serait incompréhensible si le feu n’impliquait pas les ressources du Biog.

10 Th. 565-566; Op. 50-52.
11 Th. 567; Op. 52.

12 Th. 567sqq.; Op. 53sqq.
13 Op. 57.



234 Jean Rudhardt

Ce mal est de belle apparence, comme 1’était aussi la plus mauvaise des
parts de la victime offertes au choix de Zeus. C’est un kaAOv xakOv'4, un piége
auquel, moins lucides que Zeus, les hommes ne peuvent pas ne pas se laisser
prendre!>. Mais en quoi la merveilleuse Pandora constitue-t-elle un mal?

Hésiode le dit de deux fagons différentes. Dans la Théogonie, il présente
en elle le prototype de la femme. Elles toutes, fait-il entendre, lui ressembleront
et feront le malheur des hommes auprés desquels elles vivront. Paresseuses,
elles ne partageront point leurs travaux — il s’agit avant tout de ceux de ’agri-
culture; avides et dépensiéres, elles en dissiperont le produit'®. Si 'homme
pouvait se passer de femme et rester seul, son travail lui procurerait de la
nourriture en suffisance. Chargé d’une épouse qui ne cultive pas la terre avec
lui, 11 doit travailler doublement, sans étre jamais certain de récolter assez pour
vivre. Il connait ainsi la fatigue et I'inquiétude'’.

14 Th. 585.

15 Op. 83; cf. 57-58. Zeus choisit la mauvaise part, bien qu’il ait compris la ruse; son acte est
délibéré; il veut donner a la tromperie prométhéenne toute sa portée.

16 Th. 591sqq. 600sqq. (voir ci-dessous note 38). Trois vers (Op. 405-407) semblent affirmer
au contraire que la femme prend part aux travaux agricoles et collabore aux labours: oikov
UEV TPMTIOTA YOVATKE T€ oV T’ dpotiipa / KTNTAV, 0L yapethyv, fiTig kai Bovaiv Enovto, /xp1-
pata 8’ eiv oikw navt’ appeva notoacVat. Inconnu d’Aristote, le second de ces vers est tenu
pour suspect par plusieurs éditeurs, tels Rzach et Solmsen qui I’éliminent. Je suis enclin a leur
donner raison. Dans un texte consacré principalement a I’agriculture, la proximité des mots
«femmen» et «beeuf de labour» peut inciter a penser que la femme est associée a la béte de somme
dans le travail de la terre. Peu conforme aux usages helléniques, la chose a pu choquer certains
esprits; c’est probablement pourquoi ils ont introduit ici une explication qui a donné naissance
au vers 406. Mais le vers 405 ne me parait pas avoir le sens que nous venons d’envisager. Certes,
le développement ou il figure traite d’agriculture mais, pour Hésiode, ’agriculture se confond
avec la vie entiére du paysan. Dans les vers qui précédent immédiatement, Hésiode conseille a
Persés de payer ses dettes et de faire en sorte de pourvoir a ses besoins sans recourir a la
générosité d’autrui; dans ceux qui suivent, il I’exhorte 4 ne jamais différer le moment de se
mettre au travail. Valables sans doute en ce qui concerne I’agriculteur et ses activités spécifi-
ques, ces prescriptions ont une portée plus vaste. Les vers 405-407 doivent étre situés dans un
contexte de préceptes généraux. A quoi rattacher les accusatifs du verbe 405? Faut-il voir en
eux un complément de rofjcacVa? La construction: oikov pév ... yovaixd & Bodv Te ...
xpnuata &’ elv olke ... ne me parait pas favoriser cette interprétation: la maison, la femme, le
beeuf ne se trouvent pas situés sur le méme plan que les xpfjpato. Je rattacherai plus volontiers
ces accusatifs au verbe de la phrase précédente, ppalecval, ou du moins a I'idée qu’il exprime
et qui peut rester présente: «veiller sur, préter attention a». C’est aussi I’opinion de M. L. West
(Hesiod. Works and Days 260 ad v. 406). Je comprendrais donc les vers 405 et 407 de la fagon
suivante: «En premier lieu (veille sur) ta maison, ta femme, ton beeuf de labour et_dans ta
maison, tiens toutes choses en état de servir ...», ou peut-étre en considérant le sens global du
passage précédent: «Pour payer tes dettes et n’avoir point & mendier, (aie) une maison, une
femme, un beeuf de labour, etc.». Si cette interprétation est correcte, notre passage n’associe la
femme aux travaux du labour en aucune fagon. S’il fallait retenir le vers 406: «une femme
achetée, non point épousée et qui, éventuellement, puisse méme suivre les beeufs», cette
précision montrerait encore que le travail des champs n’appartient pas aux charges d’une
épouse; qu’une servante seulement peut y étre associée en cas de besoin.

17 Sans épouse, dit Hésiode, I’homme ne risquerait pas de manquer de nourriture. T7h. 605-606;
cf. Op. 176-178.



Pandora: Hésiode et les femmes 235

Dans Les Travaux et les Jours, le poéte s’exprime d’une autre manieére.
Une grande jarre, dit-il, se trouve parmi les hommes ou Pandora s’installe. Elle
en souléve le couvercle; aussitot tous les maux qui s’y trouvaient enfermés en
ressortent et se dispersent a travers le monde mais, inspirée par Zeus, la femme
referme la jarre avant que, reste unique de son contenu primitif, ’espérance
s’en soit échappée!8. Ce récit a troublé les exégétes. Si les maux sortis de la jarre
se sont répandus sur la terre ou ils accablent les hommes, il semble que I’espé-
rance soit hors de leur portée, puisqu’elle demeure dans le récipient. Or ce n’est
sans doute pas la pensée d’Hésiode. West note a juste titre qu’aucun auteur
grec n’a jamais prétendu que I’espoir soit interdit aux mortels; serait-il trom-
peur plusieurs textes enseignent au contraire qu’il leur est toujours accessible!®.
J’ajouterai qu’Hésiode lui-méme préte de I’espérance au paresseux et a I’indi-
gent?%; mieux encore, dans toute son ceuvre, il exprime la conviction que la
pratique de la justice et de la piété améliore a long terme le sort des hommes;
c’est un point sur lequel il ne veut pas désespérer?!.

Babrius raconte I’histoire de la jarre d’une maniere plus immeédiatement
compréhensible. Elle contenait tous les biens, écrit-il; i1ls s’en sont échappés
quand ’homme, trop curieux, I’eut ouverte: il ne les posséde donc plus. Quand
il la referma, ’espoir s’y trouvait encore: c’est tout ce qui lui reste?. Le récit
d’Hésiode n’a pas la transparence de cette allégorie; il n’en a pas non plus la
platitude. En fait, la jarre y contient ce que ’homme est capable de maitriser.
Quand les maux en sortent, ils échappent a son contrdle; sur eux, il n’a plus
aucun pouvoir. Il dispose encore de I’espérance, puisqu’elle demeure a I’inté-
rieur du récipient, mais elle est illusoire désormais car elle n’est plus associée a
la faculté de retenir le malheur et ses déferlements.

Les Travaux et les Jours attribuent ainsi a la venue de Pandora des consé-
quences plus étendues que la Théogonie. Elles n’y résultent plus de la simple
présence des femmes parmi les hommes mais d’un acte mythique accompli par
Pandora, conformément au dessein de Zeus. Les deux récits ne sont pourtant
pas contradictoires. D’aprés la Théogonie, les hommes dotés du feu allaient
pouvoir se procurer ce dont ils avaient besoin, par un travail modéré; apres la
réplique de Zeus, I’agriculture ne produit plus a coup siir des récoltes suffi-
santes puisque les laboureurs sont chargés d’'une famille, avec une épouse que
le produit de leur travail pourrait ne pas satisfaire (voir notes 17 et 39). D’apres
Les Travaux et les Jours, la jarre avec tout son contenu se trouvait parmi les
hommes avant I'intervention de Pandora; bien fermée, elle symbolise le con-
trole qu’ils exergaient alors sur tous les maux. L’'imprudence de la femme

18 Op. 90-105.

19 West, Hesiod. Works and Days, note au vers 96, p. 169.

20 Op. 498. 500. Leur espérance est d’ailleurs vaine; elle n’est pas bonne.
21 Op. 225sqq. 270-273.

22 Babrius Fab. 58 Crusius. De la simplicité de la version de Babrius, 1l ne résulte pas nécessaire-
ment qu’elle soit la plus ancienne.



236 Jean Rudhardt

mythique les a privés de ce privilége. En plus des fatigues mentionnées par la
Théogonie, des calamités indéfinies et des maladies peut-étre mortelles les
menaceront désormais. De fagons différentes mais complémentaires, les deux
poémes donnent ainsi un enseignement semblable. Aprés la venue de Pandora,
les hommes ont perdu la maitrise de leur propre destin; sans étre retombés
sous I’entiere dépendance des dieux, ils ont de nouveau besoin d’eux.

Hésiode le montre clairement quand il parle du temps présent. L’homme
doit travailler, enseigne-t-il, mais I’assistance divine est nécessaire au succes de
ses efforts; c’est elle qui en assure I’efficacité. Il laboure la terre et Démeéter
emplit ses greniers?. Il lui faut donc capter la bienveillance des dieux. Le
travail lui-méme y contribue, mais il n’y suffit pas. Le rite doit le compléter.
«Adressez vos priéres a Zeus Chthonien, ainsi qu’a la sainte Déméter, deman-
dez-leur de faire murir le blé de Déméter et de le rendre lourd; priez ainsi dés le
début des labours ...»**

e) L’envo1l de Pandora parmi les hommes n’est pas le dernier épisode du
mythe prométhéen. Prométhée lui-méme subit un chatiment dont Hésiode
annonce la fin lointaine, comme il annonce aussi la réconciliation de Zeus et
du dieu qui fut le protecteur de ’humanité?>. Mais le poéte reste allusif. Il ne
parle pas du déluge que mentionnent d’autres sources?®. Prométhée y intervint
pour sauver son fils, Deucalion, ainsi que I’épouse de celui-ci, la fille de Pan-
dora?’. A la fin de I'inondation, Deucalion offrit & Zeus un sacrifice dont les

23 Op. 298-301.

24 Op. 465-467.

25 Th. 526-534.

26 Hésiode ne parle du déluge ni dans la Théogonie ni dans Les Travaux et les Jours. 11 se situe hors
du cadre chronologique envisagé dans le premier de ses poémes (cf. infra note 32); il n’est pas
indispensable a la legon donnée dans le second. Je doute pourtant qu’il ’ait ignoré. Pindare fait
allusion au mythe du déluge, comme a un mythe parfaitement connu de son temps (Pind. O/, 9,
41sqq. [62sqq.]; Péan 9, 13-20 Snell). I y associe Deucalion, fils de Prométhée, comme le font
aussi Hécatée (FGrHist 1 F 13-15), Acousilas (FGrHist 2 F 34-35), Hellanicos (FGrHist 4
F 6a. 114. 117). La filiation Prométhée-Deucalion est attestée dans les fragments attribués a
Hésiode (Hes. fr. 2. 4. 5 Merkelbach-West); on y trouve aussi la mention des hommes nés de la
terre pour entourer Deucalion (Hes. fr. 234 Merkelbach-West) (voir aussi note 27). A la
différence des autres déluges connus de la tradition grecque, celui de Deucalion est ainsi
associé aux mythes prométhéens dés les sources les plus anciennes.

27 Cesindications généalogiques ne se trouvent pas dans les deux grandes épopées hésiodiques ou
nous venons de dire que le déluge n’est pas mentionné. Elles sont fournies par plusieurs
auteurs, notamment par Apollodore, Bibl. I 7, 2 et par Hygin, Fab. CXLIL. Dans la Théogonie,
Hésiode me parait pourtant signaler I'union d’Epiméthée et de Pandora. Nous y lisons en effet:
Th. 511 ... dpaptivoov T Emunuéa / 6c xakov €€ apxiic YEVET avdpacty alenotiiowv: / TpdTtog
YGp pa AlOg TAao TV UEdExTO yuvaika / mapUévov ... On a proposé plusieurs interprétations
des vers 513-514. Il me parait difficile de ne pas leur reconnaitre une signification de ce type:
«Le premier il regut pour épouse la vierge fagonnée, cadeau de Zeus.» Le texte corrompu d’un
fragment du «Catalogue des femmes» semble indiquer que I’on a hésité sur la généalogie de
Pyrrha (fr. 2 Merkelbach-West) mais il convient, 8 mon avis, d’adopter les corrections retenues
par Rzach (fr. 2 R.): le fragment donne alors la méme généalogie que le pseudo-Apollodore.



Pandora: Hésiode et les femmes 237

gestes reproduisaient le partage inégal accompli jadis a Méconé. Au-dela d’une
distance qu’il ne prétendait point abolir, il créait entre mortels et immortels
une relation d’un type nouveau: la relation cultuelle?®. Elle assure ’accord
entre ’action de I'’homme et celle du dieu, la synergie que 'intervention de
Pandora a rendue nécessaire, comme nous I’avons vu.

II. Dans quel sens Pandora est-elle la premiére femme?

La sexualité est présente dés le début de la cosmogonie dans la personne
d’Eros et la féminité, dans celle de Gaia. La féminité se définit et s’affirme en
elle quand, terre primordiale, elle a tiré d’elle-méme le Ciel et le Domaine
marin, deux étres masculins; elle s’unit a eux pour devenir ’ancétre commune
des deux grandes lignées divines®®. Depuis lors, 'union du masculin et du
féminin est le moteur de toute la cosmogonie. Il y a des entités masculines et
des entités féminines a chaque génération.

Des créatures mortelles apparaissent dans les familles issues de ces pre-
miéres unions; comme Méduse, elles peuvent étre féminines3?. Un fils de Ja-
pet, Ménoitios, disparait foudroyé puis précipité dans I’Erébe. Son sort n’est
pas éloigné de celui d'un homme; le nom qu’il porte pourrait d’ailleurs conve-
nir a un mortel3!. Dans la Théogonie, Hésiode ne parle pas des petits enfants
de Japet; cela dépasserait les limites qu’il s’est fixées3%; mais d’autres sources
nous apprennent que les filles de son fils Atlas donnérent naissance a plusieurs
mortels, tant masculins que féminins®*}. Au demeurant, comment ’humanité
aurait-elle survécu jusqu’a la crise de Méconé, si elle n’avait pas comporté des
représentants des deux sexes? Dans la logique des mythes hésiodiques, ils
doivent coexister dés ’apparition des premiers hommes. Le mythe des races le
confirme; il est différent de celui de Prométhée mais, dans I’esprit du poéte, il
nous apporte le méme enseignement. Or il nous apprend que les hommes
naissent de femmes dans la race d’argent, race que Zeus a détruite mais qui
fut créée avant son régne par les Titans**. Le mythe de Pandora pourrait-il
se trouver en contradiction avec I’ensemble des informations cohérentes
qu’Hésiode nous fournit d’autre part?

Si donc Pandora n’est pas exactement le premier étre féminin dans I’es-
péce humaine, dans quel sens est-elle la premiére femme? Avant I'intervention
de Prométhée, nous avons constaté que le statut de ’humanité reste incertain.

28 Voir I'article mentionné ci-dessus, note 1 a.

29 Th. 116-122. 126-132.

30 Th. 276-278.

31 Th. 510. 514-516. Ménoitios est notamment le nom du pére de Patrocle. Voir West, Hesiod.
Theogony, p. 308. Epiméthée lui-méme ressemble beaucoup aux hommes.

32 Ces limites sont clairement définies dans Th. 104-115.

33 Apollod. Bibl 111 10, 1-3; 12, 1.

34 Op. 130. Voir en outre I'article cité ci-dessus note 1 b.



238

Jean Rudhardt

Comme elle regoit des dieux tout le nécessaire, son activité n’a point de sens.
Elle ignore le travail et n’a besoin ni des techniques ni de I’organisation sociale
qui le rend possible: elle n’a point de civilisation®. La crise prométhéenne
contraint ’homme au travail et, du méme coup, au savoir et a la coopération;

elle

I’oblige a former des sociétés complexes et structurées. C’est ainsi qu’il

recoit I'une de ses tiyuai essentielles. Dans un langage anachronique, nous
pourrions dire qu’il devient alors ce qu’il est: un {®ov noAtikdv3e. De ce point

35

36

Anonymes, présentant tous les mémes caractéres, les hommes des races d’or et d’argent n’ont
point d’individualités distinctes. Ces races constituent des entités collectives semblables a
elles-mémes de leur naissance a leur anéantissement; elles n’ont pas d’histoire. Hésiode qui leur
attribue une oisiveté bienheureuse ne leur connait aucune institution: elles n’ont pas de
civilisations. Par leur anonymat, par leur indifférenciation, les hommes de la race de bronze
ressemblent a leurs prédécesseurs, mais ils habitent des maisons, utilisent des instruments, ils
ont donc une civilisation. Dominée par I’hybris guerriére, celle-ci n’est toutefois pas viable.
D’aprés le pseudo-Apollodore, Zeus provoque le déluge pour la faire disparaitre (Apollod. Bibl.
I 7, 2). L’individuation, I’histoire et la vraie civilisation commencent ensuite avec la race
héroique. Les mythes de Prométhée évoquent I'idée d’une évolution semblable. Cf. I’article cité
ci-dessus, note 1 b.

Plus que tout autre, "auteur du Prométhée enchainé met le réle civilisateur de Prométhée en
évidence mais il ne I'invente pas. En lui attribuant le mérite d’apporter aux hommes un feu qui,
solidaire du Biog, leur permet de vivre effectivement du travail que Zeus avait rendu néces-
saire, Hésiode fait déja de lui un civilisateur mais, a la différence du poéte tragique, il ne tient
pas la civilisation telle qu’il la connait pour bienheureuse. QOisive, 'humanité premiére lui
inspire donc de la nostalgie. Eschyle en dénonce au contraire la misére (Esch. Pr. 445-505)
mais, dépouillées des jugements de valeur qui leur sont attachés et réduites a leur contenu
objectif, les indications qu’il nous fournit a son sujet correspondent assez bien a celles d’Hé-
siode. Ignorants, innocents, les hommes n’avaient point de maisons, point de villes; ils habi-
taient des grottes et devaient ramasser autour d’eux ce dont ils avaient besoin. Selon son
humeur, on peut tenir cet état pour lamentable ou pour paradisiaque. En parlant de la société
post-prométhéenne, Eschyle énumeére les techniques dont elle dispose (ibid.); Hésiode ne les
ignore pas (cf. Hes. Op. 72-75. 407. 420. 423-436. 493. 537. 573) mais, plus proche du monde
paysan, il situe surtout le travail dans les activités de I’élevage et de I’agriculture; c’est pourtant
bien une civilisation qu’il évoque, une société organisée, avec ses institutions et ses régles. Si ce
n’est en ce qui concerne le secret de Prométhée — dont Hésiode ne parle pas - les différences
entre les deux auteurs ne portent pas sur la donnée mythique elle-méme, mais sur la fagon dont
ils jugent la société présente. C’est en considération de cela seulement qu’ils projettent des
éclairages différents sur I’action du fils de Japet. Ces variations d’éclairage ne changent pas la
nature de sa fonction civilisatrice. — Le role de Prométhée est d’ailleurs ambigu, comme I’est
aussi la condition humaine. Bien que le drame eschylien fasse I’éloge de Prométhée, plusieurs
personnages y dénoncent son hybris. Hésiode le rend responsable de la perte de ’oisiveté (Op.
47-48): il montre en lui un trompeur (Th. 537-549), un voleur (Th. 565-568; Op. 51-52) et
I'appelle dykvlopntng (Th. 546; Op. 48), mais il célébre aussi sa bonté et sa bienveillance a
I’égard des hommes (Th. 565; Op. 50: £0¢ marg Tangtoio; et peut-étre Th. 614: axaxnta). — Il est
une chose enfin qu’il ne faut pas perdre de vue. Dans la tragédie, I’action de Prométhée et ses
mérites sont exposés par le fils de Japet lui-méme: c’est son opinion qui est énoncée, non celle
du poéte. Cette distinction que I’on a tendance a négliger est d’autant plus importante que,
premiére piéce d’une trilogie, le Prométhée enchainé ne porte pas en lui sa conclusion; les
drames suivants I’apporteront: le ton en sera certainement différent et le role de Zeus, présenté
sous un jour plus favorable. Toutes les tragédies d’Eschyle témoignent de sa piété pour Zeus,
comme I'ccuvre d’Hésiode exprime la foi qu’il a en lui.



Pandora: Hésiode et les femmes 239

de vue, Prométhée a créé I’humanité3’. Fagonnée au cours de ces événements,
Pandora est la premiére femme destinée a vivre a I’intérieur des sociétés, telles
gu’elles vont se constituer. Elle en détermine la forme, dans toute la mesure ou
elle préfigure une certaine répartition des roles masculin et féminin - réparti-
tion trés différente de celle que nous trouvons chez les dieux. Dans ce sens,
Pandora est la premiére femme véritablement humaine.

Plusieurs indications d’Hésiode mettent la chose en évidence. Les dieux
qui la fabriquent, sur ’ordre de Zeus, Héphaistos et Athéna, sont des divinités
liées a l'institution sociale de I’artisanat. Athéna I’habille: ce n’est pas une
femme nue; et si Aphrodite lui donne de la grace, d’autres dieux la couvrent de
bijoux: les artifices de la parure ajoutent a sa séduction. Fait plus significatif,
Athéna lui apprend I’art du tissage, ’activité économique propre a la femme, a
I'intérieur des cités3. La Théogonie nous donne sur ce point un enseignement
semblable a celui des Travaux et des Jours. L’homme, y lisons-nous, a besoin
d’une femme. Or ce n’est point pour le plaisir ni pour engendrer une progéni-
ture sauvage; c’est pour avoir des enfants assujettis a des régles et jouissant de
priviléges a ’intérieur des institutions familiales®. Ils devront assurer I’entre-
tien de leurs parents ages; ils hériteront d’'un patrimoine.

Notons une chose en passant. Si Pandora est la premiere femme, dans le
sens limité que nous venons de reconnaitre, il ne suffira pas de considérer le
role et le caractére qu’Hésiode lui attribue, pour nous faire une idée juste de la
fagon dont il congoit ou juge la féminité. Il faudra envisager tous les étres
féminins dont il parle, des monstres aux déesses. Mais ce n’est pas ici notre
propos.

Nous poserons en revanche une autre question: premiere des femmes
telles qu’elles vivent dans la société présente, dans quelle mesure Pandora
est-elle exactement leur ancétre? Deux vers de la Théogonie semblent catégori-
ques. Comme 1ls expriment des 1dées trés voisines, les éditeurs modernes
tiennent I'un d’entre eux pour surajouté mais ils éliminent tantot le premier,
tant6t le second. Sans discuter de leur choix, je m’interrogerai seulement sur la
portée de ces vers. Les voici:

£k THiG Yap YEVOG £0TL YOVAK®V UNALTEPAW®V
g Yap OAMIOV E0TL YEVOG Kal QUA yovauk®dv.

Dans le contexte généalogique de toute la Théogonie, il parait légitime de
les traduire de la fagon suivante:

37 Ensimplifiant, des auteurs ultérieurs diront la chose plus abruptement. Selon eux, Prométhée a
fabriqué I’homme avec de la terre pétrie (e.g. Philémon ap. Stob. Flor. II 27; Paus. X 4, 4;
Apollod. Bibl. 17, 1). Ils réduisent ainsi la nature de ’humanité au principe que Pandora a
introduit en ¢lle, selon le mythe plus ancien (voir infra p. 236s.).

38 Th. 571-584; Op. 60-82 (voir ci-dessus, note 16).

39 Th. 603-607.

40 Th. 590-591.



240 Jean Rudhardt

«D’elle est issue la race des femmes,
d’elle est issue la race funeste des femmes, avec toutes ses especes.»
Un autre passage de la Théogonie peut justifier cette traduction du pre-
mier vers:

toUto pév £k Kntotg kai ®dpxuvog yévog éotivi!
«Voila la race née de Kéto et de Phorkys.»

Un passage de I'lliade:
N uev yap Alog 6V’ 1 & &€ aiiolo yépovtog
montre que les tournures &k + génitif + elvon et génitif + elvon sont parfois
équivalentes et peut ainsi justifier celle du second.

On observera toutefois que les deux tournures conservent une certaine
ambiguité. Quand Hésiode écrit:

€K 74p oL Movcéwv kai éknpoiov AnoAAwvog
avopeg aodol Eacty €mi yvova kai kiapistai,
gx 8¢ Awoc Baoirfieg ... 43

il ne veut pas dire que les aeédes et les citharistes sont nés de I'union des Muses
et d’Apollon ni que les rois sont tous enfants de Zeus. Il exprime ’idée que le
talent des musiciens provient d’Apollon et des Muses, comme la souveraineté
provient de Zeus; que les uns et les autres sont ce qu’ils sont, en vertu de ces
divinités. (Dans le second vers, je ne crois pas qu’ils faille faire de yévog un
attribut et comprendre: les races des femmes constituent I’espéce de Pandora;
I’emploi de xail me paraitrait étrange dans cette hypothése.) En fait, le génitif
connait de nombreux emplois. A la limite, nous pourrions comprendre: les
femmes participent de Pandora, elles sont de la méme nature qu’elle. En dépit
de ces réserves, je crois que nos deux vers expriment bien I’idée d’une descen-
dance ou d’une filiation mais cette idée s’associait peut-étre dans I’esprit des
Grecs a d’autres notions que les tournures employées étaient aussi capables de
signifier.

Quoi qu’il en soit, I’'idée de la filiation revét ici une valeur particuliére: Les
femmes ne constituent en effet ni la pure ni la seule descendance de Pandora.
Elles ne se sont point reproduites par parthénogénése; & chaque génération,
elles se sont unies a des hommes, comme Pandora elle-méme s’était unie a
Epiméthée**; elles sont donc toujours filles d’un homme et lointainement is-
sues du fils de Japet. Réciproquement, les hommes sont toujours les enfants
d’une femme et lointainement issus de Pandora. Dans la mesure ou le déluge a

41 Th. 336.

42 Hom. Il. 20, 107.
43 Hes. Th. 94-96.
44 Cf. supra, note 27.



Pandora: Hésiode et les femmes 241

détruit tous les mortels, a I'’exception de la famille de Deucalion - mais la
tradition grecque connait aussi d’autres rescapés*’ — Pandora est ’ancétre de
toute ’humanité post-diluvienne, tant masculine que féminine. En affirmant
que les femmes procédent de Pandora, Hésiode veut simplement dire que,
dans les sociétés humaines telles que la crise prométhéenne les a constituées,
les femmes ressemblent a celle qui fut alors fagonnée pour y prendre place.

Si Pandora est ’ancétre de toute I’humanité, les hommes et les femmes lui
doivent également une part d’eux-mémes; son apparition a modifié la nature
humaine toute entiere. L’introduction d’une poupée de terre modelée dans le
couple dont le seul ou les principaux rescapés du déluge sont issus diminue de
moitié les effets de la parenté qui unissait les hommes aux dieux avant la crise
de Méconé. De ce point de vue, I’histoire de Pandora s’intégre encore admira-
blement dans I’ensemble des mythes prométhéens, puisque ceux-ci racontent
précisément une séparation entre les mortels et les immortels.

En outre, si ’humanité a connu une dégradation morale, Pandora n’y est
pas seule en cause. Epiméthée a commis I'erreur de la recevoir et de ’accepter
pour femme, malgré les avertissements de son frére. Dans toute la mesure ou
’humanité actuelle descend de ce malheureux couple, elle a hérité et porte en
elle la stupidité de son ancétre masculin, aussi bien que les défauts de son
ancétre féminine.

Selon certaines traditions du moins, un mythe compléte ceux que nous
venons de considérer. A la fin du déluge, nous savons que Deucalion offrit un
sacrifice a Zeus. Le dieu lui ayant alors envoyé Hermeés pour lui demander ce
qu’il voulait, il répondit: «Que me naissent des hommes!» Sur le conseil que
Zeus lui donna, sa femme et lui accomplirent ensuite le geste bien connu.
Ayant ramassé des pierres, ils les rejetérent derriére eux, par dessus leurs tétes;
celles qu’il langa devinrent des hommes, celles que Pyrrha langa devinrent des
femmes. L’humanité qui se développa apres le déluge se compose ainsi de deux
groupes: la postérité des enfants de Deucalion, celle des hommes et des femmes
nés des pierres. Les descendants de Deucalion portent des noms propres; ils
seront les ancétres des grandes races helléniques; ce seront des princes et des
rois. Composée d’individus anonymes, la gent issue des pierres constitue 1’en-
semble des peuples que les princes dirigent ou conduisent a travers I’histoire,
les Aaoi dont le nom commun, écrit le Pseudo-Apollodore, dérive du mot Adac,
la pierre*.

Nous constatons deux choses: Ces derniers événements introduisent une
discontinuité nouvelle entre ’humain et le divin; la distance qui les sépare

45 Suivant des loups, des gens se réfugient dans la région du Parnasse; ils fondent ensuite une ville
qu’ils appellent Lycoreia (Paus. X 6, 2). C’est peut-étre eux que Deucalion réunit aprés le
déluge dans le pays de Dodone (Et. M. s.v. Amdwvaioc). En Mégaride, d’autres se réfugient sur
le mont Gerania (Paus. I 40, 1).

46 Apollod. Bibl. 17, 2-3.

16 Museum Helveticum



242 Jean Rudhardt

s’approfondit encore, bien que les pierres soient apparentées a la terre sur
laquelle elles retombent et que les hommes issus des pierres ressemblent a des
autochtones. Ils complétent I’enseignement des mythes prométhéens sur un
autre point et le confirment: au terme de la crise qui débuta a Méconé, les
hommes forment des sociétés politiques, clairement structurées.

II1. Les meérites ou les défauts respectifs des hommes et des femmes
dans le temps présent

Hésiode nous donne une image peu flatteuse de ’humanité actuelle, écra-
sée, le jour, sous la fatigue et tourmentée, la nuit, par les soucis*’. Les maux
dont elle souffre sont le produit de ses vices. Le bandit, ’escroc, tous les
coupables attirent en effet I’attention de Zeus; c’est lui qui les accablera plus
tard, sous mille calamités, chatiments de leur injustice*®. «C’est son propre
malheur que prépare qui veut faire le malheur d’autrui; la pensée méchante se
révele la plus mauvaise pour qui I’a congue.»*® De nombreux vers expriment de
pareilles idées: la postérité du parjure et du faux témoin décroit et s’avilit au
cours du temps®’, les maux de ’humanité menacent de grandir, au fur et a
mesure de sa décadence morale!.

L’auteur des Travaux et des Jours garde pourtant une conviction qui
modeére son pessimisme: grace aux dieux, le travail, la justice et la piété peu-
vent améliorer le sort des hommes>2. Cette foi dont I’expression se fait partout
sentir inspire les exhortations ferventes que le poéte adresse a ses lecteurs.
Certes les hommes sont mauvais, enclins a la méchanceté, comme Perseés et les
rois qui rendent des sentences iniques, mais 1l y a des justes parmi eux et
suffisamment de qualités cachées dans le cceur des méchants eux-mémes pour
qu’Hésiode ait I’espoir de les convaincre.

C’est dans cette humanité médiocre qu’il faut situer les femmes dont
Hésiode évoque les défauts. Elles ressemblent & Pandora dans le ceeur de
laquelle Hermeés a mis le mensonge, les mots trompeurs et les artifices®3. Nous
savons en outre qu’elles sont avides et dépensiéres. Certaines d’entre elles
jouent de leur charme pour conquérir un riche mari’*. Il faut noter toutefois
qu’Hésiode dénonce les vices masculins plus souvent encore et avec plus de
véhémence. Certes, 1l le fait parfois d’'une maniére indirecte, en préchant la
vertu, mais il est clair que ses exhortations s’adressent a des gens qui en sont

47 Op. 176-178.

48 Op. 213-224. 238-247. 256-261.

49 Op. 265-266.

50 Op. 282-284.

51 Op. 180-201.

52 Op. 225-237. 280-281. 285. 306-309, etc.
53 Op. 67-68. 77-79.

54 Op. 373-375.



Pandora: Hésiode et les femmes 243

dépourvus, de loin les plus nombreux dans la société présente, telle qu’elle est
symbolisée par la race de fer. Il parle de ’humanité en termes généraux mais
c’est 3 des hommes qu’il pense, puisqu’il apostrophe son frére Persés, qu’il
interpelle des rois, donne ses conseils a des agriculteurs et 4 des marins.
Quels sont donc leurs défauts? Ce sont I’hybris et I'injustice sous toutes
leurs formes et c’est 'impiété?3. Ces vices se manifestent notamment dans le
parjure, dans le mépris des devoirs qui incombent a chacun a I’égard de ses
parents, des orphelins, des hotes et des suppliants®®. Ils sont intimement liés au
désir que ’homme éprouve d’acquérir des richesses par la ruse ou la violence
plutot que par le travail®’. Solidaires de ’envie jalouse, ils le livrent a la mau-
vaise &pi1g8. Ils s’accompagnent chez lui de la pensée perverse et produisent
I’aveuglement qui ’empéche de prévoir les effets lointains de ses conduites.
Sujets a des défauts aussi divers, les hommes le sont en particulier a ceux
qui caractérisent les femmes et Pandora. En accueillant Pandora, Epiméthée
fait preuve quant a I’avenir du méme aveuglement que Pandora elle-méme,
lorsqu’elle ouvre la jarre>®. Le message et les discours fallacieux sont masculins
autant que féminins®®. L’avidité et la paresse$! sont communes aux deux sexes.
Dans la Théogonie, Hésiode compare les femmes aux faux bourdons qui sont
oisifs dans la ruche et se laissent nourrir par les abeilles; or, dans Les Travaux
et les Jours, ce sont des hommes qu’il assimile a de tels parasites®2. En bref, aux
yeux d’Hésiode, certains défauts semblent fréquents chez les femmes et, pour
cette raison, peuvent étre tenus pour féminins mais elles n’en sont pas seules
affectées; les hommes en souffrent aussi et ils en ont bien d’autres de surcroit.
Notons encore une chose. De méme que les hommes ne sont pas tous
~ également impies, injustes et violents, de méme toutes les femmes ne sont pas
également perverses. Il y a de bonnes et de mauvaises épouses®® comme il y a
de bons et de mauvais voisins®*. Quand il juge les femmes et qu’il parle du
mariage, Hésiode adopte sans doute un point de vue masculin. La chose est
compréhensible, puisque c’est a son frére qu’il donne des conseils a ce propos.
Elle I’est aussi pour une autre raison: dans la société grecque, ce sont les
hommes qui décident de contracter une union et celle-ci établit un lien entre
des familles autant qu’entre des individus. Ce qui me parait significatif, dans
de telles conditions, c’est que, dans le choix de son épouse, il recommande a

55 E.g. Op. 213. 238. 274-275.

56 E.g. Op. 179-201. 282-283. 327-332.
57 Op. 320-324.

58 Op. 195; Op. 14-16.

59 Th. 511-513; Op. 83-89.

60 Op. 263-266. 281-282.

61 Op. 321-323. 311.

62 Th. 594-600; Op. 303-306.

63 Th. 607-612; Op. 702-705.

64 Op. 346.



244 Jean Rudhardt

Persés de prendre les qualités propres d’une femme en considération. Son
caractére, dit-il, pourrait jouer un role décisif. Une mauvaise épouse apporte a
son mari chagrins et soucis; c’est un mal sans reméde, lisons-nous dans la
Théogonie. Elle I’épuise et le conduit a une vieillesse prématurée, ajoutent Les
Travaux et les Jours®’,

Il est vrai que, pour Hésiode, un mariage est toujours malheureux et
qu’une bonne épouse ne fait pas le bonheur de 'homme®. Dans ce jugement
encore, on a vu une preuve de misogynie. Pour le comprendre, il ne faut pas
’isoler mais le situer dans I’ensemble de la pensée hésiodique. L’homme a
besoin du mariage, lisons-nous dans les deux poémes; depuis la crise promé-
théenne, il vit en effet a I'intérieur de sociétés organisées dont les familles et
leurs patrimoines sont des éléments essentiels. C’est 1a que les mariages sont
contractés. Or elles comportent tous les maux, tous les défauts que nous avons
vus. Il est donc évident que les conjoints ne peuvent pasy atteindre a la félicité.
Méme pour celui qui a de la chance de trouver une bonne épouse,

«... dans toute sa vie, le mal contrebalance le bien.»

Un vers des Travaux et des Jours éclaire la véritable portée de cette proposi-
tion. La race de fer a laquelle nous appartenons, écrit Hésiode, est menacée de
dégénérescence; pour elle, ’'avenir pourrait étre pire que le présent. Nous vi-
vons donc dans une époque relativement privilégiée,

«ou des biens se trouvent encore mélés aux maux»®’.

Dans cette situation, la bonne épouse assure a I’homme la meilleure des exis-
tences possibles, celle ou les biens et les maux s’équilibrent. C’est pourquoi,
sans se contredire, Hésiode affirme encore a Perses

«’homme ne peut conquérir chose meilleure qu’une bonne
épouse.»®8

Résumeé et conclusion

Hésiode intégre I’histoire de Pandora dans un ensemble cohérent de
mythes et de jugements sur ’humanité; on ne peut pas comprendre le sens que
le poéte lui attribue si on la détache de ce contexte.

Organisés en société, les hommes subsistent grace a leur travail, mais il ne
produit pas a coup sir tout ce dont ils ont besoin. Lorsqu’elle coincide avec la
leur ou la compléte, I’action des dieux lui confére sans doute une pleine effica-

65 Op. 695-705.
66 Th. 603-612.
67 Op. 179sqq.
68 Op. 702-703.



Pandora: Hésiode et les femmes 245

cité; elle peut en outre éloigner d’eux les calamités dont les mortels sont tou-
jours menacés. Il faut donc qu’ils captent la bienveillance de ces protecteurs et
obéissent a leurs desseins; outre le travail lui-méme qui plait aux dieux®, le
culte y pourvoit’. Le malheur ou la prospérité des hommes dépendent ainsi de
leurs comportements mais ils se maitrisent mal; ils sont faibles, I’effort les
fatigue et la vertu leur est difficile’!. Leur condition est donc ambigué; on peut
la juger heureuse ou malheureuse, selon son humeur. Hésiode la tient pour
malheureuse et, bien que son pessimisme n’exclue pas toute espérance, il sou-
ligne les aspects négatifs des événements mythiques qui ’ont produite.

Dans ces événements, les protagonistes sont Zeus et Prométhée, deux
divinités masculines. Favorable a I’humanité, Prométhée est un étre de mau-
vaise foi. Ses excés ou ses tromperies provoquent des réactions violentes de la
part du Cronide. Certaines d’entre elles nuisent aux mortels mais, compensant
les priviléges abusifs dont Prométhée voulait les doter, elles rétablissent un
équilibre. Dans son ambiguité méme, la condition faite finalement a ’homme
convient a sa nature. Hésiode ne le dit pas en ces termes mais il affirme
constamment que le sort de '’homme répond a la qualité de ses conduites et
malgré le pessimisme auquel il est enclin, le poéte proclame sa confiance dans
la justice de Zeus.

Celui-ci réplique au vol du feu par la fabrication de Pandora, a laquelle
collaborent des divinités masculines et féminines. Elle est le prototype d’une
femme destinée a vivre dans une société organisée; pour les mortels, la recevoir
ce sera notamment choisir une société. Or c’est Epiméthée qui fait ce choix,
aveuglément. En ce qui concerne I’origine des maux qui, dans sa condition
présente, accablent ’humanité, le mythe attribue donc des responsabilités
¢égales a des étres masculins et a des étres féminins.

Aujourd’hui les mortels souffrent de nombreux défauts également répartis
entre les hommes et les femmes. Certains d’entre eux affectent peut-étre plus
particulierement les femmes mais les hommes n’y échappent pas et ils en ont
bien d’autres. On trouve d’ailleurs des individus de qualités inégales dans les
deux sexes.

Certes Hésiode ne remet pas en cause I’organisation de la société dans
laquelle il vit: il y a des rois et des sujets, de grands et de petits propriétaires,
des riches et des pauvres. Les hommes s’y adonnent aux travaux pénibles de
I’agriculture, dans une moindre mesure au commerce et a la navigation, tandis
que les femmes se consacrent a des activités domestiques, telles que le tissage.
Capable d’indignation en présence de certaines conduites ou de certains faits,
le poéte n’est pas un révolutionnaire. Bien qu’il soit lui-méme de condition
meédiocre, il exhorte chacun a travailler et a pratiquer la justice, dans la qualité

69 Op. 309.
70 Op. 336-340.
71 Op. 286sqq.



246 Jean Rudhardt: Pandora: Hésiode et les femmes

qu’une volonté divine lui a conférée’?. A ses yeux, cette régle est valable pour
les hommes comme pour les femmes. Est-ce 1a de la misogynie?

On P’elit bien étonné en posant cette question. Ce qui est en cause dans le
mythe de Pandora, comme dans toute son ceuvre, ce n’est singuliérement ni la
femme ni I’homme, ce sont les étres humains, la relation qu’ils entretiennent
avec le monde et avec les dieux. Ce sont aussi les devoirs qui leur incombent,
quel que soit leur sexe, en considération de cette relation fondamentale qui
définit leur statut.

72 Op. 314.



	Pandora : Hésiode et les femmes

