
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 43 (1986)

Heft: 3

Artikel: Das Rechtsproblem im euripideischen Orest

Autor: Eucken, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-33397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-33397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Rechtsproblem im euripideischen Orest

Von Christoph Eucken, Bern

Thomas Geizer gewidmet

Zum 'Orest' des Euripides sind neuerdings so viele Interpretationen vorgelegt

worden, dass es überflüssig erscheinen mag, noch eine weitere hinzuzufügen.

Aber die Fülle der geltend gemachten Aspekte hat dem Verständnis auch
Schwierigkeiten gebracht. Nachdem W. Krieg die auch später noch gewichtig
vertretene Auffassung eingehend dargelegt hatte, dass das Drama den Kampf
durchschnittlicher Menschen um ihr Leben zum Thema habe1, sah man es dann
unter anderem als «pathologische Studie der Kriminalität»2, als «Seelendrama»
eines Wahnsinnigen3, als Geschichte einer durch Glaubensschwäche bedingten
Entfernung von Apoll4, als kritisches Gemälde zeitgenössischer politischer
Verhältnisse5, als Darstellung der Probleme einer 'vaterlosen Gesellschaft'6 bzw.
des Mündigwerdens in einer korrumpierten Gesellschaft7. Oder es sollte der
eigentliche Gegenstand die Unmöglichkeit der klassischen Tragödie selbst sein8.

Die Bilanz dieser Vielfalt ist - trotz mannigfacher Beobachtungen und
Anregungen - in negativer Hinsicht doch, dass eine Übereinstimmung darüber noch
nicht besteht, welches das Thema des Dramas überhaupt ist. Dominierend
scheint heute der Eindruck zu sein, dass es in besonderem Masse dem moder-

* Dieser Aufsatz erschien zuerst im Juni 1986 in der im Buchhandel nicht erhältlichen
Festschrift nANHTYPIZ TYMOlAOAOTOYNTtlN zum 60. Geburtstag von Thomas Geizer

1 W. Krieg, De Euripidis Oreste (Diss. Halle 1934) 43; vgl. weiter insbes. A Lesky, Zum Orestes
des Euripides, Wiener Studien 53 (1935), abgedr. in: Gesammelte Schriften (Bern/München
1966) 131-138, dort: 134; ders., Die tragische Dichtung der Hellenerp (Göttingen 1972)469;
A. Rivier, Essai sur le tragique dEuripide2 (Pans 1975) 125.

2 H. G Mullens, The Meaning ofEuripides' Orestes, Class. Quart. 34 (1940) 153.
3 A. M. Scarcella, Letture Euripidee- L'Oreste e il problema dell'unitä, Dioniso 19 (1956) 268;

vgl. auch H. Strohm, Euripides, Interpretationen zur dramatischen Form (München 1957) 127;
H. Parry, Euripides, Orestes. The Quest for Salvation, TAPhA 100 (1969) 337-353.

4 A. P. Burnett, Catastrophe survived, Euripides' Plays of Mixed Reversal (Oxford 1971)
183-222.

5 D. Lanza, Umtä e significato dell'Oreste euripideo, Dioniso 35 (1961) 58-72; O. Longo, Pro-

poste di lettura per I'Oreste di Euriptde, Maia 27 (1975) 265-287.
6 F. I. Zeitlin, The Closet ofMasks Role-Playing and Myth-Making in the Orestes ofEuripides,

Ramus 9 (1980) 66.
7 Th. M. Falkner, Coming ofAge in Argos, Physis and Paideta in Euripides'Orestes, Class. Journ.

78 (1982) 289-300
8 W. Burkert, Die Absurdität der Gewalt und das Ende der Tragödie Euripides' Orestes, Ant. u.

Abendl. 20(1974) 105.



156 Christoph Eucken

nen, ja modernsten Lebensgefühl, wie es sich im absurden Theater ausdrückt,
nahekommt9. Und so ist es vielleicht schwierig, den Blick auf ein im 'Orest'
behandeltes Thema zu richten, das zwar ein grundsätzliches, aber nicht eigentlich

ein aktuelles ist: das Rechtsproblem. Es ist zwar immer wieder erörtert
worden10, nicht aber in seinem vollen Umfang als das möglicherweise die
Gesamtgestaltung wesentlich bestimmende. Immerhin liegt diese Frage deshalb
nicht fern, weil das Drama in der Reihe der älteren Gestaltungen des gleichen
tragischen Stoffes steht - der Orestie des Aischylos und der Elektren des Sophokles

und Euripides -, in denen die rechtliche Problematik teilweise grundlegende

Bedeutung hat.
Eine besondere Darstellungsweise, die nicht ohne weiteres unserem Bild

von dramatischer Kunst entspricht, erschwert uns wohl auch den Zugang zum
Sinn des Werkes: Ein grosses, allgemein relevantes Thema scheint nicht im
Handlungsthema selbst gegeben, sondern diesem beigeordnet. So erhält die
Handlung im ersten Teil ihren Bewegungsimpuls aus der Überlebensanstrengung

der in höchster Gefahr befindlichen Geschwister Orest und Elektra. Aber
ihre Bedeutung liegt nicht einfach darin, einen spannenden Kampf um Leben
und Tod darzustellen, sie bewegt sich zugleich ständig um ein Problem, um es

von verschiedenen Seiten aus zu erhellen, das der Berechtigung des von Orest
vollbrachten Muttermordes.

Wir sehen zu Beginn Orest schlafend auf dem Lager. Seine Schwester
Elektra erzählt, vom schwer büssenden Ahnherrn Tantalus an, die Leiden des
Hauses bis zur Gegenwart. Apoll hat Orest dazu bestimmt, für die Tötung seines
Vaters die Mutter umzubringen. Dabei spricht Elektra, obwohl sie die Mutter
verurteilt (24), von der 'Ungerechtigkeit' des Gottes (28). Sie hat ihrem Bruder
bei der Tat geholfen. Nun liegt er, schon den sechsten Tag von den Erinyen
geplagt, in Krankheit und Wahnsinn.

Als schlimme Folge des Geschehenen kommt zu der inneren Bedrängnis die
äussere. Vom argivischen Volk, das ihnen schon den Umgang mit anderen
verboten (46f.) und ihre Einschliessung im Palast veranlasst hat (444), droht
noch an diesem Tage die Verurteilung zum Tode durch Steinigung (48ff.). Eine
Hoffnung setzt Elektra allein noch - und hier ist der Keim der späteren dramatischen

Entwicklung gegeben - auf den von Troja zurückkehrenden Menelaos.
Während er selbst erwartet wird, hat er seine Frau Helena bereits heimlich
vorausgeschickt, um sie nicht Racheakten der gegen sie aufgebrachten Bevölkerung

auszusetzen. Da tritt sie auch schon aus dem Hause, zwar in freundlicher
Haltung, doch mit dem taktlosen Ansinnen, Elektra möge Spenden aufdas Grab
der Klytämnestra bringen, da sie Angst hat, sich in der Öffentlichkeit zu zeigen.
Elektra kann sie überreden, statt ihrer die Tochter Hermione zu schicken. Die

9 Parry, TAPhA 100, 351; Burkert, Ant. u. Abendl. 20, 98.
10 Vgl. insbes. C. Wolff, Orestes, in: Euripides: A Collection of Critical Essays, ed. E. Segal

(Prentice-Hall 1968), abgedr. in: Oxford Readings in Greek Tragedy (Oxford 1983) 350ff.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 157

kurze Szene hat die Funktion, Helena, die später als Objekt der grossen
Vergeltungsaktion eine Rolle spielt, hier in ihrem glatten, belanglosen Wesen vor
Augen zu fuhren, zugleich aber auch für den damit verbundenen Plan, wonach
Hermione bei ihrer Rückkehr vom Grabe als Geisel genommen werden soll, die
Voraussetzungen zu liefern.

Sowohl in der Parodos wie im folgenden Epeisodion ist der Blick wieder auf
die furchtbare Lage Orests gelenkt. Den einziehenden Chor versucht Elektra
vom Lager des Kranken fern und in Ruhe zu halten, um jenem einen ungestörten
Schlaf zu verschaffen. Die folgende Szene, eingeleitet von seinem Erwachen,
zeigt ihn in seiner Hilflosigkeit trotz aller Fürsorge der Schwester. Die Erleichterung,

die ihm die Aussicht auf das Eintreffen des Menelaos gibt, wird jäh
unterbrochen von einem Wahnsinnsanfall. Mit einem Bogen, den ihm Apoll
gegeben habe, meint er die Furien verjagen zu können (268ff.) - bis er zu sich
kommt" und der weinenden Schwester seine Scham bekennt, dass er sie an
seiner Krankheit teilnehmen lasse, während die Tat doch von ihm vollbracht sei.

Und er beschuldigt Apoll, der ihn zu dem gottlosesten Werk angetrieben habe,
ihm nun nicht zu helfen (285ff.). Sein Vater hätte es nie zugelassen, ihn zu
rächen, wenn er selbst nicht Wiederaufleben könne und sein Sohn solches erdulden

müsse. - Doch empfindet er in dieser Lage zugleich auch Dankbarkeit gegen
die Schwester, möchte für sie sorgen und veranlasst sie, sich im Hause auszuruhen.

In der Auffassung dieser berühmten Szene scheint oft ihr wesentlicher
Bezugspunkt vernachlässigt. Sicher soll in ihr das rührende Verhältnis der
verlassenen und bedrängten Geschwister gezeigt werden, aber darin liegt nicht ihr
einziger Sinn12. Alles bewegt sich in einem dunklen Schatten, der von der
begangenen Gewalttat her fällt. Die Anklage Apolls und seines Befehls ist nicht
nur in den Worten des wahnergriffenen wie des zur Ruhe gekommenen Orest
ausgedrückt, sondern in weiterem Betracht in der Darstellung des Leidens beider

Geschwister überhaupt. Es ist auch unter technischem Aspekt einseitig
verstanden, von einem langen Proömium zu sprechen, weil die Handlung noch
nicht begonnen habe13, ohne zu beachten, dass in diesem Stück nicht nur eine
Handlung, sondern auch eine Problematik exponiert wird.

11 Eunpides hat die Bogen-Szene eingerahmt mit deutlichen Hinweisen, dass Orest hier im
Wahn Dinge sieht, die es nicht gibt (259. 277ff, vgl. auch V. di Benedetto in- Euripidis
Orestes, ed. V di B., Firenze 1965, zu v. 268) Burnett, Catastrophe survived 204f., baut auf die
unzulänglich begründete Annahme, dass dieser Bogen ihm von Apoll wirklich gegeben sei,
eine ganze Deutung des Werks, wonach es die Tragödie des Orest ist, den Gott als Helfer zu

vergessen.
12 Vgl z.B. Krieg, De Eur. Oreste 34- «tarnen haec omnia non, ut matricidn foeditas appareat,

sed ut Orestis tantis malis laborantis nos misereat, nobis ante oculos proponuntur», Lesky,
Trag Dichtung 460' «Der Hauptakzent dieser meisterhaften Szene, die ein Bild von der Lage
der Geschwister gibt, liegt auf ihrem gegenseitigen Verhältnis.»

13 Burnett, Catastrophe survived 184



158 Christoph Eucken

Diese ist auch im ersten Stasimon thematisiert. Der Chor fleht die Rachegeister

an, Orest von seinem Rasen zu befreien, und beklagt das Unglück seiner
Tat.

Mit dem Auftreten des Menelaos im zweiten Epeisodion setzt der dramatische

Handlungsgang ein. In ihm ist der Wille der Geschwister, vor dem drohenden

Todesurteil der Argiver gerettet zu werden, zunächst das treibende Motiv,
während weiterhin die Frage nach der Bedeutung des Muttermords als Problem
im Mittelpunkt steht.

Orest hat dem Menelaos, der von seinem Anblick entsetzt ist, seinen inneren

Zustand darzulegen. Aufdie Frage, was seine Krankheit sei, antwortet er mit
dem vielzitierten Wort: «Die Einsicht, dass ich weiss, was ich Schlimmes getan»
(396). Es ist sein Tatbewusstsem, das letztlich seine innere Not verursacht. Doch
schiebt er dann die Schuld auch auf Apoll (416), und Menelaos verurteilt ebenso
die Tat (413) wie den Gott (417). Als ihm Orest auch die bedrohliche äussere
Lage geschildert hat und ihn eben bittet, ihm zu helfen, erscheint Tyndareos, der
Vater Klytämnestras und Helenas, voll Zorn auf Orest. Es entwickelt sich ein
Agon um die Frage von Orests Schuld (491-629), von der sein Anrecht auf die
Hilfe des Menelaos abhängt. Dieser Agon ist in den neueren Deutungen nur
wenig beachtet worden, doch hegt in ihm wohl ein Schlüssel zum Verständnis
des ganzen Dramas.

Tyndareos verurteilt zwar den Gattenmord seiner Tochter, meint aber, dass
Orest sie vor Gericht hätte anklagen und aus dem Hause weisen sollen, sie
jedoch nicht hätte töten dürfen (49Iff.). Nach dem von ihm angewandten Prinzip

müsse auch seine Tat wieder gerächt werden, so dass es kein Ende des Übels
geben könne. Die Alten hätten es gut eingerichtet, den Täter von den Betroffenen

zu entfernen, durch Verbannung die Sühne herbeizuführen und vergeltende
Tötung zu vermeiden. Er unterstütze das Gesetz (523) und kämpfe gegen das
Tierisch-Blutrünstige, das Länder und Städte zugrunde richte (524f.).

Diese Argumentation steht in offenkundiger Beziehung zu den Eumeniden
des Aischylos. Die Einrichtung staatlicher Gerichtsbarkeit durch Gründung des

Areopags beendete dort das Recht der Blutrache und löste den Konflikt des
Orest. Eine entsprechende Institution wird hier schon im früheren Verlauf der
Ereignisse vorausgesetzt. Zunächst könnte es so scheinen, als sei Orests Tat
damit als unsinnig und widerrechtlich erwiesen. Aber im Blick auf die realen
Verhältnisse ist klar, dass ein Weg, wie ihn Tyndareos hier vorschreibt, gar nicht
gegeben war14. Wie hätte Orest, machtlos aus der Fremde kommend, seine
Mutter, Königin in Argos, aus dem Hause weisen sollen? Warum hat niemand
sie in den langen Jahren angeklagt? Dass von der staatlichen Gerichtsbarkeit
kein gerechter Entscheid zu erwarten ist, dass Interessen und Machtrücksichten
für sie ausschlaggebend sind, bestätigt dann mit aller Deutlichkeit der später

14 Vgl Wolff, Oxf Readings in Greek Tragedy 351



Das Rechtsproblem im eunpideischen Orest 159

geschilderte Verlauf der Volksversammlung, in der Orest zum Tode verurteilt
wird (884fif.). Durch die modifizierte Übernahme des Gerichtsmotivs aus den
Eumeniden wird nicht Orests Tat als von vorneherein verkehrt dargestellt,
sondern eine Auseinandersetzung mit der aischyleischen Lösung des Problems
angezeigt.

Tyndareos widerspricht in seinem Votum selbst auch schon dem Geist
seines Programms. Ihm dient es ja als Mittel zum Zweck, sich an dem verhassten
Orest zu rächen. Auch versucht er im selben Zuge, Menelaos von einer Hilfe für
Orest mit der Gewaltdrohung abzuhalten, ihn aus Sparta zu vertreiben (536f.
625f.). Und durch Orests Gegenrede noch weiter gereizt, kündigt er an, die
Volksversammlung, ob sie wolle oder nicht, dazu zu bringen, dass er gesteinigt
werde (612ff.). So gerät seine rachsüchtige Haltung gerade unter dem von ihm
selbst aufgestellten Massstab, wonach ein Nomos herrschen solle, in die
kritischste Beleuchtung.

Bemerkenswert an der von Tyndareos aufgestellten Norm ist ihre
Allgemeinheit. Nicht der Muttermord allein, sondern blutige Vergeltung überhaupt
wird verworfen15. Darin liegt bereits ein erster Anhaltspunkt für eine Entscheidung

in der Streitfrage, ob im Sinne des Dichters die Vergeltung, die Orest und
seine Freunde später gegen Menelaos und Helena unternehmen, den verbreiteten

Vorstellungen der Zeit entsprechend als vertretbar oder ob sie als unmoralisch

zu gelten hat16. Schon die Stellungnahme des Tyndareos weist daraufhin,
dass im Zusammenhang des Stücks Vergeltung ganz allgemein nicht als
selbstverständliches gutes Recht, sondern als Problem aufgefasst ist.

Reich an Aspekten ist auch die Gegenrede des Orest. Doch enthält sie keine
Widerlegung des Tyndareos. Man könnte das daraus erklären, dass dieser sich ja
selbst widerlegt. Aber es sollte wohl auch die Position des Orest nicht zu stark
erscheinen. Sie ist wie die des Tyndareos in sich nicht stimmig. Wir haben zuvor
die Anklagen gegen Apolls Ungerechtigkeit gehört und Orests Verzweiflung in
der Folge seiner Tat gesehen. Wenn er nun gegen Tyndareos ihre Rechtmässigkeit

verteidigt, so erscheint die Relevanz seiner Argumente - ähnlich wie bei
seinem Gegner - in Frage gestellt. Aber wie bei jenem sind sie doch für sich

genommen keineswegs beliebig oder verächtlich.

15 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Hermes 59 (1924) 255 Kleine Schnften 4, 349)' «Einen
Unterschied zwischen Muttermord und anderer Blutschuld macht er nicht»; genauso Krieg,
De Eur Oreste 30.

16 Die erste Position vertraten u.a. Krieg, De Eur Oreste 20fF.; W. Zürcher, Die Darstellung des

Menschen im Drama des Euripides (Basel 1947) 173f.; W. Steidle, Die Erfindung des euripide-
ischen Orest, in: Studien zum antiken Drama (München 1968) 108f., H. Erbse, Zum 'Orestes'
des Euripides, Hermes 103 (1975) 445; im anderen Sinne urteilten u.a. M. Pohlenz, Die
griechische Tragödie1 (Leipzig/Berlin 1930) 449; 2(Göttingen 1954) 420f., Mullens, Class.

Quart. 34, 153; K. Reinhardt, Die Sinneskrise bei Euripides, Die Neue Rundschau 68 (1957),
abgedr. in: Tradition und Geist (Göttingen 1960) 25 Iff.; Burnett, Catastrophe survived 21 Off.,

Burkert, Ant. u. Abendl. 20, 10Iff.



160 Christoph Eucken

Das erste (552ff.) ist wiederum ein aischyleisches, und zwar das wichtigste,
das Apollon in der Auseinandersetzung mit den Erinyen vorgebracht hat: der
Vorrang des Vaters vor der Mutter bei der Erzeugung des Kindes (Eum. 657ff.).
Dass Orest hier das von jenem angeführte Beispiel der Geburt Athenas aus dem
Haupt des Zeus beiseite lässt, verringert die Kraft der Darlegung in der
aufgeklärten Welt, in der Euripides schreibt, keineswegs. Die Theorie ist diejenige des

Anaxagoras gewesen, der auch an anderer Stelle in diesem Werk Spuren der
Einwirkung hinterlassen hat17. - Wenn Orest dann die Schuld der Mutter nicht
nur im Gattenmord, sondern auch in der unrechtmässigen Ehe mit Ägisth sieht,
so ist das bei Sophokles eindrucksvoll in der Rede der Elektra vorgebildet, die
schlagend den Anspruch der Klytämnestra, im Recht zu sein, widerlegt (El.
585ff.).

Fremd mutet uns Orests weiteres Hauptargument an, er habe ganz
Griechenland genützt, indem er durch seine Tat den straflosen Gattenmord
abgeschafft habe (564ff.). Aber es ist das einzige, das er später in der Volksversammlung

darlegen wird (93Iff.). Ohne bei den anderen Tragikern in dieser Form
vorgeprägt zu sein, steht es doch der Schluss-Sentenz des Orest in der sophokle-
ischen 'Elektra' nicht fern (1505ff.), dass man den töten müsse, der jenseits der
Gesetze leben wolle; die Schlechtigkeit wäre dann gering. Denn auch hier
erscheint Vergeltung wegen der mit ihr verbundenen Abschreckung als gut.

Eine weitere, durchaus nicht leere Feststellung ist es, dass er die Rachegeister

seines Vaters habe fürchten müssen, wenn er ihn nicht gerächt hätte (580ff.).
Sie widerspricht zwar seiner früheren Klage, dass der Vater selbst - hätte er ihn
fragen können - ihn angefleht hätte, die Tat nicht zu tun (288ff.), doch wird er
das später auch vor sich selbst anders beurteilen, wenn er den Toten für die ihm
geleistete Mordtat als Gegengabe nun um Hilfe bei dem nächsten Racheunternehmen

bittet (1225ff.).
Die Argumente, die Orest zur Rechtfertigung des Muttermords anführt,

sind sozusagen die besten, die man sich denken kann. Um so gravierender ist es,
dass sie in diesem Zusammenhang unzulänglich erscheinen. Das ergibt sich aus
der bisherigen Leidensgeschichte des Orest, die zeigt, dass er die Tat letztlich vor
sich nicht rechtfertigen kann. Deutlich wird es auch durch die in der Rede selbst
zutage tretende Unsicherheit der Haltung. Zuerst verzagt im Gefühl der Schuld
gegen den Grossvater (544ff., vgl. 459ff.), wird er schliesslich aggressiv und wirft
ihm vor, als Erzeuger der Klytämnestra überhaupt Urheber seines Unglücks zu
sein (585ff.). Wenn er sich dann auch noch auf Apoll beruft, dem er gehorcht
habe (59Iff.), so nicht mit dem Ausdruck der Gehaltenheit und des Vertrauens,
sondern dem der Verzweiflung und Kritik.

Der Abgang des Tyndareos führt zur Auseinandersetzung zwischen Orest
und Menelaos (630-716). Die zuvor schon ventilierte Frage der Hilfe soll jetzt

17 Vgl. Krieg, De Eur. Oreste 31; Benedetto, Eur. Orestes, zu v. 985.



Das Rechtsproblem im eunpideischen Orest 161

entschieden werden. Durch direkten Anschluss und inhaltliche Nähe ist dieser
zweite Agon eng mit dem ersten verknüpft18.

Orest versucht Menelaos mit folgender Überlegung zu gewinnen (646ff):
«Ich habe Unrecht getan» - hier zeigt sich aufs neue, auch wenn die Feststellung
nur hypothetisch gemeint sein sollte19, wie zweifelhaft die eben verteidigte
Sache für ihn ist «dafür kann ich von dir ein entsprechendes Unrecht verlangen.

Denn mein Vater hat auch unrechterweise ein Heer versammelt, um das

Unrecht deiner Frau in Ordnung zu bringen. Leiste mir dafür Hilfe, nicht zehn
Jahre lang, sondern einen Tag. Auch verlange ich nicht ein Opfer wie das der
Iphigenie in Aulis; die Tochter Hermione musst du nicht töten ...»

In dieser Argumentation hat man groteske Logik und dreiste Sophisterei
gesehen20. Aber sie hat doch eine ernsthaftere Bedeutung. Ihre Grundlage ist die
allgemeine und wichtige Norm, seinen Freunden zu helfen und empfangene
Wohltaten zu vergelten21. Daraus die Konsequenz zu ziehen, dass man auch zu
Unrecht verpflichtet sei, wenn man unrechte Hilfe erfahren habe, mag,
insbesondere wenn man es so deutlich formuliert, absurd erscheinen. Nur ist es eben,
in der Realität betrachtet, keine vereinzelte Forderung eines Verrückten,
sondern eine in vielen Freundschaftsverhältnissen praktizierte Regel. Wie in der
Rede des Tyndareos wird hier eine allgemeine, von der Absicht des Sprechers in
gewissem Grade abgelöste Perspektive auf ein Problem eröffnet, das der
fraglichen Berechtigung der doch unverdächtig scheinenden Norm, Wohltat mit
Wohltat zu vergelten. So ist in einem übergreifenden Zusammenhang die Kritik
an der feindlichen Vergeltung, wie sie bei Tyndareos zum Ausdruck gekommen
war, hier weitergeführt.

Mit dieser Begründung hat Orest seinen Anspruch aufHilfe selbst unglaubwürdig

gemacht, wie auch im vorangehenden Agon die Reden in innerem
Widerspruch zu den Intentionen und Haltungen der Redenden standen. - Menelaos

entzieht sich dem Ersuchen des Orest (682ff.), ebenfalls ohne auf dessen

Argumente einzugehen, mit einer Erklärung, die an sich überzeugen könnte -
nämlich dass man in der gegebenen Lage nicht mit Gewalt, sondern mit
taktischem Geschick vorgehen müsse -, wenn er dabei nicht seine heimliche Absicht
verriete, überhaupt nichts zu tun, was Orest auch sofort erkennt (718ff.). So ist
die bisher ihn erfüllende Hoffnung verloren.

Die Eigenart dieser beiden miteinander verbundenen Agone, dass alle
Stellungnahmen in sich brüchig sind, niemand den anderen widerlegt - und eben
dabei doch zur Sache wichtige Gesichtspunkte deutlich werden, also die Ablösung

einer übergeordneten Ebene prinzipieller Aspekte von einer Handlungs-

18 J. Duchemin, L'AFQN dans la tragedie grecque2 (Pans 1968) 142f., zählt diese beiden Agone
zu den 'ensembles agonistiques complexes'.

19 Vgl. W. Biehl, in: Euripides, Orestes, erkl. v. W. B (Berlin 1965) zu v. 646.
20 Wolff, Oxf. Readings in Greek Tragedy 352; Falkner, Class. Journ. 78, 295.
21 Vgl. Sol. 13, 5 W, Xen. Mem 2, 2, Iff., 4, 4, 24; Plat. Men. 71e.

11 Museum Helveticum



162 Christoph Eucken

ebene, in der diese keinen Gegenstand der Auseinandersetzung bilden, dies
entspricht durchaus der Beobachtung über die bis hierher geführte Komposition
des Dramas. In ihr erscheint der Kampf um Rettung als Thema der Handlung,
während zugleich als überschattendes Problem der Muttermord im Blickfeld
steht. Der Sinn der Darstellung zeigt sich somit wesentlich darin, am Handeln
der Personen Probleme hervortreten zu lassen, auf die es selbst nicht ausgerichtet

ist. So wird der Betrachter in die Position gebracht, eine in sich befangene
Handlungswelt kritisch aufzufassen. Ein konsequent ausgebildetes, strukturelles
Kennzeichen des Dramas scheint hier vorzuliegen.

In seiner Verlassenheit erhält Orest nun unerwartet Hilfe von seinem
Freund Pylades. Dieser ist von seinem Vater wegen der Beteiligung am Mord
Klytämnestras aus der Heimat vertrieben worden (765ff.). Seine vorangehende
Trennung von Orest dürfen wir wohl nicht als Zeichen von Untreue oder
Charakterschwäche begreifen22, denn nirgendwo wird ein solcher Verdacht
angedeutet, und es ist im Gegenteil Orest, der wiederholt die hingebende Treue des
Freundes preist (725ff. 804ff. 1155. 1619). Das Motiv der Reise in die Heimat
gibt vielmehr die Gelegenheit, an einem weiteren Beispiel die Folgen von Orests
Tat in einem neuen ungerechten Vergeltungsakt zu zeigen.

Nun beschliesst Orest (774fif.), sich vor der Volksversammlung zu verteidigen,

und Pylades geleitet und stützt den schwachen Freund auf seinem Wege.
Das folgende Chorlied steht in Kontrast zu der Erwartung, die der neuen

Rettungsaktion zugrundeliegt, gehört aber ganz in die übergreifende Thematik
hinein. In seinem Zentrum steht die Verurteilung des Muttermords. Zunächst
wird er in der Abfolge der Bluttaten im Atridenhaus gesehen, die vom Streit um
das goldene Lamm ausgingen; dann wird seine Problematik in allgemeiner
Weise gekennzeichnet: xö KaXöv oü koXöv (819). In knappster Formulierung
kommt hier zum Ausdruck, was sich im Drama schon vielfältig angedeutet
hatte: Es geht in dieser Sache nicht einfach nur um einen einmaligen Befehl des
Gottes, sondern um die ihm zugrundeliegende allgemeine Norm des Handelns,
die sich hier als unsinnig erweist. Dabei ist die Betrachtung nicht auf den
vorliegenden Fall beschränkt. Verallgemeinernd heisst es (823f.), dass Schlimmes

anzutun (KaKoupystv) unfromm sei und Wahnsinn schlechtgesinnter Männer.

Die Klage um die furchtbare Tat und den von den Erinyen gejagten Täter
endet dann mit der nochmaligen Vergegenwärtigung des Augenblicks der
Tötung, die «den väterlichen Leiden zur Vergeltung» (ratxpcpttiv rcaüecov äpoißdv
842f.) geschah.

Es erscheint nun schon der Bote, um der inzwischen wieder aus dem Hause
herausgekommenen Elektra zu berichten, dass die Volksversammlung ihren
Tod und den ihres Bruders beschlossen hat (852ff.). Allerdings ist ihnen erlaubt,

22 In diesem Sinne versteht seine Abwesenheit Burnett, Catastrophe survived 213f. Im ganzen
sieht sie in Pylades den bösen Geist des gottentfremdeten Orest.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 163

sich selbst das Leben zu nehmen (946ff). Die vier verschiedenen Redner, die für
oder gegen die beiden gesprochen haben, werden in ihrem Auftreten charakterisiert,

aber ein Argument vernimmt man nur bei einem: Ein schlichter Landmann

hat den Antrag gestellt, Orest für seine Tat zu bekränzen, weil er eine
allgemeine straflose Untreue der im Krieg zurückgebliebenen Frauen verhütet
habe (917ff.). Eine ähnliche auf den Nutzen der Abschreckung hinauslaufende
Rechtfertigung hatte Orest im Streit mit Tyndareos gegeben (564ff), ohne
überzeugen zu können, und er bringt sie auch hier noch einmal vor (9 31 ff). Dass
auf der anderen Seite Anklage und Verurteilung nirgendwo im Botenbericht
begründet werden, verstärkt den Eindruck, den man auch sonst gewinnt: Der
Beschluss hatte unsachliche Motive, massgebend war die Macht der Ägisth-
Freunde (888ff), die Wirkung eines üblen Demagogen (902ff. 944f.) und der
Einfluss des Tyndareos (915f.). Offenkundig ist ein Bild zeitgenössischer politischer

Verhältnisse gezeichnet23. Aus ihm wird gleichsam der Gegenbeweis gegen
die aischyleische Vorstellung gefuhrt, dass sich in staatlicher Gerichtsbarkeit
eine höhere Rechtsordnung verwirklicht.

Es mag erstaunen, dass die Verurteilung von Orest und Elektra durch das

Volk mit solcher Entschiedenheit negativ dargestellt wird, da ihre Tat doch
allen, auch ihnen selbst, verwerflich schien. Aber diese Bewertung ist angemessen,

wenn man das Problem des Muttermords im allgemeinen Zusammenhang
einer Kritik an der Vergeltungsmoral überhaupt sieht. Seine Bestrafung durch
den Tod - und gar, wie ursprünglich vorgesehen, durch Steinigung - muss dann
als sinnlose Fortsetzung des prinzipiell gleichen Unrechts erscheinen.

Elektras anschliessendes Klagelied (960ff.) über ihren nunmehr bevorstehenden

Tod und das Schicksal ihres Hauses lenkt noch einmal den Blick auf die
Geschichte der unheilvollen Taten in ihrer Verkettung seit dem Vergehen des

Pelops gegen Myrtilos und deutet somit auf ein Verhängnis, das der Sache nach
von Rache und Vergeltung bestimmt war. Dem Tantalos möchte sie alles erzählen

(982ff.): Sein Büsserschicksal, das gleich am Anfang des Dramas genannt war
(4ff), fasst das in ihm dargestellte Leidensgeschehen wie ein Symbol zusammen.

Nach der Rückkehr von Orest und Pylades aus der Volksversammlung
(1022ff.) beginnt der zweite Teil des Dramas. Mit dem endgültigen Scheitern des

Versuchs, das Todesurteil abzuwenden, hat die Handlung des ersten Teils einen
Abschluss gefunden. Die Verurteilten haben sich jetzt das Leben zu nehmen. Da
taucht überraschend ein neues Projekt auf. Pylades schlägt, nachdem er seine
Bereitschaft, mit den anderen zu sterben, bekundet hat, unvermittelt, um Rache
am Verräter Menelaos zu nehmen, die Ermordung Helenas vor (1098ff.). Falls
das misslinge, solle man den Palast anzünden. Er findet die Zustimmung des

Orest, und Elektra hat den weiteren Gedanken, mit der zusätzlichen Geisel-

23 Vgl. die im Scholion zu v. 903 geäusserte Vermutung, mit der Darstellung des Demagogen
ziele Euripides auf Kleophon.



164 Christoph Eucken

nähme Hermiones ihre Rettung von Menelaos zu erzwingen oder auch sie zu
töten (1177ff.). Das so initiierte Unternehmen führt eine stürmische Entwicklung

herauf.
Durch diesen Neueinsatz scheint die Einheit des Dramas gefährdet oder

aufgehoben. Reinhardt meinte, es hätte vorher schliessen können24. Aber seine
Einheit muss wohl gar nicht in der Handlung liegen. Als seine Hauptlinie hat
sich bisher weniger die Entfaltung eines Handlungskonflikts als die einer am
Geschehen illustrierten Problematik erwiesen. Und diese gelangt nun tatsächlich

zur wirkungskräftigsten Darstellung in einer Form, die den zweiten Teil zu
einer sinnvollen Entsprechung des ersten macht: Vergeltung, die die Hauptpersonen

zuvor erlitten, führen sie nun selbst aus. Die Einheit ist in der dramatischen

Verdeutlichung dieses grundsätzlichen Themas zu sehen.
Auch das verwandelte Bild der Charaktere ist aus diesem Zusammenhang

erklärbar. Sie waren bisher, besonders in der liebevollen Beziehung zueinander,
gewinnend, nicht ohne edle Züge geschildert worden. Ihr weiteres Verhalten
aber, angefangen von der schnellen, bedenkenlosen Begeisterung für den Mordplan,

befremdet und stösst ab. Dass die Schlechtigkeit ihres Handelns nicht
einfach nur von uns empfunden, sondern in der Darstellung betont ist, wird
sich noch bestätigen. Um so bemerkenswerter ist die zunächst so einnehmende
Präsentation der Gestalten25. Man hat von einer Charakterveränderung Orests
gesprochen26. Aber was ist von Pylades zu sagen? Er hat eben noch in höchstem
Opfermut sich entschlossen, das Todesschicksal der Freunde zu teilen, als er
den Vorschlag zur Ermordung Helenas macht. Die hier sichtbare Diskrepanz
hat jedoch gerade unter der in diesem Stück eröffneten Problemstellung einen
Sinn.

Pylades entwickelt zuerst seinen Plan mit den technischen Einzelheiten in
einer Stichomythie mit Orest und fügt dann in einer Rhesis (113 Iff.) eine
aufschlussreiche Rechtfertigung an. Aus ihr ergibt sich, dass der Anschlag der
doppelten Rache sowohl an Menelaos wie an Helena dient. Dafür dass sie den
Tod vieler Männer im Trojanischen Krieg verursachte, soll sie nun allen Griechen

Busse geben. So würden sie, meint Pylades, hohen Ruhm erwerben. Ein
allgemeiner Jubelruf werde erschallen, man werde ihnen Glück wünschen,
Orest werde nicht mehr Muttermörder, sondern Mörder der mörderischen
Helena genannt werden. Aus dieser Erwartung, für eine schöne Tat gepriesen zu
werden, entsteht in ganz natürlicher Weise eine scheinbar begründete Aussicht
auf Rettung27. Orest greift fast ungläubig den Gedanken an ein mögliches Über-

24 Reinhardt, Tradition und Geist 251.
25 Vgl. z.B Pohlenz, Griech Tragödie1 448: «Aber die Frage müssen wir uns freilich vorlegen,

warum Euripides die Geschwister so abstossend gezeichnet hat, dieselben Geschwister, die
uns vorher nur Mitleid, Sympathie, Bewunderung eingeflösst haben.»

26 Burnett, Catastrophe survived 213; Falkner, Class. Journ 78, 294
27 Die Schwierigkeiten, die man immer wieder in dieser Stelle gesehen hat (vgl. Benedetto, Eur



Das Rechtsproblem im eunpideischen Orest 165

leben auf (1172ff), aber ist doch entschlossen, würdig seiner väterlichen
Abstammung und frei zu sterben, indem er an Menelaos Rache nimmt (1163ff).
Auch für ihn ist wie für Pylades nicht einfach Rachsucht, sondern vor allem die
Vorstellung massgebend, sich mit dem Mord an Helena als Held zu erweisen28.

Eben sie ist hier grundsätzlich in Frage gestellt. Nicht der Charakter ist der
Bezugspunkt, aus dem das Verhalten klar hervorginge, sondern die allgemeine
gleichsam am Experiment gezeigte Wirkung der Vergeltungsmoral als irreleitender

Norm, als Verführung zu einer falsch verstandenen Grösse. Ihre Macht
ist bedeutend, da sie weithin akzeptiert ist29. Und so begreift man, dass sinnvollerweise

als nicht schlechte Menschen eingeführt werden, die dann in ihrer
Befolgung wie Verbrecher wirken30.

Elektras Rettungsplan, obwohl auch wichtig für den weiteren Ereignisverlauf,

ist doch nur eine Ergänzung des Racheunternehmens. Damit ist in
begrenztem Masse das treibende Motiv aus dem ersten Teil aufgenommen. Die
fulminant gesteigerte Dynamik der Handlung geht aber jetzt mehr von dem neu
entfachten Vergeltungswillen als von der alten Überlebenshoffnung aus.

Das Rachevorhaben ist, wie man schon festgestellt hat31, dem eben noch
schwer belastenden Muttermord durchaus ähnlich. Aber auch dieser erscheint
im Licht der neuen Beschlüsse anders. Schon zuvor ist das drückende Schuld-
bewusstsein des Orest allmählich zurückgetreten und so die Möglichkeit für
eine Art von Wiederholung geschaffen worden32. Mit Stolz berufen sich die
Verbündeten nun dem toten Vater gegenüber (1225ff.) auf den Muttermord als
eine gerechte Tat (1229). Wie sie ihm damit geholfen hätten, so möge er jetzt
auch ihnen helfen. Und ihr Bündnis besiegelt die Anrufung des Zeus und der
Göttin Dike, sie im Kampf um ihr 'Recht' zum Erfolg zu führen (1242ff).

Wie unsicher Orest sich dennoch seiner Sache ist, zeigt später die viel
besprochene Szene mit dem Phryger (1506ff.). Dieser ist als Diener der Helena

vor Orest und Pylades geflohen und hat in einer langen Arie von dem wüsten
Auftreten der beiden und ihrem Anschlag auf seine Herrin berichtet (1369ff).
Auf der Suche nach dem Geflohenen erscheint Orest und fragt ihn, der um sein
Leben fleht, ob Helena zu Recht umgekommen sei, und verlangt, als dieser

Orestes, zu v. 1152, und insbes. G. A. Seeck, Rauch im Orestes des Euripides, Hermes 97, 1969,
17, der eine Athetese erwägt) sind daher unbegründet (vgl. auch Erbse, Hermes 103, 456).

28 Es ist nicht, wie Pohlenz, Griech Tragödie1 449, sagt, ein 'Blutrausch', der sie uberwältigt
29 Vgl Eur Med 807ff., Plat Men 71 e; Rep 334b.
30 So werden sie von J. Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte III (München 1982 dtv) 216f.

226, und in ähnlicher Weise auch von neueren Interpreten (Burkert, Ant u. Abendl 20, 109'

«Tragödie als Gangsterstück») beurteilt.
31 Vgl. N.A. Greenberg, Euripides' Orestes• An Interpretation, Harv. Stud. Class. Philol 66

(1962) 160.

32 Burnett, Catastrophe survived 210, sieht hier in stärkerem Masse einen folgerichtigen seeli¬

schen Prozess.



166 Christoph Eucken

einstimmt, unter Androhung des Todes, er solle schwören, aus eigener
Überzeugung, «nicht ihm zuliebe» zu reden.

W. Burkert hat in dieser Szene den klarsten Ausdruck einer für ihn in
diesem Drama grundlegenden Thematik gesehen: «Die Absurdität der
Gewalt»33. Aber die Freunde üben nicht hemmungslose Gewalt, sondern ein nach
verbreiteten Vorstellungen gültiges Recht. Für seinen Glauben daran eine
Bestätigung zu erlangen, versucht hier Orest durch Gewalt in sinnloser Weise. So
hat dieses Zwischenspiel34 in seiner kläglichen, fast komischen Würdelosig-
keit35 die wichtige Funktion, die den Akteuren selbst nicht bewusste Verkehrtheit

ihres vermeintlich gerechten Unternehmens dem Betrachter evident zu
machen.

Dass der Chor die Rache an Helena gutheisst (1361-1365), kann man
nicht zum Beweis einer Billigung durch den Dichter nehmen36. Seine Feststellung,

nun geschehe an Helena «mit Recht der Götter Vergeltung» (1361 f.), wird
schon faktisch dadurch widerlegt, dass Apoll sie unmittelbar darauf zu den
Göttern entrückt. Anders als im ersten Teil setzt der Chor in seiner Verbundenheit

mit den Tätern jetzt nicht mehr Massstäbe der Beurteilung. Das aber
macht gerade die Allgemeinheit der normativen Verirrung deutlich.

Auch an der anderen Aktion, die unter dem Signum gerechter Vergeltung
steht, der Geiselnahme der Hermione (1323ff.), wird die Schlechtigkeit gezeigt.
Eben in dem Augenblick lockt Elektra Hermione in die Falle, als diese eine
rührende Anteilnahme an ihrem und Orests Schicksal zum Ausdruck bringt.
Nachdem sie gerade noch versprochen hat, sich bei ihrer Mutter für beide zu
verwenden, wird sie Orest übergeben, der sie mit den Worten empfängt (1348):
«Uns kommst du, nicht dir selbst zum Heil.» Über die einzige völlig unschuldig
gezeichnete Gestalt des Dramas verfügen die Geschwister rücksichtslos, weil
sie die Tochter des Menelaos ist. Nicht einfach Brutalität, sondern die Widerwillen

erregende Inanspruchnahme eines problematischen Rechts ist hier
massgebend, wie der abschliessende Zuruf der Elektra bestätigt (1349ff.), die
Freunde sollten das Schwert der Hermione an den Hals setzen, damit Menelaos
wisse, dass er Männern, nicht feigen Phrygern begegnet sei und sich in einer
Lage befinde, wie sie für schlechte Menschen bestehen müsse.

Orests Handeln führt schliesslich bis knapp vor eine allgemeine Katastrophe.

Auf dem Dach seines Palastes stehend, das Schwert am Hals Hermiones,
droht er dem herbeigeeilten Menelaos, seine Tochter umzubringen, wenn er ihn
nicht rette (1567ff.). Es scheint dann eine fast rätselhafte Wendung, wenn auf
Menelaos' Kapitulation in den Worten: «Du hast mich» (e%eig pe 1617), Orest

33 Ant. u. Abendl. 20, 105.
34 Lesky, Trag Dichtung 467, hält es, weil es im Handlungsgang entbehrlich sei, fur «weitgehend

Selbstzweck».
35 Zur Frage des Orest, ob Helena gerechtermassen zugrunde gegangen sei (1512), bemerkt das

Scholion: ctvö^ia Kai TpaycoSiat; Kai rfj<; 'Opsaxou aupipopäc; ra Xsyöpeva.
36 So Krieg, De Eur Oreste 22.



Das Rechtsproblem im eunpideischen Orest 167

voll Verachtung antwortet: «Als schlechter Kerl hast du dich selbst gefangen»,
und nun seinen Mitstreitern den Befehl gibt, den Palast anzuzünden
(1617-1620). Menelaos ruft die Argiver zu Hilfe, da erscheint rettend Apoll.

Der im Moment des Sieges über Menelaos unerwartete Entschluss des

Orest, das Haus und damit sich und seine Freunde zu vernichten, hat dem
modernen Verständnis Schwierigkeiten bereitet37. Diese ergeben sich unter der
Annahme, dass er in der Auseinandersetzung mit Menelaos wirklich als Letztes
anstrebe, sich und die Freunde zu retten. Seinen selbstzerstörerischen Befehl
hat man unter anderem als blosse Drohung38 oder rein technisch als Theatereffekt

erklärt39.
Doch ist der Plan, den Palast in Brand zu stecken und damit Selbstmord zu

begehen, längst vorher von Pylades ernsthaft als Alternative für den Fall ins
Auge gefasst worden, dass man Helenas nicht habhaft werden könne (1149f.)40.
Damit sollte schöner Ruhm errungen (1151 f.) und, wie auch Orest später bestätigt,

dem Menelaos die reiche Erbschaft entzogen werden (1146. 1596). Nach
dem Misslingen des Anschlags auf Helena scheinen nun die Verbündeten diesen

Plan realisieren zu wollen, denn man sieht im Hause Rauch aufsteigen und
Fackeln brennen (1541ff. 1573). Allerdings verfolgt Orest im Streit mit Menelaos

eine Strategie, die den Eindruck erweckt, als ginge es jetzt ums Überleben.
Seine Ankündigung, den Palast anzuzünden (1594), erscheint in diesem
Zusammenhang nur als eine der erpresserischen Drohungen, die Menelaos zur
Hilfe bewegen sollen. Aber das Ziel der Rettung hat jetzt nicht mehr seinen

ursprünglichen Sinn, da die Ermordung Helenas, die doch die Voraussetzung
und 'Rechtfertigung' bilden sollte, gescheitert ist. Auch zeigt die Szene, dass

trotz der drängenden Entscheidung über Leben und Tod der Hermione doch
beiden Kontrahenten stets die Vorstellung vom Schicksal Helenas schmerzlich
gegenwärtig ist (1579-1586. 1613f.). Aus dem derart gebrochenen Charakter
der wilden Aktion erklärt sich die erstaunliche Wendung am Schluss. Orest
führt die Erpressung des Gegners nicht bis zum Erlangen eines Hilfsversprechens,

sondern bis zum Punkt seiner völligen, von ihm ausgekosteten Demütigung.

Das befriedigt nicht seinen Überlebens-, sondern seinen Vergeltungswillen.
Dann gibt er den Befehl, das Haus in Brand zu stecken. Denn so kann er die

Rache vollenden und in der spektakulären Selbstvernichtung die letzte
Ruhmestat vollbringen. Er ist nicht ein beliebiger Mensch, sondern ein geplagter
und fehlgeleiteter Held. Dieser nicht nur als Theatereffekt grandiose Schluss ist
sowohl motivisch an mehreren Stellen im Drama vorbereitet, wie er auch dar-

37 Ausführliche Diskussion und weitere Literatur bei Seeck, Hermes 97, 9ff.
38 Steidle, Studien zum antiken Drama 115ff., Erbse, Hermes 103, 449ff.
39 Lesky, Ges. Schriften 135; Trag Dichtung 470; vgl. auch Benedetto, Eur. Orestes zu v. 1617ff.
40 Die Verse 1149f. hält Seeck, Hermes 97, 14ff., wegen ihrer Verbindung mit den folgenden

(1151 f.) ebenso wie alle anderen Stellen mit Hinweisen auf den Palastbrand (1541-1544.
1573. 1594-1596) für interpolationsverdächtig. Die Verse 1151 f. sind aber, wie oben S. 164

gezeigt, ohne Anstoss. Zur Verteidigung der anderen Stellen vgl. Erbse, Hermes 103, 453ff.



168 Christoph Eucken: Das Rechtsproblem im euripideischen Orest

über hinaus dessen durchgehendem grossen Thema entspricht41. Als dieses hat
sich nicht ein Kampf um Selbsterhaltung, sondern - auf einer abstrakteren
Ebene - die Fragwürdigkeit des Vergeltungsrechts erwiesen.

Das Erscheinen des Gottes Apoll führt zu einem völligen Umschlag der
Situation und lässt eine Welt erstehen, die so fern von der im Drama dargestellten

ist, dass man an ihrer Relevanz zweifelt. Die für Orest in Aussicht gestellte
Freisprechung von der Schuld des Muttermords auf dem athenischen Areopag
vor einem Gerichtshof, der nur aus Göttern besteht (1648ff.), hat keinen Bezug
auf eine in der menschlichen Welt realisierbare Gerechtigkeit.

Die Frage bleibt offen. Der Sinn des Dramas scheint es, sie in radikaler
Weise zu stellen42. Von hier aus wird seine Einheit in der turbulenten Vielfalt
der Handlung ersichtlich. Dabei fällt dem zweiten Teil die wesentliche Funktion

zu, die im ersten Teil schon angelegte Verallgemeinerung des Problems
vom Muttermord zum Vergeltungshandeln dramatisch-anschaulich zu vollziehen.

Dass das Stück eine grundlegende Entgegnung zur Orestie des Aischylos
und seiner Auffassung von der versöhnenden Kraft des durch die Polis gegebenen

Rechts enthält, haben wir bereits gesehen. Doch die nächste Beziehung
ergibt sich zur 'Elektra' des Sophokles. Dass viele einzelne Motive auf sie

verweisen, ist schon beobachtet worden43. Wichtiger scheint die Gegenposition
im grossen. Dort war die Vergeltung für den Mord am Vater als Restituierung
gerechter Ordnung dargestellt worden44. Eben dieses Prinzip des Handelns
steht nun im Mittelpunkt einer tiefgehenden, grundsätzlichen Kritik, die in die
Zukunft neuer ethischer Vorstellungen weist45. Insofern reiht sich der 'Orest'
an die älteren Gestaltungen desselben tragischen Stoffs wie der letzte Beitrag
einer Diskussion.

Dass seine Einheit nicht in der Handlung und auch nicht in der Bedeutung
der Hauptgestalten, sondern in der Darlegung einer allgemeinen Frage liegt,
zeigt ihn auf dem Übergang von der dramatischen Kunst zur Philosophie.

41 Darauf, dass der Palastbrand langst vorher als Rache in Aussicht genommen war und seiner
Art nach dem Anschlag auf Helena nahesteht, verweist mit Recht schon Longo, Maia 27, 281.

42 Reinhardt, Tradition und Geist 256, schneb gerade im Hinblick auf den 'Orest': «Zur Grösse
des Eunpides gehört, dass er die Fragen stellen, aber nicht hat lösen mögen.»

43 Zu den Anklängen an Aischylos und Sophokles vgl. Burkert, Ant. u Abendl 20, 99. 103f. -
Einen den Gesamtcharakter bestimmenden polemischen Bezug des 'Orest' zur sophokleischen
'Elektra' hatte schon H. Steiger, Wie entstand der Orestes des Euripides? (Programm Gymn.
St. Anna, Augsburg 1898) angenommen, allerdings in anderer Sicht und Bewertung, als wir es

hier tun. Er erklärte so die für ihn bestehenden Schwächen des Dramas «Der Dämon der
Kritik», meinte er (52), habe Eunpides dazu verführt, «ein so herrlich begonnenes Werk mit
eigener Hand zu verderben.» 44 Vgl. z. B Soph El. 245ff. 1376ff.

45 Piaton hat gegen das Vergeltungsdenken argumentiert (vgl. Rep 334bff.) und neue Pnnzipien
der Gerechtigkeit entwickelt; bei Isokrates wird die Goldene Regel, die Vergeltung von
vorneherein ausschalten soll, zu einer allgemeinen Norm des Zusammenlebens (vgl. etwa 3, 49.
6 lf.).


	Das Rechtsproblem im euripideischen Orest

