Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 43 (1986)

Heft: 3

Artikel: Das Rechtsproblem im euripideischen Orest
Autor: Eucken, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-33397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-33397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Rechtsproblem im euripideischen Orest

Von Christoph Eucken, Bern

Thomas Gelzer gewidmet

Zum ‘Orest’ des Euripides sind neuerdings so viele Interpretationen vorge-
legt worden, dass es iiberfliissig erscheinen mag, noch eine weitere hinzuzufii-
gen. Aber die Fiille der geltend gemachten Aspekte hat dem Verstindnis auch
Schwierigkeiten gebracht. Nachdem W. Krieg die auch spédter noch gewichtig
vertretene Auffassung eingehend dargelegt hatte, dass das Drama den Kampf
durchschnittlicher Menschen um ihr Leben zum Thema habe!, sah man es dann
unter anderem als «pathologische Studie der Kriminalitét»?, als «Seelendrama»
eines Wahnsinnigen?, als Geschichte einer durch Glaubensschwiche bedingten
Entfernung von Apoll4, als kritisches Gemilde zeitgendssischer politischer Ver-
hiltnisse’®, als Darstellung der Probleme einer ‘vaterlosen Gesellschaft’® bzw.
des Miindigwerdens in einer korrumpierten Gesellschaft’. Oder es sollte der
eigentliche Gegenstand die Unméglichkeit der klassischen Tragodie selbst sein®.
Die Bilanz dieser Vielfalt ist — trotz mannigfacher Beobachtungen und Anre-
gungen — in negativer Hinsicht doch, dass eine Ubereinstimmung dariiber noch
nicht besteht, welches das Thema des Dramas iiberhaupt ist. Dominierend
scheint heute der Eindruck zu sein, dass es in besonderem Masse dem moder-

* Dieser Aufsatz erschien zuerst im Juni 1986 in der im Buchhandel nicht erhéltlichen Fest-
schrift IANHI'YPIZ ZYM®IAOAOI'OYNTON zum 60. Geburtstag von Thomas Gelzer.

1 W. Krieg, De Euripidis Oreste (Diss. Halle 1934) 43; vgl. weiter insbes. A. Lesky, Zum Orestes
des Euripides, Wiener Studien 53 (1935), abgedr. in: Gesammelte Schriften (Bern/Miinchen
1966) 131-138, dort: 134; ders., Die tragische Dichtung der Hellenen® (Gottingen 1972) 469;
A. Rivier, Essai sur le tragique d’Euripide* (Paris 1975) 125.

2 H. G. Mullens, The Meaning of Euripides” Orestes, Class. Quart. 34 (1940) 153.

3 A. M. Scarcella, Letture Euripidee: L’Oreste e il problema dell’unita, Dioniso 19 (1956) 268;
vgl. auch H. Strohm, Euripides, Interpretationen zur dramatischen Form (Miinchen 1957) 127,
H. Parry, Euripides, Orestes: The Quest for Salvation, TAPhA 100 (1969) 337-353.

4 A. P. Burnett, Catastrophe survived, Euripides’ Plays of Mixed Reversal (Oxford 1971)
183-222.

5 D. Lanza, Unita e significato dell’Oreste euripideo, Dioniso 35 (1961) 58-72; O. Longo, Pro-
poste di lettura per I'Oreste di Euripide, Maia 27 (1975) 265-287.

6 F.I. Zeitlin, The Closet of Masks: Role-Playing and Myth-Making in the Orestes of Euripides,
Ramus 9 (1980) 66.

7 Th. M. Falkner, Coming of Age in Argos, Physis and Paideia in Euripides’ Orestes, Class. Journ.
78 (1982) 289-300.

8 W. Burkert, Die Absurditiit der Gewalt und das Ende der Tragodie: Euripides’ Orestes, Ant. u.
Abendl. 20 (1974) 105.



156 Christoph Eucken

nen, ja modernsten Lebensgefiihl, wie es sich im absurden Theater ausdriickt,
nahekommt®. Und so ist es vielleicht schwierig, den Blick auf ein im ‘Orest’
behandeltes Thema zu richten, das zwar ein grundsitzliches, aber nicht eigent-
lich ein aktuelles ist: das Rechtsproblem. Es ist zwar immer wieder erortert
worden!?, nicht aber in seinem vollen Umfang als das méglicherweise die Ge-
samtgestaltung wesentlich bestimmende. Immerhin liegt diese Frage deshalb
nicht fern, weil das Drama in der Reihe der dlteren Gestaltungen des gleichen
tragischen Stoffes steht — der Orestie des Aischylos und der Elektren des Sopho-
kles und Euripides —, in denen die rechtliche Problematik teilweise grundle-
gende Bedeutung hat.

Eine besondere Darstellungsweise, die nicht ohne weiteres unserem Bild
von dramatischer Kunst entspricht, erschwert uns wohl auch den Zugang zum
Sinn des Werkes: Ein grosses, allgemein relevantes Thema scheint nicht im
Handlungsthema selbst gegeben, sondern diesem beigeordnet. So erhilt die
Handlung im ersten Teil ihren Bewegungsimpuls aus der Uberlebensanstren-
gung der in hochster Gefahr befindlichen Geschwister Orest und Elektra. Aber
ihre Bedeutung liegt nicht einfach darin, einen spannenden Kampf um Leben
und Tod darzustellen, sie bewegt sich zugleich stdndig um ein Problem, um es
von verschiedenen Seiten aus zu erhellen, das der Berechtigung des von Orest
vollbrachten Muttermordes.

Wir sehen zu Beginn Orest schlafend auf dem Lager. Seine Schwester
Elektra erzdhlt, vom schwer biissenden Ahnherrn Tantalus an, die Leiden des
Hauses bis zur Gegenwart. Apoll hat Orest dazu bestimmt, fiir die T6tung seines
Vaters die Mutter umzubringen. Dabei spricht Elektra, obwohl sie die Mutter
verurteilt (24), von der ‘Ungerechtigkeit’ des Gottes (28). Sie hat ihrem Bruder
bei der Tat geholfen. Nun liegt er, schon den sechsten Tag von den Erinyen
geplagt, in Krankheit und Wahnsinn.

Als schlimme Folge des Geschehenen kommt zu der inneren Bedringnis die
dussere. Vom argivischen Volk, das ihnen schon den Umgang mit anderen
verboten (46f.) und ihre Einschliessung im Palast veranlasst hat (444), droht
noch an diesem Tage die Verurteilung zum Tode durch Steinigung (48ff.). Eine
Hoffnung setzt Elektra allein noch — und hier ist der Keim der spiteren drama-
tischen Entwicklung gegeben — auf den von Troja zuriickkehrenden Menelaos.
Wihrend er selbst erwartet wird, hat er seine Frau Helena bereits heimlich
vorausgeschickt, um sie nicht Racheakten der gegen sie aufgebrachten Bevolke-
rung auszusetzen. Da tritt sie auch schon aus dem Hause, zwar in freundlicher
Haltung, doch mit dem taktlosen Ansinnen, Elektra moge Spenden auf das Grab
der Klytimnestra bringen, da sie Angst hat, sich in der Offentlichkeit zu zeigen.
Elektra kann sie iiberreden, statt ihrer die Tochter Hermione zu schicken. Die

9 Parry, TAPhA 100, 351; Burkert, Ant. u. Abendl. 20, 98.
10 Vgl. insbes. C. Wolff, Orestes, in: Euripides: A Collection of Critical Essays, ed. E. Segal
(Prentice-Hall 1968), abgedr. in: Oxford Readings in Greek Tragedy (Oxford 1983) 350ff.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 157

kurze Szene hat die Funktion, Helena, die spéter als Objekt der grossen Vergel-
tungsaktion eine Rolle spielt, hier in ithrem glatten, belanglosen Wesen vor
Augen zu fiihren, zugleich aber auch fiir den damit verbundenen Plan, wonach
Hermione bei ihrer Riickkehr vom Grabe als Geisel ggenommen werden soll, die
Voraussetzungen zu liefern.

Sowohl in der Parodos wie im folgenden Epeisodion ist der Blick wieder auf
die furchtbare Lage Orests gelenkt. Den einziehenden Chor versucht Elektra
vom Lager des Kranken fern und in Ruhe zu halten, um jenem einen ungestorten
Schlaf zu verschaffen. Die folgende Szene, eingeleitet von seinem Erwachen,
zeigt 1hn 1n seiner Hilflosigkeit trotz aller Fiirsorge der Schwester. Die Erleich-
terung, die ihm die Aussicht auf das Eintreffen des Menelaos gibt, wird jdh
unterbrochen von einem Wahnsinnsanfall. Mit einem Bogen, den ihm Apoll
gegeben habe, meint er die Furien verjagen zu konnen (268ff.) — bis er zu sich
kommt!'! und der weinenden Schwester seine Scham bekennt, dass er sie an
seiner Krankheit teilnehmen lasse, wihrend die Tat doch von ithm vollbracht sei.
Und er beschuldigt Apoll, der ihn zu dem gottlosesten Werk angetrieben habe,
ihm nun nicht zu helfen (285ff.). Sein Vater hétte es nie zugelassen, ihn zu
richen, wenn er selbst nicht wiederaufleben kénne und sein Sohn solches erdul-
den miisse. — Doch empfindet er in dieser Lage zugleich auch Dankbarkeit gegen
die Schwester, mochte fiir sie sorgen und veranlasst sie, sich im Hause auszuru-
hen.

In der Auffassung dieser berithmten Szene scheint oft ihr wesentlicher
Bezugspunkt vernachldssigt. Sicher soll in ihr das riihrende Verhaltnis der ver-
lassenen und bedringten Geschwister gezeigt werden, aber darin liegt nicht ihr
einziger Sinn'2, Alles bewegt sich in einem dunklen Schatten, der von der
begangenen Gewalttat her fillt. Die Anklage Apolls und seines Befehls ist nicht
nur in den Worten des wahnergriffenen wie des zur Ruhe gekommenen Orest
ausgedriickt, sondern in weiterem Betracht in der Darstellung des Leidens bei-
der Geschwister iiberhaupt. Es ist auch unter technischem Aspekt einseitig
verstanden, von einem langen Proémium zu sprechen, weil die Handlung noch
nicht begonnen habe!3, ohne zu beachten, dass in diesem Stiick nicht nur eine
Handlung, sondern auch eine Problematik exponiert wird.

11 Euripides hat die Bogen-Szene eingerahmt mit deutlichen Hinweisen, dass Orest hier im
Wahn Dinge sieht, die es nicht gibt (259. 277ff., vgl. auch V. di Benedetto in: Euripidis
Orestes, ed. V. di B, Firenze 1965, zu v. 268). Burnett, Catastrophe survived 204f., baut auf die
unzulidnglich begriindete Annahme, dass dieser Bogen ihm von Apoll wirklich gegeben sei,
eine ganze Deutung des Werks, wonach es die Tragodie des Orest ist, den Gott als Helfer zu
vergessen.

12 Vgl. z.B. Krieg, De Eur. Oreste 34: «tamen haec omnia non, ut matricidii foeditas appareat,
sed ut Orestis tantis malis laborantis nos misereat, nobis ante oculos proponuntuny; Lesky,
Trag. Dichtung 460: «Der Hauptakzent dieser meisterhaften Szene, die ein Bild von der Lage
der Geschwister gibt, liegt auf ihrem gegenseitigen Verhiltnis.»

13 Burnett, Catastrophe survived 184.



158 Christoph Eucken

Diese ist auch im ersten Stasimon thematisiert. Der Chor fleht die Rache-
geister an, Orest von seinem Rasen zu befreien, und beklagt das Ungliick seiner
Tat.

Mit dem Auftreten des Menelaos im zweiten Epeisodion setzt der dramati-
sche Handlungsgang ein. In ihm ist der Wille der Geschwister, vor dem drohen-
den Todesurteil der Argiver gerettet zu werden, zunichst das treibende Motiv,
wihrend weiterhin die Frage nach der Bedeutung des Muttermords als Problem
im Mittelpunkt steht.

Orest hat dem Menelaos, der von seinem Anblick entsetzt ist, seinen inne-
ren Zustand darzulegen. Auf die Frage, was seine Krankheit sei, antwortet er mit
dem vielzitierten Wort: «Die Einsicht, dass ich weiss, was ich Schlimmes getan»
(396). Es ist sein Tatbewusstsein, das letztlich seine innere Not verursacht. Doch
schiebt er dann die Schuld auch auf Apoll (416), und Menelaos verurteilt ebenso
die Tat (413) wie den Gott (417). Als ihm Orest auch die bedrohliche dussere
Lage geschildert hat und ithn eben bittet, ihm zu helfen, erscheint Tyndareos, der
Vater Klytimnestras und Helenas, voll Zorn auf Orest. Es entwickelt sich ein
Agon um die Frage von Orests Schuld (491-629), von der sein Anrecht auf die
Hilfe des Menelaos abhidngt. Dieser Agon ist in den neueren Deutungen nur
wenig beachtet worden, doch liegt in ihm wohl ein Schliissel zum Verstandnis
des ganzen Dramas.

Tyndareos verurteilt zwar den Gattenmord seiner Tochter, meint aber, dass
Orest sie vor Gericht hédtte anklagen und aus dem Hause weisen sollen, sie
jedoch nicht hitte toten diirfen (491ff.). Nach dem von ihm angewandten Prin-
zip miisse auch seine Tat wieder gerdcht werden, so dass es kein Ende des Ubels
geben konne. Die Alten hitten es gut eingerichtet, den Titer von den Betroffe-
nen zu entfernen, durch Verbannung die Siihne herbeizufiihren und vergeltende
Totung zu vermeiden. Er unterstiitze das Gesetz (523) und kimpfe gegen das
Tierisch-Blutriinstige, das Lander und Stddte zugrunde richte (524f.).

Diese Argumentation steht in offenkundiger Beziehung zu den Eumeniden
des Aischylos. Die Einrichtung staatlicher Gerichtsbarkeit durch Griindung des
Areopags beendete dort das Recht der Blutrache und 16ste den Konflikt des
Orest. Eine entsprechende Institution wird hier schon im friitheren Verlauf der
Ereignisse vorausgesetzt. Zunidchst konnte es so scheinen, als sei Orests Tat
damit als unsinnig und widerrechtlich erwiesen. Aber im Blick auf die realen
Verhiltnisse ist klar, dass ein Weg, wie ihn Tyndareos hier vorschreibt, gar nicht
gegeben war'4. Wie hitte Orest, machtlos aus der Fremde kommend, seine
Mutter, Konigin in Argos, aus dem Hause weisen sollen? Warum hat niemand
sie in den langen Jahren angeklagt? Dass von der staatlichen Gerichtsbarkeit
kein gerechter Entscheid zu erwarten ist, dass Interessen und Machtriicksichten
fiir sie ausschlaggebend sind, bestitigt dann mit aller Deutlichkeit der spiter

14 Vgl. Wolff, Oxf. Readings in Greek Tragedy 351.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 159

geschilderte Verlauf der Volksversammlung, in der Orest zum Tode verurteilt
wird (884ff.). Durch die modifizierte Ubernahme des Gerichtsmotivs aus den
Eumeniden wird nicht Orests Tat als von vorneherein verkehrt dargestellt,
sondern eine Auseinandersetzung mit der aischyleischen Losung des Problems
angezeigt.

Tyndareos widerspricht in seinem Votum selbst auch schon dem Geist
seines Programms. Ihm dient es ja als Mittel zum Zweck, sich an dem verhassten
Orest zu richen. Auch versucht er im selben Zuge, Menelaos von einer Hilfe fiir
Orest mit der Gewaltdrohung abzuhalten, ihn aus Sparta zu vertreiben (536f.
625f.). Und durch Orests Gegenrede noch weiter gereizt, kiindigt er an, die
Volksversammlung, ob sie wolle oder nicht, dazu zu bringen, dass er gesteinigt
werde (612ff.). So gerit seine rachsiichtige Haltung gerade unter dem von ihm
selbst aufgestellten Massstab, wonach ein Nomos herrschen solle, in die kri-
tischste Beleuchtung.

Bemerkenswert an der von Tyndareos aufgesteliten Norm ist ihre Allge-
meinheit. Nicht der Muttermord allein, sondern blutige Vergeltung liberhaupt
wird verworfen'. Darin liegt bereits ein erster Anhaltspunkt fiir eine Entschei-
dung in der Streitfrage, ob im Sinne des Dichters die Vergeltung, die Orest und
seine Freunde spiter gegen Menelaos und Helena unternehmen, den verbreite-
ten Vorstellungen der Zeit entsprechend als vertretbar oder ob sie als unmora-
lisch zu gelten hat!é. Schon die Stellungnahme des Tyndareos weist darauf hin,
dass im Zusammenhang des Stiicks Vergeltung ganz allgemein nicht als selbst-
verstandliches gutes Recht, sondern als Problem aufgefasst ist.

Reich an Aspekten ist auch die Gegenrede des Orest. Doch enthilt sie keine
Widerlegung des Tyndareos. Man kénnte das daraus erkldren, dass dieser sich ja
selbst widerlegt. Aber es sollte wohl auch die Position des Orest nicht zu stark
erscheinen. Sie ist wie die des Tyndareos in sich nicht stimmig. Wir haben zuvor
die Anklagen gegen Apolls Ungerechtigkeit gehdrt und Orests Verzweiflung in
der Folge seiner Tat gesehen. Wenn er nun gegen Tyndareos ihre Rechtmassig-
keit verteidigt, so erscheint die Relevanz seiner Argumente — dhnlich wie bei
seinem Gegner — in Frage gestellt. Aber wie bei jenem sind sie doch fiir sich
genommen keineswegs beliebig oder veridchtlich.

15 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Hermes 59 (1924) 255 (= Kleine Schriften 4, 349): «Einen
Unterschied zwischen Muttermord und anderer Blutschuld macht er nicht»; genauso Krieg,
De Eur. Oreste 30.

16 Die erste Position vertraten u.a. Krieg, De Eur. Oreste 201f.; W. Ziircher, Die Darstellung des
Menschen im Drama des Euripides (Basel 1947) 173f.; W. Steidle, Die Erfindung des euripide-
ischen Orest, in: Studien zum antiken Drama (Miinchen 1968) 108f.; H. Erbse, Zum ‘Orestes’
des Euripides, Hermes 103 (1975) 445; im anderen Sinne urteilten u.a. M. Pohlenz, Die
griechische Tragddie' (Leipzig/Berlin 1930) 449; ¥(Géttingen 1954) 420f.; Mullens, Class.
Quart. 34, 153; K. Reinhardt, Die Sinneskrise bei Euripides, Die Neue Rundschau 68 (1957),
abgedr. in: Tradition und Geist (Gottingen 1960) 251ff.; Burnett, Catastrophe survived 2101t ;
Burkert, Ant. u. Abendl. 20, 101ff.



160 Christoph Eucken

Das erste (552ff.) ist wiederum ein aischyleisches, und zwar das wichtigste,
das Apollon in der Auseinandersetzung mit den Erinyen vorgebracht hat: der
Vorrang des Vaters vor der Mutter bei der Erzeugung des Kindes (Eum. 6571f.).
Dass Orest hier das von jenem angefiihrte Beispiel der Geburt Athenas aus dem
Haupt des Zeus beiseite ldsst, verringert die Kraft der Darlegung in der aufge-
klirten Welt, in der Euripides schreibt, keineswegs. Die Theorie ist diejenige des
Anaxagoras gewesen, der auch an anderer Stelle in diesem Werk Spuren der
Einwirkung hinterlassen hat!’. — Wenn Orest dann die Schuld der Mutter nicht
nur im Gattenmord, sondern auch in der unrechtmissigen Ehe mit Agisth sieht,
so ist das bei Sophokles eindrucksvoll in der Rede der Elektra vorgebildet, die
schlagend den Anspruch der Klytimnestra, im Recht zu sein, widerlegt (EL.
585ff.).

Fremd mutet uns Orests weiteres Hauptargument an, er habe ganz Grie-
chenland geniitzt, indem er durch seine Tat den straflosen Gattenmord abge-
schafft habe (564ff.). Aber es ist das einzige, das er spéter in der Volksversamm-
lung darlegen wird (931ff.). Ohne bei den anderen Tragikern in dieser Form
vorgepragt zu sein, steht es doch der Schluss-Sentenz des Orest in der sophokle-
ischen ‘Elektra’ nicht fern (1505ff.), dass man den tGten miisse, der jenseits der
Gesetze leben wolle; die Schlechtigkeit wire dann gering. Denn auch hier er-
scheint Vergeltung wegen der mit ihr verbundenen Abschreckung als gut.

Eine weitere, durchaus nicht leere Feststellung ist es, dass er die Rachegei-
ster seines Vaters habe fiirchten miissen, wenn er ihn nicht geracht hitte (580fF.).
Sie widerspricht zwar seiner fritheren Klage, dass der Vater selbst — hitte er ihn
fragen kGnnen - ihn angefleht hitte, die Tat nicht zu tun (288ff.), doch wird er
das spéter auch vor sich selbst anders beurteilen, wenn er den Toten fiir die ihm
geleistete Mordtat als Gegengabe nun um Hilfe bei dem néchsten Racheunter-
nehmen bittet (1225f1f)).

Die Argumente, die Orest zur Rechtfertigung des Muttermords anfiihrt,
sind sozusagen die besten, die man sich denken kann. Um so gravierender ist es,
dass sie in diesem Zusammenhang unzulidnglich erscheinen. Das ergibt sich aus
der bisherigen Leidensgeschichte des Orest, die zeigt, dass er die Tat letztlich vor
sich nicht rechtfertigen kann. Deutlich wird es auch durch die in der Rede selbst
zutage tretende Unsicherheit der Haltung. Zuerst verzagt im Gefiihl der Schuld
gegen den Grossvater (544ff., vgl. 459ft.), wird er schliesslich aggressiv und wirft
ihm vor, als Erzeuger der Klytimnestra iiberhaupt Urheber seines Ungliicks zu
sein (585ff.). Wenn er sich dann auch noch auf Apoll beruft, dem er gehorcht
habe (591ff.), so nicht mit dem Ausdruck der Gehaltenheit und des Vertrauens,
sondern dem der Verzweiflung und Kritik.

Der Abgang des Tyndareos fiihrt zur Auseinandersetzung zwischen Orest
und Menelaos (630-716). Die zuvor schon ventilierte Frage der Hilfe soll jetzt

17 Vgl. Krieg, De Eur. Oreste 31, Benedetto, Eur. Orestes, zu v. 985.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 161

entschieden werden. Durch direkten Anschluss und inhaltliche Nihe ist dieser
zweite Agon eng mit dem ersten verkniipft!®.

Orest versucht Menelaos mit folgender Uberlegung zu gewinnen (646ff.):
«Ich habe Unrecht getan» — hier zeigt sich aufs neue, auch wenn die Feststellung
nur hypothetisch gemeint sein sollte!®, wie zweifelhaft die eben verteidigte
Sache fiir ihn ist —; «dafiir kann ich von dir ein entsprechendes Unrecht verlan-
gen. Denn mein Vater hat auch unrechterweise ein Heer versammelt, um das
Unrecht deiner Frau in Ordnung zu bringen. Leiste mir dafiir Hilfe, nicht zehn
Jahre lang, sondern einen Tag. Auch verlange ich nicht ein Opfer wie das der
Iphigenie in Aulis; die Tochter Hermione musst du nicht téten ...»

In dieser Argumentation hat man groteske Logik und dreiste Sophisterei
gesehen?0, Aber sie hat doch eine ernsthaftere Bedeutung. Ihre Grundlage ist die
allgemeine und wichtige Norm, seinen Freunden zu helfen und empfangene
Wohltaten zu vergelten?!. Daraus die Konsequenz zu ziehen, dass man auch zu
Unrecht verpflichtet sei, wenn man unrechte Hilfe erfahren habe, mag, insbe-
sondere wenn man es so deutlich formuliert, absurd erscheinen. Nur ist es eben,
in der Realitdt betrachtet, keine vereinzelte Forderung eines Verriickten, son-
dern eine in vielen Freundschaftsverhiltnissen praktizierte Regel. Wie in der
Rede des Tyndareos wird hier eine allgemeine, von der Absicht des Sprechers in
gewissem Grade abgeloste Perspektive auf ein Problem eroffnet, das der frag-
lichen Berechtigung der doch unverdidchtig scheinenden Norm, Wohltat mit
Wohltat zu vergelten. So ist in einem iibergreifenden Zusammenhang die Kritik
an der feindlichen Vergeltung, wie sie bei Tyndareos zum Ausdruck geckommen
war, hier weitergefiihrt.

Mit dieser Begriindung hat Orest seinen Anspruch auf Hilfe selbst unglaub-
wiirdig gemacht, wie auch im vorangehenden Agon die Reden in innerem Wi-
derspruch zu den Intentionen und Haltungen der Redenden standen. — Mene-
laos entzieht sich dem Ersuchen des Orest (682ff.), ebenfalls ohne auf dessen
Argumente einzugehen, mit einer Erkldrung, die an sich iliberzeugen konnte —
ndmlich dass man in der gegebenen Lage nicht mit Gewalt, sondern mit takti-
schem Geschick vorgehen miisse —, wenn er dabei nicht seine heimliche Absicht
verriete, liberhaupt nichts zu tun, was Orest auch sofort erkennt (718ft.). So ist
die bisher ihn erfiillende Hoffnung verloren.

Die Eigenart dieser beiden miteinander verbundenen Agone, dass alle Stel-
lungnahmen in sich briichig sind, niemand den anderen widerlegt — und eben
dabei doch zur Sache wichtige Gesichtspunkte deutlich werden, also die Abl6-
sung einer iibergeordneten Ebene prinzipieller Aspekte von einer Handlungs-

18 J. Duchemin, L’AI'QN dans la tragédie grecque® (Paris 1968) 142f., zdhlt diese beiden Agone
zu den ‘ensembles agonistiques complexes’.

19 Vgl. W. Biehl, in: Euripides, Orestes, erkl, v. W. B. (Berlin 1965) zu v. 646.

20 Wolff, Oxf. Readings in Greek Tragedy 352; Falkner, Class. Journ. 78, 295.

21 Vgl. Sol. 13, 5 W; Xen. Mem. 2, 2, 11f.; 4, 4, 24; Plat. Men. 7le.

11 Museum Helveticum



162 Christoph Eucken

ebene, in der diese keinen Gegenstand der Auseinandersetzung bilden, dies
entspricht durchaus der Beobachtung iiber die bis hierher gefiihrte Komposition
des Dramas. In ihr erscheint der Kampf um Rettung als Thema der Handlung,
wihrend zugleich als iiberschattendes Problem der Muttermord im Blickfeld
steht. Der Sinn der Darstellung zeigt sich somit wesentlich darin, am Handeln
der Personen Probleme hervortreten zu lassen, auf die es selbst nicht ausgerich-
tet ist. So wird der Betrachter in die Position gebracht, eine in sich befangene
Handlungswelt kritisch aufzufassen. Ein konsequent ausgebildetes, strukturelles
Kennzeichen des Dramas scheint hier vorzuliegen.

In seiner Verlassenheit erhidlt Orest nun unerwartet Hilfe von seinem
Freund Pylades. Dieser ist von seinem Vater wegen der Beteiligung am Mord
Klytamnestras aus der Heimat vertrieben worden (765ft.). Seine vorangehende
Trennung von Orest diirfen wir wohl nicht als Zeichen von Untreue oder Cha-
rakterschwiche begreifen??, denn nirgendwo wird ein solcher Verdacht ange-
deutet, und es ist im Gegenteil Orest, der wiederholt die hingebende Treue des
Freundes preist (725ff. 804ff. 1155. 1619). Das Motiv der Reise in die Heimat
gibt vielmehr die Gelegenheit, an einem weiteren Beispiel die Folgen von Orests
Tat in einem neuen ungerechten Vergeltungsakt zu zeigen.

Nun beschliesst Orest (7744t1.), sich vor der Volksversammlung zu verteidi-
gen, und Pylades geleitet und stiitzt den schwachen Freund auf seinem Wege.

Das folgende Chorlied steht in Kontrast zu der Erwartung, die der neuen
Rettungsaktion zugrundeliegt, gehort aber ganz in die iibergreifende Thematik
hinein. In seinem Zentrum steht die Verurteilung des Muttermords. Zunichst
wird er in der Abfolge der Bluttaten im Atridenhaus gesehen, die vom Streit um
das goldene Lamm ausgingen; dann wird seine Problematik in allgemeiner
Weise gekennzeichnet: 10 kaAOv o0 kaAov (819). In knappster Formulierung
kommt hier zum Ausdruck, was sich im Drama schon vielfiltig angedeutet
hatte: Es geht in dieser Sache nicht einfach nur um einen einmaligen Befehl des
Gottes, sondern um die ihm zugrundeliegende allgemeine Norm des Handelns,
die sich hier als unsinnig erweist. Dabei ist die Betrachtung nicht auf den
vorliegenden Fall beschrinkt. Verallgemeinernd heisst es (823f.), dass Schlim-
mes anzutun (kakovpyeiv) unfromm sei und Wahnsinn schlechtgesinnter Min-
ner. Die Klage um die furchtbare Tat und den von den Erinyen gejagten Titer
endet dann mit der nochmaligen Vergegenwirtigung des Augenblicks der To-
tung, die «den viterlichen Leiden zur Vergeltung» (ratp@ov nadéwv apopav
842f.) geschah.

Es erscheint nun schon der Bote, um der inzwischen wieder aus dem Hause
herausgekommenen Elektra zu berichten, dass die Volksversammlung ihren
Tod und den ihres Bruders beschlossen hat (852ff.). Allerdings ist ihnen erlaubt,

22 In diesem Sinne versteht seine Abwesenheit Burnett, Catastrophe survived 213f. Im ganzen
sicht sie in Pylades den bdsen Geist des gottentfremdeten Orest.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 163

sich selbst das Leben zu nehmen (946ff.). Die vier verschiedenen Redner, die fiir
oder gegen die beiden gesprochen haben, werden in ihrem Auftreten charakteri-
siert, aber ein Argument vernimmt man nur bei einem: Ein schlichter Land-
mann hat den Antrag gestellt, Orest fiir seine Tat zu bekrinzen, weil er eine
allgemeine straflose Untreue der im Krieg zuriickgebliebenen Frauen verhiitet
habe (917ff.). Eine dhnliche auf den Nutzen der Abschreckung hinauslaufende
Rechtfertigung hatte Orest im Streit mit Tyndareos gegeben (564ff.), ohne
iiberzeugen zu konnen, und er bringt sie auch hier noch einmal vor (931ff.). Dass
auf der anderen Seite Anklage und Verurteilung nirgendwo im Botenbericht
begriindet werden, verstidrkt den Eindruck, den man auch sonst gewinnt: Der
Beschluss hatte unsachliche Motive, massgebend war die Macht der Agisth-
Freunde (888ff.), die Wirkung eines iiblen Demagogen (902ff. 944f.) und der
Einfluss des Tyndareos (91 5f.). Offenkundig ist ein Bild zeitgenGssischer politi-
scher Verhiltnisse gezeichnet?3. Aus ihm wird gleichsam der Gegenbeweis gegen
die aischyleische Vorstellung gefiihrt, dass sich in staatlicher Gerichtsbarkeit
eine hohere Rechtsordnung verwirklicht.

Es mag erstaunen, dass die Verurteilung von Orest und Elektra durch das
Volk mit solcher Entschiedenheit negativ dargestellt wird, da ihre Tat doch
allen, auch ihnen selbst, verwerflich schien. Aber diese Bewertung ist angemes-
sen, wenn man das Problem des Muttermords im allgemeinen Zusammenhang
einer Kritik an der Vergeltungsmoral iiberhaupt sieht. Seine Bestrafung durch
den Tod - und gar, wie urspriinglich vorgesehen, durch Steinigung — muss dann
als sinnlose Fortsetzung des prinzipiell gleichen Unrechts erscheinen.

Elektras anschliessendes Klagelied (960ff.) iiber ithren nunmehr bevorste-
henden Tod und das Schicksal ihres Hauses lenkt noch einmal den Blick auf die
Geschichte der unheilvollen Taten in ihrer Verkettung seit dem Vergehen des
Pelops gegen Myrtilos und deutet somit auf ein Verhidngnis, das der Sache nach
von Rache und Vergeltung bestimmt war. Dem Tantalos méchte sie alles erzéih-
len (982ff.): Sein Biisserschicksal, das gleich am Anfang des Dramas genannt war
(4ff.), fasst das in ihm dargestellte Leidensgeschehen wie ein Symbol zusammen.

Nach der Riickkehr von Orest und Pylades aus der Volksversammlung
(1022ff.) beginnt der zweite Teil des Dramas. Mit dem endgiiltigen Scheitern des
Versuchs, das Todesurteil abzuwenden, hat die Handlung des ersten Teils einen
Abschluss gefunden. Die Verurteilten haben sich jetzt das Leben zu nehmen. Da
taucht iiberraschend ein neues Projekt auf. Pylades schldgt, nachdem er seine
Bereitschaft, mit den anderen zu sterben, bekundet hat, unvermittelt, um Rache
am Verrdater Menelaos zu nehmen, die Ermordung Helenas vor (1098ff.). Falls
das misslinge, solle man den Palast anziinden. Er findet die Zustimmung des
Orest, und Elektra hat den weiteren Gedanken, mit der zusidtzlichen Geisel-

23 Vgl. die im Scholion zu v. 903 gedusserte Vermutung, mit der Darstellung des Demagogen
ziele Euripides auf Kleophon.



164 Christoph Eucken

nahme Hermiones ihre Rettung von Menelaos zu erzwingen oder auch sie zu
toten (1177ff.). Das so initiierte Unternehmen fiihrt eine stiirmische Entwick-
lung herauf.

Durch diesen Neueinsatz scheint die Einheit des Dramas gefdhrdet oder
aufgehoben. Reinhardt meinte, es hitte vorher schliessen konnen?*. Aber seine
Einheit muss wohl gar nicht in der Handlung liegen. Als seine Hauptlinie hat
sich bisher weniger die Entfaltung eines Handlungskonflikts als die einer am
Geschehen illustrierten Problematik erwiesen. Und diese gelangt nun tatsach-
lich zur wirkungskriftigsten Darstellung in einer Form, die den zweiten Teil zu
einer sinnvollen Entsprechung des ersten macht: Vergeltung, die die Hauptper-
sonen zuvor erlitten, fiihren sie nun selbst aus. Die Einheit ist in der dramati-
schen Verdeutlichung dieses grundsédtzlichen Themas zu sehen.

Auch das verwandelte Bild der Charaktere ist aus diesem Zusammenhang
erkldarbar. Sie waren bisher, besonders in der liebevollen Beziehung zueinander,
gewinnend, nicht ohne edle Ziige geschildert worden. Thr weiteres Verhalten
aber, angefangen von der schnellen, bedenkenlosen Begeisterung fiir den Mord-
plan, befremdet und stosst ab. Dass die Schlechtigkeit ihres Handelns nicht
einfach nur von uns empfunden, sondern in der Darstellung betont ist, wird
sich noch bestidtigen. Um so bemerkenswerter ist die zunichst so einnehmende
Prisentation der Gestalten?3. Man hat von einer Charakterverinderung Orests
gesprochen?6. Aber was ist von Pylades zu sagen? Er hat eben noch in hochstem
Opfermut sich entschlossen, das Todesschicksal der Freunde zu teilen, als er
den Vorschlag zur Ermordung Helenas macht. Die hier sichtbare Diskrepanz
hat jedoch gerade unter der in diesem Stiick er6ffneten Problemstellung einen
Sinn.

Pylades entwickelt zuerst seinen Plan mit den technischen Einzelheiten in
einer Stichomythie mit Orest und fiigt dann in einer Rhesis (1131ff.) eine
aufschlussreiche Rechtfertigung an. Aus ihr ergibt sich, dass der Anschlag der
doppelten Rache sowohl an Menelaos wie an Helena dient. Dafiir dass sie den
Tod vieler Manner im Trojanischen Krieg verursachte, soll sie nun allen Grie-
chen Busse geben. So wiirden sie, meint Pylades, hohen Ruhm erwerben. Ein
allgemeiner Jubelruf werde erschallen, man werde ihnen Gliick wiinschen,
Orest werde nicht mehr Muttermorder, sondern Morder der morderischen He-
lena genannt werden. Aus dieser Erwartung, fiir eine schone Tat gepriesen zu
werden, entsteht in ganz natiirlicher Weise eine scheinbar begriindete Aussicht
auf Rettung?”. Orest greift fast unglidubig den Gedanken an ein magliches Uber-

24 Reinhardt, Tradition und Geist 251.

25 Vgl. z.B. Pohlenz, Griech. Tragidie' 448: «Aber die Frage miissen wir uns freilich vorlegen,
warum Euripides die Geschwister so abstossend gezeichnet hat, dieselben Geschwister, die
uns vorher nur Mitleid, Sympathie, Bewunderung eingeflésst haben.»

26 Burnett, Catastrophe survived 213; Falkner, Class. Journ. 78, 294.

27 Die Schwierigkeiten, die man immer wieder in dieser Stelle gesehen hat (vgl. Benedetto, Eur.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 165

leben auf (1172ff.), aber ist doch entschlossen, wiirdig seiner viterlichen Ab-
stammung und frei zu sterben, indem er an Menelaos Rache nimmt (1163ff.).
Auch fiir ihn ist wie fiir Pylades nicht einfach Rachsucht, sondern vor allem die
Vorstellung massgebend, sich mit dem Mord an Helena als Held zu erweisen?®.
Eben sie ist hier grundsitzlich in Frage gestellt. Nicht der Charakter ist der
Bezugspunkt, aus dem das Verhalten klar hervorginge, sondern die allgemeine
gleichsam am Experiment gezeigte Wirkung der Vergeltungsmoral als irrelei-
tender Norm, als Verfiihrung zu einer falsch verstandenen Grosse. Thre Macht
ist bedeutend, da sie weithin akzeptiert ist>®. Und so begreift man, dass sinnvol-
lerweise als nicht schlechte Menschen eingefiihrt werden, die dann in ihrer
Befolgung wie Verbrecher wirken?'.

Elektras Rettungsplan, obwohl auch wichtig fiir den weiteren Ereignisver-
lauf, ist doch nur eine Erginzung des Racheunternehmens. Damit ist in be-
grenztem Masse das treibende Motiv aus dem ersten Teil aufgenommen. Die
fulminant gesteigerte Dynamik der Handlung geht aber jetzt mehr von dem neu
entfachten Vergeltungswillen als von der alten Uberlebenshoffnung aus.

Das Rachevorhaben ist, wie man schon festgestellt hat*!, dem eben noch
schwer belastenden Muttermord durchaus dhnlich. Aber auch dieser erscheint
im Licht der neuen Beschliisse anders. Schon zuvor ist das driickende Schuld-
bewusstsein des Orest allmédhlich zuriickgetreten und so die Moglichkeit fiir
eine Art von Wiederholung geschaffen worden32. Mit Stolz berufen sich die
Verbiindeten nun dem toten Vater gegeniiber (1225ff.) auf den Muttermord als
eine gerechte Tat (1229). Wie sie ihm damit geholfen hitten, so moge er jetzt
auch ihnen helfen. Und ihr Biindnis besiegelt die Anrufung des Zeus und der
Gottin Dike, sie im Kampf um ihr ‘Recht’ zum Erfolg zu fiihren (1242ff.).

Wie unsicher Orest sich dennoch seiner Sache ist, zeigt spiter die viel
besprochene Szene mit dem Phryger (15061f.). Dieser ist als Diener der Helena
vor Orest und Pylades geflohen und hat in einer langen Arie von dem wiisten
Auftreten der beiden und ihrem Anschlag auf seine Herrin berichtet (13691f.).
Auf der Suche nach dem Geflohenen erscheint Orest und fragt ihn, der um sein
Leben fleht, ob Helena zu Recht umgekommen sei, und verlangt, als dieser

Orestes, zu v. 1152, und insbes. G. A. Seeck, Rauch im Orestes des Euripides, Hermes 97, 1969,
17, der eine Athetese erwigt) sind daher unbegriindet (vgl. auch Erbse, Hermes 103, 456).

28 Es ist nicht, wie Pohlenz, Griech. Tragidie' 449, sagt, ein ‘Blutrausch’, der sie iiberwiltigt.

29 Vgl. Eur. Med. 807ff.; Plat. Men. 7le; Rep. 334b.

30 So werden sie von J. Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte 111 (Miinchen 1982 dtv) 216f.
226, und in dhnlicher Weise auch von neueren Interpreten (Burkert, Ant. u. Abendl. 20, 109:
«Tragodie als Gangsterstiick») beurteilt.

31 Vgl. N.A. Greenberg, Euripides’ Orestes: An Interpretation, Harv. Stud. Class. Philol. 66
(1962) 160.

32 Burnett, Catastrophe survived 210, sieht hier in stirkerem Masse einen folgerichtigen seeli-
schen Prozess.



166 Christoph Eucken

einstimmt, unter Androhung des Todes, er solle schworen, aus eigener Uber-
zeugung, «nicht ihm zuliebe» zu reden.

W. Burkert hat in dieser Szene den klarsten Ausdruck einer fiir ihn in
diesem Drama grundlegenden Thematik gesehen: «Die Absurditit der Ge-
walt» 33, Aber die Freunde iiben nicht hemmungslose Gewalt, sondern ein nach
verbreiteten Vorstellungen giiltiges Recht. Fiir seinen Glauben daran eine Be-
statigung zu erlangen, versucht hier Orest durch Gewalt in sinnloser Weise. So
hat dieses Zwischenspiel®* in seiner kliglichen, fast komischen Wiirdelosig-
keit3’ die wichtige Funktion, die den Akteuren selbst nicht bewusste Verkehrt-
heit ihres vermeintlich gerechten Unternehmens dem Betrachter evident zu
machen.

Dass der Chor die Rache an Helena gutheisst (1361-1365), kann man
nicht zum Beweis einer Billigung durch den Dichter nehmen3®. Seine Feststel-
lung, nun geschehe an Helena «mit Recht der Gotter Vergeltung» (1361f.), wird
schon faktisch dadurch widerlegt, dass Apoll sie unmittelbar darauf zu den
Gottern entriickt. Anders als im ersten Teil setzt der Chor in seiner Verbunden-
heit mit den Téatern jetzt nicht mehr Massstibe der Beurteilung. Das aber
macht gerade die Allgemeinheit der normativen Verirrung deutlich.

Auch an der anderen Aktion, die unter dem Signum gerechter Vergeltung
steht, der Geiselnahme der Hermione (1323ff.), wird die Schlechtigkeit gezeigt.
Eben in dem Augenblick lockt Elektra Hermione in die Falle, als diese eine
riihrende Anteilnahme an ihrem und Orests Schicksal zum Ausdruck bringt.
Nachdem sie gerade noch versprochen hat, sich bei ihrer Mutter fiir beide zu
verwenden, wird sie Orest libergeben, der sie mit den Worten empfiangt (1348):
«Uns kommst du, nicht dir selbst zum Heil.» Uber die einzige v6llig unschuldig
gezeichnete Gestalt des Dramas verfiigen die Geschwister riicksichtslos, weil
sie die Tochter des Menelaos ist. Nicht einfach Brutalitidt, sondern die Wider-
willen erregende Inanspruchnahme eines problematischen Rechts ist hier mass-
gebend, wie der abschliessende Zuruf der Elektra bestitigt (1349ff.), die
Freunde sollten das Schwert der Hermione an den Hals setzen, damit Menelaos
wisse, dass er Minnern, nicht feigen Phrygern begegnet sei und sich in einer
Lage befinde, wie sie fiir schlechte Menschen bestehen miisse.

Orests Handeln fiihrt schliesslich bis knapp vor eine allgemeine Katastro-
phe. Auf dem Dach seines Palastes stehend, das Schwert am Hals Hermiones,
droht er dem herbeigeeilten Menelaos, seine Tochter umzubringen, wenn er ihn
nicht rette (1567ff.). Es scheint dann eine fast ritselhafte Wendung, wenn auf
Menelaos’ Kapitulation in den Worten: «Du hast mich» (£xeig pe 1617), Orest

33 Ant. u. Abendl. 20, 105.
34 Lesky, Trag. Dichtung 467, hilt es, weil es im Handlungsgang entbehrlich sei, fiir «weitgehend

Selbstzweck».

35 Zur Frage des Orest, ob Helena gerechtermassen zugrunde gegangen sei (1512), bemerkt das

Scholion: ava&ia kai 1paywdiog kai i Opéotov cupeopdsg Td AEYOpEVaL.

36 So Krieg, De Eur. QOreste 22.



Das Rechtsproblem im euripideischen Orest 167

voll Verachtung antwortet: «Als schlechter Kerl hast du dich selbst gefangen»,
und nun seinen Mitstreitern den Befehl gibt, den Palast anzuziinden
(1617-1620). Menelaos ruft die Argiver zu Hilfe, da erscheint rettend Apoll.

Der im Moment des Sieges iiber Menelaos unerwartete Entschluss des
Orest, das Haus und damit sich und seine Freunde zu vernichten, hat dem
modernen Verstindnis Schwierigkeiten bereitet’’. Diese ergeben sich unter der
Annahme, dass er in der Auseinandersetzung mit Menelaos wirklich als Letztes
anstrebe, sich und die Freunde zu retten. Seinen selbstzerstérerischen Befehl
hat man unter anderem als blosse Drohung3® oder rein technisch als Theater-
effekt erklart®.

Doch ist der Plan, den Palast in Brand zu stecken und damit Selbstmord zu
begehen, lingst vorher von Pylades ernsthaft als Alternative fiir den Fall ins
Auge gefasst worden, dass man Helenas nicht habhaft werden kénne (1149f.)%,
Damit sollte schoner Ruhm errungen (1151f.) und, wie auch Orest spiter besta-
tigt, dem Menelaos die reiche Erbschaft entzogen werden (1146. 1596). Nach
dem Misslingen des Anschlags auf Helena scheinen nun die Verbiindeten die-
sen Plan realisieren zu wollen, denn man sieht im Hause Rauch aufsteigen und
Fackeln brennen (1541ff. 1573). Allerdings verfolgt Orest im Streit mit Mene-
laos eine Strategie, die den Eindruck erweckt, als ginge es jetzt ums Uberleben.
Seine Ankiindigung, den Palast anzuziinden (1594), erscheint in diesem Zu-
sammenhang nur als eine der erpresserischen Drohungen, die Menelaos zur
Hilfe bewegen sollen. Aber das Ziel der Rettung hat jetzt nicht mehr seinen
urspriinglichen Sinn, da die Ermordung Helenas, die doch die Voraussetzung
und ‘Rechtfertigung’ bilden sollte, gescheitert ist. Auch zeigt die Szene, dass
trotz der dringenden Entscheidung iiber Leben und Tod der Hermione doch
beiden Kontrahenten stets die Vorstellung vom Schicksal Helenas schmerzlich
gegenwirtig ist (1579-1586. 1613f.). Aus dem derart gebrochenen Charakter
der wilden Aktion erkldrt sich die erstaunliche Wendung am Schluss. Orest
fiihrt die Erpressung des Gegners nicht bis zum Erlangen eines Hilfsverspre-
chens, sondern bis zum Punkt seiner volligen, von ihm ausgekosteten Demiiti-
gung. Das befriedigt nicht seinen Uberlebens-, sondern seinen Vergeltungswil-
len. Dann gibt er den Befehl, das Haus in Brand zu stecken. Denn so kann er die
Rache vollenden und in der spektakuldren Selbstvernichtung die letzte Ruh-
mestat vollbringen. Er ist nicht ein beliebiger Mensch, sondern ein geplagter
und fehlgeleiteter Held. Dieser nicht nur als Theatereffekt grandiose Schluss ist
sowohl motivisch an mehreren Stellen im Drama vorbereitet, wie er auch dar-

37 Ausfiihrliche Diskussion und weitere Literatur bei Seeck, Hermes 97, 9ff.

38 Steidle, Studien zum antiken Drama 115ff.; Erbse, Hermes 103, 449ff.

39 Lesky, Ges. Schriften 135; Trag. Dichtung 470; vgl. auch Benedetto, Eur. Orestes zu v. 1617ff.

40 Die Verse 1149f. hilt Seeck, Hermes 97, 14ff., wegen ihrer Verbindung mit den folgenden
(1151f.) ebenso wie alle anderen Stellen mit Hinweisen auf den Palastbrand (1541-1544.

1573. 1594-1596) fiir interpolationsverdachtig. Die Verse 1151f. sind aber, wie oben S. 164
gezeigt, ohne Anstoss. Zur Verteidigung der anderen Stellen vgl. Erbse, Hermes 103, 453ff.



168 Christoph Eucken: Das Rechtsproblem im euripideischen Orest

iiber hinaus dessen durchgehendem grossen Thema entspricht*!. Als dieses hat
sich nicht ein Kampf um Selbsterhaltung, sondern - auf einer abstrakteren
Ebene - die Fragwiirdigkeit des Vergeltungsrechts erwiesen.

Das Erscheinen des Gottes Apoll fiihrt zu einem voélligen Umschlag der
Situation und lasst eine Welt erstehen, die so fern von der im Drama dargestell-
ten ist, dass man an ihrer Relevanz zweifelt. Die fiir Orest in Aussicht gestellte
Freisprechung von der Schuld des Muttermords auf dem athenischen Areopag
vor einem Gerichtshof, der nur aus Goéttern besteht (1648£f.), hat keinen Bezug
auf eine in der menschlichen Welt realisierbare Gerechtigkeit.

Die Frage bleibt offen. Der Sinn des Dramas scheint es, sie in radikaler
Weise zu stellen2. Von hier aus wird seine Einheit in der turbulenten Vielfalt
der Handlung ersichtlich. Dabe1 fillt dem zweiten Teil die wesentliche Funk-
tion zu, die im ersten Teil schon angelegte Verallgemeinerung des Problems
vom Muttermord zum Vergeltungshandeln dramatisch-anschaulich zu vollzie-
hen.

Dass das Stiick eine grundlegende Entgegnung zur Orestie des Aischylos
und seiner Auffassung von der versohnenden Kraft des durch die Polis gegebe-
nen Rechts enthilt, haben wir bereits gesehen. Doch die nédchste Beziehung
ergibt sich zur ‘Elektra’ des Sophokles. Dass viele einzelne Motive auf sie
verweisen, ist schon beobachtet worden*3. Wichtiger scheint die Gegenposition
im grossen. Dort war die Vergeltung fiir den Mord am Vater als Restituierung
gerechter Ordnung dargestellt worden**. Eben dieses Prinzip des Handelns
steht nun im Mittelpunkt einer tiefgehenden, grundsitzlichen Kritik, die in die
Zukunft neuer ethischer Vorstellungen weist*’. Insofern reiht sich der ‘Orest’
an die dlteren Gestaltungen desselben tragischen Stoffs wie der letzte Beitrag
einer Diskussion.

Dass seine Einheit nicht in der Handlung und auch nicht in der Bedeutung
der Hauptgestalten, sondern in der Darlegung einer allgemeinen Frage liegt,
zeigt ihn auf dem Ubergang von der dramatischen Kunst zur Philosophie.

41 Darauf, dass der Palastbrand ldngst vorher als Rache in Aussicht genommen war und seiner
Art nach dem Anschlag auf Helena nahesteht, verweist mit Recht schon Longo, Maia 27, 281.

42 Reinhardt, Tradition und Geist 256, schrieb gerade im Hinblick auf den ‘Orest’: «Zur Grosse
des Euripides gehort, dass er die Fragen stellen, aber nicht hat 16sen mogen.»

43 Zu den Ankldangen an Aischylos und Sophokles vgl. Burkert, Ant. u. Abendl. 20, 99. 103f. -
Einen den Gesamtcharakter bestimmenden polemischen Bezug des ‘Orest’ zur sophokleischen
‘Elektra’ hatte schon H. Steiger, Wie entstand der Orestes des Euripides? (Programm Gymn.
St. Anna, Augsburg 1898) angenommen, allerdings in anderer Sicht und Bewertung, als wir es
hier tun. Er erklidrte so die fiir ihn bestehenden Schwichen des Dramas. «Der Ddmon der
Kritik», meinte er (52), habe Euripides dazu verfiihrt, «ein so herrlich begonnenes Werk mit
eigener Hand zu verderben.» 44 Vgl. z.B. Soph. El. 245ff. 1376ff.

45 Platon hat gegen das Vergeltungsdenken argumentiert (vgl. Rep. 334bff.) und neue Prinzipien
der Gerechtigkeit entwickelt; bei Isokrates wird die Goldene Regel, die Vergeltung von vorne-

herein ausschalten soll, zu einer allgemeinen Norm des Zusammenlebens (vgl. etwa 3, 49.
61f.).



	Das Rechtsproblem im euripideischen Orest

