
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 43 (1986)

Heft: 2

Artikel: Die Tragik der Danaiden

Autor: Sicherl, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-33391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-33391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 43 1986 Fase. 2

Die Tragik der Danaiden

Von Martin Sicherl, Münster i. W.

Der Stoff der Danaidentrilogie des Aischylos ist uns in mehreren
Brechungen überliefert, die aber einen gemeinsamen Kern haben. Da sind zwei
Brüder, Danaos und Aigyptos, Nachkommen der Io, der eine mit fünfzig
Töchtern, der andere mit fünfzig Söhnen. Die beiden Brüder haben Streit
miteinander. Die fünfzig Söhne heiraten die fünfzig Töchter. Die Danaiden
ermorden in der Hochzeitsnacht ihre Gatten, mit einer Ausnahme: Hyperme-
stra schont Lynkeus. Da wir von der Trilogie des Aischylos nur das erste Stück
haben, wissen wir nicht, wie er den Stoff in den verlorenen beiden Stücken
gestaltet hat. Es ist aber sicher, dass der eben skizzierte Kern der Sage der
Trilogie zugrunde lag, nur dass wir nichts von einem Streit der beiden Brüder
bei ihm hören.

In dem erhaltenen ersten Stück, den Hiketiden, sind die fünfzig Danaiden
mit ihrem Vater Danaos eben auf der Flucht vor den fünfzig Aigyptos-Söhnen
aus Ägypten in Argos, ihrer Urheimat, angekommen, um dort vor ihren
Verfolgern, die sie zu ihren Frauen begehren, Schutz zu finden. Sie begeben sich
als Schutzflehende, Hiketiden, in den heiligen Bezirk der Götter und flehen
Zeus, den Schützer des Asylrechts, um seinen Schutz an. Pelasgos, der König
der Argiver, erscheint und wird von den Danaiden angefleht, sie in seinen
Schutz aufzunehmen. Der König zögert, er ist sich des Risikos eines Krieges
mit den Ägyptern bewusst, wenn er den Danaiden Schutz gewährt, scheut aber
zugleich vor der Verletzung des Asylrechts zurück, über das Zeus Hikesios
wacht. Er legt die Frage der argivischen Volksversammlung vor, und diese
entscheidet sich, auf seine Empfehlung hin, einstimmig, die Hiketiden in die
Stadt aufzunehmen, komme was wolle. Inzwischen sind die Ägypter gelandet,
ein Herold kommt und verlangt unter rüden Drohungen die Mädchen. Sie
werden ihnen verweigert, ein Krieg zwischen ihnen und den Argivern wird
unausweichlich. Damit endet das Stück.

Schon in diesem ersten Stück zeichnet sich ein tragisches Dilemma ab,
dessen Träger der König Pelasgos ist. Aber den tragischen Gehalt der in sich
geschlossenen Trilogie zu erfassen setzt die Rekonstruktion der Handlung in
den beiden verlorenen Stücken wenigstens in ihren wesentlichen Zügen voraus.

Als sichere Anhaltspunkte dafür haben wir kaum mehr als zwei oder drei

6 Museum Helveticum



82 Martin Sicherl

Fragmente, im übrigen sind wir auf die Andeutungen im ersten Stück angewiesen,

und natürlich müssen wir auch die mythologische Überlieferung im Auge
behalten. Es dürfte zwar schwierig sein, die Darstellung der Danaidensage bei
irgendeinem späteren Autor ganz auf Aischylos zurückzuführen1, es wäre aber
doch verwunderlich, wenn die Trilogie des grossen Tragikers, von der sich das
erste Stück bis auf uns erhalten hat, keine Spuren bei Späteren hinterlassen
hätte. Andererseits wird der Dichter über den unbestreitbaren Kern der Sage
hinaus auch noch weitere Züge der ihm vorliegenden Überlieferung verwendet
haben. Wenn wir also nicht von vornherein auf die Rückgewinnung der
tragischen Konzeption des Dichters verzichten wollen, werden wir das Risiko auf
uns nehmen müssen, die vorhandenen Fragmente der verlorenen Teile und die
Hinweise, die aus dem ersten Stück zu gewinnen sind, nach den Gesetzen der
Wahrscheinlichkeit mit bestimmten Zügen der Sage, die uns bei späteren
Autoren begegnen, zu kombinieren, um die Handlung in ihren wesentlichen Zügen

zu rekonstruieren. Die Gefahr, die es dabei zu vermeiden gilt, ist, aus einer
vorgefassten Ansicht über das tragische Konzept die Handlung aus den
genannten Elementen aufzubauen. Gelingt es aber, nachzuweisen oder wenigstens

wahrscheinlich zu machen, dass bestimmte Elemente vom Dichter in die
Sagenüberlieferung eingeführt wurden, so wird sich die Absicht erkennen
lassen, die ihn dabei geleitet hat, und dies wird wichtig sein für die Konzeption
des Tragischen, die der Trilogie zugrunde liegt.

Das erste Stück, die Hiketiden, gibt verschiedene Fragen auf, die im Verlauf

der Trilogie ihre Lösung gefunden haben müssen; das Ganze war ja eine
Einheit wie auch die Orestie, die einzige erhaltene Trilogie der griechischen
Tragödie insgesamt, die letzte Schöpfung des Aischylos. Die wichtigste dieser
Fragen ist, warum die Danaiden die Ehe mit den Ägyptern ablehnen2. Diese
Frage wird in den Hiketiden mehrfach aufgeworfen, aber nicht beantwortet.
Das muss aber in den verlorenen Teilen geschehen sein, und wir können
vermuten, dass die Antwort auf diese Frage auch die tragische Konzeption offenbaren

wird, die der Trilogie zugrunde liegt.
Verschiedene Lösungen sind im Laufe von 150 Jahren vorgeschlagen worden,

aber keine konnte allgemein überzeugen3. So hat man behauptet, die
Danaiden seien Verehrerinnen der Artemis und damit ewiger Jungfräulichkeit
geweiht; sie betrachteten das Verlangen ihrer Vettern als ein Sakrileg und ihre
Ermordung als ein Opfer für Artemis4. Aber dafür gibt es im Text keine ande-

1 A. F. Garvie, Aeschylus' Supplices: play and trilogy (Cambridge 1969) 166-171.
2 Garvie 215; Aeschylus the Suppliants, ed. H. Friis Johansen/E. W. Whittle 1 ([Copenhagen]

1980) 30.
3 Vgl. den Überblick bei Garvie 215-224; Friis Johansen-Whittle 1, 29-40.
4 Zu der bei Garvie 215, 3 genannten Literatur vgl. auch W. Kraus, Aischylos, Die

Schutzsuchenden, griechisch und deutsch mit einer erläuternden Abhandlung (Frankfurt/Main
1948) bes. 127. 164; ders., Aischylos' Danaidentetralogie, in: Aus allem Eines. Studien zur
antiken Geistesgeschichte (Fleidelberg 1984) 96. 100. 102.



Die Tragik der Danaiden 83

ren Anhaltspunkte als zwei Anrufungen der Artemis (39. 144ff.), die sich
einfach aus der Sache selbst ergeben; die Danaiden wollen sich ja den Aigyptos-
Söhnen nicht hingeben. Vor allem aber spricht dagegen, dass Danaos seine
Töchter beim Einzug in die Stadt ermahnt, auf ihre Sittsamkeit zu achten
(980ff.): «Nicht zur Schande werdet mir, erblüht zum Alter, das der Männer
Blicke lockt.»5

Damit verwandt ist die Ansicht, dass die Haltung der Danaiden in ihrer
Überzeugung wurzele, «dass ihr ganzes Geschlecht durch den bei seiner
Erschaffung wirkenden göttlichen Willen zur Agamie bestimmt sei, weil sein
Ahnherr Epaphos auf wunderbare Weise durch blosses Handauflegen gezeugt
worden war»6. Diese Ansicht stützt sich aber auf eine nicht haltbare Deutung
von aÜToyEvf|<; (V. 8) als e£, aüxoß xoß yevovx;7 und hat im Text keinen Anhalt.
Sie ist auch schwer vereinbar mit der Tatsache, dass sich das Geschlecht des

Epaphos bis zu den Danaiden auf normale Weise fortgezeugt hat8.

Andere haben gemeint, die Danaiden betrachteten die Ehe mit ihren Vettern

als Inzest9. Aber die Griechen hatten nichts gegen die Ehe von
Geschwisterkindern, und in gewissen Fällen war sie sogar gesetzlich verankert. Bei den
Ägyptern war sogar die Geschwisterehe nicht nur erlaubt, sondern im
Herrscherhaus geradezu üblich. Wäre die Ehe der Danaiden mit ihren Vettern als
Inzest betrachtet worden, hätte die Verbindung Hypermestras mit Lynkeus
nicht bestätigt werden können; dies aber ist ein gesicherter Zug der Aischyle-
ischen Dichtung. Und Pelasgos hält es für möglich, dass die Vettern als
Nächstverwandte sogar ein Anrecht auf ihre Basen haben (387-391), ohne
dass diese widersprechen.

In diesen Zusammenhang gehört auch die Ansicht, dass die Danaiden
einer Gesellschaft angehören, in der die Exogamie, die Heirat ausserhalb der
eigenen Verwandtschaft, ein fundamentales Gesetz ist, während die Ägypter
auf dem Boden des athenischen Gesetzes stünden, dass der Nächstverwandte

5 Vgl. A. Ehsei, Le Danaidi nelle «Supplici» dl Eschdo, Stud. It. N.S. 6 (1928) 209-211; Frus
Johansen-Whittle 1, 32.

6 O. Hiltbrunner, Wiederholungs- und Motivtechnik bei Aischylos (Bern 1950) 8ff. Vgl. auch
S. Ireland, The problem of motivation in the Supplices ofAeschylus, Rhein Mus. N.F. 117

(1974) 16: «their constant harping on Epaphus' virginal conception is a significant symbol»;
S. 23 «The idea of virginity which they denve ultimately from Io.»

7 Die nchtige Deutung haben Tucker und von Fritz gegeben, s. unten S. 86. Gegen Hiltbrun-
ners Deutung von 225 piaivövxcav yivoq als Schändung des Geschlechts (S. 10 Anm.) vgl.
Frus Johansen-Whittle z.St. und unten S. 95.

8 Garvie 223. Ein Grund, die Ursache ihrer Flucht vor der Ehe zu verschweigen (unten S. 98),
war um so weniger gegeben, als die Danaiden auf den wunderbaren Ursprung ihres
Geschlechts immer wieder zu sprechen kommen (16-18. 41-48. 313-315. 535. 574ff.).
Hiltbrunner (S. 20f.) ist deshalb gezwungen, eine Lücke anzunehmen (nach 336, wie Wilamo-
witz), in der die Danaiden «ihren Anspruch auf Ehelosigkeit als Forderung der Themis
hinstellten», aber ohne «Pelasgos für ihren Standpunkt zu gewinnen».

9 Vgl. Garvie 216-220.



84 Martin Sicherl

beim Tode des Vaters nicht nur die verwaiste Erbtochter heiraten dürfe,
sondern, wenn sie schon verheiratet ist, ihre Scheidung verlangen könne, und
umgekehrt eine Tochter, wenn kein Sohn vorhanden ist, beim Tode des Vaters
den Nächstverwandten heiraten müsse10. Aber diese Auffassung scheitert
schon daran, dass der Vater der Danaiden noch lebt11, und auch, dass die
Söhne des Aigyptos auf die Ehe mit den Danaiden drängen, weil diese sonst
andere heiraten könnten und dann im Falle des Todes des Vaters sie selbst
zwar die Erbtochter heiraten könnten, das väterliche Vermögen aber auf die
Kinder aus erster Ehe überginge12, ist wenig überzeugend. Sie fühlen sich ja
bereits im Recht auf ihre Basen13. Umgekehrt begründen die Danaiden ihre
Weigerung nie mit dem Gesetz der Exogamie, auch dort nicht, wo es am
nächsten gelegen hätte, nämlich als sie von Pelasgos darauf angesprochen werden

(392ff.). Kann man sich überhaupt vorstellen, dass Aischylos rechtliche
Fragen dieser Art zu einem tragenden Element seiner Stücke gemacht haben
könnte?14

Mit den Begründungen aus dem Recht hängen solche rein soziologischer
Art zusammen. Nach Bachofen15 vertreten die Danaiden als Amazonen, als
welche sie Pelasgos erscheinen (287-289), die Stufe des Matriarchats und der
Gynaikokratie. Aber sie wollen ja nicht über die Männer herrschen, sondern
nur gewalttätigen Freiern, die sie ablehnen, nicht dienstbar werden. In
ähnlicher Weise wurde behauptet, dass es sich in den Hiketiden um den Konflikt
zwischen den Geschlechtern als ein Kennzeichen des Übergangs von der
Barbarei zur Zivilisation handle, von der grösseren Freiheit der Frau zu ihrer
Unterwerfung unter den Mann, gegen die sich die Frauen wehren16. Dagegen
hat man aber mit Recht eingewandt, dass ein weit zurückliegender Vorgang für
das athenische Publikum nicht von aktuellem Interesse gewesen sein könne17.
Mehr noch, Aischylos müsste einen historischen Vorgang zum Thema der
Tragödie gemacht haben, dessen er sich kaum bewusst gewesen sein dürfte.

10 So besonders G. Thomson, Aeschylus and Athens (London 1966) 289ff.; ders., The Suppliants
ofAeschylus, Eirene 9 (1971) 25-30. Dazu vgl. Garvie 216-220; Fnxs Johansen-Whittle 1,

33f.; J. K. MacKinnon, The reason for the Danaids'flight, Class. Quart. N.S. 28 (1978) 75-78.
11 Garvie 219 mit Lit.; vgl. auch W. Schmid, Geschichte der griechischen Literatur 1, 2 (Mün¬

chen 1934) 196, 5 und besonders Friis Johansen-Whittle 1, 34f.
12 G. H. Macurdy, Has the Danaid trilogy a social problem? Class. Phil. 39 (1944) 96.
13 Zur Frage des Rechts der Ägypter s. unten S. 99f.
14 Macurdy 99: «he is writing a drama, not about heiresses, but about tragic girls, caught in the

net of circumstance and brought by dreadful suffering to commit dreadful deeds».
15 Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der Alten Welt nach ihrer religiö¬

sen und rechtlichen Natur (Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke 2, 1, hrsg. von
K. Meuli, Basel 1948) 28 Iff. 388ff.; Versuch über die Gräbersymbolik der Alten (Ges. Werke 4,
hrsg. von E. Howald, Basel 1954) 467f. Ähnlich M. Untersteiner, Le origini delta tragedia e

del tragico. Dalla preistoria a Eschilo (Torino 1955) 149, Anm. 36.
16 Thomson, Aeschylus and Athens 293; Eirene 9 (1971) 30.
17 D. W. Lucas, The Greek tragic poets2 (London 1957) 256, Anm. 30.



Die Tragik der Danaiden 85

Ebensowenig überzeugt die Auffassung, die Abneigung der Danaiden
gegen die Ägypter beruhe auf dem Gegensatz zwischen griechischer und
ägyptischer Art18 oder zwischen Barbarentum und griechischem Freiheitsbegriff19.
Die Danaiden sind selbst als Ägypterinnen gezeichnet (234ff. 277ff.), und ihre
Vettern sind ebenso griechischer Abstammung wie sie selbst. Und ihre Flucht
nach Argos ist nicht «die Flucht in die Polis, deren Bild sie im Sinne haben»,
sondern in ihre Urheimat, wo sie sich am ehesten Aufnahme und Rettung
erhoffen (15ff.).

Zu den Versuchen, die Weigerung der Danaiden aus religiösen,
rechtlichen, soziologischen oder kulturellen Gegebenheiten zu erklären, gesellen
sich solche psychologischer und charakterlicher Art. So hat man gemeint, sie

wollten von den Aigyptos-Söhnen nur deshalb nichts wissen, weil sie roh und
gewalttätig seien und die Ehe erzwingen wollten20. Aber das heisst offensichtlich,

Ursache und Wirkung miteinander verwechseln. Denn gewalttätig sind
sie doch, weil die Danaiden, auf die sie offenbar ein Recht zu haben glauben,
sich ihnen versagen. Auf keinen Fall wäre den Danaiden deshalb «nicht
erlaubt» (37 und 336 und dazu unten S. 100 mit Anm. 84), die Ehe mit den
Ägyptern einzugehen. Und in einer Gesellschaft, in der die Eltern die Gatten
ihrer Kinder bestimmen wie im Athen des 5. Jahrhunderts21, dürfte eine solche
Problematik beim Publikum auf wenig Verständnis gestossen sein, ja
provozierend gewirkt haben.

Wilamowitz erklärte die angebliche «prinzipielle Männerfeindschaft» der
Danaiden unabhängig von soziologischen Theorien aus ihrem amazonenhaf-
ten Charakter, der Züge der Unweiblichkeit trage und von Aischylos aus der
dithyrambischen und epischen Dichtung übernommen worden sei22. Dagegen
aber hat man mit Recht eingewandt23, dass der Vergleich der Danaiden mit
den Amazonen durch Pelasgos (287-289) nur äusserlich und der letzte einer
Reihe ähnlicher ist, dem keine tiefere Bedeutung zukommt, und durch das

ganze Stück widerlegt wird. In der Tat zeichnet Aischylos die Danaiden mit

18 Schmid 196 (als Nebenmotiv).
19 W. Nestle, Menschliche Existenz und politische Erziehung in der Tragödie des Aischylos (Tü¬

binger Beiträge zur Altertumswissenschaft 23, Stuttgart/Berlin 1934) llf. Vgl. auch H. N.
Couch, The loathing of the Danaids, TAPhA 63 (1932) LIVf.

20 K. von Fntz, Die Danaidentrilogie des Aeschylus, Philologus 91 (1936) 260. 262. 264f 268

Antike und moderne Tragödie (Berlin 1962) 183. 185. 187f. 191; E. A. Wolff, The date of
Aeschylus' Danaid tetralogy, Eranos 57 (1959) 34; F. Ferran, La misandria delle Danaidi,
Annali Scuola Sup. di Pisa 7 (1977) 1303-1321; MacKinnon 79ff.; Friis Johansen-Whittle 1,

32 und so schon Bachofen, Mutterrecht 285: «es ist die Verteidigung der Rechte des Herzens

gegen lieblosen Bund, gegen jene fnvole Gier der Aigyptossöhne, die nur die Herrschaft zu
erheiraten bemüht sind».

21 Macurdy 96. 98; Friis Johansen-Whittle 1, 39.

22 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Aischylos. Interpretationen (Berlin 1914, Neudruck Dublin/
Zürich 1966) 15f. Vgl. auch F. Focke, Aeschylus' Ulkenden, NGG 1922, 165-188.

23 Elisei 198-202; vgl. Garvie 215.



86 Martin Sicherl

ausgesprochen weiblichen Zügen. Und wenn die Amazonen auch die
Herrschaft über die Männer beanspruchen, sind sie doch keineswegs geschlechtlicher

Verbindung mit ihnen abhold24.
Wilamowitz25 schienen viele Stellen in den Hiketiden eine grundsätzliche

Verweigerung der Ehe zu bedeuten und damit die Ablehnung der Ägypter nur
die Probe aufs Exempel zu sein. Das werde schon gleich im Anfang durch den
Chor erklärt, wenn er sagt, er sei aus Ägypten aüxoyevei tpu^avopig26 geflohen,
«aus angeborener Männerscheu». Dem widersprechen aber alle Argumente,
die gegen die Ansicht, die Mädchen hätten sich der jungfräulichen Artemis
geweiht, angeführt werden können27, und alle Stellen anscheinend allgemeiner
Ablehnung der Männer lassen sich auf die Ägypter allein beziehen28. In der Tat
ist die Übersetzung von Wilamowitz nichts als ein sprachliches Missverständnis

des grossen Philologen. Nach Tucker (1889) hat Kurt von Fritz gesehen,
dass aüroyevrii;, eine Bildung in Analogie zu ähnlichen Zusammensetzungen29,
nicht «angeboren», sondern «aus eigenem Entschluss», und (pu^avopta nicht
«Männerscheu», sondern «Flucht vor Männern», in diesem Falle vor den
Ägyptern, bedeutet30.

Die Missdeutung von aüxoyevei tpu^avopü^ als angeborene Männerfeindschaft

hat sich aber trotz von Fritz lange gehalten31, ja er selbst meinte, dass die
Ablehnung der Ehe mit den Ägyptern die Danaiden zur Ehefeindlichkeit
überhaupt geführt habe32, und noch Garvie (221, vgl. auch 223) kommt nach
Verwerfung aller anderen Theorien unter Zustimmung von Winnington-Ingram33
zu dem Schluss, dass die Haltung der Danaiden in ihrem Charakter begründet
sein muss und nicht in einem einfachen Gehorsam gegen ein angenommenes
moralisches oder soziologisches Prinzip.

Dagegen erheben sich aber ernste Bedenken allgemeiner und besonderer

24 K. von Fritz 260 183.

25 Interpretationen 15.

26 So Bamberger; Frns Johansen-Whittle lesen ao-toyevfj ipo^avopiav, vgl. deren Kommentar,
ebenso schon Page.

27 Kraus verbindet (wie auch Schmid 196) diese beiden Thesen und weitet sie aus auf den
«Gegensatz der Geschlechter einen der grossen Gegensätze, die in ihrer Spannung die
Welt für den Tragiker konstituieren» (Danaidentetralogie 105f., vgl. 136f.).

28 Elisei 205ff.; Fnis Johansen-Whittle 1, 31ff., s. auch unten S. 92f. mit Anm. 53.

29 Vgl. 5tOYevr)<; 'aus Zeus geboren': Oeoi Sept 301; Suppl. 631; Ar Av. 1263; Athene Sept. 127,

Soph. At. 91; Amphion Sept. 528, Ovptoyevri^ Soph. Ant. 835. Atoygvf|i; ist bei Homer Epitheton

der Könige, denn ek 8e Aicx; ßaoikfjec; (Hes. Theog. 96).
30 Sprachlich wie sachlich nicht überzeugend ist die Auffassung von Elisei 204 und Thomson,

Eirene 9 (1971) 27-28 im Sinne von auroö toöyevotx; mit Bezug auf PF 855 ouyy8vf|c;. Dazu
vgl. Garvie 218; MacKinnon 76; Frns Johansen-Whittle zur Stelle (S 13f.).

31 Lit. bei Garvie 221, Anm. 6 und MacKinnon 74, Anm. 3.

32 261. 262-264. 268 184. 185. 187. 191. Vgl. Winnington-Ingram, The Danaid trilogy of
Aeschylus. JHS 81 (1961) 144 Studies in Aeschylus (Cambridge 1983)60, unter Zustimmung
von Ireland 23.

33 Studies in Aeschylus 59, Anm 15



Die Tragik der Danaiden 87

Art. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass Aischylos an psychologischen, charak-
terologischen oder gar pathologischen Sonderfällen interessiert gewesen ist
und sie zum tragenden Fundament einer Tragödie gemacht haben würde34.

Das ist noch nicht einmal bei Sophokles der Fall; erst Euripides hat psychologische

Bedingungen in ihren tragischen Auswirkungen verfolgt. Bei Aischylos
sind es die Gegebenheiten der Lebensordnung, die der Tragik zugrunde liegen.

Im besonderen wäre unerklärlich, dass die Danaiden darin von ihrem
Vater beraten und angeleitet worden wären, geschweige denn, dass er sie
deshalb, wie die Überlieferung fast einhellig berichtet, zum Mord an den Aigyp-
tos-Söhnen angestiftet hätte35. Für den Griechen ist die Ehe Bestimmung und
Erfüllung des Lebens der Frau, und es ist wenig wahrscheinlich, dass der Vater
eine pathologische Männerfeindschaft als richtig und unterstützenswert
angesehen haben würde36. Es ist auch nicht einzusehen, dass das gleiche Verhalten
der fünfzig Schwestern in ihrem Charakter begründet sein soll. Bei der Bedeutung,

die die Griechen der Anlage für den Charakter beimessen37, ist es sehr
unwahrscheinlich, dass sie sich alle in gleicher Weise verhalten, zumal sie von
verschiedenen Müttern stammen38. Die Gründe für eine Haltung, die lieber
den Selbstmord (154-161. 455-467. 776-807), selbst an den Altären der Götter,

zu begehen und die Leichen den Vögeln zum Frasse zu lassen bereit ist und
lieber den Mord am Gatten auf sich zu nehmen39 als die Ehe mit den Vettern
einzugehen, müssen andere sein und tiefer liegen40.

Es ist nicht verwunderlich, wenn nach so vielen erfolglosen Bemühungen,
einen überzeugenden Grund für die Flucht der Danaiden vor den Ägyptern zu

34 So R. S. Caldwell, The psychology ofAeschylus' Supplices, Arethusa 7 (1974) 45-70. Richtig
dagegen Kraus, Die Schutzsuchenden 181 und bes. Danaidentetralogie 94: «Jedenfalls ist die
tpuijavopia der Danaiden nicht «angeboren», wie Wilamowitz ungenau übersetzt. Das wäre
eine pathologische Abnormität, die weder Aischylos noch sein Publikum interessieren
konnte.»

35 S. unten S. 96f. mit Anm. 70.
36 Danaos hatte für sie bereits eine tpepvf| bestimmt (976); vgl. Frns Johansen-Whittle 1, Anm.

32 und zu 976-979.
37 Vgl. W. Marg, Der Charakter in der Sprache der fruhgriechischen Dichtung (Semonides

Homer Pindar) (Diss. Kiel 1937) passim, bes. lOOf.
38 Schol. II 1, 42 8K KoXk&v yuvaiKtöv, ebenso Schol. PV 853; ex pluribus coniugibus Hyg. Tab

168, 1; Schol. Stat. Theb. 2, 202. Auch Aischylos nimmt offenbar 50 Danaiden an, vgl. PV
853 7t8vtT|Kovtdjtaii;, aber der Chor dürfte nur aus zwölf bestanden haben, vgl. Schmid 2,
195, Anm. 2; Garvie 207f., Anm. 9.

39 Für Schmid 202 und Kraus, Die Schutzsuchenden 167; Danaidentetralogie 134 (vgl. auch 131)
ist der Mord an den Ägyptern ein Akt der Notwehr. Dem widerspricht, dass sie ihn auf Befehl
ihres Vaters ausgeführt haben (unten S. 96f.); und warum haben sie, ihren früheren Drohungen

entsprechend, nicht lieber Selbstmord begangen als ein solches Verbrechen auf sich zu
laden?

40 Der Erheiterung dienen können die von Couch (oben Anm. 19) erwähnten Annahmen, dass

in der ursprünglichen Geschichte Danaos schon tot gewesen sein kann und die Ägypter
deshalb ein Recht auf ihre Basen gehabt haben könnten sowie dass die Danaiden sich vor den
Schmerzen der Niederkunft fürchteten.



88 Martin Sicherl

finden, zuletzt Holger Friis Johansen und Edward W. Whittle in ihrer grossen
kommentierten Ausgabe der Hiketiden (1980) sich damit begnügen festzustellen

(1, 37), dass sich Aischylos darauf beschränkt habe, als Hintergrund der
Handlung die Abneigung der Danaiden gegen eine erzwungene Ehe darzustellen,

und es dem Leser überlassen, auf eigenes Risiko eine allgemeine Abneigung

gegen die Ehe, die Hybris der Ägypter oder gesetzlich verankerte Endo-
gamie als Motive für die Flucht der Danaiden vor ihren Vettern anzunehmen.

Ich glaube aber nicht, dass eine solche Resignation gerechtfertigt ist. Bei
den zahlreichen Versuchen, die Weigerung der Danaiden zu erklären, wurde
ein Zug der Sage nicht beachtet, der mir den Schlüssel zur Lösung des
Problems zu liefern scheint. Dieser Zug erscheint ausser in einer Anspielung bei
Pausanias nicht bei anderen Autoren, sondern ausschliesslich in den Scholien,
wird also von gelehrten Interpreten berichtet.

In den Scholien zum Prometheus (853) heisst es, dass zwischen den beiden
Brüdern Aigyptos und Danaos ein Streit um die Herrschaft entstanden sei und
Danaos wegen eines Orakels, das ihm erteilt worden war, fürchtete, von den
Söhnen des Aigyptos getötet zu werden, und deshalb ein Schiff baute, das nach
der Zahl seiner Töchter Fünfzigruderer genannt wurde. In dieses verfrachtete
er seine Töchter und floh vor Aigyptos, dessen Söhne seine Töchter zu
ehelichen begehrten, nach Argos. Später hätten Danaos und Aigyptos einen Vertrag

geschlossen und Danaos habe seine Töchter den Söhnen des Aigyptos, die
nach Argos gekommen waren, zu Frauen gegeben. Weil er aber gemäss dem
Orakelspruch fürchtete, er werde von einem von ihnen getötet werden, gebot
er seinen Töchtern, ihre Gatten nachts umzubringen. Alle übrigen nun taten
so, eine aber, eben jene, von der Aischylos hier (PV 865ff.) spreche, habe, von
der Liebe bezaubert, ihren Gatten, Lynkeus, nicht getötet, sondern leben
lassen.

In den Ilias-Scholien heisst es zu 1, 42: Die Brüder Aigyptos und Danaos
«gerieten miteinander um die Herrschaft in Streit, und Danaos liess später die
Söhne des Aigyptos ausser einem oder zweien durch seine Töchter umbringen,
weil er fürchtete, wie er auch von einem Orakel gehört hatte, von einem von
ihnen getötet zu werden. Und wie Athene ihm geraten hatte, baute er als erster
ein Schiff, das nach der Zahl seiner Töchter Fünfzigruderer genannt wurde. In
dieses verfrachtete er seine Töchter und floh». Nach einer Zwischenlandung in
Lindos, wo er eine Statue der Athene aufstellte, kam er nach Argos.

Dieser Bericht wird allgemein so aufgefasst, dass Danaos seine Neffen
schon in Ägypten, nicht erst in Argos ermorden liess. Dies trifft jedoch sicher
nicht zu; der Scholiast hat vielmehr die Ermordung der Aigyptos-Söhne
vorgezogen, um sie an den Streit um die Herrschaft anzuschliessen, und dies durch
die Zeitbestimmung «später» (üoxepov) angedeutet, weil es ihm nicht um die
Ermordung der Ägypter durch die Danaiden ging, sondern um die Herkunft
des Namens Danaer, der an dieser Stelle in der Ilias erstmals auftritt. Den



Die Tragik der Danaiden 89

Beweis liefert Ps.-Apollodor in der Bibliotheke (2, 11-13), wo dasselbe wie in
den Ilias-Scholien mit den gleichen Worten erzählt wird, aber in derselben
Reihenfolge wie im Prometheus-Scholion41, nur ohne das Orakel und die
Aitiologie des Namens des Schiffes. Nun geben aber die Ilias-Scholien ihre
Quelle an: «Apollodor im zweiten (Buch)». Die Ilias-Scholien haben also aus
Ps.-Apollodor geschöpft412, und dieser stimmt mit dem Prometheus-Scholion
überein, teilweise sogar wörtlich, ist aber nicht so vollständig wie jene. Doch
wohl aus dem Prometheus-Scholion, wenn nicht aus der Danaidentrilogie
selbst, hat dann der Ilias-Scholiast die bei Ps.-Apollodor fehlenden Teile - die
Angabe ek noXkxbv yuvaiKcov, das Orakel, die Aitiologie des Namens des Schiffes

und den Fortgang der Ereignisse, der bei Ps.-Apollodor (2, 21 sq.) anders
erzählt wird - ergänzt. Die Angabe, die Danaiden hätten alle ausser einem
«oder zwei» ermordet, kann Zutat des Scholiasten im Hinblick auf Amymone
sein (vgl. Schol. Pind. Pyth. 9, 195b).

Vom Schol. II. 1, 42 hängt Eustathios zur selben Stelle ab, der wie jenes
weiss, dass Aigyptos und Danaos Zwillingsbrüder waren (so nur noch Ps.-

Apollod. 2, 11), ausdrücklich angibt, dass sie ihre Söhne und Töchter von
vielen Frauen hatten, das Orakel als Ursache der Flucht nennt und den Bau
des Schiffes auf den Rat Athenes teilweise in wörtlicher Übereinstimmung mit
dem Ilias-Scholion erzählt, ebenso weiss, dass Danaos nach seiner Ankunft in
Argos König wird, und allein mit dem Ilias-Scholion darin übereinstimmt,
dass der König von Argos Hellanor (statt Gelanor, Paus. 2, 16, 1; 19, 3) war
und die Danaiden alle Ägypter ermordeten ausser einem oder zweien, und
auch darin, dass er den Namen der Danaer von Danaos herleitet. Dass er dabei
den Mord an den Ägyptern, mit der Zeitbestimmung uoxepov, wieder an die
richtige Stelle setzte, kann nicht verwundern; er kannte den wahren Hergang
aus anderen Quellen (ioxoplai). So weiss er auch, was im Ilias-Scholion nicht
steht, dass Aigyptos nach Argos kam, und deutet die Kenntnis seiner weiteren
Schicksale (ota Se uaxepov ercatiev) an.

Die Scholien zu Eur. Or. 872 wissen, Danaos habe als König von Argos
seine fünfzig Töchter den fünfzig Söhnen des Aigyptos zu Frauen gegeben, und
fahren dann fort: ouxo<; [Danaos] &7cfjWtev gi<; xö (lavxetov %pr|aöp£vo<;, et apa

41 Der Text des //ias-Scholions stimmt zunächst, wie überhaupt bis auf die Teile, die bei Ps.-

Apollodor fehlen, mit diesem wörtlich überein: axuoiaadvxoiv 8e aoxoiv itepi xf|<; dpxf);
ikrxepov Aavaöi; xoix; xoü Aiyunxou itatSa«;, aber dann fahrt der Scholiast mit svö; ij
Sustv, 8iä xtöv thryaxepcov avette 8e8oncä><;..., öxt (poveux>T|aexai fort, Ps -Apollodor aber
mit SeSoiKiix; üitoftepevri«; Ai>r|vti? eipirye. Auf diese Weise wird in den Scholien statt xoix;
xoü Avyfmxoo ttaiSai; der öxi-Satz zum Objekt von dveuc, und üoxspov erhalt eine andere
Funktion, weil es den Zeitpunkt der Ermordung, nicht der Flucht bestimmt. Das Komma
hinter iioxepov bei Wagner ist fehl am Platz, da dieses sich nicht auf das Vorangehende,
sondern auf das Folgende bezieht

41a Die 7/ias-Scholien benutzen häufig die Bibliotheke, oft mit Buchangabe, vgl. Wagner
S. XXXIVf. Für den Hinweis danke ich Felix Heinimann.



90 Martin Sicherl

Kaloiq eynnav ai tfuyaxepei;- 6 8e öeög expt|aev aüxöv etc xoüxou KtvSuveöostv,
worauf Danaos seine Töchter überredet, die Söhne des Aigyptos zu töten. Nur
Hypermestra habe Lynkeus geschont, und dieser sei König von Argos geworden.

Diese Orakelbefragung post festum ist natürlich unsinnig42, und wie hätten

es die fünfzig Danaiden wohl angestellt, ihre Männer alle in derselben
Nacht zu ermorden? Die Sache ist aber in Ordnung, wenn man statt eyr|pav
liest: yapovev (oder besser yapf|aotev) und den Aorist Ü7tfj/U)ev vorzeitig
fasst43. Der Hergang ist dann so gewesen, dass Aigyptos für seine Söhne44 oder
diese selbst die Töchter des Danaos zu Frauen verlangten, dieser aber wegen
des Zwistes mit seinem Bruder45 das Orakel befragte, ob denn das gut gehen
werde, und darauf die fatale Antwort erhielt. Zu diesem Hergang passt das
Futurum Ktvöuveüaetv, während man sonst eher KuvSuveüetv erwarten würde.
Die Stellung des zitierten Satzes im Kontext wird zur Änderung von yapf|-
aoiev in eyppav geführt haben, weil die Vorzeitigkeit von äjtfjÄüev nicht
verstanden wurde.

Mit dem Prometheus-Scholion stimmt auch das Scholion zu Stat. Theb. 6,
269 überein, es ist nur kürzer, enthält aber andererseits ein neues Detail:
«Diese [Aigyptos und Danaos] hatten eine gleiche Anzahl von Söhnen und
Töchtern. Danaos erfuhr durch ein Orakel, dass er von einem Sohn seines
Bruders Aigyptos getötet werden müsse. Deshalb tat er so, als ob er den Söhnen

seines Bruders seine Töchter zur Ehe geben wolle und bewaffnete insgeheim

seine Töchter (vgl. Ps.-Apollod. 2, 21; Ovid, Her. 14, 14), damit sie ihre
Gatten in der Hochzeitsnacht ermordeten. Alle nun ermordeten gemäss dem
Willen ihres Vaters ihre Gatten, nur Hypermestra schonte Lynkeus. Von
diesem wurde Danaos später getötet, damit das Orakel sich erfülle».

Schliesslich weiss auch Schol. Stat. Theb. 2, 222, das sonst weitestgehend
wörtlich mit Hyg. Fab. 168 übereinstimmt, von dem Orakel. Dieses ersetzt
hier Hygins Begründung der Flucht des Danaos mit dem Machtstreben des

Aigyptos, qui Danaum fratrem et filias eius interficere voluit, ut regnum pater-
num solus obtineret. In beiden Texten fordert Aigyptos von Danaos dessen
Töchter für seine Söhne, und nach der Flucht des Danaos sendet Aigyptos
seine Söhne zur Verfolgung seines Bruders aus und schreibt ihnen vor, Danaos
zu töten oder nicht mehr zu ihm zurückzukehren, im Scholion mit dem Zusatz
ut Agenor filio imperaverat (vgl. Ps.-Apollod. 3, 3). Beide wissen auch von der
Erfindung des Schiffes, das im Scholion Danaos, bei Hygin aber Athene baut;
nach dem Scholion wurde es nach Argos Argo genannt. Schliesslich stimmen
beide hinsichtlich der Ereignisse in Argos wörtlich überein, und dieser Bericht

42 Kraus, Danaidentetralogie 90f.
43 Vorzeitigkeitsbedeutung des Aorists in Hauptsätzen: Kühner-Gerth 1, 169; Schwyzer 2, 299f.
44 Hyg. Fab. 168, 1; Schol. Stat. Theb. 2, 222; Serv. Dan. Aen. 10, 497.
45 Stellen bei Frus Johansen-Whittle 1, 47H. Darauf scheint die Partikel dpa zu deuten: «unter

den gegebenen Umständen», Kühner-Gerth 2, 323; Denniston, Greek particles2 40.



Die Tragik der Danaiden 91

stimmt zu dem, was für die Danaidentrilogie des Aischylos zu erschliessen ist
(unten S. 101): «Als sie [die Söhne des Aigyptos] nach Argos gekommen waren,
begannen sie den Oheim anzugreifen. Als Danaos sah, dass er nicht widerstehen

könne, versprach er seine Töchter den Söhnen seines Bruders als Frauen.
Diese brachten auf Geheiss ihres Vaters ihre Männer um, nur Hypermestra
schonte Lynkeus.» Vermutlich hatte die gemeinsame Quelle beider sowohl das

Motiv der Feindschaft als auch das Orakel, und Hygin liess das Orakel, das
Scholion das Motiv der Feindschaft weg; beide Motive der Flucht finden sich
im Prometheus-Scholion. Der Grund, weshalb die Ägypter ihr Recht auf die
Ehe mit den Danaiden durchsetzen wollen, wäre dann der Wille ihres Vaters,
der gemäss dem Orakel hofft, auf diese Weise die Herrschaft allein zu erlangen.

Damit stimmen alle Orakeltexte mit den Hiketiden darin überein, dass

das Werben der Ägypter die Ursache der Flucht der Danaiden war, und im
wesentlichen mit der ausführlicheren Darstellung des Prometheus-Scholions,
diese aber gibt zweifellos die Version der Danaidentrilogie des Aischylos
wieder. Es ist längst gesehen worden, dass die Prophezeiung des Prometheus
über die Geschicke der Nachkommenschaft der Io (PV 786-876) zu dem
stimmt, was wir in den Hiketiden hören, jedenfalls ihm nicht widerspricht46.
Nun schaltet aber der Scholiast, nachdem er die Flucht nach Argos wegen des

Orakels berichtet hat, folgende Bemerkung ein: «Und so verhält sich die
Geschichte in Wahrheit. Unser Dichter aber sagt, deswegen wird das Geschlecht
der Frauen, das fünfte nach [dem Stammvater] Epaphos, nämlich die fünfzig
Töchter des Danaos, nach Argos kommen, weil sie die Ehe mit ihren Vettern
nicht eingehen wollen.» Damit paraphrasiert der Scholiast lediglich den Text
des Prometheus, während die Geschichte sich in Wahrheit so verhalte, wie der
Scholiast sie vorher erzählt hat, also dass Danaos wegen des Orakels mit seinen
Töchtern nach Argos geflohen sei. Darin liegt aber in Wirklichkeit kein
Widerspruch47. Der Grund, weshalb die Danaiden die Ehe mit ihren Vettern ablehnen,

eben das Orakel, wird in der gestrafften Prophezeiung des Prometheus
nicht ausdrücklich erwähnt, aber doch angedeutet; die Aigyptos-Söhne werden
nach Argos kommen, heisst es da, ÜT|peuovTE<; ob üripaaipouq yctpoix; (858f.),
auf der Jagd nach einer Ehe, die nicht erjagt werden darf, weil sie nämlich die
Ermordung des Vaters bringen wird48. Der Scholiast expliziert diese Andeu-

46 B. Snell, Aischylos und das Handeln im Drama (Philologus Suppl. 20, 1, Leipzig 1928) 55,

Winnington-Ingram 141. 147 56. 65; H. Rose, A commentary on the surviving plays of
Aeschylus (Verhandl. Kon. Nederl. Akad. v. Wetensch., Afd. Letterkunde, N.R. 64, 1;

Amsterdam 1957) zu PV 860-861, Garvie 180f.; F. Stoessl, Die Hiketiden des Aischylos als

geistesgeschichtliches und theatergeschichtliches Phänomen (SB Wien 356, 1979) 82-84, Fnis
Johansen-Whittle 1, 46f.; Kraus, Danaidentetralogie 87. 125-127.

47 Ein solcher ergibt sich nur, wenn man mit Garvie 171 die Orakeigeschichte als «traditional
account» auffasst, von dem Aischylos keinen Gebrauch gemacht habe.

48 Vgl. Suppl. 37 (ov Oepiq elpyei, 227 tö pf| rtepu;. Vgl. auch P Groeneboom, Aeschylus' Prome¬

theus, met mleiding, crit. noten en commentar (Den Haag 1928) zur Stelle: «niet omdat zij
nichten zijn, maar omdat de vader en de meisjes het huwelijk afwijzen: Suppl 227».



92 Martin Sicherl

tung mit der Darstellung des wahren Sachverhalts, den er aus der Danaiden-
trilogie kannte.

Wenn es daran noch einen Zweifel gäbe, so wird er durch das Scholion zu
Suppl. 37 ÄEKxpcov rnv t)epi<; eipyei beseitigt: 8tü tö pt| tfavaraüfjvat xöv

Ttaxepa. Lloyd-Jones49 fand den Gebrauch von üavaxcoüfjvai statt xet)vr|K£vai
merkwürdig und meint, dass die Söhne des Aigyptos wohl versucht hätten,
Danaos zu töten, vor Beginn der Hiketiden natürlich, während xei)vr)Kevou
sich darauf beziehen müsste, dass die Ägypter kein Recht auf die Ehe mit den
Basen haben, solange der Vater lebt. So hat offenbar Wilamowitz (S. 14) das
Scholion verstanden. Friis Johansen und Whittle lassen offen, ob üavaxouv
hier «töten» oder «hinrichten» heisst; in beiden Fällen scheine der Scholiast
sich auf eine Sagenversion zu beziehen, der Aischylos nicht gefolgt sei. In der
Tat verbietet der Aorist und die Wortbedeutung die Gleichsetzung von üava-
xcoüfjvai mit xet)vr|Kevai, und der ganze Ausdruck ergibt keinen Sinn, wenn
man 8id objektiv begründend fasst («weil der Vater nicht getötet wurde»). Die
Schwierigkeit löst sich aber, wenn mit 8id der Zweckgrund angegeben wird,
wie es in der Koine nicht selten der Fall ist50: «weil der Vater nicht getötet
werden soll», oder «damit der Vater nicht getötet werde». Wahrscheinlicher
aber ist, dass vor ifavaxcodrjvai ßou^eaüav oder auch üeaeiv ausgefallen ist:
8ia xö pf) ßoi)A£cn)ai) davaxfoüfjvcu xöv itaxepo. «weil der Vater nicht getötet

werden will», oder: «weil sie nicht wollen, dass ihr Vater getötet werde».
Ganz analog dazu steht in dem erwähnten Scholion zu PV 853: 8id xö pt)
deteiv cnjvsLOetv eiq ydpov xoi<; e^aSs^cpoiq aüxwv, und im jüngeren Scholion
zur selben Stelle: xöv Aavaöv Äeyei cpeuyovxa eü; "Apyoi; 8iä xö pf| ßoöA^aüai
xöv aöxoß üuyaxepcov ydpov auvdyai usw. Die Bemerkung des Scholiasten,
der gewiss noch die ganze Trilogie vor Augen hatte, stimmt damit zum Prome-
theus-Scholion51.

Obwohl nach Schol. Stat. Theb. 6, 269 Danaos vom Orakel erfahren
haben soll, er müsse von einem der Söhne des Aigyptos getötet werden, kann
dieses doch nur so gelautet haben, dass er durch einen Schwiegersohn
umkommen werde, gleich ob es, wie aus Schol. Eur. Or. 872 zu erschliessen ist,
aufgrund des Eheverlangens der Ägypter eingeholt wurde52 oder, wie Schol. PV
853 sagt, schon vor langer Zeit (roxAxu) gegeben worden war (was sich nicht zu

49 Bei Garvie 216, Anm. 6.

50 Kühner-Gerth 1, 485, Schwyzer 2 (1950) 454. In diesem Sinne steht 6ia vereinzelt schon

klassisch, so mit dem artikulierten Infinitiv Thuc. 4, 102 8iö xö itepiexeiv auxf|v (nach Clas-
sen-Steup umschreibende Erklärung eines Grammatikers). Und so hat schon H. Weil,
Aeschyh quae supersunt tragoediae 2, 3: Supplices (Glessen 1866) den Scholiasten verstanden:
«ne pater a genero interficiatur, ex oraculo, ab Aeschylo alieno, quod memorant Schol. Horn.
A 42 et Schol. A Aesch. Prom. 853».

51 Bezug auf Schol. //. 1, 42 und PV 853 hält für möglich O. L. Smith, Scholia in Aeschylum 1

(Leipzig 1976) 76 App.
52 Vgl. oben S. 89f.



Die Tragik der Danaiden 93

widersprechen braucht). Nur so erklärt sich, dass die Danaiden auf die Mahnung

ihres Vaters, sich nach ihrem Einzug in Argos nicht mit Männern einzulassen

(991-1013), antworten (1014-1017), er brauche keine Sorge zu haben;
wenn die Götter nichts Neues beschlossen haben, d. h. solange das Orakel gilt,
würden sie von ihrem bisherigen Pfade nicht abweichen, d.h. von Männern
nichts wissen wollen. Dass dies gemeint ist, erhellt aus Danaos' Mahnung
(1006ff.), sie sollten nicht zulassen, was zu meiden sie die Gefahren der weiten
Meerfahrt auf sich genommen haben, und seinen Feinden damit nicht Freude
bereiten53. In der Tat heisst es im Scholion zu Stat. Theb. 2, 222 ausdrücklich:
Danaus responso comperit, quod generi sui manibus interiret. Dem widersprechen

auch die übrigen Texte nicht; denn in ihnen wird nie der Spruch als
solcher angeführt, sondern nur gesagt, dass Danaos mit seinen Töchtern vor
den Ägyptern floh und den Mordbefehl erteilte, weil er gemäss einem Orakel
fürchtete, er werde von einem der Söhne des Aigyptos getötet werden. Denn
mit dem Ehebegehren der Ägypter und der Verehelichung seiner Töchter mit
ihnen war der Fall eingetreten, den das Orakel meinte, und daraus erklärt sich
die Angabe im Schol. Stat. Theb. 6, 269.

Nach Schol. II. 4, 171 hat Danaos seinen Töchtern geraten, toü<; xfiv
7iapi)eviav cupatpoupEvotx; dpüvaaOai, und nach Schol. Eur. Hec. 886, ihre
Männer rcpö xfjc; pi^eox; umzubringen. Dies wird meistens so verstanden, dass
sie für eine spätere Heirat bewahrt werden sollten54. Es kann aber auch als

Vorsorge verstanden werden, denn Hypermestra etpeicra-co toö AuyKeax;, ütiö
xfj£ pl^eco? 8iäi)e<nv scryr|Kma Ttpög aütov. Im Sinne dieses Rates des Danaos
haben die Danaiden nach PV 859 gehandelt, und hier ist der Grund das Orakel:

(ptfovov 8e ocojidxcov ei;ei t)eö<;, der Gott, der das Orakel gab55, wird den
Vollzug der Ehe verhindern. Die Scholien zu II. 4, 171 und Pindar, Nem. 10,
10b sowie Ps.-Apollodor (2, 21) wissen dagegen, dass Hypermestra ihren
angetrauten Gatten Lynkeus gerettet habe, weil er ihre Jungfräulichkeit nicht
antastete56. Bei dieser Version, die jedenfalls nicht die des Aischylos war57,
dürfte es sich um ein ins Gegenteil umgebogenes Märchenmotiv handeln58,

53 Damit erledigt sich der Einwand von Kraus, Danaidentetralogie 96f. gegen die Mahnrede des

Danaos als Argument dafür, dass die Danaiden der Ehe nicht grundsätzlich abgeneigt sein
können. Dieser Einwand bestünde sonst in der Tat zu Recht. Frns Johansen-Whittle (1, 32
und zu 1014-1017) mussten ihn deshalb eliminieren, aber ihre Argumentation überzeugt
nicht, und Wecklein hat 1014f. durchaus richtig verstanden. Wer will, mag darin den Grund
sehen, weshalb die Danaiden so oft generalisierend von 'Männern' sprechen, wo sie konkret
die Ägypter meinen (s. oben S. 86).

54 Zuletzt Kraus, Danaidentetralogie 89.
55 Roses Deutung von Oeö<; aufAphrodite «in her capacity as a goddess ofmarriage» kann schon

deshalb nicht stimmen, weil sie als solche nicht Ehen verhindert. Vgl. Eum 33 pavreuopai
yap cix; äv fiyfjxai Oeö;.

56 «Implicitly contradicted by Ov. Her 14, 69 and 124», Fnis Johansen-Whittle 1, 49S; dagegen
Kraus, a.O.

57 Vgl. Fnis Johansen-Whittle I, 53.
58 G. A. Megas, Die Sage von Danaos und den Danaiden, Hermes 68 (1933) 418. 424.



94 Martin Sicherl

nach dem die Bitte der Frau um Verschonung in der ersten Nacht die List ist,
mit der es ihr gelingt, den Mann zu töten.

Der Grund der Weigerung der Danaiden, die Söhne des Aigyptos zu
heiraten, ist also, dass sie nicht am Tode ihres Vaters schuldig werden wollen. Wie
sehr sie deshalb diese Ehe verabscheuen (10 övoxai^öpevat) mussten, braucht
nicht erst begründet zu werden. Schon die Ehe mit einer Partnerin, die
unabsichtlich den Tod seiner Mutter und seines Vaters verschuldet hat, erregt in
den Trachinierinnen des Sophokles (1233-1237) das Entsetzen und den
Abscheu des Hyllos, obwohl sein Vater sie ihm vor seinem Tode anempfiehlt. Um
wieviel mehr muss dies der Fall sein, wenn es sich um den kommenden Mörder

des Vaters handelt und die Ehe eben die Voraussetzung für den Mord ist59.

Diese Ehe ist deshalb für sie äoeßf|i; (9), weil sie gegen die kindliche Pietät
gegen den Vater (eücreßeia) verstösst60, sie ist rcap' aiaav (80)61, Suatppcov
(394)62, Suadvrop und 8ato<; (1063f.), SavKxrop (799). Sie einzugehen ist nicht
erlaubt (37 Oepiq elpyei), das Begehren der Ägypter ist SocntapaßoiAoi; (107),
paivöÄu; (109), axa (111. 530), ihr Tun SuaOeoq (422), üßpiq (30. 81. 104. 528
u.oft). Die Danaiden wollen deshalb lieber sich selbst den Tod geben, selbst
unter Verletzung der Götter (154ff. 454ff.; vgl. 776ff.), und lieber den Hunden
und Vögeln zum Frasse vorgeworfen werden (800f.) als eine solche Ehe eingehen.

Es ist bezeichnend, dass die Ausdrücke, die hier auf die Ehe mit den
Ägyptern angewandt werden, sonst den Mord an Verwandten kennzeichnen.
Eteokles erfasst, als das Los gefallen ist, der ipepoq aipaxoi; oü üepicxoC
(692-694), axa treibt ihn zum Brudermord (687), die beiden Brüder gehen
äaeßev Stavoip zugrunde (831), sie sind öuatppovei; (875). In 8ixj7tapaßo6Äoicn.
(ppeaiv (Supp. 107) sind die irapavoia <ppev(bXr|<; und die SuaßouXia (Sept.
756f. 802) zusammengefasst, die Laios zur Zeugung seines Mörders geführt
haben: ek cpiÄäv äßouÄictv eyeivaxo pev pöpov aöxqj (750f.). A6cn)eo<; sind
Atreus, der seinem Bruder das Fleisch seiner Kinder vorsetzt (Ag. 1590), und

59 Die einzelnen Orakelstellen geben allerdings nicht sichere Auskunft, ob es sich um einen
absichtlichen Mord, einen Totschlag oder unverschuldete Tötung handelt; im Prometheus-
Scholion heisst es dvaip£i)f]aexai und ävaipetlsiri, im Schol. Suppl. 37 OavaxaiOfjvai, im
Schol. II. 1, 42 cpovem)f|aexai, im Schol. Eur. Or. 872 KtvSuveüaeiv, im Schol. Stat. Theb 2,
222 intenret; 6, 269 occidendum und occidüur (hier wird dasselbe Verb für den Mord der
Danaiden verwendet). Im übngen wurden, wie schon das Vokabular zeigt, Mord und
Totschlag nicht klar unterschieden, jedenfalls nicht in der ältesten Zeit; vgl. M. P. Nilsson,
Geschichte der griechischen Religion l4 (München 1955) 634; alle erwähnten Verba können
auch einfach 'töten' bedeuten.

60 Vgl. 707 xekövxcov aeßag zu suaeßeia: Cho. 141 EÜaeßsaxepav.
61 Vgl. dazu Fnis Johansen-Whittle, nur ist es nicht so sehr die Hybris der Ägypter, die die Ehe

nap' aiaav macht, sondern die damit gegebene Ermordung des Vaters.
62 «ill-disposed, malignant», Liddell-Scott-Jones; «nozze con uomini malevoli», Elisei 207,

Anm. 1.



Die Tragik der Danaiden 95

Klytaimestra, die Mörderin ihres Gatten (Cho. 525), aoeßei üaväxo) haucht
Agamemnon sein Leben aus (Ag. 1493. 1517).

Auch das Gleichnis der Habichte, die die Tauben verfolgen (Supp. 223ff.),
das verkürzt in der Prophezeiung des Prometheus wiederkehrt (857-859 Kip-
koi JteXeüov ob patcpav A^Äeippevoi, f|^ouai dipebovxe«; ob ür|paaipouq yd-
pou<;), gehört in diesen Zusammenhang. Hier führt Danaos aus, dass die
Habichte den Blutsverwandten feindlich sind und sich an den eigenen Verwandten

vergreifen63; sie sind unrein (nmq äv ctyveboi), weil sie das Fleisch ihrer
Artgenossen fressen. Das Gleichnis wird auf die Söhne des Aigyptos
angewandt, die ihre Basen gegen ihren und ihres Vaters Willen zur Ehe haben
wollen; auch sie können deshalb nicht rein (cryvöq) sein. Es geht aber nur auf,
wenn diese Ehe Mord am verwandten Blut bedeutet. Wie dieser durch piaiveiv
ausgedrückt wird, so bezeichnet das davon abgeleitete Nomen agentis puxoxtop
häufig den Mörder, besonders an verwandtem Blut (Cho. 944; Soph. El. 275;
Eur. Andr. 615; Or. 1584; El. 683)63a. Diese Bedeutung scheint auch durch,
wenn bei Pausanias (3, 12, 2) der Mord der Danaiden und bei Aischylos der
Wechselmord des Eteokles und Polyneikes piaopa genannt wird (Sept. 682;
vgl. Soph. Ant. 172 jdriyevxeq abxöyetpt obv ptäapaxi), ebenso wenn die Eri-
nyen Orestes pr|xpoKx6vov piaopa (Eum. 281) und Orestes Klytaimestra
piaapa rcaxpoKxövov (Cho. 1028) nennen, desgleichen in piaitpövoq ö piai-
vcov (pövcp «einen befleckenden Mord begehend»64 und in dem davon abgeleiteten

Verb praupoveco; ersteres bezieht sich Eum. 607 auf Orestes, den Mörder
seiner Mutter, und PV 868 auf den Mord am Vetter (Soph. OT 353 auf Oidi-
pus, den Mörder seines Vaters), letzteres Eur. IA 1364 auf die Opferung der
Iphigenie durch ihren Vater. Mit der Wiederaufnahme von dyveboi durch
äyvöq wird die von den Ägyptern begehrte Ehe mit dem Mord der Habichte an
verwandtem Blut gleichgestellt65, und die zu erwartende Bestrafung dessen,
«der dieses getan hat», in der Unterwelt passt jedenfalls mehr zu Mördern als
auf Männer, die einen berechtigten Anspruch auf die Ehe (unten S. 99f.)
erzwingen wollen. Der Vergleich stimmt vollkommen, wenn die Ägypter die Ehe
mit den Danaiden wegen des Orakels erstreben (s. oben S. 90 und unten
S. 104). Da dieses dem Zuschauer noch verborgen bleiben soll (dazu unten
S. 97ff.), kann Danaos ebensowenig wie seine Töchter den Grund nennen,

63 Wilamowitz 14, «polluting kin, i.e. contravening the ties ofkinship», Fnis Johansen-Whittle
63a Die Lexika geben für einige Stellen die Bedeutung 'Rächer', aber immer handelt es sich

dabei um die Blutrache (Aesch. Eum 178; Soph. El. 603; Eur. Med. 1371).
64 H. Fnsk, Griechisches Etymologisches Wörterbuch2 (Heidelberg 1973) s.v. ptaivco. Medea ist

|iiai<pövo<; tekvoiv (Eur. Med 1346; vgl. auch 266 und Tro. 881). Bei Homer ist pianpövot;
Epitheton des männermordenden Ares (II. 5, 31. 455. 844; 21, 402).

65 Auf die religiöse Bedeutung von ptaivro, dyvö^ und ayveixo hat schon Macurdy, a.O. (oben
Anm. 12) hingewiesen; dyvö; bedeutet insbesondere 'rein von Blutschuld', vgl. Soph. Ant
889; Eur. Or 1604, El. 975; IA. 940; Hipp 316f.; Plat. Leg. 735 c. In den Tragikerstellen geht
es immer um verwandtes Blut; vgl. auch Eum 287; Soph. Trach 258. Mit der Sphäre des

Rechts hat dyvöi; nichts zu tun.



96 Martin Sicherl

warum sie und er selbst diese Ehe nicht wollen. Seine Töchter aber verstehen,
was er meint.

Erst durch das Orakel wird die Rolle, die Danaos bei der Flucht und bei
der Ermordung der Söhne des Aigyptos gespielt hat, voll verständlich. Er ist
selbst gegen die Ehe (227), und in beiden Fällen bestimmt er die Handlung.
Aus dem Scholion zu II. 1, 42 geht hervor, dass das Orakel in Ägypten gegeben
wurde und Anlass zur Flucht war. Damit stimmt auch der Scholiast zu Stat.
Theb. 2, 222 überein, der ebenfalls die Flucht aus Ägypten auf das Orakel
folgen lässt. Nun wird aber von den Danaiden gleich zu Beginn (11-15)
Danaos als ihr Ratgeber und Stasiarch bezeichnet, der wohl überlegt das
ehrenwerteste der Übel anordnete, «eilends zu fliehen durch des Meeres Woge und
zu landen in Argos' Land». Er dürfte also schon in Ägypten den Mordplan
erwogen, aber wegen des Widerstandes seiner Töchter zugunsten des kleineren
Übels, der Flucht, fallen gelassen haben66. Darauf dürfte auch die zweimalige
Betonung der Danaiden gehen (6f. 196), dass sie nicht wegen einer Blutschuld
durch die Stadt verurteilt, sondern aüxoyeveT (po^avoplgi gekommen sind. Um
nicht einen Mord begehen zu müssen, haben sie sich zu dem von ihrem Vater
ersonnenen Ausweg (jieaaovopcöv), der Flucht nach Argos, entschlossen. Damit

ist Danaos keineswegs ein «Annex seiner Töchter» (Wilamowitz 13),
sondern er lenkt deren Verhalten67, auch wenn er im Spiel hinter ihnen zurücktreten

muss, weil Aischylos um der tragischen Konzeption willen, wie wir noch
sehen werden, den Chor der Töchter zum Protagonisten gemacht hat. Als
solcher handeln sie zwar im Sinne ihres Vaters, aber nicht als seine willenlosen
Werkzeuge, sondern weil sie selbst nicht wollen, dass er getötet wird68.

Dass ferner Danaos, notgedrungen, in die Ehe einwilligt, aber seine Töchter

veranlasst, ihre Vettern in der Hochzeitsnacht zu ermorden, ist einer der
Züge, die allen Versionen gemeinsam sind69. Die Quellen sprechen teils davon,
dass er den Tod befohlen, teils dass er ihn gewollt, teils dass er dazu geraten
oder seine Töchter dazu überredet hat70. Dass dies auch bei Aischylos so war,
zeigt schon das Prometheus-Scholion, das auch ausdrücklich das Orakel als
Grund für den Mordbefehl nennt. Es hätte sonst auch keinen Grund gegeben,
Danaos den Prozess zu machen (unten S. 103. 104). Nachdem der Ausweg der

66 Schol. apeivova xwv koköv g\|ir|(piaaxo rpv (piryr|v. kciköv ö yapcx;, koköv 8e Kai ij <puyf|,

aipexrinepov 8e xö <peuyeiv.
67 Dies ist klar erkannt von Elisei 197ff., Winmngton-Ingram 145 62f. und jetzt von Frns

Johansen-Whittle zu 11-2, 12-3; 13.

68 Vgl. dazu Frns Johansen-Whittle 1, 39. Bei dem späteren Ungehorsam der Hypermestra ist
das freilich anders, und damit musste auch die Frage der väterlichen Autorität ins Spiel
kommen, s. unten S. 102.

69 Vgl. Garvie 164; Frns Johansen-Whittle 1, 48QS. Es ist vielleicht kein Zufall, dass Danaos
969 itpovoo? heisst; nach Schol. Eur. Hec 886 hat er 7tpövoiav eauxoü itoioOpevcx; den
Mordanschlag auf die Ägypter ausgeheckt.

70 Jtapf|77EiXe Schol. PV 853, 8iä xfijv Ooyaxeptov ävgtZe Schol. II. 1, 42; tussa parentis Ov. Her
14,43.53;vgl 50, patris nzwMHyg. Fab 168,4;Schol Stat Theb 2, 202; coactum, compulsae



Die Tragik der Danaiden 97

Flucht sich als Sackgasse erwiesen hat, greift also Danaos zum letzten,
verzweifelten Mittel, der heimtückischen Ermordung seiner Neffen. Hier wird
endgültig klar, dass die Flucht der Danaiden nicht durch die Ablehnung der
Ehe als solcher veranlasst ist, sondern durch das Orakel. Wie hätte Danaos den
Mord befehlen, über seinen Vollzug jubeln71 und, wie mehrere Autoren wissen,
Hypermestra, weil sie seinen Befehl missachtet hat, einkerkern und anklagen
und Lynkeus vor ihm fliehen sollen, wenn er nicht selbst an der Verhinderung
der Ehe in höchstem Masse interessiert war. Schon die Anklage Hypermestras
(unten S. 102. 103) würde die These widerlegen, die Töchter lehnten die
Ägypter wegen deren Gewalttätigkeit oder wegen ihrer Ehefeindlichkeit
überhaupt ab. Denn wenn Danaos gegen die Ehe war (227), weil seine Töchter sie

ablehnten, entfiel dieser Grund mit dem Sinneswandel der Hypermestra. Wie
hätte Danaos Hypermestra anklagen können, weil sie sich eines Besseren
besonnen und deshalb Lynkeus geschont hatte?

Das Orakel erklärt, weshalb alle Danaiden in gleicher Weise die Ehe mit
den Ägyptern verabscheuen; sie tun es, weil jede von ihnen die Gattin des
kommenden Mörders ihres Vaters werden könnte. In dieser Richtung hatte
den Grund für die Ablehnung der Ehe mit den Aigyptos-Söhnen schon vor
nahezu sechzig Jahren Anna Elisei72 gesucht, wenn sie meinte, dass die
Danaiden ihre Vettern hassen, weil sie ihr Vater hasst. Den Grund, weshalb
Danaos seine Töchter den Ägyptern nicht geben will, sieht sie aber nicht in
dem Orakel, sondern in der Verfeindung der beiden Familien. Nun ist in der
Tat die Feindschaft der Väter ein gemeinsamer Zug der Quellen, und dies wäre
ein ausgezeichneter Grund dafür gewesen, warum alle fünfzig Danaiden
kollektiv die Ehe mit den Ägyptern ablehnen. Man muss sich aber fragen, ob die
Feindschaft der Väter ein ausreichender Grund ist für die Handlungsweise des
Danaos und seiner Töchter, vor allem für die heimtückische Ermordung der
Neffen und Vettern. Das Orakel jedenfalls lässt eine solche Frage nicht
aufkommen; es ist der zwingendste Grund, den man sich denken kann.

Kurt von Fritz (126f. 164f.) und Friis Johansen-Whittle (1, 47 I) haben

Serv. Aen. 10, 497, monente patre Serv. Dan. ibid.; voluntatem patris secutae Schol. Stat.
Theb 6, 269; cwvSpapoüoai Tai icarpoxp ßoiiWipatt Schol. Pind. l'yth 9, 195 b, eiteiae Schol.
Eur. Or 872; i)7toi)f|Kaic; toö jtatpöi; Schol. rec. Eur. Hec 886 (1, 437 D.), Kara taq toO

jiarpöq ujioi>f|Ka<; Schol. II 4, 171; auvEßouÄcuae ibid.; Schol. Eur. Hec. 886; itpöatUYgu und
ßoiAeuaav-u Paus. 2, 19, 16; sköxuosv Liban. Narr. 6 (8, 37 Foerster). Vgl. auch Hör. Carm
3, 11, 34. 45f. Nach Ps.-Apollod. 2, 21, Ov. Her. 14, 11. 48, Schol. Stat. Theb 6, 269 und
Libanios gab Danaos seinen Töchtern die Dolche. Die Gründe von Kraus, Die Schutzsuchenden

167 und von Fritz (oben Anm. 19) 256ff. 179ff) gegen die Anstiftung durch Danaos
sind nicht stichhaltig, vgl. Garvie 202f.

71 In diesem Sinne fassen das fr. 45R. Weddern und Kraus, vgl. Radt ad loc. (Kraus jetzt auch

Danaidentetralogie 129).
72 S. 211: «le Danaidi, buone figlie attiche del tutto dipendenti dal padre, loro Kuptoi;, si rifiu-

tano solo alle nozze con i cugini, perche vi si nfiuta ll padre, Ii odiano, perche e ll padre che Ii

odia; gli Egizi sono i nemici loro, perche nemici del padre».

7 Museum Helveticum



98 Martin Sicherl

das Orakel als Motiv der Ablehnung der Ägypter durch die Danaiden ebensowenig

in Betracht gezogen wie die Feindschaft der Väter, weil beides in den
Hiketiden hätte erwähnt werden müssen73. Diese Begründung kann aber in
keiner Weise überzeugen. Nichts kann beweisen, dass Aischylos dies schon im
ersten Stück hätte tun müssen. Vielmehr verschweigen die Danaiden den
Grund ihrer Ablehnung der Ehe mit den Vettern offenbar bewusst, da sie zwar
beteuern, dass es ihnen nicht erlaubt sei, ihre Vettern zu ehelichen, aber nie
erklären, warum dies so ist. Das ist nicht verwunderlich; wenn der wahre
Grund ihrer Ablehnung das Orakel war, so musste er jedenfalls im ersten
Stück, wenn nicht bis nach der Ermordung der Ägypter, ebenso verborgen
bleiben, wie sie der Frage nach dem Rechtsanspruch ihrer Vettern ausweichen
mussten74, wenn die Handlung ihr Ziel erreichen sollte. Sie konnten ihr
Dilemma nicht preisgeben, weil Pelasgos und die Argiver ihnen ihren Schutz
versagt haben würden, wenn sie wussten, dass die Ägypter im Recht waren
(387-391), und sie die Befleckung der Stadt durch den Mord an Danaos
riskierten. Erhält er doch eine Leibwache, damit er nicht unverhofft getötet
würde und so dem Lande ein axöoq äeiCftiv entstünde (985-988)75. So mussten
die Danaiden das eigentliche Motiv ihrer Flucht verdecken durch sekundäre
wie die Hybris der Ägypter, deren «Mägde» sie nicht werden wollen (3 3 5)76,

Motive, die auch die Interpreten über den primären Grund getäuscht haben.
Bei anderen Gründen, die für ihre Ablehnung der Ehe mit den Ägyptern angeführt

wurden, wie Weihe an Artemis, Abstammung von Epaphos ohne
Zeugung, Inzest, Rechtsgründen, wäre das Verschweigen nicht nötig gewesen.

Der Dichter erreichte damit aber noch einen anderen Zweck. Auf diese
Weise wurde der Zuschauer in eine Spannung versetzt, die sich vermutlich erst
im dritten Stück der Trilogie löste, als nach dem Mord an den Ägyptern die
Motive der Tat aufgedeckt werden mussten. Erst hier wurde offenbar die
nähere Vorgeschichte der Trilogie nachgeholt, die im Gegensatz zur entfernteren
(274-324) von den Danaiden offensichtlich absichtlich verschwiegen wird,
indem sie der Frage des Pelasgos ausweichen (325ff.)77. In ähnlicher Weise
wird auch im Oedipus Rex des Sophokles erst am Ende (992ff.) das Orakel

73 Vgl. auch Weil (oben Anm. 50). Nach Kraus, Die Schutzsuchenden 162 wird in den Scholien
zu Eur. Or. 872 und Utas 1, 42 «mit dem abgebrauchten Motiv des Orakels gearbeitet, das
sich eben dadurch erfüllt, dass man seiner Erfüllung zu entgehen sucht», und ähnlich spricht
er Danaidentetralogie 90 von dem «Allerweltsmotiv eines Orakels», das in Zeile 29ff. Herington

des Prometheus-Scholions an einer anderen Stelle der Geschichte in die Paraphrase des

Aischylostextes eingeschwärzt werde.
74 S unten S. 99f.
75 Vgl. Sept. 682 ouk eoxt yfjput; xoöße xoö pidopaxo«; vom Brudermord.
76 Vgl. auch 392 uitoxsiptoi; Kpdxecnv dpoevcov und 337 Keicxtipevoix;. Damit wird die absolute

Gewalt des Gatten als KÜptoi; besonders herausgestellt, vgl. Elisei 210f.; Kraus, Danaidentetralogie

110, Anm. 74.
77 Zur Vorgeschichte gehört auch der Bau des Schiffes auf den Rat Athenes (Stellen unten Anm.

107, vgl. oben S. 88. 89. 90), und auch dieser konnte dann in den Hiketiden nicht erwähnt



Die Tragik der Danaiden 99

geoffenbart, das hinter dem ganzen Geschehen stand, und dieses dadurch erst
voll durchschaubar. Die Spannung des Zuschauers musste um so grösser sein,

wenn, wie es scheint, das Orakel erst von Aischylos in den Mythos eingeführt
wurde78, der Zuschauer es also noch nicht kannte.

K. von Fritz hat also durchaus richtig gesehen, dass Aischylos eine besondere

Absicht gehabt haben müsse, wenn er die Vorgeschichte weitgehend im
Dunkel liess, und nicht eher als bis diese Absicht aufgedeckt sei, ein Urteil
darüber gefällt werden könne, ob es ihm gelungen ist, seines Stoffes Herr zu
werden oder nicht, wie Wilamowitz (13) meinte. Ebenso hat er gesehen, dass

nichts leichter gewesen wäre, als die «Fingerzeige der Sage», nämlich den Streit
der Brüder und das Orakel, «zur Beseitigung der Dunkelheiten... zu benutzen,
das Orakel und damit Danaos zur eigentlichen Triebfeder des Ganzen zu
machen, ohne dass dadurch die dramatische Wirkung des Schicksales der Danaiden,

die dennoch als die Leidenden im Mittelpunkt des Dramas geblieben
wären, hätte beeinträchtigt zu werden brauchen». Er hat aber nicht gesehen,
dass gerade das Orakel als Grund der Ablehnung der Ehe mit den Ägyptern
und der Flucht nach Argos verschwiegen werden musste.

Danaos und seine Töchter glauben, dem Orakel ausweichen zu können,
während in Wirklichkeit seine Erfüllung bereits feststeht79. Auf dieses Ziel hat
Aischylos, wie sich schon aus den Hiketiden ablesen lässt, das Geschehen
folgerichtig angelegt und hingeführt. Deshalb hat er die Verfolgung der Danaiden

durch die Söhne des Aigyptos dadurch motiviert, dass diese ein Recht auf
die Ehe mit ihnen haben; dies kann nicht durch das attische Recht begründet
worden sein80, aber an der Tatsache selbst kann (trotz Garvie 220f.) kein
Zweifel bestehen81. Schon in dem Stoff selbst, den Aischylos für seine Trilogie
wählte, lag dies zugrunde; dass die fünfzig Brüder und die fünfzig Schwestern
füreinander bestimmt sind, ist ein Märchenmotiv, das sich in modifizierter
Form bei sehr verschiedenen Völkern wiederfindet82. Aischylos selbst hat das
Recht der Ägypter auf die Danaiden schon durch deren ständiges Ausweichen
auf die entsprechenden Fragen des Pelasgos deutlich zum Ausdruck ge-

werden. Dass Athene in den Hiketiden nicht vorkommt, ist also kein Argument dafür, dass

Aischylos von diesem Zug der Sage keinen Gebrauch gemacht habe, wie Fnis Johansen-
Whittle 1, 48J meinen. Eher dürfte er von Aischylos im Zusammenhang mit dem Orakel erst
eingeführt worden sein.

78 S. unten S. 107ff.
79 H. Diller, Göttliches und menschliches Wissen bei Sophokles, in: Gottheit und Mensch in den

Tragödien des Sophokles. Vorträge von H. Dlller, W. Schadewaldt, A. Lesky (Darmstadt
1963) 5ff.

80 Vgl. oben S. 83f.. Thomson ist gezwungen zuzugeben, dass die Ägypter insofern im Unrecht
sind, als sie zu Lebzeiten des Vaters Anspruch auf ihre Basen erheben, Eirene 9 (1971) 26.
Vgl. unten Anm. 85.

81 MacKinnon (oben Anm. 10) 78f.; Fnis Johansen-Whittle 1, 34f. 42. Falsch Elisei 212ff.
82 Vgl. C. Bonner, A study of the Danaid myth, Harv. Stud. Class. Phil. 13 (1902) 149; Megas

(oben Anm. 58); vgl. Garvie 175f.



100 Martin Sicherl

bracht83. Den König interessiert, bevor er den Danaiden seinen Schutz
gewährt, die Frage, ob sie sich ihren Vettern aus Abneigung verweigern oder weil
die Ehe nicht erlaubt ist (336); denn er will sich nicht ins Unrecht setzen, da
dies üble Folgen haben könnte. Die Mädchen antworten: «Wer könnte etwas

gegen Gatten haben, weil (wenn) sie Verwandte sind.» Damit verneinen sie die
erste Hälfte der Doppelfrage und bejahen implizite, dass ihnen diese Ehe nicht
erlaubt ist, ganz in Übereinstimmung mit 37: rov tlspu; ripyei ~ to pi) Oeprg84.

Als die Danaiden sich auf Dike berufen (343) und Pelasgos Zweifel äussert, ob
das Recht von Anfang an, also bei der Verweigerung der Ehe mit den Ägyptern,

auf ihrer Seite stand, schieben sie diese Frage beiseite, indem sie ihr
Recht als Schutzflehende geltend machen. Und als Pelasgos feststellt, dass man
den Söhnen des Aigyptos nicht entgegentreten könne, wenn sie als Nächstverwandte

nach heimatlichem Recht Anspruch auf ihre Basen haben und diese
erst das Gegenteil beweisen müssten (387-391), antworten sie wieder ausweichend

(392-396) und geben damit indirekt zu, dass es so ist85. Dagegen pocht
der Herold am Ende des Stückes, als er die Mädchen mit Gewalt wegführen
will, ausdrücklich auf das Recht (916) und macht geltend, dass er sich nur hole,
was ihm gehöre (918), und auf den Vorwurf des Pelasgos, ob er keine Scheu vor
den Göttern habe, beruft er sich auf die Götter des Nils, also auf ägyptisches
Recht (921 f.). Und wenn er schliesslich betont, dass er der aürave\|/ioi yu-
vdtK£<; beraubt werde (932f.), so liegt in dem sonst unnötigen Attribut die
Begründung seines Anspruchs86. Aus der Position des Rechts heraus wird erst
die brutale Gewalt voll verständlich, mit der sich die Ägypter ihrer Basen
bemächtigen wollen und die von diesen immer wieder als Hybris bezeichnet
wird.

83 Dazu Kraus, Die Schutzsuchenden 132-136; Danaidentelralogie 113.

84 Ähnlich auch Wilamowitz 14, Anm 2 und im kritischen Apparat der Ausgabe (zu 334 337):
«nec sunt spernendae nuptiae itöv K8Kxr|p£VG>v ipürov i.e. Kar' dyyiaxEiav Kupioiv», aber er
gibt den Vers unter Annahme von Versausfall vorher und nachher dem Pelasgos und zieht
daraus falsche Schlüsse. Vurtheim, Murray, Frns Johansen-Whittle und Kraus (Danaiden-
tetralogie 109f.) verstehen die Antwort der Danaiden im Sinne des Schohasten: Kar' E'/Opuv
8r|Xov6xt. Das hat aber zur Folge, dass övoixo auf rö pf] üepu; antworten müsste, aber die
Begründung von Frns Johansen-Whittle, die die Lesung (piZoücf voraussetzt, überzeugt nicht,
und Kraus (Danaidentelralogie 110, Anm. 71) bemerkt mit Recht, dass <pi3.o0o' statt des

Plurals K£KXT|p8vou5 den Singular verlangt Andererseits sind die Einwände gegen <päouc
övoixo hinfällig, das prädikative (pü.ou<; kann sehr wohl konditionalen Sinn haben ipü.ouq
övxag gi (pilot eiaiv «wenn sie verwandt sind»), und ouxoic; (338) bezieht sich dann nicht auf
övoixo (so Frns Johansen-Whittle und ersterer Gnomon 48, 1976, 330), sondern darauf, dass

man nichts gegen die Verwandtenehe haben könne, also auf den ganzen Vers 337. Pelasgos

stimmt zu mit Begründung: «(Natürlich), so mehrt sich (doch) das Vermögen» (vgl. Kraus,
Danaidentelralogie 110, Anm. 75).

85 Ein solches Gesetz bestand in Ägypten zur Zeit des Aischylos oder früher nicht, Frns Johan¬
sen-Whittle zu 387-391 (2, S. 305). Zu einer entsprechenden Sitte im Orient vgl W. Head-
lam, Class. Rev. 14 (1900) 111.

86 Fnis Johansen-Whittle 1, 34 und zu 933; vgl. Wilamowitz 14, MacKinnon 75.



Die Tragik der Danaiden 101

Wie das tragische Schicksal der Danaiden einerseits durch das Orakel und
andererseits durch den Rechtsanspruch der Söhne des Aigyptos begründet ist,
so wird es durch den Krieg zwischen diesen und den Argivern beschleunigt, um
sich in der Ermordung der Söhne des Aigyptos zu vollenden. Hygin (168, 3)
und Schol. Stat. Theb. 2, 222 berichten, dass die Aigyptos-Söhne Danaos
anzugreifen begannen, und Schol. rec. Eur. Hec. 886 (1, 427 D.) weiss, dass

Danaos eine Belagerung durch Aigyptos fürchtete; die Hiketiden weisen un-
missverständlich auf einen kommenden Krieg hin87. In diesem Krieg müssen
die Argiver unterlegen oder auf das Friedensangebot unter der Bedingung der
Ehe der Aigyptos-Söhne mit den Danaiden eingegangen sein. Auf jeden Fall
konnten die Ägypter ihren Anspruch auf ihre Basen durchsetzen88, so dass die
ultima ratio, das prophezeite Schicksal von ihrem Vater abzuwenden, ihre
Ermordung war.

Mit dem Mord an den Söhnen des Aigyptos kann die Trilogie aber nicht
geendet haben; es muss zu Verhandlungen gekommen sein, in denen die
Vorgänge geklärt und über Recht und Unrecht entschieden wurde89. Das erhellt
schon aus dem berühmten Fragment, das uns Athenaios überliefert hat (fr.
44 R.). Darin verkündet Aphrodite als ihr Werk, dass Himmel und Erde sich
nach ehelicher Vereinigung sehnen, der vom Himmel fallende Regen die Erde
schwängert und diese dann für die Menschen der Herden Nahrung, das Brot
zum Leben und die Früchte der Bäume gebiert. Es kann kein Zweifel sein, dass
die Göttin damit für Hypermestra eintritt, die ihrem Gesetz gefolgt ist. Viele
Interpreten haben angenommen, dass dieses Fragment aus einer Gerichtsszene
stammt, in der Hypermestra angeklagt war90.

In der Tat kann man sich schwer vorstellen, dass Aphrodite als Anwältin
Hypermestras in einer anderen Situation aufgetreten sei als in jener entscheidenden,

wo es um ihre Verurteilung ging91. Es ist zwar richtig, dass aus der
87 Fnis Johansen-Whittle 1, 42, vgl. Garvie 197f.
88 Hyg. Fab 168, 3, Schol. Stat. Theb. 2, 222; vgl. Ps.-Apollod. 2, 15; Frits Johansen-Whittle 1,

50, Stoessl 76f.
89 Vgl. Garvie 221 und 223: «the motivation of their flight, the reason and the justification of

the murder of their husbands, are of intense interest, and cannot possibly have been passed

over in the third play as not even worthy of discussion.» Dazu gehört auch, trotz der Zweifel
von Winnington-Ingram 145 60 die Frage, ob die Ägypter ein Recht auf die Ehe mit ihren
Basen haben, der sie selbst beharrlich ausgewichen sind, vgl. Fnis Johansen-Whittle 1,42. 51.

Dieser Frage mussten die Danaiden aus dem gleichen Grund ausweichen, aus dem sie das

Orakel verschweigen, nicht weil Aischylos das Interesse vom Hauptthema nicht auf ein
Nebenthema ablenken wollte, wie MacKinnon 79 meint. Hätten sie das Recht der Ägypter
zugegeben, dann hätten sie auch das Orakel preisgeben müssen.

90 Dazu Garvie 205f. Die Einwände Garvies können dagegen nicht aufkommen. Richtiger Ma-
curdy (oben Anm. 12): «The trial of Hypermnestra was certainly the great scene of the
Danaids.»

91 Nach Winnington-Ingram 143. 150 59. 70 war Aphrodites Funktion, die Danaiden zu
versöhnen («reconcile»), und diesem Zweck habe die Rede gedient, zu der das fr 44 R.
gehört.



102 Martin Sicherl

Tatsache, dass Aischylos die Orestie mit einer Gerichtsszene enden liess, nicht
geschlossen werden kann, dass er dies auch schon in der Danaidentrilogie
getan habe. Aber ebensowenig lässt sich aus der Tatsache, dass er es in einem
Falle tat, ableiten, dass er es in einem anderen nicht auch getan haben konnte.
Auch Sophokles hat das Motiv des Bestattungsverbotes zweimal verwendet,
ohne dass es durch den Mythos vorgegeben war, und das zitierte Fragment
spricht dafür, dass auch Aischylos ähnlich verfuhr. Pausanias (2, 19, 6)
berichtet denn auch, dass Danaos Hypermestra, die allein seinen Auftrag
missachtete, vor Gericht brachte, weil er glaubte, dass die Rettung des Lynkeus für
ihn nicht ohne Gefahr war, und weil sie, indem sie sich nicht mit den Schwestern

an der Tat beteiligte, dadurch den Vorwurf gegen den Anstifter erhöhte.
Sie sei aber von dem Gericht der Argiver freigesprochen worden und habe
deshalb der Aphrodite Nikephoros eine Statue aufgestellt92.

Das Verhalten Hypermestras kann aber kaum der Anlass zu einem Pro-
zess gewesen sein. Denn sie allein hatte kein Verbrechen begangen, ihre Schuld
könnte nur gewesen sein, dass sie sich dem väterlichen Befehl widersetzt hatte,
ihren Gatten zu ermorden. Dafür konnte sie aber, wie man mit Recht betont
hat93, vor kein bürgerliches Gericht gestellt werden. Dagegen kann der Mord
der übrigen nicht übergangen worden sein94; er musste ebenso wie der des
Orestes zum Austrag kommen. Denn er ist nicht nur, wie viele Quellen betonen,

ein schweres Verbrechen95, unter Bruch eines beschworenen Vertrages
heimtückisch begangen96 an Menschen, die im Recht waren, an Blutsverwandten

und ihren angetrauten Gatten. Wenn Danaos inzwischen König von
Argos geworden war und der Mord, wie wir annehmen dürfen, in den königlichen

Gemächern stattfand97, war er zudem ein schlimmer Frevel an Zeus

92 Vgl auch 2, 21, 1 Yjt£ppf]axpa Kai xoOxo [seil, xö xfjq'AptKpiöo^ iepöv] dvet>T|Ke viKr|aaaa xf|
8iiq) xöv itaxepa f)v xoü AuyKeax; evera eipuye; 2, 20, 7 Yiueppticxpav evxaüüa U7tö Aavaoü
Kptüfjvai Xiyovxec;. Pausanias' Kenntnis der Trilogie des Aischylos ist Frns Johansen-Whittle
I, 53 nicht zweifelhaft, anders Garvie 206. Den Argivern konnte die Trilogie des Aischylos, in
der Orestes sich selbst, sein Land und sein Volk Athene als ewige Bundesgenossen verspneht
(Eum 289-291 762-765), nicht fremd sein.

93 Kraus, Danaidentetralogie 130.
94 Zur Frage eines Prozesses vgl. Garvie 206-211. Garvie selbst zweifelt, ob es überhaupt einen

Prozess gab, Frns Johansen-Whittle 1, 42. 54 halten es immerhin für möglich.
95 Vgl. besonders Horaz und Ovid, die sie insbesondere als tmpiae bezeichnen (Hör Carm 3,

II, 30-32, Ov. Her 14, 26), weil sie sich gegen die eheliche pietas vergangen haben, vgl
S. Jäkel, The 14th Herold letter of Ovid and the trilogy ofAeschylus, Mnemosyne 26 (1973)
239-248. Hypermestra will nicht pianpövop heissen (PV 868), in Delphi erhält sie ein Standbild

axs Kaöapd yeipac pövr) xwv aSeAipwv, Paus 10, 10, 5.

96 Schol. PF853 oitetaapeviov; Schol II 4, 171 raxä xä<; xoü itaxpex; 0noi>f|Ka<; sSoXoipovrioav,
Schol. Eur. Hec 8 8 6 87tißouXf)v eaKetgaxo, auveOexo ydp; Hör. Carm 3, 11, 34 periurum
parentem, Hygm. Fab 168, 3 polhcetur, Schol. Stat. Theb 2, 202 spopondit, 6, 269 simulavit
se tradtturum armavitque occulte fihas und immica foedera

97 Bei Ov. Her 14, 23f werden die Danaiden mit den verborgenen Waffen von ihrem Schwie¬

gervater Aigyptos im Palast des Pelasgos empfangen. Die Bedenken Garvies 169, dass dies



Die Tragik der Danaiden 103

Xenios98 und eine schwere Befleckung der Stadt, die nicht ungesühnt
hingenommen werden konnten. Danaos, dem Anstifter der Tat, musste der Prozess

gemacht werden99. In der Tat hören wir von einer formellen Anklage des
Danaos bei Euripides (Or. 871-872), und Ankläger war danach Aigyptos, der
Vater der Gemordeten, der nach einem Scholion zu dieser Stelle eigens zu
diesem Zweck aus Ägypten gekommen war. Ein zweites Scholion dazu berichtet,

dass Aigyptos bei Phrynichos bereits mit seinen Söhnen gekommen sei;

Aigyptos' Ankunft mit seinen Söhnen kennen auch die Scholien zum Prometheus

und zu Eur. Hec. 886 und wohl auch Eustathios zu II. 1, 42, und diese
Version vertritt auch Euripides selbst (fr. 846 N.2)100. Aischylos hat also diesen

Zug von seinem Vorgänger übernommen101, wie das Scholion zum Prometheus

zeigt.
In diesem Prozess muss das Orakel als letzter Grund der Tat der Danaiden

offengelegt worden sein, da sich Danaos zu seiner und seiner Töchter Verteidigung

darauf stützen musste. Dann aber musste er auch Hypermestra anklagen,

die die Gehorsamspflicht gegen ihren Vater missachtet, den künftigen
Mörder ihres Vaters am Leben gelassen und ihm die Flucht ermöglicht
hatte102. Umgekehrt muss das Eintreten Aphrodites für Hypermestra zugleich
Anklage ihrer Schwestern bedeutet haben, die sich gegen ihr Gesetz vergangen
hatten. Jedenfalls war das Urteil über Hypermestra von dem über Danaos und
ihre Schwestern nicht zu trennen, wie beider Taten, Mord und Schonung, nur
die verschiedenen Antworten auf dasselbe Dilemma waren103.

Winnington-Ingram (S. 149 69) vermutet, dass Danaos zum Tode
verurteilt, aber aus einleuchtenden Gründen nicht hingerichtet worden sei. Die

bereits die Version des Aischylos war, sind hinfällig, wenn Danaos dem Pelasgos als König
nachgefolgt war und in dessen Palast zusammen mit Aigyptos die Hochzeit veranstaltete.
Aischylos hat dieses Detail bereits in den Hiketiden vorbereitet, vgl Winnington-Ingram 146

63f. mit Verweis auf Wilamowitz 21 und F. Stoessl, Die Trilogie des Aischvlos Formgesetze
und Wege der Rekonstruktion (Baden bei Wien 1937) 84, Frns Johansen-Whittle 1, 43. 48 R

98 Winnington-Ingram 145f. 63; Stoessl, Die Hiketiden 79, Anm. 179, vgl. Garvie 182.

99 Winnington-Ingram 148f. 66ff. Nach Schol. Eur. Or 872 wurden die Besten der Ägypter
und Argiver zu Richtern bestellt. Winnington-Ingram 149, 45 68, 46 weist auf die
Schwierigkeiten hin, die ein solches Gericht mit zwei Schauspielern gehabt hätte, unüberwindlich
waren sie gewiss nicht. Einen Prozess der Danaiden halt auch von Fritz 130f. 168f für
möglich, obwohl er eine Anklage gegen Danaos ausschliesst, «weil dies voraussetze, dass er
vorher die treibende Kraft gewesen ist», was mit dem Inhalt der Hiketiden im Widerspruch
stehe. Wie sich gezeigt hat, ist dies aber nicht der Fall

100 Eustathios (zu II 1, 42) drückt sich unbestimmt aus: ota 6s iioxspov siiaOev ö Aiyinrtoq,
eküoiv Kai aüxöi; ei?"Apyo<;... ai iaxopiat 6r|/.oöaiv (nicht nach dem Schol. II 1, 42).

101 So einleuchtend Stoessl, Die Hiketiden 85. Nach Wilamowitz 20. 23 und Kraus, Die Schutzsu¬

chenden 170; Danaidentetralogie 88.91. 129 ist Aigyptos nicht mit seinen Söhnen nach Argos
gekommen, nach Winnington-Ingram 148 66 kann er in den Danaiden keine Rolle gespielt
haben. Beides ist unbegründet. Vgl. auch Garvie 209.

102 Hör. Carm. 3, 11, 37ff.; Ov. Her. 14, 71-78; Serv. Dan. Aen 10, 497
103 Vgl. G. Hermann, De Aeschyh Danaidibus, in. Opuscula 2 (Lipsiae 1827) 321: «coniunctae



104 Martin Sicherl

einschlägige Stelle der Hiketiden, auf die er sich beruft, deutet jedoch nicht auf
eine Verurteilung, höchstens auf eine Anklage, und die Nachrichten über den
Prozess gegen Danaos vermelden nicht, welches Urteil ergangen ist104. Sicher
ist nur, dass sich das Orakel erfüllen musste und jedes Urteil, das dem
entgegengestanden hätte, zum Scheitern verurteilt war. Man könnte sich aber denken,

dass er freigesprochen wurde, wenn die Söhne des Aigyptos nach dem
Willen ihres Vaters auf der Ehe mit den Danaiden bestanden, damit das Orakel

sich erfülle und Aigyptos auf diese Weise die Herrschaft allein erhielte (s.
oben S. 90). In diesem Falle musste die Ermordung der Ägypter in der Tat als
ein Akt der Notwehr (s. oben Anm. 39) erscheinen.

Von einer Anklage der Mörderinnen selbst berichtet dagegen die Überlieferung

nicht. Vielleicht wurde ihnen nicht der Prozess gemacht, weil sie auf
Befehl ihres Vaters gehandelt haben; nach Schol. Eur. Or. 871 jedenfalls wurde
Danaos wegen des Mordes, den seine Töchter begangen hatten, zur
Verantwortung gezogen. Und wenn das Eheverlangen der Ägypter wirklich im Sinne
ihres Vaters die Erfüllung des Orakels zum Ziele hatte, musste ihre Tat wie die
des Orestes (vgl. Eum. 614-641) von Zeus selbst geboten erscheinen. Wohl
aber hören wir von Ps.-Apollodor (2, 22), dass sie von Athene und Hermes auf
Geheiss des Zeus entsühnt wurden, wie es bei einer Blutschuld notwendig
war105. Auch dies wäre eine Parallele zur Orestie, wo Orestes durch Apollon, der
den Mord an seiner Mutter befohlen hatte, entsühnt wird. Die Entsühnung war
jedenfalls Voraussetzung ihrer kommenden zweiten Vermählung, von der
verschiedene Quellen berichten106. Sie ist aber unabhängig von einem
Gerichtsurteil, wie auch die Orestie zeigt. Athene, die von keiner Mutter geborene,

sondern aus dem Haupte des Zeus entsprungene jungfräuliche Göttin
(Eum. 663-666), die, wie sie in den Eumeniden (734-741) selbst verkündet,
ganz des Vaters ist und von der Ehe nichts wissen will, war für die Entsühnung
der Danaiden, die ihre Gatten ermordeten, um ihren Vater zu retten, besonders

geeignet. Sie war es ja auch gewesen, die nach der mythographischen
Tradition107 dem Danaos geraten hatte, ein Schiff zu bauen und mit seinen
Töchtern zu fliehen, oder ihm selbst das Schiff baute (Hyg. Fab. 168, 2). Ihr
hat er auf der Flucht nach Argos mit seinen Töchtern während eines Zwi-

profecto sunt caussae, quod, si puniendae erant, quae patraverunt caedem, absolvenda erat,
quae non patraverat; sin haec poenam meruerat, Ulis concedenda erat impunitas.» Von zwei
Gerichtsverfahren, die man Hermann zugeschrieben habe (vgl. Garvie 205), ist hier keine
Rede.

104 Eur. Or. 872f. Sikck; SiSövt' und dementsprechend SeöoiKsvai Siicaq und SoOvat Sikou; in den
Scholien kann nur heissen, dass Danaos sich der Anklage des Aigyptos gestellt hat, vgl.
Eunpidis Orestes, introd., testo cnt., commento e appendice metnca a cura di V. Di Benedetto

(Firenze 1965) zu 872-873.
105 Vgl. M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion l4, 632ff.
106 Pind. Ryth 9, 112-116 mit Schol. 195b; Hyg. Fab. 170, 11; Paus. 3, 12, 2, Eust. ad Dionys.

Per 805.
107 Ps.-Apollod. 2, 12, Schol. IL 1, 42; Hyg. Fab 168, 2; 277, 5; Eust. II. 1, 42.



Die Tragik der Danaiden 105

schenaufenthaltes auf Rhodos in Lindos ein Standbild geweiht und nach Dio-
dor (5, 58) auch den Tempel errichtet, ebenso einen auch in der Argolis (Paus.
2, 37, 2). Auch zu Zeus, dem Vatergott, der Orestes durch Apollon gebot,
seinen Vater zu rächen, und ihn durch Apollon und Athene rettete (Eum.
758ff.), haben die Danaiden ein besonderes Verhältnis. Dem Zeus Hikesios
haben sie sich ganz anvertraut, ihn preisen sie hymnisch, ihn rufen sie zweimal
an (1052f. 1064f.), sie vor der Ehe mit den Ägyptern zu bewahren108. Man
kann vermuten, dass auch gegen die Mörderinnen selbst Anklage erhoben
wurde und dann Athene für sie wie Aphrodite für Hypermestra eingetreten
ist109 und für sie nach dem Willen des Zeus wie in den Eumeniden den
Freispruch erwirkt hat110.

Wenn es auch nicht möglich ist, mit Sicherheit bestimmte Züge der my-
thographischen Tradition dem Aischylos zu vindizieren und die Handlungsführung

in den beiden verlorenen Stücken in ihren Einzelheiten zu
rekonstruieren111, so wird doch die Konzeption des Tragischen deutlich, die
Aischylos bei der Gestaltung des Stoffes geleitet hat. Er hat den Chor der
Danaiden, den Protagonisten und eigentlichen Helden der Trilogie, in den

Widerspruch zweier Grundgesetze ihrer Lebensordnung gestellt, der Pflicht,
die Eltern zu ehren, eines der drei Grundgesetze griechischer Ethik, das die
Danaiden selbst den Argivern ans Herz legen (704-709)'12, und des Gesetzes
der Ehe, für die die Frau bestimmt ist113 und die den Fortbestand des
Geschlechtes verbürgt. Dieser Widerspruch ist unauflösbar, weil die Mächte, die
das Leben bestimmen, griechisch gesprochen: die Götter, selbst gegeneinander
stehen. Wenn die Töchter den Vater retten wollen, müssen sie, um der Ehe zu
entgehen, einen Mord an den ihnen angetrauten Gatten begehen, und vergehen
sich damit gegen das universale Gesetz Aphrodites; wenn sie dem Gesetz
Aphrodites folgen, vergehen sie sich gegen den Befehl des Vaters, dem sie nach
attischem Recht Untertan sind, und geben damit den Weg frei zu seiner
Ermordung. Und wie immer sie sich entscheiden, ihre Entscheidung kann für sie

katastrophale Folgen haben. Der Mord, und besonders der Mord am Ehegatten,

ist ein schweres Verbrechen, das nach Sühne verlangt, und auch der
Ungehorsam gegen den Vater konnte für sie den Tod bedeuten. Nach dem Schorns

So wenden sich auch Orestes und Elektra, die ihres Vaters beraubten Kinder, an den Vater¬

gott Zeus um Rettung aus ihrer Not, Cho. 2461T.

109 Vgl. Garvie 206-209. An Athene als «counterpart» von Aphrodite denkt auch Winmngton-
Ingram 143 58.

110 Freispruch der Danaiden nimmt auch Stoessl, Die Trilogie 105; Die Hiketiden 86 an. Zum
Verfahren s. Thomson zu Eum 734-743.

111 Die wichtigsten Rekonstruktionsversuche sind: von Fritz, Winmngton-Ingram, Stoessl (Die
Hiketiden), Kraus (Danaidenletralogie).

112 Vgl. auch Eum 270f. 545. Weitere Stellenverweise bei Thomson, The Oresteia zu Eum
269-272; Friis Johansen-Whittle zu 707-709.

113 Aesch. Eum. 217 EÜvr) -yap av8pi Kai yuvatKi pöpatpoi;; fr. 13R. aoi psv yapEiaOui popaipov,
yapetv 6' epoi; vgl. dazu den Apparat von Radt.



106 Martin Sicherl

lion zu Eur. Hec. 886 hatte Danaos die Nichtbefolgung seines Befehles mit
dem Tode bedroht, nach Ps.-Apollodor (2, 21) und Ovid (Her. 14, 3. 83f.)
wurde Hypermestra von Danaos eingekerkert, und auch Horaz spielt auf ihre
Einkerkerung an (Carm. 3, 11, 45). Nach Ovid wartet ihrer Tod oder Folter
(9-12), nach Horaz fürchtet sie auch die Verbannung. Dies scheinen Reflexe
der Aischyleischen Dichtung zu sein"4. In ihrer Hochzeitsnacht wird den Da-
naiden die einsame Entscheidung abverlangt, die über ihr Leben entscheiden
kann. Der Versuch, dem Orakel zu entgehen, aber endet tragisch; der Mord,
den die 49 Schwestern begehen, um die Erfüllung des Orakels zu verhindern,
trifft eo ipso die Unschuldigen, während der eine, der am Leben bleibt, dazu
bestimmt ist, die Blutrache für seine gemordeten Brüder zu vollziehen. Weder
die Ablehnung gewalttätiger Freier noch der Ehe überhaupt wären als bloss
psychologische Momente so wie das Orakel geeignet gewesen, jenes tragische
Dilemma, den unaufhebbaren Widerspruch, die Kreuzung zweier Notwendigkeiten

zu schaffen, die durch die göttlichen Mächte des Seins gegeben ist.
Die Unauflösbarkeit des Widerspruchs zwischen Gesetz und Gesetz,

zwischen Gott und Gott mag, ähnlich wie bei Orestes in den Eumeniden, ihren
Ausdruck gefunden haben im Freispruch beider Seiten. Das bedeutet aber
nicht, dass beider Taten gleich zu bewerten sind. Das zeigt schon die Notwendigkeit

der religiösen Entsühnung der Mörderinnen von der Befleckung durch
den Mord, aber auch das Urteil der nachfolgenden Dichter über die Tat der
Hypermestra. Sie hat anders als ihre Schwestern das Verbrechen des Mordes
an ihrem Gatten von sich gewiesen und deshalb ewigen Ruhm erlangt. So

preist sie Pindar in der zehnten Nemeischen Ode, weil sie «in einsamem Ent-
schluss ihr Schwert in der Scheide zurückhielt»"5. Dieses Gedicht aus Pindars
letzten Jahren kann sich gut auf die Dichtung des Aischylos bezogen haben.
Sein Urteil, dass sie «nicht abirrte» mit ihrer Tat, deutet an, dass ihr Verhalten
angefochten, aber gerechtfertigt wurde116. Am berühmtesten sind die Verse des
Horaz (Carm. 3, 11, 33-36), in denen er Hypermestra ewigen Ruhm
zuerkennt, weil sie ungeachtet der drohenden Einkerkerung oder Verbannung
ihrem meineidigen Vater nicht gefolgt ist und sich anders als ihre verbrecheri-

114 Es ist von vornherein wahrscheinlich, dass die beiden Dichter nicht aus der mythographi-
schen Tradition (so Kraus, Danaidentetralogie 89), sondern mittelbar oder unmittelbar aus
der berühmten Tnlogie des Aischylos schöpften Zum Verhältnis Ovids zur Danaidentnlogie
vgl M. Schanz/C. Hosius, Geschichte der Romischen Literatur 24 (München 1935) 219, P
Ovidi Nasonts Heroides, ed. A Palmer (Oxford 1898, Neudruck Hildesheim 1967) 411
Th Birt, Rhein. Mus. 32 (1877) 397ff suchte nachzuweisen, dass Ovid direkt aus Aischylos
schöpfte (dazu Garvie 168-170 und oben Anm 97), und neuerdings sieht auch Jäkel (oben
Anm. 95) m Aischylos die Quelle Ovids. Nach Kraus, Danaidentetralogie 130 geht die Flucht
des Lynkeus und die Einkerkerung Hypermestras vielleicht auf Aischylos zurück. Auffallend
ist die Übereinstimmung zwischen Horaz und Ovid in verschiedenen Details, die von Hör.
Carm 3, 11, 37-39 mit Ov. Her 14, 73f. kann kaum Zufall sein.

115 Vgl. dazu auch die Scholien lOab (3, 167 D.)
116 Kraus, Die Schutzsuchenden 172f.; Danaidentetralogie 130.



Die Tragik der Danaiden 107

sehen Schwestern des Ehebundes würdig erwiesen habe117. Auch die Hyper-
mestra Ovids wollte lieber Einkerkerung, Folter und Tod erleiden als das von
ihrem Vater verlangte Verbrechen begehen. Auch das Lob dieser römischen
Dichter mag ein Reflex der Tatbewertung im dritten Stück der Aischyleischen
Trilogie sein. Auch im Prometheus (867f.) wird ja als Motiv der Hypermestra
ausser der Liebe, die sie zu Lynkeus fasst118, angegeben, dass sie lieber feige
genannt werden wolle als blutbefleckte Mörderin. Wie die Prophezeiung des
Prometheus den wesentlichen Inhalt der Danaidentrilogie referiert, so wird
auch dieser Zug ihr entnommen sein. Indem Hypermestra ihre sittliche
Entscheidung ungeachtet des drohenden Todes, des Kerkers und der Folter oder
Verbannung119 trifft, erhebt sie sich in tragischer Grösse über ihre Schwestern.

Wir haben guten Grund zu der Annahme, dass erst Aischylos es war, der
das Orakelmotiv in den überkommenen Mythos eingeführt hat. In dem
Märchen, das der Danaidensage zugrunde liegt120, fehlt ein Orakel und ebenso in
allen Versionen der Danaidensage ausser den genannten Scholienstellen. Der
Grund der Flucht des Danaos mit seinen Töchtern war dann, dass er sich im
Streit um die Herrschaft nicht gegen seinen Bruder und dessen Söhne behaupten

konnte121, und die heimtückische Ermordung der Gatten durch ihre Bräute
ist bereits im Märchen die List, mit der sich der Unterlegene gegen den Stärkeren

zu behaupten sucht. Auch dass eine allein ihren Gatten schont, ist bereits
ein Zug des Märchens. Der Gattenmord ist hier also durch Streit und das
Bestreben des Schwächeren, sich gegen den Stärkeren durchzusetzen, motiviert.

Daraus, dass die otdoiq nepi xfjc, dp%fj<;, Neid und Misstrauen des
Danaos gegen die Söhne seines Bruders, zur Motivierung des Geschehens
ausreichten, hat man mit Recht geschlossen, dass das Orakel ein späterer Zusatz
ist122.

117 Abhängigkeit Pindars und Horazens von Aischylos: L. R. Farneil, Critical commentary to the
works ofPindar (London 1932, Neudruck Amsterdam 1961) 318 zu V. 6.

118 Zu PV 865 |iiav naiScov ipepoi; OeXijei vgl. Winnington-Ingram 147 65f.; Garvie 225,
Stoessl, Die Hikeliden 83, Anm. 187; Frns Johansen-Whittle 1, 46, Anm. 17, Kraus, Da-
naidentetralogie 127, Anm. 133. Die von Kraus mit Recht verworfene Ansicht, dass TtaiSwv

zweideutig sei, hatte neuerdings MacKinnon 81 vertreten.
119 Dieses Motiv klingt nur bei Horaz an
120 Oben S. 99 mit Anm. 82.
121 Nach O. Waser, Danaos und die Danaiden, Archiv f Religionswiss. 2 (1899) 52; RE 4, 2

(1901) 2095 und P Fnedländer, Argolica (Diss. Berlin 1905) 6 kommt Schol Eur. Hec 886

(ohne Orakel) der ursprünglichen Form der Sage am nächsten, vgl Garvie 175. Die Einwände
von Wilamowitz (23, Anm. 1) sind nicht überzeugend; die Rolle des Aigyptos in diesem
Scholion passt gut zu seiner Rolle beim Gericht über Danaos (dazu oben S 103), und die
Blutrache an den Mörderinnen sieht eher nach Urzeit aus als ihre Entsuhnung (Homer kennt
die Entsühnung von Blutschuld nicht) und Wiederverheiratung, von denen erst Ps.-Apollodor
(2, 22) berichtet (anders Waser 56). Nach Hyg. Fab 168, 1 ist der Grund der Flucht des

Danaos und seiner Töchter, dass Aigyptos sie ermorden wollte, um das väterliche Erbe allein
zu besitzen. Streit um die Macht auch Schol. PV 853, Ps.-Apollod. im Schol II 1, 42, Ps.-

Apollod. 2, 12; Serv. Dan. Aen 10, 497.
122 Megas 122f.



108 Martin Sicherl

Andererseits konnte wahrscheinlich gemacht werden, dass alle Scholia-
sten, die von dem Orakel wissen, ihre Kenntnis aus der Danaidentrilogie
haben. In den Scholien zu PV 853 und II. 1, 42 tritt das Orakel neben das

ursprüngliche Motiv der Ermordung, den Streit der Brüder um die Herrschaft,
der im Scholion zu Eur. Hec. 866 noch das alleinige Motiv ist. Dass der Streit
der Väter in den Hiketiden nicht erwähnt wird, beweist nicht, dass er Aischy-
los fremd ist; er wird erst bei der Klärung des Tatmotivs im Zusammenhang
mit dem Orakel zur Sprache gekommen sein. Von der ursprünglichen Form
der Sage zur Einführung des Orakels ist dabei nur ein kleiner Schritt. Es stellt
gewissermassen die Objektivierung der subjektiven Angst des Bedrohten dar,
und der Zug der Sage, wonach der allein Geschonte den Danaos allein oder
zusammen mit seinen Töchtern ermordet, bot sich zur Einführung des Orakels
geradezu an123.

Der stärkste Grund für die Annahme, dass erst Aischylos das Orakelmotiv
in die Sage eingeführt hat, ist aber die Tatsache, dass damit das tragische
Dilemma entsteht, das der Sage vorher fremd war. Mit dem tragischen
Dilemma reiht sich die Danaidentrilogie in den Rahmen der letzten Werke des

Aischylos, zwischen die Sieben (467) und die Orestie (458) ein, in den sie 1952
durch den Papyrusfund entgegen der bis dahin allgemein für gesichert gehaltenen

Frühdatierung der Hiketiden als ältestes erhaltenes Stück verwiesen
wurde. In dem nun ältesten erhaltenen Stück, den Persern (472), gibt es das

tragische Dilemma noch nicht; hier ist der Sturz der Hybris Gegenstand der
dramatischen Gestaltung. Erst in den Sieben (467) tritt es für uns zum ersten
Mal in Erscheinung. Hier sind die Angreifer zwar auch durch die Hybris
gekennzeichnet, aber Eteokles, der Protagonist, wird vor die Entscheidung
gestellt, zur Verteidigung der Stadt mit seinem Bruder den Kampf auf Leben und
Tod aufzunehmen, in dem sie dann beide fallen. Eteokles ist sich dieser
tragischen Situation voll bewusst und nimmt sie auf sich124, er ist der erste wirklich
tragische Held. Die Entdeckung des tragischen Widerspruchs und seine
Einführung in die Tragödie bedeutet einen Sprung, der der biologischen Mutation
vergleichbar ist; Aischylos hat damit die Tragödie auf eine neue Stufe
gehoben125.

In den Hiketiden wird die tragische Verstrickung bereits an der Gestalt
des gerechten Herrschers Pelasgos sichtbar. Entweder gewährt er den Danai-
den nicht den erbetenen Schutz, verletzt damit das Gastrecht und zieht die
Strafe des Zeus, des Schützers des Gastrechts, auf sich herab, oder er versagt

123 Megas419f. 422. 426.
124 Dies wird von Garvie 130-133 zu wenig beachtet, wenn er den Einschnitt zwischen Persern

und Sieben einerseits und Hiketiden und Orestie andererseits ansetzt.
125 Dass Phrynichos zuerst den Konflikt in die Tragödie eingeführt habe (F. Marx, Rhein. Mus

N.F. 77, 1928, 340), ist nichts als eine Vermutung, die sich leicht einstellt, wenn man ihn aus
Aischylos bereits kennt. Aber auch dann würde erst das Orakel jene Unentrinnbarkeit schaffen,

die ihn in den Sieben und der Orestie kennzeichnet.



Die Tragik der Danaiden 109

ihn ihnen und riskiert damit einen Krieg mit den Ägyptern, dessen Ausgang
ungewiss ist und der selbst bei glücklichem Ausgang der Stadt schwere Leiden
auferlegt. Dieses Dilemma wird von Pelasgos klar gesehen. Er entscheidet sich
für das zweite und nimmt bewusst die Folgen seiner Entscheidung auf sich.
Hätten wir noch die ganze Trilogie, würden uns die tragischen Folgen seiner
Entscheidung noch klarer sichtbar. Der Krieg mit den Ägyptern wird zwar
schon am Ende des ersten Stückes, in der Heroldsszene, zur Gewissheit, das
Schicksal des Pelasgos selbst bleibt aber offen. Wir können jedoch aus den
Anhaltspunkten, die uns die Überlieferung bietet, schliessen, dass er in diesem

Krieg gefallen ist und Danaos, der Nachkomme der Io, von den Argivern zu
seinem Nachfolger gewählt wurde126. Es ist aber nicht das Dilemma der
zweitrangigen Figur des Pelasgos (376-380) und damit der Polis von Argos, in dem
der tragische Widerspruch in der Danaidentrilogie seine höchste Ausformung
gefunden haben muss, sondern das des eigentlichen Protagonisten, des Chores
der Danaiden. In der Sicht auf das Ganze ist die Tragik des Pelasgos auch nicht
primärer Art wie die der Danaiden, sondern von dieser abgeleitet; er wird in
deren Tragik verstrickt und dadurch selbst zu einer tragischen Figur127. In der
Orestie schliesslich offenbart sich der Doppelcharakter menschlichen Tuns im
tragischen Dilemma in erster Linie an den zentralen Gestalten des Agamemnon

und des Orestes, aber auch hier werden Nebenfiguren wie Kassandra in
das tragische Geschehen einbezogen, wie es auch in den Sieben mit der Gestalt
des Amphiaraos der Fall ist. Mehr noch, derselbe Konflikt zwischen dem
Gebot, den Vater zu ehren, und dem Gebot der Gattenliebe klingt auch in den
Eumeniden auf. Hier verteidigt Apollon Orestes und damit sein eigenes Gebot,
den Vater zu rächen, gegen die Erinyen mit dem Vorrang der Ehe vor der
Bindung durch das gemeinsame Blut, während diese das Gebot, die Eltern zu
ehren, geltend machen und den Mörder seiner Mutter verfolgen (179-234.
271. 491ff; vgl. auch 548. 608. 653), den Mord Klytaimestras an Agamemnon
aber auf sich beruhen Hessen, weil er nicht Blutsverwandter war (60 5)128.

Sosehr man sich auch hüten muss, geradlinige Entwicklungen der Tragödie

als gegeben vorauszusetzen, hier haben wir durch die verbürgten Daten der
Aufführung der Sieben und der Orestie und die Zeitspanne der Aufführung der
Danaiden den Beweis, dass Aischylos' Denken in seinem letzten Lebensjahrzehnt

um das Problem des tragischen Dilemmas kreiste und sich immer mehr
vertiefte. In der Danaidentrilogie hat der Dichter den tragischen Widerspruch
gewonnen, indem er der überkommenen Form der Sage das Motiv des Orakels

126 Schol. II. 1, 42 Ps.-Apollod. 2, 13; Paus. 2, 19, 3-4; Serv. Dan. Aen. 10, 497, vgl. auch Paus.

2, 16, 1; Schol. Eur. Or. 932; Garvie 198ff.
127 Vgl. H. Diller, Wien. Stud. 69 (1956) 82f.; Ant. u. Abendl. 6 (1957) 168f.
128 Auf diese Parallele zur Danaidentrilogie hatte, wie ich erst nachträglich sah, schon Thomson,

Oresteia zu Eum. 217-218 (vgl. auch zu 212) hingewiesen. Für Aischylos ist der Konflikt
jedoch kein soziologisches, sondern ein religiös-ethisches Problem.



110 Martin Sicherl: Die Tragik der Danaiden

einpflanzte. So hat später auch Sophokles das tragische Schicksal der Antigone
durch Einführung des Bestattungsverbots, das der Mythos nicht kannte,
begründet. Durch das Orakel erhält auch das aus dem Märchen ererbte Motiv der
Ermordung aller ausser dem einen einen Sinn, der ihm zunächst fremd war; es
musste so geschehen, damit das Orakel in Erfüllung gehe. Damit wird das
blosse Faktum zu schicksalsmässiger Notwendigkeit vertieft und die
Widersprüchlichkeit der Weltordnung, wie sie sich dem Menschen in den
Ausnahmesituationen des Lebens leidvoll offenbaren kann, zu reiner Darstellung
gebracht. «In grossartiger Weise enthüllt sich dem Zuschauer nicht mehr einfach
Recht und Unrecht, Schuld und Schicksal, sondern der zweideutige,
geheimnisvolle, rätselhafte Charakter der Wirklichkeit»129, nicht anders als in der
Orestie130.

Durch das Orakel erhält aber auch die Tat der Hypermestra eine sittliche
Qualität, die sie in der Sage noch nicht hatte131, indem sie zwischen zwei
einander widersprechenden Forderungen wählen muss und sich, ihrem Gewissen

folgend, für diejenige entscheidet, die sie allein für sittlich vertretbar hält.
Das Besondere daran ist, dass sie einen Mord auch dann für ein Verbrechen
hielt, wenn er zur Verhinderung eines Mordes, und sei es am eigenen Vater,
begangen wird, und sich deshalb, selbst in Erwartung schwerer Bestrafung, ja
des Todes, über den Befehl des Vaters hinwegsetzte. Mit ihrem Freispruch hat
Aischylos zwei Grundsätze sittlichen Handelns verkündet, die fortan aus dem
Bewusstsein nicht mehr verschwinden sollten. Dass der Zweck nicht die Mittel
heiligt, hat Paulus im Römerbrief (3, 8) bekräftigt, und dass man Gott mehr
gehorchen müsse als den Menschen, bezeugt der Tod der Antigone des Sophokles,

hält Sokrates (Apologie 29 D) seinen Richtern entgegen und wird auch
durch die Apostelgeschichte (5, 29; vgl. auch 4, 19) bestätigt. Gerade darum
scheint es dem Dichter im letzten gegangen zu sein. In seinen Händen wird der
durch die Einführung des Orakels neu gestaltete Mythos zum Mittel der
Verkündigung einer neuen, wahrhaft humanen Sittlichkeit, nicht anders als in der
Orestie, in der das alte Gesetz der Blutrache aufgehoben und durch ein ordentliches

Gerichtsverfahren ersetzt wird.

129 W. Nestle, in: Aischylos, Die Tragödien und Fragmente, übertragen von J. G. Droysen (Stutt¬
gart 1944) 125, vgl dens., Menschliche Existenz 18.

130 Die Nähe der Danaidentnlogie zur Orestie, auf die wir immer wieder gestossen sind, wurde in
der letzten Zeit immer mehr erkannt, vgl. Garvie 130-135 u.ö.

131 Im Schol. Eur. Hec. 866 (dazu oben Anm. 121) und im Schol. 195a zu Pind. Pyth. 9, 11 ist die
Liebe der Hypermestra alleiniges Motiv der Schonung des Lynkeus, im PV tritt neben die
Liebe (865) die Ablehnung des Verbrechens (867f.), auch dies ein Zeichen für die nachträgliche

Einführung des Orakels in den Mythos durch Aischylos. Beide Motive hat auch Horaz,
während bei Ovid nur das letztere (pietas und timor, dazu Jäkel, oben Anm. 95) erscheint; vgl.
dazu Anm. 114. Schol. PV 853 übergeht die Ablehnung des Verbrechens.


	Die Tragik der Danaiden

