Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 43 (1986)

Heft: 2

Artikel: Die Tragik der Danaiden

Autor: Sicherl, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-33391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-33391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 43 1986 Fasc. 2

Die Tragik der Danaiden

Von Martin Sicherl, Miinster i. W.

Der Stoff der Danaidentrilogie des Aischylos ist uns in mehreren Bre-
chungen iiberliefert, die aber einen gemeinsamen Kern haben. Da sind zwei
Briider, Danaos und Aigyptos, Nachkommen der Io, der eine mit fiinfzig
Tochtern, der andere mit fiinfzig S6hnen. Die beiden Briider haben Streit
miteinander. Die fiinfzig S6hne heiraten die fiinfzig Tochter. Die Danaiden
ermorden in der Hochzeitsnacht ihre Gatten, mit einer Ausnahme: Hyperme-
stra schont Lynkeus. Da wir von der Trilogie des Aischylos nur das erste Stiick
haben, wissen wir nicht, wie er den Stoff in den verlorenen beiden Stiicken
gestaltet hat. Es ist aber sicher, dass der eben skizzierte Kern der Sage der
Trilogie zugrunde lag, nur dass wir nichts von einem Streit der beiden Briider
bei ihm horen.

In dem erhaltenen ersten Stiick, den Hiketiden, sind die fiinfzig Danaiden
mit ihrem Vater Danaos eben auf der Flucht vor den fiinfzig Aigyptos-S6hnen
aus Agypten in Argos, ihrer Urheimat, angekommen, um dort vor ihren Ver-
folgern, die sie zu ihren Frauen begehren, Schutz zu finden. Sie begeben sich
als Schutzflehende, Hiketiden, in den heiligen Bezirk der Go6tter und flehen
Zeus, den Schiitzer des Asylrechts, um seinen Schutz an. Pelasgos, der Konig
der Argiver, erscheint und wird von den Danaiden angefleht, sie in seinen
Schutz aufzunehmen. Der Ko6nig zogert, er ist sich des Risikos eines Krieges
mit den Agyptern bewusst, wenn er den Danaiden Schutz gewihrt, scheut aber
zugleich vor der Verletzung des Asylrechts zuriick, iiber das Zeus Hikesios
wacht. Er legt die Frage der argivischen Volksversammlung vor, und diese
entscheidet sich, auf seine Empfehlung hin, einstimmig, die Hiketiden in die
Stadt aufzunehmen, komme was wolle. Inzwischen sind die Agypter gelandet,
ein Herold kommt und verlangt unter riiden Drohungen die Midchen. Sie
werden ihnen verweigert, ein Krieg zwischen ihnen und den Argivern wird
unausweichlich. Damit endet das Stiick.

Schon in diesem ersten Stiick zeichnet sich ein tragisches Dilemma ab,
dessen Tréager der Konig Pelasgos ist. Aber den tragischen Gehalt der in sich
geschlossenen Trilogie zu erfassen setzt die Rekonstruktion der Handlung in
den beiden verlorenen Stiicken wenigstens in ihren wesentlichen Ziigen vor-
aus. Als sichere Anhaltspunkte dafiir haben wir kaum mehr als zwei oder drei

6 Museum Helveticum



82 Martin Sicherl

Fragmente, im iibrigen sind wir auf die Andeutungen im ersten Stiick angewie-
sen, und natiirlich miissen wir auch die mythologische Uberlieferung im Auge
behalten. Es diirfte zwar schwierig sein, die Darstellung der Danaidensage bei
irgendeinem spiteren Autor ganz auf Aischylos zuriickzufiihren!, es wire aber
doch verwunderlich, wenn die Trilogie des grossen Tragikers, von der sich das
erste Stiick bis auf uns erhalten hat, keine Spuren bei Spidteren hinterlassen
hitte. Andererseits wird der Dichter iiber den unbestreitbaren Kern der Sage
hinaus auch noch weitere Ziige der ihm vorliegenden Uberlieferung verwendet
haben. Wenn wir also nicht von vornherein auf die Riickgewinnung der tragi-
schen Konzeption des Dichters verzichten wollen, werden wir das Risiko auf
uns nehmen miissen, die vorhandenen Fragmente der verlorenen Teile und die
Hinweise, die aus dem ersten Stiick zu gewinnen sind, nach den Gesetzen der
Wahrscheinlichkeit mit bestimmten Ziigen der Sage, die uns bei spidteren Au-
toren begegnen, zu kombinieren, um die Handlung in ihren wesentlichen Zii-
gen zu rekonstruieren. Die Gefahr, die es dabei zu vermeiden gilt, ist, aus einer
vorgefassten Ansicht iiber das tragische Konzept die Handlung aus den ge-
nannten Elementen aufzubauen. Gelingt es aber, nachzuweisen oder wenig-
stens wahrscheinlich zu machen, dass bestimmte Elemente vom Dichter in die
Sageniiberlieferung eingefiihrt wurden, so wird sich die Absicht erkennen las-
sen, die ithn dabei geleitet hat, und dies wird wichtig sein fiir die Konzeption
des Tragischen, die der Trilogie zugrunde liegt.

Das erste Stiick, die Hiketiden, gibt verschiedene Fragen auf, die im Ver-
lauf der Trilogie ihre Losung gefunden haben miissen; das Ganze war ja eine
Einheit wie auch die Orestie, die einzige erhaltene Trilogie der griechischen
Tragodie insgesamt, die letzte Schopfung des Aischylos. Die wichtigste dieser
Fragen ist, warum die Danaiden die Ehe mit den Agyptern ablehnen2. Diese
Frage wird in den Hiketiden mehrfach aufgeworfen, aber nicht beantwortet.
Das muss aber in den verlorenen Teilen geschehen sein, und wir kénnen ver-
muten, dass die Antwort auf diese Frage auch die tragische Konzeption offen-
baren wird, die der Trilogie zugrunde liegt.

Verschiedene Losungen sind im Laufe von 150 Jahren vorgeschlagen wor-
den, aber keine konnte allgemein iiberzeugen. So hat man behauptet, die
Danaiden seien Verehrerinnen der Artemis und damit ewiger Jungfraulichkeit
geweiht; sie betrachteten das Verlangen ihrer Vettern als ein Sakrileg und ihre
Ermordung als ein Opfer fiir Artemis*. Aber dafiir gibt es im Text keine ande-

1 A. F. Garvie, Aeschylus’ Supplices: play and trilogy (Cambridge 1969) 166-171.

2 Garvie 215; Aeschylus the Suppliants, ed. H. Friis Johansen/E. W. Whittle 1 ([Copenhagen]
1980) 30.

3 vgl ;cn Uberblick bei Garvie 215-224; Friis Johansen-Whittle 1, 29-40.

4 Zu der bei Garvie 215, 3 genannten Literatur vgl. auch W. Kraus, Aischylos, Die Schutz-
suchenden, griechisch und deutsch mit einer erlduternden Abhandlung (Frankfurt/Main

1948) bes. 127. 164; ders., Aischylos’ Danaidentetralogie, in: Aus allem Eines. Studien zur
antiken Geistesgeschichte (Heidelberg 1984) 96. 100. 102.



Die Tragik der Danaiden 83

ren Anhaltspunkte als zwei Anrufungen der Artemis (39. 144ff.), die sich ein-
fach aus der Sache selbst ergeben; die Danaiden wollen sich ja den Aigyptos-
S6hnen nicht hingeben. Vor allem aber spricht dagegen, dass Danaos seine
Tochter beim Einzug in die Stadt ermahnt, auf ihre Sittsamkeit zu achten
(980ff.): «Nicht zur Schande werdet mir, erbliiht zum Alter, das der Méanner
Blicke lockt.»?

Damit verwandt ist die Ansicht, dass die Haltung der Danaiden in ihrer
Uberzeugung wurzele, «dass ihr ganzes Geschlecht durch den bei seiner Er-
schaffung wirkenden gottlichen Willen zur Agamie bestimmt sei, weil sein
Ahnherr Epaphos auf wunderbare Weise durch blosses Handauflegen gezeugt
worden war»®. Diese Ansicht stiitzt sich aber auf eine nicht haltbare Deutung
von avtoyevig (V. 8) als €€ avtob tod yévoug’ und hat im Text keinen Anhalt.
Sie 1st auch schwer vereinbar mit der Tatsache, dass sich das Geschlecht des
Epaphos bis zu den Danaiden auf normale Weise fortgezeugt hat®.

Andere haben gemeint, die Danaiden betrachteten die Ehe mit ihren Vet-
tern als Inzest®. Aber die Griechen hatten nichts gegen die Ehe von Geschwi-
sterkindern, und in gewissen Féllen war sie sogar gesetzlich verankert. Bei den
Agyptern war sogar die Geschwisterehe nicht nur erlaubt, sondern im Herr-
scherhaus geradezu iiblich. Wire die Ehe der Danaiden mit ihren Vettern als
Inzest betrachtet worden, hitte die Verbindung Hypermestras mit Lynkeus
nicht bestitigt werden konnen; dies aber ist ein gesicherter Zug der Aischyle-
ischen Dichtung. Und Pelasgos hilt es fiir moglich, dass die Vettern als
Nichstverwandte sogar ein Anrecht auf ihre Basen haben (387-391), ohne
dass diese widersprechen.

In diesen Zusammenhang gehOrt auch die Ansicht, dass die Danaiden
einer Gesellschaft angehoren, in der die Exogamie, die Heirat ausserhalb der
eigenen Verwandtschaft, ein fundamentales Gesetz ist, wiahrend die Agypter
auf dem Boden des athenischen Gesetzes stiinden, dass der Nichstverwandte

5 Vgl. A. Elisei, Le Danaidi nelle «Supplici» di Eschilo, Stud. It. N.S. 6 (1928) 209-211; Friis
Johansen-Whittle 1, 32.

6 O. Hiltbrunner, Wiederholungs- und Motivtechnik bei Aischylos (Bern 1950) 8ff. Vgl. auch
S. Ireland, The problem of motivation in the Supplices of Aeschylus, Rhein Mus. N.F. 117
(1974) 16: «their constant harping on Epaphus’ virginal conception is a significant symbol»;
S. 23 «The idea of virginity which they derive ultimately from Io.»

7 Die richtige Deutung haben Tucker und von Fritz gegeben, s. unten S. 86. Gegen Hiltbrun-
ners Deutung von 225 puuviovtov yévog als Schindung des Geschlechts (S. 10 Anm.) vgl.
Friis Johansen-Whittle z. St. und unten S. 95.

8 Garvie 223. Ein Grund, die Ursache ihrer Flucht vor der Ehe zu verschweigen (unten S. 98),
war um so weniger gegeben, als die Danaiden auf den wunderbaren Ursprung ihres Ge-
schlechts immer wieder zu sprechen kommen (16-18. 41-48. 313-315. 535. 574ff.). Hilt-
brunner (S. 20f.) ist deshalb gezwungen, eine Liicke anzunehmen (nach 336, wie Wilamo-
witz), in der die Danaiden «ihren Anspruch auf Ehelosigkeit als Forderung der Themis
hinstellten», aber ohne «Pelasgos fiir ihren Standpunkt zu gewinnen».

9 Vgl. Garvie 216-220.



84 Martin Sicherl

beim Tode des Vaters nicht nur die verwaiste Erbtochter heiraten diirfe, son-
dern, wenn sie schon verheiratet ist, ithre Scheidung verlangen koénne, und
umgekehrt eine Tochter, wenn kein Sohn vorhanden ist, beim Tode des Vaters
den Nichstverwandten heiraten miisse!®. Aber diese Auffassung scheitert
schon daran, dass der Vater der Danaiden noch lebt!!, und auch, dass die
S6hne des Aigyptos auf die Ehe mit den Danaiden dringen, weil diese sonst
andere heiraten konnten und dann im Falle des Todes des Vaters sie selbst
zwar die Erbtochter heiraten kdonnten, das viterliche Vermogen aber auf die
Kinder aus erster Ehe iiberginge!?, ist wenig iiberzeugend. Sie fiihlen sich ja
bereits im Recht auf ihre Basen!3, Umgekehrt begriinden die Danaiden ihre
Weigerung nie mit dem Gesetz der Exogamie, auch dort nicht, wo es am
nidchsten gelegen hitte, ndmlich als sie von Pelasgos darauf angesprochen wer-
den (392ff.). Kann man sich iiberhaupt vorstellen, dass Aischylos rechtliche
Fragen dieser Art zu einem tragenden Element seiner Stiicke gemacht haben
kénnte?!4

Mit den Begriindungen aus dem Recht hingen solche rein soziologischer
Art zusammen. Nach Bachofen!® vertreten die Danaiden als Amazonen, als
welche sie Pelasgos erscheinen (287-289), die Stufe des Matriarchats und der
Gynaikokratie. Aber sie wollen ja nicht iiber die Ménner herrschen, sondern
nur gewalttdtigen Freiern, die sie ablehnen, nicht dienstbar werden. In dhn-
licher Weise wurde behauptet, dass es sich in den Hiketiden um den Konflikt
zwischen den Geschlechtern als ein Kennzeichen des Ubergangs von der Bar-
barei zur Zivilisation handle, von der grosseren Freiheit der Frau zu ihrer
Unterwerfung unter den Mann, gegen die sich die Frauen wehren!®, Dagegen
hat man aber mit Recht eingewandt, dass ein weit zuriickliegender Vorgang fiir
das athenische Publikum nicht von aktuellem Interesse gewesen sein kénne!”.
Mehr noch, Aischylos miisste einen historischen Vorgang zum Thema der
Tragodie gemacht haben, dessen er sich kaum bewusst gewesen sein diirfte.

10 So besonders G. Thomson, Aeschylus and Athens (London 1966) 289fY.; ders., The Suppliants
of Aeschylus, Eirene 9 (1971) 25-30. Dazu vgl. Garvie 216-220; Friis Johansen-Whittle 1,
33f,; J. K. MacKinnon, The reason for the Danaids’ flight, Class. Quart. N.S. 28 (1978) 75-78.

11 Garvie 219 mit Lit.; vgl. auch W. Schmid, Geschichte der griechischen Literatur 1, 2 (Miin-
chen 1934) 196, 5 und besonders Friis Johansen-Whittle 1, 34f.

12 G. H. Macurdy, Has the Danaid trilogy a social problem? Class. Phil. 39 (1944) 96.

13 Zur Frage des Rechts der Agypter s. unten S. 99f.

14 Macurdy 99: «he is writing a drama, not about heiresses, but about tragic girls, caught in the
net of circumstance and brought by dreadful suffering to commit dreadful deeds».

15 Das Mutterrecht. Eine Untersuchung iiber die Gynaikokratie der Alten Welt nach ihrer religio-
sen und rechtlichen Natur (Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke 2, 1, hrsg. von
K. Meuli, Basel 1948) 281ff. 388fYf.; Versuch tiber die Gribersymbolik der Alten (Ges. Werke 4,
hrsg. von E. Howald, Basel 1954) 467f. Ahnlich M. Untersteiner, Le origini della tragedia e
del tragico. Dalla preistoria a Eschilo (Torino 1955) 149, Anm. 36.

16 Thomson, Aeschylus and Athens 293; Eirene 9 (1971) 30.

17 D. W. Lucas, The Greek tragic poets* (London 1957) 256, Anm. 30.



Die Tragik der Danaiden 85

Ebensowenig iiberzeugt die Auffassung, die Abneigung der Danaiden
gegen die Agypter beruhe auf dem Gegensatz zwischen griechischer und Agyp-
tischer Art!'® oder zwischen Barbarentum und griechischem Freiheitsbegriff!®.
Die Danaiden sind selbst als Agypterinnen gezeichnet (234ff. 277ff.), und ihre
Vettern sind ebenso griechischer Abstammung wie sie selbst. Und ihre Flucht
nach Argos ist nicht «die Flucht in die Polis, deren Bild sie im Sinne habeny,
sondern in ihre Urheimat, wo sie sich am ehesten Aufnahme und Rettung
erhoffen (15ff)).

Zu den Versuchen, die Weigerung der Danaiden aus religiosen, recht-
lichen, soziologischen oder kulturellen Gegebenheiten zu erkldren, gesellen
sich solche psychologischer und charakterlicher Art. So hat man gemeint, sie
wollten von den Aigyptos-S6hnen nur deshalb nichts wissen, weil sie roh und
gewalttitig seien und die Ehe erzwingen wollten20, Aber das heisst offensicht-
lich, Ursache und Wirkung miteinander verwechseln. Denn gewalttitig sind
sie doch, weil die Danaiden, auf die sie offenbar ein Recht zu haben glauben,
sich ihnen versagen. Auf keinen Fall wiare den Danaiden deshalb «nicht er-
laubt» (37 und 336 und dazu unten S. 100 mit Anm. 84), die Ehe mit den
Agyptern einzugehen. Und in einer Gesellschaft, in der die Eltern die Gatten
ihrer Kinder bestimmen wie im Athen des 5. Jahrhunderts?!, diirfte eine solche
Problematik beim Publikum auf wenig Verstdndnis gestossen sein, ja provo-
zierend gewirkt haben.

Wilamowitz erkldrte die angebliche «prinzipielle Midnnerfeindschaft» der
Danaiden unabhingig von soziologischen Theorien aus ihrem amazonenhaf-
ten Charakter, der Ziige der Unweiblichkeit trage und von Aischylos aus der
dithyrambischen und epischen Dichtung iibernommen worden sei?2. Dagegen
aber hat man mit Recht eingewandt?3, dass der Vergleich der Danaiden mit
den Amazonen durch Pelasgos (287-289) nur dusserlich und der letzte einer
Reihe dhnlicher ist, dem keine tiefere Bedeutung zukommt, und durch das
ganze Stiick widerlegt wird. In der Tat zeichnet Aischylos die Danaiden mit

18 Schmid 196 (als Nebenmotiv).

19 W. Nestle, Menschliche Existenz und politische Erziehung in der Tragddie des Aischylos (Tii-
binger Beitrige zur Altertumswissenschaft 23, Stuttgart/Berlin 1934) 11f. Vgl. auch H. N.
Couch, The loathing of the Danaids, TAPhA 63 (1932) LIVf.

20 K. von Fritz, Die Danaidentrilogie des Aeschylus, Philologus 91 (1936) 260. 262. 264f. 268 =
Antike und moderne Tragddie (Berlin 1962) 183. 185. 187f. 191; E. A. Wolff, The date of
Aeschylus’ Danaid tetralogy, Eranos 57 (1959) 34; F. Ferrari, La misandria delle Danaidi,
Annali Scuola Sup. di Pisa 7 (1977) 1303-1321; MacKinnon 79ff.; Friis Johansen-Whittle 1,
32 und so schon Bachofen, Mutterrecht 285: «es ist die Verteidigung der Rechte des Herzens
gegen lieblosen Bund, gegen jene frivole Gier der Aigyptossohne, die nur die Herrschaft zu
erheiraten bemiiht sind».

21 Macurdy 96. 98; Friis Johansen-Whittle 1, 39.

22 U. v. Wilamowitz-MoellendorfY, Aischylos. Interpretationen (Berlin 1914, Neudruck Dublin/
Ziirich 1966) 15f. Vgl. auch F. Focke, Aeschylus’ Hiketiden, NGG 1922, 165-188.

23 Elisei 198-202; vgl. Garvie 215.



86 Martin Sicherl

ausgesprochen weiblichen Ziigen. Und wenn die Amazonen auch die Herr-
schaft iiber die Midnner beanspruchen, sind sie doch keineswegs geschlecht-
licher Verbindung mit ihnen abhold??.

. Wilamowitz?’ schienen viele Stellen in den Hiketiden eine grundsitzliche
Verweigerung der Ehe zu bedeuten und damit die Ablehnung der Agypter nur
die Probe aufs Exempel zu sein. Das werde schon gleich im Anfang durch den
Chor erklirt, wenn er sagt, er sei aus Agypten avtoyevel puEavopig?® geflohen,
«aus angeborener Minnerscheu». Dem widersprechen aber alle Argumente,
die gegen die Ansicht, die Maddchen hitten sich der jungfriaulichen Artemis
geweiht, angefiihrt werden k6nnen?’, und alle Stellen anscheinend allgemeiner
Ablehnung der Minner lassen sich auf die Agypter allein beziehen2®. In der Tat
ist die Ubersetzung von Wilamowitz nichts als ein sprachliches Missverstind-
nis des grossen Philologen. Nach Tucker (1889) hat Kurt von Fritz gesehen,
dass avtoyevig, eine Bildung in Analogie zu dhnlichen Zusammensetzungen?®,
nicht «angeboren», sondern «aus eigenem Entschluss», und guEavopia nicht
«Minnerscheu», sondern «Flucht vor Midnnern», in diesem Falle vor den
Agyptern, bedeutet3’.

Die Missdeutung von avtoyevel guEavopiq als angeborene Ménnerfeind-
schaft hat sich aber trotz von Fritz lange gehalten3!, ja er selbst meinte, dass die
Ablehnung der Ehe mit den Agyptern die Danaiden zur Ehefeindlichkeit iiber-
haupt gefiihrt habe??, und noch Garvie (221, vgl. auch 223) kommt nach Ver-
werfung aller anderen Theorien unter Zustimmung von Winnington-Ingram33
zu dem Schluss, dass die Haltung der Danaiden in ihrem Charakter begriindet
sein muss und nicht in einem einfachen Gehorsam gegen ein angenommenes
moralisches oder soziologisches Prinzip.

Dagegen erheben sich aber ernste Bedenken allgemeiner und besonderer

24 K. von Fritz 260 = 183.

25 Interpretationen 15.

26 So Bamberger; Friis Johansen-Whittle lesen avtoyevi] puEavopiav, vgl. deren Kommentar;
ebenso schon Page.

27 Kraus verbindet (wie auch Schmid 196) diese beiden Thesen und weitet sie aus auf den
«Gegensatz der Geschlechter ..., einen der grossen Gegensitze, die in ihrer Spannung die
Welt fiir den Tragiker konstituieren» (Danaidentetralogie 105f.; vgl. 136f.).

28 Elisei 205ff.; Friis Johansen-Whittle 1, 31ff,; s. auch unten S. 92f. mit Anm. 53.

29 Vgl. dioyeviic ‘aus Zeus geboren’: Veoi Sept. 301; Suppl. 631; Ar. Av. 1263; Athene Sept. 127;
Soph. A4i. 91; Amphion Sept. 528; Ovnroyevig Soph. Ant. 835. Awoyevig ist bei Homer Epithe-
ton der Konige, denn &k 8¢ Awog BaciAfies (Hes. Theog. 96).

30 Sprachlich wie sachlich nicht iiberzeugend ist die Auffassung von Elisei 204 und Thomson,
Eirene 9 (1971) 27-28 im Sinne von avtob 1ol yévoug mit Bezug auf PV 855 cuyyevng. Dazu
vgl. Garvie 218; MacKinnon 76; Friis Johansen-Whittle zur Stelle (S. 13f.).

31 Lit. bei Garvie 221, Anm. 6 und MacKinnon 74, Anm. 3.

32 261. 262-264. 268 = 184. 185. 187. 191. Vgl. Winnington-Ingram, The Danaid trilogy of
Aeschylus, JHS 81 (1961) 144 = Studies in Aeschylus (Cambridge 1983) 60, unter Zustimmung

von Ireland 23.
33 Studies in Aeschylus 59, Anm. 15.



Die Tragik der Danaiden 87

Art. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass Aischylos an psychologischen, charak-
terologischen oder gar pathologischen Sonderfillen interessiert gewesen ist
und sie zum tragenden Fundament einer Tragodie gemacht haben wiirde3*.
Das ist noch nicht einmal bei Sophokles der Fall; erst Euripides hat psychologi-
sche Bedingungen in ihren tragischen Auswirkungen verfolgt. Bei Aischylos
sind es die Gegebenheiten der Lebensordnung, die der Tragik zugrunde liegen.

Im besonderen wire unerklirlich, dass die Danaiden darin von ihrem
Vater beraten und angeleitet worden wiren, geschweige denn, dass er sie des-
halb, wie die Uberlieferung fast einhellig berichtet, zum Mord an den Aigyp-
tos-Sohnen angestiftet hitte®>. Fiir den Griechen ist die Ehe Bestimmung und
Erfiillung des Lebens der Frau, und es ist wenig wahrscheinlich, dass der Vater
eine pathologische Minnerfeindschaft als richtig und unterstiitzenswert ange-
sehen haben wiirde¢. Es ist auch nicht einzusehen, dass das gleiche Verhalten
der fiinfzig Schwestern in ihrem Charakter begriindet sein soll. Bei der Bedeu-
tung, die die Griechen der Anlage fiir den Charakter beimessen?’, ist es sehr
unwahrscheinlich, dass sie sich alle in gleicher Weise verhalten, zumal sie von
verschiedenen Miittern stammen3?. Die Griinde fiir eine Haltung, die lieber
den Selbstmord (154-161. 455-467. 776-807), selbst an den Altdren der Got-
ter, zu begehen und die Leichen den V6geln zum Frasse zu lassen bereit ist und
lieber den Mord am Gatten auf sich zu nehmen?® als die Ehe mit den Vettern
einzugehen, miissen andere sein und tiefer liegen*0,

Es ist nicht verwunderlich, wenn nach so vielen erfolglosen Bemiihungen,
einen iiberzeugenden Grund fiir die Flucht der Danaiden vor den Agyptern zu

34 So R. S. Caldwell, The psychology of Aeschylus’ Supplices, Arethusa 7 (1974) 45-70. Richtig
dagegen Kraus, Die Schutzsuchenden 181 und bes. Danaidentetralogie 94: «Jedenfalls ist die
ouEavopia der Danaiden nicht «angeboren», wie Wilamowitz ungenau iibersetzt. Das wire
eine pathologische Abnormitidt, die weder Aischylos noch sein Publikum interessieren
konnte.»

35 S. unten S. 96f. mit Anm. 70.

36 Danaos hatte fiir sie bereits eine @epvr bestimmt (976); vgl. Friis Johansen-Whittle 1, Anm.
32 und zu 976-979.

37 Vgl. W. Marg, Der Charakter in der Sprache der friihgriechischen Dichtung (Semonides Ho-
mer Pindar) (Diss. Kiel 1937) passim, bes. 100f.

38 Schol. 1i. 1, 42 &k moA®V yovaikdv, ebenso Schol. PV 853; ex pluribus coniugibus Hyg. Fab.
168, 1; Schol. Stat. Theb. 2, 202. Auch Aischylos nimmt offenbar 50 Danaiden an, vgl. PV
853 mevinxovidroig, aber der Chor diirfte nur aus zwolf bestanden haben, vgl. Schmid 2,
195, Anm. 2; Garvie 207f., Anm. 9.

39 Fiir Schmid 202 und Kraus, Die Schutzsuchenden 167; Danaidentetralogie 134 (vgl. auch 131)
ist der Mord an den Agyptern ein Akt der Notwehr. Dem widerspricht, dass sie ihn auf Befehl
ihres Vaters ausgefiihrt haben (unten S. 96f.); und warum haben sie, ihren fritheren Drohun-
gen entsprechend, nicht lieber Selbstmord begangen als ein solches Verbrechen auf sich zu
laden?

40 Der Erheiterung dienen kénnen die von Couch (oben Anm. 19) erwdhnten Annahmen, dass
in der urspriinglichen Geschichte Danaos schon tot gewesen sein kann und die Agypter
deshalb ein Recht auf ihre Basen gehabt haben konnten sowie dass die Danaiden sich vor den
Schmerzen der Niederkunft fiirchteten.



88 Martin Sicherl

. finden, zuletzt Holger Friis Johansen und Edward W. Whittle in ihrer grossen
kommentierten Ausgabe der Hiketiden (1980) sich damit begniigen festzustel-
len (1, 37), dass sich Aischylos darauf beschrinkt habe, als Hintergrund der
Handlung die Abneigung der Danaiden gegen eine erzwungene Ehe darzustel-
len, und es dem Leser iiberlassen, auf eigenes Risiko eine allgemeine Abnei-
gung gegen die Ehe, die Hybris der Agypter oder gesetzlich verankerte Endo-
gamie als Motive fiir die Flucht der Danaiden vor ihren Vettern anzunehmen.

Ich glaube aber nicht, dass eine solche Resignation gerechtfertigt ist. Bei
den zahlreichen Versuchen, die Weigerung der Danaiden zu erklidren, wurde
ein Zug der Sage nicht beachtet, der mir den Schliissel zur Losung des Pro-
blems zu liefern scheint. Dieser Zug erscheint ausser in einer Anspielung bei
Pausanias nicht bei anderen Autoren, sondern ausschliesslich in den Scholien,
wird also von gelehrten Interpreten berichtet.

In den Scholien zum Prometheus (853) heisst es, dass zwischen den beiden
Briidern Aigyptos und Danaos ein Streit um die Herrschaft entstanden sei und
Danaos wegen eines Orakels, das ihm erteilt worden war, fiirchtete, von den
Sohnen des Aigyptos getdtet zu werden, und deshalb ein Schiff baute, das nach
der Zahl seiner Tochter Fiinfzigruderer genannt wurde. In dieses verfrachtete
er seine Tochter und floh vor Aigyptos, dessen Sohne seine Tochter zu ehe-
lichen begehrten, nach Argos. Spéter hdtten Danaos und Aigyptos einen Ver-
trag geschlossen und Danaos habe seine Tochter den S6hnen des Aigyptos, die
nach Argos gekommen waren, zu Frauen gegeben. Weil er aber geméss dem
Orakelspruch fiirchtete, er werde von einem von ihnen getétet werden, gebot
er seinen Tochtern, ihre Gatten nachts umzubringen. Alle iibrigen nun taten
s0, eine aber, eben jene, von der Aischylos hier (PV 8651f.) spreche, habe, von
der Liebe bezaubert, ihren Gatten, Lynkeus, nicht getotet, sondern leben las-
sen.

In den Ilias-Scholien heisst es zu 1, 42: Die Briider Aigyptos und Danaos
«gerieten miteinander um die Herrschaft in Streit, und Danaos liess spiter die
Sohne des Aigyptos ausser einem oder zweien durch seine Tochter umbringen,
weil er fiirchtete, wie er auch von einem Orakel gehort hatte, von einem von
thnen getotet zu werden. Und wie Athene ihm geraten hatte, baute er als erster
ein Schiff, das nach der Zahl seiner Tochter Fiinfzigruderer genannt wurde. In
dieses verfrachtete er seine Tochter und floh». Nach einer Zwischenlandung in
Lindos, wo er eine Statue der Athene aufstellte, kam er nach Argos.

Dieser Bericht wird allgemein so aufgefasst, dass Danaos seine Neffen
schon in Agypten, nicht erst in Argos ermorden liess. Dies trifft jedoch sicher
nicht zu; der Scholiast hat vielmehr die Ermordung der Aigyptos-Sohne vorge-
zogen, um sie an den Streit um die Herrschaft anzuschliessen, und dies durch
die Zeitbestimmung «spater» (botepov) angedeutet, weil es ihm nicht um die
Ermordung der Agypter durch die Danaiden ging, sondern um die Herkunft
des Namens Danaer, der an dieser Stelle in der Ilias erstmals auftritt. Den



Die Tragik der Danaiden 89

Beweis liefert Ps.-Apollodor in der Bibliotheke (2, 11-13), wo dasselbe wie in
den Ilias-Scholien mit den gleichen Worten erzdhlt wird, aber in derselben
Reihenfolge wie im Prometheus-Scholion?!, nur ohne das Orakel und die
Aitiologie des Namens des Schiffes. Nun geben aber die Ilias-Scholien ihre
Quelle an: «Apollodor im zweiten (Buch)». Die Ilias-Scholien haben also aus
Ps.-Apollodor geschopft*!2, und dieser stimmt mit dem Prometheus-Scholion
iiberein, teilweise sogar wortlich, ist aber nicht so vollstandig wie jene. Doch
wohl aus dem Prometheus-Scholion, wenn nicht aus der Danaidentrilogie
selbst, hat dann der Ilias-Scholiast die bei Ps.-Apollodor fehlenden Teile — die
Angabe éx TOAA®V yovauk®v, das Orakel, die Aitiologie des Namens des Schif-
fes und den Fortgang der Ereignisse, der bei Ps.-Apollodor (2, 21sq.) anders
erzihlt wird - erginzt. Die Angabe, die Danaiden hitten alle ausser einem
«oder zwei» ermordet, kann Zutat des Scholiasten im Hinblick auf Amymone
sein (vgl. Schol. Pind. Pyth. 9, 195b).

Vom Schol. I1. 1, 42 hdngt Eustathios zur selben Stelle ab, der wie jenes
weiss, dass Aigyptos und Danaos Zwillingsbriider waren (so nur noch Ps.-
Apollod. 2, 11), ausdriicklich angibt, dass sie ihre S6hne und Toéchter von
vielen Frauen hatten, das Orakel als Ursache der Flucht nennt und den Bau
des Schiffes auf den Rat Athenes teilweise in wortlicher Ubereinstimmung mit
dem Ilias-Scholion erzihlt, ebenso weiss, dass Danaos nach seiner Ankunft in
Argos Konig wird, und allein mit dem Ilias-Scholion darin iibereinstimmt,
dass der Konig von Argos Hellanor (statt Gelanor, Paus. 2, 16, 1; 19, 3) war
und die Danaiden alle Agypter ermordeten ausser einem oder zweien, und
auch darin, dass er den Namen der Danaer von Danaos herleitet. Dass er dabei
den Mord an den Agyptern, mit der Zeitbestimmung Yotepov, wieder an die
richtige Stelle setzte, kann nicht verwundern; er kannte den wahren Hergang
aus anderen Quellen (iotopiat). So weiss er auch, was im Ilias-Scholion nicht
steht, dass Aigyptos nach Argos kam, und deutet die Kenntnis seiner weiteren
Schicksale (ola 8¢ botepov Eravev) an.

Die Scholien zu Eur. Or. 872 wissen, Danaos habe als Konig von Argos
seine flinfzig Tochter den fiinfzig S6hnen des Aigyptos zu Frauen gegeben, und
fahren dann fort: obtoc [Danaos] anfjAdev gic Td pavieiov xpnoduevog, i dpa

41 Der Text des Ilias-Scholions stimmt zunichst, wie iiberhaupt bis auf die Teile, die bei Ps.-
Apollodor fehlen, mit diesem wortlich iiberein: otacwodviov 8¢ avtdv nepl tig dpxiig
Votepov Aavadg Tovg Tod Aiydntov naidag, aber dann fahrt der Scholiast mit mAnv évog
Buelv, did T@V Vuyatépmv avelle dedokag ..., 6Tt povevinoeta ... fort, Ps.-Apollodor aber
mit dedokdg vroVepévng ‘AUNVas ... Epuye. Auf diese Weise wird in den Scholien statt Tovg
100 Aiydntov naidac der 6éti-Satz zum Objekt von aveire, und Dotepov erhilt eine andere
Funktion, weil es den Zeitpunkt der Ermordung, nicht der Flucht bestimmt. Das Komma
hinter Votepov bei Wagner ist fehl am Platz, da dieses sich nicht auf das Vorangehende,
sondern auf das Folgende bezieht.

41a Die llias-Scholien benutzen hidufig die Bibliotheke, oft mit Buchangabe, vgl. Wagner
S. XXXIV{. Fiir den Hinweis danke ich Felix Heinimann.



90 Martin Sicherl

KOAGG Eynuay ai Yuyatépes: O 88 Uedg EXPNOEV ADTOV £K TOVTOL KIVOLVEVCELY,
worauf Danaos seine Tochter iiberredet, die S6hne des Aigyptos zu tdten. Nur
Hypermestra habe Lynkeus geschont, und dieser sei Konig von Argos gewor-
den. Diese Orakelbefragung post festum ist natiirlich unsinnig*?, und wie hit-
ten es die fiinfzig Danaiden wohl angestellt, ihre Midnner alle in derselben
Nacht zu ermorden? Die Sache ist aber in Ordnung, wenn man statt £&ynuayv
liest: yopoiev (oder besser younoolev) und den Aorist arfjAdev vorzeitig
fasst*3. Der Hergang ist dann so gewesen, dass Aigyptos fiir seine S6hne* oder
diese selbst die Tochter des Danaos zu Frauen verlangten, dieser aber wegen
des Zwistes mit seinem Bruder*’ das Orakel befragte, ob denn das gut gehen
werde, und darauf die fatale Antwort erhielt. Zu diesem Hergang passt das
Futurum xwvdvvevoelv, wihrend man sonst eher kuvduvevely erwarten wiirde.
Die Stellung des zitierten Satzes im Kontext wird zur Anderung von yaun-
coev in £ynuav gefiihrt haben, weil die Vorzeitigkeit von anfjAdev nicht ver-
standen wurde.

Mit dem Prometheus-Scholion stimmt auch das Scholion zu Stat. Theb. 6,
269 iiberein, es ist nur kiirzer, enthélt aber andererseits ein neues Detail:
«Diese [Aigyptos und Danaos] hatten eine gleiche Anzahl von Séhnen und
Tochtern. Danaos erfuhr durch ein Orakel, dass er von einem Sohn seines
Bruders Aigyptos getdtet werden miisse. Deshalb tat er so, als ob er den S6h-
nen seines Bruders seine Tochter zur Ehe geben wolle und bewaffnete insge-
heim seine Tochter (vgl. Ps.-Apollod. 2, 21; Ovid, Her. 14, 14), damit sie ihre
Gatten in der Hochzeitsnacht ermordeten. Alle nun ermordeten gemiss dem
Willen ihres Vaters ihre Gatten, nur Hypermestra schonte Lynkeus. Von die-
sem wurde Danaos spéter getotet, damit das Orakel sich erfiille».

Schliesslich weiss auch Schol. Stat. Theb. 2, 222, das sonst weitestgehend
wortlich mit Hyg. Fab. 168 iibereinstimmt, von dem Orakel. Dieses ersetzt
hier Hygins Begriindung der Flucht des Danaos mit dem Machtstreben des
Aigyptos, qui Danaum fratrem et filias eius interficere voluit, ut regnum pater-
num solus obtineret. In beiden Texten fordert Aigyptos von Danaos dessen
Tochter fiir seine Sohne, und nach der Flucht des Danaos sendet Aigyptos
seine S6hne zur Verfolgung seines Bruders aus und schreibt ihnen vor, Danaos
zu toten oder nicht mehr zu thm zuriickzukehren, im Scholion mit dem Zusatz
ut Agenor filio imperaverat (vgl. Ps.-Apollod. 3, 3). Beide wissen auch von der
Erfindung des Schiffes, das im Scholion Danaos, bei Hygin aber Athene baut;
nach dem Scholion wurde es nach Argos Argo genannt. Schliesslich stimmen
beide hinsichtlich der Ereignisse in Argos wortlich iiberein, und dieser Bericht

42 Kraus, Danaidentetralogie 90f.

43 Vorzeitigkeitsbedeutung des Aorists in Hauptsidtzen: Kiihner-Gerth 1, 169; Schwyzer 2, 299f.

44 Hyg. Fab. 168, 1; Schol. Stat. Theb. 2, 222; Serv. Dan. Aen. 10, 497.

45 Stellen bei Friis Johansen-Whittle 1, 47H. Darauf scheint die Partikel @pa zu deuten: «unter
den gegebenen Umstinden», Kiihner-Gerth 2, 323; Denniston, Greek particles® 40.



Die Tragik der Danaiden 91

stimmt zu dem, was fiir die Danaidentrilogie des Aischylos zu erschliessen ist
(unten S. 101): «Als sie [die S6hne des Aigyptos] nach Argos gekommen waren,
begannen sie den Oheim anzugreifen. Als Danaos sah, dass er nicht widerste-
hen konne, versprach er seine Tochter den S6hnen seines Bruders als Frauen.
Diese brachten auf Geheiss ihres Vaters ihre Manner um, nur Hypermestra
schonte Lynkeus.» Vermutlich hatte die gemeinsame Quelle beider sowohl das
Motiv der Feindschaft als auch das Orakel, und Hygin liess das Orakel, das
Scholion das Motiv der Feindschaft weg; beide Motive der Flucht finden sich
im Prometheus-Scholion. Der Grund, weshalb die Agypter ihr Recht auf die
Ehe mit den Danaiden durchsetzen wollen, ware dann der Wille ihres Vaters,
der gemiss dem Orakel hofft, auf diese Weise die Herrschaft allein zu erlangen.

Damit stimmen alle Orakeltexte mit den Hiketiden darin iiberein, dass
das Werben der Agypter die Ursache der Flucht der Danaiden war, und im
wesentlichen mit der ausfiihrlicheren Darstellung des Prometheus-Scholions,
diese aber gibt zweifellos die Version der Danaidentrilogie des Aischylos
wieder. Es ist ldngst gesehen worden, dass die Prophezeiung des Prometheus
iiber die Geschicke der Nachkommenschaft der Io (PV 786-876) zu dem
stimmt, was wir in den Hiketiden horen, jedenfalls ihm nicht widerspricht*.
Nun schaltet aber der Scholiast, nachdem er die Flucht nach Argos wegen des
Orakels berichtet hat, folgende Bemerkung ein: «Und so verhilt sich die Ge-
schichte in Wahrheit. Unser Dichter aber sagt, deswegen wird das Geschlecht
der Frauen, das fiinfte nach [dem Stammuvater] Epaphos, namlich die fiinfzig
Tochter des Danaos, nach Argos kommen, weil sie die Ehe mit thren Vettern
nicht eingehen wollen.» Damit paraphrasiert der Scholiast lediglich den Text
des Prometheus, wihrend die Geschichte sich in Wahrheit so verhalte, wie der
Scholiast sie vorher erzdhlt hat, also dass Danaos wegen des Orakels mit seinen
Tochtern nach Argos geflohen sei. Darin liegt aber in Wirklichkeit kein Wider-
spruch?’. Der Grund, weshalb die Danaiden die Ehe mit ihren Vettern ableh-
nen, eben das Orakel, wird in der gestrafften Prophezeiung des Prometheus
nicht ausdriicklich erwdhnt, aber doch angedeutet; die Aigyptos-Sohne werden
nach Argos kommen, heisst es da, Unpevovieg ov Ompacipovg yapoug (858f.),
auf der Jagd nach einer Ehe, die nicht erjagt werden darf, weil sie ndmlich die

Ermordung des Vaters bringen wird*®. Der Scholiast expliziert diese Andeu-

46 B. Snell, Aischylos und das Handeln im Drama (Philologus Suppl. 20, 1, Leipzig 1928) 55;
Winnington-Ingram 141. 147 = 56. 65; H. Rose, A commentary on the surviving plays of
Aeschylus (Verhandl. Kon. Nederl. Akad. v. Wetensch., Afd. Letterkunde, N.R. 64, 1; Am-
sterdam 1957) zu PV 860-861; Garvie 180f; F. Stoessl, Die Hiketiden des Aischylos als
geistesgeschichtliches und theatergeschichtliches Phidnomen (SB Wien 356, 1979) 82-84; Friis
Johansen-Whittle 1, 46f.; Kraus, Danaidentetralogie 87. 125-127.

47 Ein solcher ergibt sich nur, wenn man mit Garvie 171 die Orakelgeschichte als «traditional
account» auffasst, von dem Aischylos keinen Gebrauch gemacht habe.

48 Vgl. Suppl. 37 dv Véuig elpyer, 227 10 ut Vépic. Vel. auch P. Groeneboom, Aeschylus’ Prome-
theus, met inleiding, crit. noten en commentar (Den Haag 1928) zur Stelle: «niet omdat zij
nichten zijn, maar omdat de vader en de meisjes het huwelijk afwijzen: Suppl. 227».



92 Martin Sicherl

tung mit der Darstellung des wahren Sachverhalts, den er aus der Danaiden-
trilogie kannte.

Wenn es daran noch einen Zweifel gibe, so wird er durch das Scholion zu
Suppl. 37 Aéxtpwv OV Vépig eipyst beseitigt: S 10 pn Vavatwdiivar tov
notépa. Lloyd-Jones* fand den Gebrauch von davatwUijvor statt tedvnkévat
merkwiirdig und meint, dass die S6hne des Aigyptos wohl versucht hitten,
Danaos zu toten, vor Beginn der Hiketiden natiirlich, wihrend teUvnkéval
sich darauf beziehen miisste, dass die Agypter kein Recht auf die Ehe mit den
Basen haben, solange der Vater lebt. So hat offenbar Wilamowitz (S. 14) das
Scholion verstanden. Friis Johansen und Whittle lassen offen, ob vavatotv
hier «t6ten» oder «hinrichten» heisst; in beiden Fillen scheine der Scholiast
sich auf eine Sagenversion zu beziehen, der Aischylos nicht gefolgt sei. In der
Tat verbietet der Aorist und die Wortbedeutung die Gleichsetzung von Uava-
ToUfjval mit tevvnkéval, und der ganze Ausdruck ergibt keinen Sinn, wenn
man d1d objektiv begriindend fasst («weil der Vater nicht getotet wurde»). Die
Schwierigkeit 16st sich aber, wenn mit 816 der Zweckgrund angegeben wird,
wie es in der Koine nicht selten der Fall ist’%: «weil der Vater nicht getotet
werden soll», oder «damit der Vater nicht getdtet werde». Wahrscheinlicher
aber ist, dass vor UavatoUijvon Boviecvar oder auch Uélewv ausgefallen ist:
da 10 un (PovrecVar) vavatwiijvar Tov natépa «weil der Vater nicht geto-
tet werden will», oder: «weil sie nicht wollen, dass ihr Vater getotet werde».
Ganz analog dazu steht in dem erwihnten Scholion zu PV 853: &1a 10 un
VELeLY ouvelUelv gig yapov toig £EadEAolg avt@®v, und im jiingeren Scholion
zur selben Stelle: TOv Aavadv A£yel @edyovta €ic Apyog dia 10 pn Bodrecar
TAV avtod vuyatépwv yapov cvvayal usw. Die Bemerkung des Scholiasten,
der gewiss noch die ganze Trilogie vor Augen hatte, stimmt damit zum Prome-
theus-Scholion’'.

Obwohl nach Schol. Stat. Theb. 6, 269 Danaos vom Orakel erfahren ha-
ben soll, er miisse von einem der SGhne des Aigyptos getotet werden, kann
dieses doch nur so gelautet haben, dass er durch einen Schwiegersohn um-
kommen werde, gleich ob es, wie aus Schol. Eur. Or. 872 zu erschliessen ist,
aufgrund des Eheverlangens der Agypter eingeholt wurdes? oder, wie Schol. PV
853 sagt, schon vor langer Zeit (mdAat) gegeben worden war (was sich nicht zu

49 Bei Garvie 216, Anm. 6.

50 Kiihner-Gerth 1, 485; Schwyzer 2 (1950) 454. In diesem Sinne steht 814 vereinzelt schon
klassisch, so mit dem artikulierten Infinitiv Thuc. 4, 102 dia 10 nepiéxerv avtv (nach Clas-
sen-Steup umschreibende Erklirung eines Grammatikers). Und so hat schon H. Weil,
Aeschyli quae supersunt tragoediae 2, 3: Supplices (Giessen 1866) den Scholiasten verstanden:
«ne pater a genero interficiatur, ex oraculo, ab Aeschylo alieno, quod memorant Schol. Hom.
A 42 et Schol. A Aesch. Prom. 853».

51 Bezug auf Schol. I/. 1, 42 und PV 853 hilt fiir moglich O. L. Smith, Scholia in Aeschylum 1
(Leipzig 1976) 76 App.

52 Vgl. oben S. 89f.



Die Tragik der Danaiden 93

widersprechen braucht). Nur so erklért sich, dass die Danaiden auf die Mah-
nung ihres Vaters, sich nach ihrem Einzug in Argos nicht mit Ménnern einzu-
lassen (991-1013), antworten (1014-1017), er brauche keine Sorge zu haben;
wenn die Gotter nichts Neues beschlossen haben, d.h. solange das Orakel gilt,
wiirden sie von ihrem bisherigen Pfade nicht abweichen, d.h. von Minnern
nichts wissen wollen. Dass dies gemeint ist, erhellt aus Danaos’ Mahnung
(1006f1t.), sie sollten nicht zulassen, was zu meiden sie die Gefahren der weiten
Meerfahrt auf sich genommen haben, und seinen Feinden damit nicht Freude
bereiten’3. In der Tat heisst es im Scholion zu Stat. Theb. 2, 222 ausdriicklich:
Danaus responso comperit, quod generi sui manibus interiret. Dem widerspre-
chen auch die iibrigen Texte nicht; denn in ihnen wird nie der Spruch als
solcher angefiihrt, sondern nur gesagt, dass Danaos mit seinen Téchtern vor
den Agyptern floh und den Mordbefehl erteilte, weil er gemiss einem Orakel
fiirchtete, er werde von einem der S6hne des Aigyptos getdtet werden. Denn
mit dem Ehebegehren der Agypter und der Verehelichung seiner Tochter mit
ithnen war der Fall eingetreten, den das Orakel meinte, und daraus erklirt sich
die Angabe im Schol. Stat. Theb. 6, 269.

Nach Schol. Il. 4, 171 hat Danaos seinen Todchtern geraten, tovg tnv
nopUeviav apapovpévoug apdvacVar, und nach Schol. Eur. Hec. 886, ihre
Minner npd tiig pifewe umzubringen. Dies wird meistens so verstanden, dass
sie fiir eine spitere Heirat bewahrt werden sollten’®. Es kann aber auch als
Vorsorge verstanden werden, denn Hypermestra €éggicato 100 Avykéwg, Ano
tiic piewc ddveov Eoynkvia tpdg avtdv. Im Sinne dieses Rates des Danaos
haben die Danaiden nach PV 859 gehandelt, und hier ist der Grund das Ora-
kel: pO6vov 8¢ copdtmv gl Vedg, der Gott, der das Orakel gab’’, wird den
Vollzug der Ehe verhindern. Die Scholien zu Il. 4, 171 und Pindar, Nem. 10,
10b sowie Ps.-Apollodor (2, 21) wissen dagegen, dass Hypermestra ihren an-
getrauten Gatten Lynkeus gerettet habe, weil er ihre Jungfrdulichkeit nicht
antastete’®. Bei dieser Version, die jedenfalls nicht die des Aischylos war®’,
diirfte es sich um ein ins Gegenteil umgebogenes Mirchenmotiv handeln’3,

53 Damit erledigt sich der Einwand von Kraus, Danaidentetralogie 96f. gegen die Mahnrede des
Danaos als Argument dafiir, dass die Danaiden der Ehe nicht grundsitzlich abgeneigt sein
konnen. Dieser Einwand bestiinde sonst in der Tat zu Recht. Friis Johansen-Whittle (1, 32
und zu 1014-1017) mussten ihn deshalb eliminieren, aber ihre Argumentation iiberzeugt
nicht, und Wecklein hat 1014f. durchaus richtig verstanden. Wer will, mag darin den Grund
sehen, weshalb die Danaiden so oft generalisierend von ‘Minnern’ sprechen, wo sie konkret
die Agypter meinen (s. oben S. 86).

54 Zuletzt Kraus, Danaidentetralogie 89.

55 Roses Deutung von Ue6¢ auf Aphrodite «in her capacity as a goddess of marriage» kann schon
deshalb nicht stimmen, weil sie als solche nicht Ehen verhindert. Vgl. Eum. 33 pavtevopa
Yap g av Myfrar Uedgs.

56 «Implicitly contradicted by Ov. Her. 14, 69 and 124», Friis Johansen-Whittle 1, 49S; dagegen
Kraus, a.0.

57 Vgl. Friis Johansen-Whittle 1, 53.

58 G. A. Megas, Die Sage von Danaos und den Danaiden, Hermes 68 (1933) 418. 424,



94 Martin Sicherl

nach dem die Bitte der Frau um Verschonung in der ersten Nacht die List ist,
mit der es ihr gelingt, den Mann zu téten.

Der Grund der Weigerung der Danaiden, die S6hne des Aigyptos zu hei-
raten, ist also, dass sie nicht am Tode ihres Vaters schuldig werden wollen. Wie
sehr sie deshalb diese Ehe verabscheuen (10 dvotalopevar) mussten, braucht
nicht erst begriindet zu werden. Schon die Ehe mit einer Partnerin, die unab-
sichtlich den Tod seiner Mutter und seines Vaters verschuldet hat, erregt in
den Trachinierinnen des Sophokles (1233-1237) das Entsetzen und den Ab-
scheu des Hyllos, obwohl sein Vater sie ihm vor seinem Tode anempfiehlt. Um
wieviel mehr muss dies der Fall sein, wenn es sich um den kommenden Mor-
der des Vaters handelt und die Ehe eben die Voraussetzung fiir den Mord ist>°.
Diese Ehe ist deshalb fiir sie acefrg (9), weil sie gegen die kindliche Pietit
gegen den Vater (evoéPewn) verstdssté?, sie ist map’ aicav (80)¢!, ddoppwv
(394)%2, ducdvmp und daiog (1063f.), daiktwp (799). Sie einzugehen ist nicht
erlaubt (37 Uéuig eipyer), das Begehren der Agypter ist SuomapaBovrog (107),
povoAig (109), ata (111. 530), ihr Tun 60cUeog (422), HBprg (30. 81. 104. 528
u.oft). Die Danaiden wollen deshalb lieber sich selbst den Tod geben, selbst
unter Verletzung der Gotter (154ff. 454ff.; vgl. 776ff.), und lieber den Hunden
und Voégeln zum Frasse vorgeworfen werden (800f.) als eine solche Ehe einge-
hen.

Es ist bezeichnend, dass die Ausdriicke, die hier auf die Ehe mit den
Agyptern angewandt werden, sonst den Mord an Verwandten kennzeichnen.
Eteokles erfasst, als das Los gefallen ist, der {pepog aipatog ov VepiaTod
(692-694), dta treibt ihn zum Brudermord (687), die beiden Briider gehen
aoePel davoig zugrunde (831), sie sind d0c@poveg (875). In duvorapafovroiat
opeoiv (Supp. 107) sind die mapdavowa @gpevding und die duoPovAic (Sept.
756f. 802) zusammengefasst, die Laios zur Zeugung seines Morders gefiihrt
haben: ék @Adv apovdv &ysivato p&v poépov avtd (750f.). Aveveog sind
Atreus, der seinem Bruder das Fleisch seiner Kinder vorsetzt (Ag. 1590), und

59 Die einzelnen Orakelstellen geben allerdings nicht sichere Auskunft, ob es sich um einen
absichtlichen Mord, einen Totschlag oder unverschuldete Totung handelt; im Prometheus-
Scholion heisst es dvolpetfoetal und avaipevein, im Schol. Suppl. 37 Vavatevijvar, im
Schol. 1l. 1, 42 govevdnoetar, im Schol. Eur. Or. 872 xwvduvvevoelv, im Schol. Stat. Theb. 2,
222 interiret; 6, 269 occidendum und occiditur (hier wird dasselbe Verb fiir den Mord der
Danaiden verwendet). Im iibrigen wurden, wie schon das Vokabular zeigt, Mord und Tot-
schlag nicht klar unterschieden, jedenfalls nicht in der dltesten Zeit; vgl. M. P. Nilsson,
Geschichte der griechischen Religion 14 (Miinchen 1955) 634; alle erwihnten Verba kénnen
auch einfach ‘t6ten’ bedeuten.

60 Vgl. 707 texévtov oifog; zu evoéfea: Cho. 141 gvoefestépay.

61 Vgl. dazu Friis Johansen-Whittle, nur ist es nicht so sehr die Hybris der Agypter, die die Ehe
nap’ aloav macht, sondern die damit gegebene Ermordung des Vaters.

62 «ill-disposed, malignant», Liddell-Scott-Jones; «nozze con uomini malevoli», Elisei 207,
Anm, 1.



Die Tragik der Danaiden 95

Klytaimestra, die Morderin ihres Gatten (Cho. 525), aoefel Javate haucht
Agamemnon sein Leben aus (Ag. 1493. 1517).

Auch das Gleichnis der Habichte, die die Tauben verfolgen (Supp. 223ft.),
das verkiirzt in der Prophezeiung des Prometheus wiederkehrt (857-859 «ip-
KOl TEAELDV OV poakpdv Asdeipupévol, HEovot Unpevovies oL Umpacipovg ya-
povug), gehort in diesen Zusammenhang. Hier fiihrt Danaos aus, dass die Ha-
bichte den Blutsverwandten feindlich sind und sich an den eigenen Verwand-
ten vergreifen®?; sie sind unrein (nd¢ Gv ayvevol), weil sie das Fleisch ihrer
Artgenossen fressen. Das Gleichnis wird auf die Séhne des Aigyptos ange-
wandt, die ihre Basen gegen ihren und ihres Vaters Willen zur Ehe haben
wollen; auch sie konnen deshalb nicht rein (ayvoc) sein. Es geht aber nur auf,
wenn diese Ehe Mord am verwandten Blut bedeutet. Wie dieser durch piaivewv
ausgedriickt wird, so bezeichnet das davon abgeleitete Nomen agentis piactop
hiufig den Morder, besonders an verwandtem Blut (Cho. 944; Soph. El. 275;
Eur. Andr. 615; Or. 1584; El. 683)%%, Diese Bedeutung scheint auch durch,
wenn bei Pausanias (3, 12, 2) der Mord der Danaiden und bei Aischylos der
Wechselmord des Eteokles und Polyneikes piocpa genannt wird (Sept. 682;
vgl. Soph. Ant. 172 mAnyEVTEC ALTOXEPL GOV pidopuatt), ebenso wenn die Eri-
nyen Orestes puntpoktovov piacpa (Eum. 281) und Orestes Klytaimestra
piaopa natpoktovov (Cho. 1028) nennen, desgleichen in piaigovog = 0 poi-
vav @ove «einen befleckenden Mord begehend»®* und in dem davon abgelei-
teten Verb pioigovew; ersteres bezieht sich Eum. 607 auf Orestes, den Morder
seiner Mutter, und PV 868 auf den Mord am Vetter (Soph. OT 353 auf Oidi-
pus, den Morder seines Vaters), letzteres Eur. IA 1364 auf die Opferung der
Iphigenie durch ihren Vater. Mit der Wiederaufnahme von dayvedot durch
ayvog wird die von den Agyptern begehrte Ehe mit dem Mord der Habichte an
verwandtem Blut gleichgestellt®>, und die zu erwartende Bestrafung dessen,
«der dieses getan hat», in der Unterwelt passt jedenfalls mehr zu Mordern als
auf Minner, die einen berechtigten Anspruch auf die Ehe (unten S. 99f.) er-
zwingen wollen. Der Vergleich stimmt vollkommen, wenn die Agypter die Ehe
mit den Danaiden wegen des Orakels erstreben (s. oben S. 90 und unten
S. 104). Da dieses dem Zuschauer noch verborgen bleiben soll (dazu unten

S. 97ff.), kann Danaos ebensowenig wie seine Tochter den Grund nennen,
63 Wilamowitz 14; «polluting kin, i.e. contravening the ties of kinship», Friis Johansen-Whittle.
63a Die Lexika geben fiir einige Stellen die Bedeutung ‘Richer’, aber immer handelt es sich

dabei um die Blutrache (Aesch. Eum. 178; Soph. El. 603; Eur. Med. 1371).

64 H. Frisk, Griechisches Etymologisches Worterbuch* (Heidelberg 1973) s.v. paive. Medea ist
papdvog texv@v (Eur. Med. 1346; vgl. auch 266 und Tro. 881). Bei Homer ist puaigdvog
Epitheton des midnnermordenden Ares (/. 5, 31. 455. 844; 21, 402).

65 Auf die religiose Bedeutung von puaive, ayvog und ayvevw hat schon Macurdy, a.O. (oben
Anm. 12) hingewiesen; dyvoc bedeutet insbesondere ‘rein von Blutschuld’, vgl. Soph. Ant.
889; Eur. Or. 1604; El. 975; I.A. 940; Hipp. 316f.; Plat. Leg. 735 c. In den Tragikerstellen geht
es immer um verwandtes Blut; vgl. auch Eum. 287; Soph. Trach. 258. Mit der Sphire des
Rechts hat ayvdg nichts zu tun.



96 Martin Sicherl

warum sie und er selbst diese Ehe nicht wollen. Seine Tochter aber verstehen,
was er meint.

Erst durch das Orakel wird die Rolle, die Danaos bei der Flucht und bei
der Ermordung der S6hne des Aigyptos gespielt hat, voll verstdndlich. Er ist
selbst gegen die Ehe (227), und in beiden Féllen bestimmt er die Handlung.
Aus dem Scholion zu Il. 1, 42 geht hervor, dass das Orakel in Agypten gegeben
wurde und Anlass zur Flucht war. Damit stimmt auch der Scholiast zu Stat.
Theb. 2, 222 iiberein, der ebenfalls die Flucht aus Agypten auf das Orakel
folgen ldsst. Nun wird aber von den Danaiden gleich zu Beginn (11-15) Da-
naos als ihr Ratgeber und Stasiarch bezeichnet, der wohl iiberlegt das ehren-
werteste der Ubel anordnete, «eilends zu fliehen durch des Meeres Woge und
zu landen in Argos’ Land». Er diirfte also schon in Agypten den Mordplan
erwogen, aber wegen des Widerstandes seiner Téchter zugunsten des kleineren
Ubels, der Flucht, fallen gelassen haben®. Darauf diirfte auch die zweimalige
Betonung der Danaiden gehen (6f. 196), dass sie nicht wegen einer Blutschuld
durch die Stadt verurteilt, sondern avtoyevel puEavopig gekommen sind. Um
nicht einen Mord begehen zu miissen, haben sie sich zu dem von ihrem Vater
ersonnenen Ausweg (teccovop®v), der Flucht nach Argos, entschlossen. Da-
mit ist Danaos keineswegs ein «Annex seiner Tochter» (Wilamowitz 13), son-
dern er lenkt deren Verhalten®’, auch wenn er im Spiel hinter ihnen zuriick-
treten muss, weil Aischylos um der tragischen Konzeption willen, wie wir noch
sechen werden, den Chor der Tochter zum Protagonisten gemacht hat. Als
solcher handeln sie zwar im Sinne 1hres Vaters, aber nicht als seine willenlosen
Werkzeuge, sondern weil sie selbst nicht wollen, dass er gettet wird8,

Dass ferner Danaos, notgedrungen, in die Ehe einwilligt, aber seine Tdch-
ter veranlasst, ihre Vettern in der Hochzeitsnacht zu ermorden, ist einer der
Ziige, die allen Versionen gemeinsam sind%®. Die Quellen sprechen teils davon,
dass er den Tod befohlen, teils dass er ihn gewollt, teils dass er dazu geraten
oder seine Tochter dazu iiberredet hat’?. Dass dies auch bei Aischylos so war,
zeigt schon das Prometheus-Scholion, das auch ausdriicklich das Orakel als
Grund fiir den Mordbefehl nennt. Es hitte sonst auch keinen Grund gegeben,
Danaos den Prozess zu machen (unten S. 103. 104). Nachdem der Ausweg der

66 Schol. aueivova t@dv kakdv Eyneicato v GLYV. KAKOV.0 YALOG, KAKOV 8& Kol 1) guyn,
ailpeTOTEPOV O 1O QEVYELV.

67 Dies ist klar erkannt von Elisei 197ff., Winnington-Ingram 145 = 62f. und jetzt von Friis
Johansen-Whittle zu 11-2; 12-3; 13.

68 Vgl. dazu Friis Johansen-Whittle 1, 39. Bei dem spiteren Ungehorsam der Hypermestra ist
das freilich anders, und damit musste auch die Frage der viterlichen Autoritit ins Spiel
kommen, s. unten S. 102.

69 Vegl. Garvie 164; Friis Johansen-Whittle 1, 48QS. Es ist vielleicht kein Zufall, dass Danaos
969 npévoog heisst; nach Schol. Eur. Hec. 886 hat er npovolav €éavtob noovpevog den Mord-
anschlag auf die Agypter ausgeheckt.

70 mopryyelre Schol. PV 853; dwd 1dv Buyatépwv avelAle Schol. 11, 1, 42; jussa parentis Ov. Her.
14, 43. 53; vgl. 50; patris iussu Hyg. Fab. 168, 4; Schol. Stat. Theb. 2, 202; coactum, compulsae



Die Tragik der Danaiden 97

Flucht sich als Sackgasse erwiesen hat, greift also Danaos zum letzten, ver-
zweifelten Mittel, der heimtiickischen Ermordung seiner Neffen. Hier wird
endgiiltig klar, dass die Flucht der Danaiden nicht durch die Ablehnung der
Ehe als solcher veranlasst ist, sondern durch das Orakel. Wie hitte Danaos den
Mord befehlen, iiber seinen Vollzug jubeln’! und, wie mehrere Autoren wissen,
Hypermestra, weil sie seinen Befehl missachtet hat, einkerkern und anklagen
und Lynkeus vor ihm fliehen sollen, wenn er nicht selbst an der Verhinderung
der Ehe in hdchstem Masse interessiert war. Schon die Anklage Hypermestras
(unten S. 102. 103) wiirde die These widerlegen, die Tochter lehnten die
Agypter wegen deren Gewalttitigkeit oder wegen ihrer Ehefeindlichkeit iiber-
haupt ab. Denn wenn Danaos gegen die Ehe war (227), weil seine T6chter sie
ablehnten, entfiel dieser Grund mit dem Sinneswandel der Hypermestra. Wie
hitte Danaos Hypermestra anklagen konnen, weil sie sich eines Besseren be-
sonnen und deshalb Lynkeus geschont hatte?

Das Orakel erkliart, weshalb alle Danaiden in gleicher Weise die Ehe mit
den Agyptern verabscheuen; sie tun es, weil jede von ihnen die Gattin des
kommenden Morders ihres Vaters werden konnte. In dieser Richtung hatte
den Grund fiir die Ablehnung der Ehe mit den Aigyptos-S6hnen schon vor
nahezu sechzig Jahren Anna Elisei’? gesucht, wenn sie meinte, dass die Da-
naiden ihre Vettern hassen, weil sie ihr Vater hasst. Den Grund, weshalb
Danaos seine Tochter den Agyptern nicht geben will, sieht sie aber nicht in
dem Orakel, sondern in der Verfeindung der beiden Familien. Nun ist in der
Tat die Feindschaft der Viter ein gemeinsamer Zug der Quellen, und dies wire
ein ausgezeichneter Grund dafiir gewesen, warum alle fiinfzig Danaiden kol-
lektiv die Ehe mit den Agyptern ablehnen. Man muss sich aber fragen, ob die
Feindschaft der Viter ein ausreichender Grund ist fiir die Handlungsweise des
Danaos und seiner Tochter, vor allem fiir die heimtiickische Ermordung der
Neffen und Vettern. Das Orakel jedenfalls ldsst eine solche Frage nicht auf-
kommen; es i1st der zwingendste Grund, den man sich denken kann.

Kurt von Fritz (126f. = 164f.) und Friis Johansen-Whittle (1, 47 I) haben

Serv. Aen. 10, 497; monente patre Serv. Dan. ibid.; voluntatem patris secutae Schol. Stat.
Theb. 6, 269; cuvdpapoicar T matpdw Povinpatt Schol. Pind. Pyth. 9, 195 b; Ensioe Schol.
Eur. Or. 872; vmoUunkaic tob matpog Schol. rec. Eur. Hec. 886 (1, 437 D.); katd tég tob
noTpog vrovMkag Schol. I1. 4, 171; ouvefoldAevoe ibid.; Schol. Eur. Hec. 886; npéctaypa und
BovAgvoavt Paus. 2, 19, 16; ékédevoev Liban. Narr. 6 (8, 37 Foerster). Vgl. auch Hor. Carm.
3, 11, 34. 45f. Nach Ps.-Apollod. 2, 21, Ov. Her. 14, 11. 48, Schol. Stat. Theb. 6, 269 und
Libanios gab Danaos seinen Tochtern die Dolche. Die Griinde von Kraus, Die Schutzsuchen-
den 167 und von Fritz (oben Anm. 19) 256ff. (= 179ff.) gegen die Anstiftung durch Danaos
sind nicht stichhaltig, vgl. Garvie 202f.

71 In diesem Sinne fassen das fr. 45R. Wecklein und Kraus, vgl. Radt ad loc. (Kraus jetzt auch
Danaidentetralogie 129).

72 8. 211: «le Danaidi, buone figlie attiche del tutto dipendenti dal padre, loro xUptog, si rifiu-
tano solo alle nozze con i cugini, percheé vi si rifiuta il padre; li odiano, perché & il padre che li
odia; gl Egizi sono 1 nemici loro, perché nemici del padre».

7 Museum Helveticum



98 Martin Sicherl

das Orakel als Motiv der Ablehnung der Agypter durch die Danaiden ebenso-
wenig in Betracht gezogen wie die Feindschaft der Viter, weil beides in den
Hiketiden hitte erwidhnt werden miissen’3. Diese Begriindung kann aber in
keiner Weise iiberzeugen. Nichts kann beweisen, dass Aischylos dies schon im
ersten Stiick hidtte tun miissen. Vielmehr verschweigen die Danaiden den
Grund ihrer Ablehnung der Ehe mit den Vettern offenbar bewusst, da sie zwar
beteuern, dass es ihnen nicht erlaubt sei, ihre Vettern zu ehelichen, aber nie
erkldaren, warum dies so ist. Das ist nicht verwunderlich; wenn der wahre
Grund ihrer Ablehnung das Orakel war, so musste er jedenfalls im ersten
Stiick, wenn nicht bis nach der Ermordung der Agypter, ebenso verborgen
bleiben, wie sie der Frage nach dem Rechtsanspruch ihrer Vettern ausweichen
mussten’4, wenn die Handlung ihr Ziel erreichen sollte. Sie konnten ihr Di-
lemma nicht preisgeben, weil Pelasgos und die Argiver ihnen ihren Schutz
versagt haben wiirden, wenn sie wussten, dass die Agypter im Recht waren
(387-391), und sie die Befleckung der Stadt durch den Mord an Danaos ris-
kierten. Erhilt er doch eine Leibwache, damit er nicht unverhofft getétet
wiirde und so dem Lande ein ayvog aeilwv entstiinde (985-988)7°. So mussten
die Danaiden das eigentliche Motiv ihrer Flucht verdecken durch sekundire
wie die Hybris der Agypter, deren «Migde» sie nicht werden wollen (335)76,
Motive, die auch die Interpreten iiber den primidren Grund getduscht haben.
Bei anderen Griinden, die fiir ihre Ablehnung der Ehe mit den Agyptern ange-
fiihrt wurden, wie Weihe an Artemis, Abstammung von Epaphos ohne Zeu-
gung, Inzest, Rechtsgriinden, wire das Verschweigen nicht notig gewesen.
Der Dichter erreichte damit aber noch einen anderen Zweck. Auf diese
Weise wurde der Zuschauer in eine Spannung versetzt, die sich vermutlich erst
im dritten Stiick der Trilogie 16ste, als nach dem Mord an den Agyptern die
Motive der Tat aufgedeckt werden mussten. Erst hier wurde offenbar die ni-
here Vorgeschichte der Trilogie nachgeholt, die im Gegensatz zur entfernteren
(274-324) von den Danaiden offensichtlich absichtlich verschwiegen wird,
indem sie der Frage des Pelasgos ausweichen (325ff.)’7. In dhnlicher Weise
wird auch im Oedipus Rex des Sophokles erst am Ende (992ff.) das Orakel
73 Vgl. auch Weil (oben Anm. 50). Nach Kraus, Die Schutzsuchenden 162 wird in den Scholien
zu Eur. Or. 872 und Ilias 1, 42 «mit dem abgebrauchten Motiv des Orakels gearbeitet, das
sich eben dadurch erfiillt, dass man seiner Erfiillung zu entgehen sucht», und dhnlich spricht
er Danaidentetralogie 90 von dem «Allerweltsmotiv eines Orakels», das in Zeile 29ff. Hering-
ton des Prometheus-Scholions an einer anderen Stelle der Geschichte in die Paraphrase des
Aischylostextes eingeschwirzt werde.
74 S. unten S. 99f.
75 Vgl. Sept. 682 ovk EoT1 yiipag Tovde To0 maopatog vom Brudermord.
76 Vgl. auch 392 Omoyxeiplog xkpateotv apaévev und 337 kektnuévous. Damit wird die absolute
Gewalt des Gatten als kOprog besonders herausgestellt, vgl. Elisei 210f.; Kraus, Danaiden-
tetralogie 110, Anm. 74.

77 Zur Vorgeschichte gehort auch der Bau des Schiffes auf den Rat Athenes (Stellen unten Anm.
107; vgl. oben S. 88. 89. 90), und auch dieser konnte dann in den Hiketiden nicht erwihnt



Die Tragik der Danaiden 99

geoffenbart, das hinter dem ganzen Geschehen stand, und dieses dadurch erst
voll durchschaubar. Die Spannung des Zuschauers musste um so grosser sein,
wenn, wie es scheint, das Orakel erst von Aischylos in den Mythos eingefiihrt
wurde’®, der Zuschauer es also noch nicht kannte.

K. von Fritz hat also durchaus richtig gesehen, dass Aischylos eine beson-
dere Absicht gehabt haben miisse, wenn er die Vorgeschichte weitgehend im
Dunkel liess, und nicht eher als bis diese Absicht aufgedeckt sei, ein Urteil
dariiber gefdllt werden konne, ob es ihm gelungen ist, seines Stoffes Herr zu
werden oder nicht, wie Wilamowitz (13) meinte. Ebenso hat er gesehen, dass
nichts leichter gewesen wire, als die «Fingerzeige der Sage», namlich den Streit
der Briider und das Orakel, «zur Beseitigung der Dunkelheiten ... zu benutzen,
das Orakel und damit Danaos zur eigentlichen Triebfeder des Ganzen zu ma-
chen, ohne dass dadurch die dramatische Wirkung des Schicksales der Danai-
den, die dennoch als die Leidenden im Mittelpunkt des Dramas geblieben
wiren, hdtte beeintrachtigt zu werden brauchen». Er hat aber nicht gesehen,
dass gerade das Orakel als Grund der Ablehnung der Ehe mit den Agyptern
und der Flucht nach Argos verschwiegen werden musste.

Danaos und seine Tochter glauben, dem Orakel ausweichen zu kénnen,
wihrend in Wirklichkeit seine Erfiillung bereits feststeht”. Auf dieses Ziel hat
Aischylos, wie sich schon aus den Hiketiden ablesen ldsst, das Geschehen
folgerichtig angelegt und hingefiihrt. Deshalb hat er die Verfolgung der Danai-
den durch die S6hne des Aigyptos dadurch motiviert, dass diese ein Recht auf
die Ehe mit ihnen haben; dies kann nicht durch das attische Recht begriindet
worden sein®, aber an der Tatsache selbst kann (trotz Garvie 220f.) kein
Zweifel bestehen?®!. Schon in dem Stoff selbst, den Aischylos fiir seine Trilogie
wihlte, lag dies zugrunde; dass die fiinfzig Briider und die fiinfzig Schwestern
flireinander bestimmt sind, ist ein Marchenmotiv, das sich in modifizierter
Form bei sehr verschiedenen Volkern wiederfindet®2. Aischylos selbst hat das
Recht der Agypter auf die Danaiden schon durch deren stidndiges Ausweichen
auf die entsprechenden Fragen des Pelasgos deutlich zum Ausdruck ge-

werden. Dass Athene in den Hiketiden nicht vorkommt, ist also kein Argument dafiir, dass
Aischylos von diesem Zug der Sage keinen Gebrauch gemacht habe, wie Friis Johansen-
Whittle 1, 48] meinen. Eher diirfte er von Aischylos im Zusammenhang mit dem Orakel erst
eingefiihrt worden sein.

78 S. unten S. 107ff.

79 H. Diller, Gottliches und menschliches Wissen bei Sophokles, in: Gottheit und Mensch in den
Tragddien des Sophokles. Vortrige von H. Diller, W. Schadewaldt, A. Lesky (Darmstadt
1963) 5ff.

80 Vgl. oben S. 83f.. Thomson ist gezwungen zuzugeben, dass die Agypter insofern im Unrecht
sind, als sie zu Lebzeiten des Vaters Anspruch auf ihre Basen erheben, Eirene 9 (1971) 26.
Vgl. unten Anm. 85.

81 MacKinnon (oben Anm. 10) 78f.; Friis Johansen-Whittle 1, 34f. 42. Falsch Elisei 212fF,

82 Vgl. C. Bonner, A4 study of the Danaid myth, Harv. Stud. Class. Phil. 13 (1902) 149; Megas
(oben Anm. 58); vgl. Garvie 175f.



100 Martin Sicherl

bracht?3, Den Konig interessiert, bevor er den Danaiden seinen Schutz ge-
wihrt, die Frage, ob sie sich ihren Vettern aus Abneigung verweigern oder weil
die Ehe nicht erlaubt ist (336); denn er will sich nicht ins Unrecht setzen, da
dies iible Folgen haben konnte. Die Mddchen antworten: «Wer konnte etwas
gegen Gatten haben, weil (wenn) sie Verwandte sind.» Damit verneinen sie die
erste Hilfte der Doppelfrage und bejahen implizite, dass ihnen diese Ehe nicht
erlaubt ist, ganz in Ubereinstimmung mit 37: dv Uépuic eipyet ~ 10 pury Vépucd4.
Als die Danaiden sich auf Dike berufen (343) und Pelasgos Zweifel dussert, ob
das Recht von Anfang an, also bei der Verweigerung der Ehe mit den Agyp-
tern, auf ihrer Seite stand, schieben sie diese Frage beiseite, indem sie ihr
Recht als Schutzflehende geltend machen. Und als Pelasgos feststellt, dass man
den Sohnen des Aigyptos nicht entgegentreten konne, wenn sie als Ndchstver-
wandte nach heimatlichem Recht Anspruch auf ihre Basen haben und diese
erst das Gegenteil beweisen miissten (387-391), antworten sie wieder auswei-
chend (392-396) und geben damit indirekt zu, dass es so ist®’. Dagegen pocht
der Herold am Ende des Stiickes, als er die Mddchen mit Gewalt wegfiihren
will, ausdriicklich auf das Recht (916) und macht geltend, dass er sich nur hole,
was ihm gehore (918), und auf den Vorwurf des Pelasgos, ob er keine Scheu vor
den Gottern habe, beruft er sich auf die Gotter des Nils, also auf dgyptisches
Recht (921f.). Und wenn er schliesslich betont, dass er der avtavéyiol yv-
vaixeg beraubt werde (932f.), so liegt in dem sonst unnétigen Attribut die
Begriindung seines Anspruchs®. Aus der Position des Rechts heraus wird erst
die brutale Gewalt voll verstandlich, mit der sich die Agypter ihrer Basen
bemichtigen wollen und die von diesen immer wieder als Hybris bezeichnet
wird.

83 Dazu Kraus, Die Schutzsuchenden 132-136; Danaidentetralogie 113.

84 Ahnlich auch Wilamowitz 14, Anm. 2 und im kritischen Apparat der Ausgabe (zu 334 = 337):
«nec sunt spernendae nuptiae TV KeEKTNLEVOV QIAOYV i.e. katT dyylotelav kupimv», aber er
gibt den Vers unter Annahme von Versausfall vorher und nachher dem Pelasgos und zieht
daraus falsche Schliisse. Viirtheim, Murray, Friis Johansen-Whittle und Kraus (Danaiden-
tetralogie 109f.) verstehen die Antwort der Danaiden im Sinne des Scholiasten: xat” €xUpav
dniovoti. Das hat aber zur Folge, dass Ovotto auf t0 pf U€uig antworten miisste; aber die
Begriindung von Friis Johansen-Whittle, die die Lesung g1Aobc’ voraussetzt, iiberzeugt nicht,
und Kraus (Danaidentetralogie 110, Anm. 71) bemerkt mit Recht, dass ¢iAobo’ statt des
Plurals kektnuévoug den Singular verlangt. Andererseits sind die Einwinde gegen @ilovg
ovorto hinfillig; das préadikative @iloug kann sehr wohl konditionalen Sinn haben (= @iloug
Ovtac = €1 @ilor eioiv «wenn sie verwandt sind»), und obtwg (338) bezieht sich dann nicht auf
Ovorto (so Friis Johansen-Whittle und ersterer Gnomon 48, 1976, 330), sondern darauf, dass
man nichts gegen die Verwandtenehe haben kdnne, also auf den ganzen Vers 337. Pelasgos
stimmt zu mit Begriindung: «(Natiirlich), so mehrt sich (doch) das Vermdégen» (vgl. Kraus,
Danaidentetralogie 110, Anm. 75).

85 Ein solches Gesetz bestand in Agypten zur Zeit des Aischylos oder friiher nicht, Friis Johan-
sen-Whittle zu 387-391 (2, S. 305). Zu einer entsprechenden Sitte im Orient vgl. W. Head-
lam, Class. Rev. 14 (1900) 111.

86 Friis Johansen-Whittle 1, 34 und zu 933; vgl. Wilamowitz 14; MacKinnon 75.



Die Tragik der Danaiden 101

Wie das tragische Schicksal der Danaiden einerseits durch das Orakel und
andererseits durch den Rechtsanspruch der S6hne des Aigyptos begriindet ist,
so wird es durch den Krieg zwischen diesen und den Argivern beschleunigt, um
sich in der Ermordung der S6hne des Aigyptos zu vollenden. Hygin (168, 3)
und Schol. Stat. Theb. 2, 222 berichten, dass die Aigyptos-S6hne Danaos an-
zugreifen begannen, und Schol. rec. Eur. Hec. 886 (1, 427 D.) weiss, dass
Danaos eine Belagerung durch Aigyptos fiirchtete; die Hiketiden weisen un-
missverstiandlich auf einen kommenden Krieg hin?’. In diesem Krieg miissen
die Argiver unterlegen oder auf das Friedensangebot unter der Bedingung der
Ehe der Aigyptos-Sohne mit den Danaiden eingegangen sein. Auf jeden Fall
konnten die Agypter ihren Anspruch auf ihre Basen durchsetzens®, so dass die
ultima ratio, das prophezeite Schicksal von ihrem Vater abzuwenden, ihre
Ermordung war.

Mit dem Mord an den S6hnen des Aigyptos kann die Trilogie aber nicht
geendet haben; es muss zu Verhandlungen gekommen sein, in denen die Vor-
giange geklidrt und iiber Recht und Unrecht entschieden wurde®. Das erhellt
schon aus dem beriihmten Fragment, das uns Athenaios iiberliefert hat (fr.
44 R.). Darin verkiindet Aphrodite als ihr Werk, dass Himmel und Erde sich
nach ehelicher Vereinigung sehnen, der vom Himmel fallende Regen die Erde
schwingert und diese dann fiir die Menschen der Herden Nahrung, das Brot
zum Leben und die Friichte der Baume gebiert. Es kann kein Zweifel sein, dass
die Gottin damit fiir Hypermestra eintritt, die ihrem Gesetz gefolgt ist. Viele
Interpreten haben angenommen, dass dieses Fragment aus einer Gerichtsszene
stammt, in der Hypermestra angeklagt war®,

In der Tat kann man sich schwer vorstellen, dass Aphrodite als Anwéltin
Hypermestras in einer anderen Situation aufgetreten sei als in jener entschei-
denden, wo es um ihre Verurteilung ging®!. Es ist zwar richtig, dass aus der

87 Friis Johansen-Whittle 1, 42; vgl. Garvie 197f.

88 Hyg. Fab. 168, 3; Schol. Stat. Theb. 2, 222; vgl. Ps.-Apollod. 2, 15; Friis Johansen-Whittle 1,
50; Stoessl 76f.

89 Vgl. Garvie 221 und 223: «the motivation of their flight, the reason and the justification of
the murder of their husbands, are of intense interest, and cannot possibly have been passed
over in the third play as not even worthy of discussion.» Dazu gehort auch, trotz der Zweifel
von Winnington-Ingram 145 = 60 die Frage, ob die Agypter ein Recht auf die Ehe mit ihren
Basen haben, der sie selbst beharrlich ausgewichen sind, vgl. Friis Johansen-Whittle 1, 42. 51.
Dieser Frage mussten die Danaiden aus dem gleichen Grund ausweichen, aus dem sie das
Orakel verschweigen, nicht weil Aischylos das Interesse vom Hauptthema nicht auf ein
Nebenthema ablenken wollte, wie MacKinnon 79 meint. Hitten sie das Recht der Agypter
zugegeben, dann hitten sie auch das Orakel preisgeben miissen.

90 Dazu Garvie 205f. Die Einwinde Garvies kénnen dagegen nicht aufkommen. Richtiger Ma-
curdy (oben Anm. 12): «The trial of Hypermnestra was certainly the great scene of the
Danaids.»

91 Nach Winnington-Ingram 143. 150 = 59. 70 war Aphrodites Funktion, die Danaiden zu
versbhnen («reconcile»), uind diesem Zweck habe die Rede gedient, zu der das fr. 44R. ge-
hort.



102 Martin Sicherl

Tatsache, dass Aischylos die Orestie mit einer Gerichtsszene enden liess, nicht
geschlossen werden kann, dass er dies auch schon in der Danaidentrilogie
getan habe. Aber ebensowenig lédsst sich aus der Tatsache, dass er es in einem
Falle tat, ableiten, dass er es in einem anderen nicht auch getan haben konnte.
Auch Sophokles hat das Motiv des Bestattungsverbotes zweimal verwendet,
ohne dass es durch den Mythos vorgegeben war, und das zitierte Fragment
spricht dafiir, dass auch Aischylos dhnlich verfuhr. Pausanias (2, 19, 6) be-
richtet denn auch, dass Danaos Hypermestra, die allein seinen Auftrag miss-
achtete, vor Gericht brachte, weil er glaubte, dass die Rettung des Lynkeus fiir
ihn nicht ohne Gefahr war, und weil sie, indem sie sich nicht mit den Schwe-
stern an der Tat beteiligte, dadurch den Vorwurf gegen den Anstifter erhohte.
Sie sei aber von dem Gericht der Argiver freigesprochen worden und habe
deshalb der Aphrodite Nikephoros eine Statue aufgestellt®2,

Das Verhalten Hypermestras kann aber kaum der Anlass zu einem Pro-
zess gewesen sein. Denn sie allein hatte kein Verbrechen begangen, ihre Schuld
konnte nur gewesen sein, dass sie sich dem viterlichen Befehl widersetzt hatte,
ihren Gatten zu ermorden. Dafiir konnte sie aber, wie man mit Recht betont
hat®3, vor kein biirgerliches Gericht gestellt werden. Dagegen kann der Mord
der iibrigen nicht iibergangen worden sein®*; er musste ebenso wie der des
Orestes zum Austrag kommen. Denn er ist nicht nur, wie viele Quellen beto-
nen, ein schweres Verbrechen?S, unter Bruch eines beschworenen Vertrages
heimtiickisch begangen®® an Menschen, die im Recht waren, an Blutsver-
wandten und ihren angetrauten Gatten. Wenn Danaos inzwischen Konig von
Argos geworden war und der Mord, wie wir annehmen diirfen, in den konig-
lichen Gemichern stattfand®’, war er zudem ein schlimmer Frevel an Zeus

92 Vgl. auch 2, 21, 1 Yreppnotpa kai tobto [scil. 10 tiig Aptépidog iepov] avédnke vikficaca tf
dixn 1oV natépa fiv 100 Avykéwg éveka Eguye; 2, 20, 7 Yrepufiotpav éviadda Ond Aavaod
kprfjvar Afyoveg. Pausanias’ Kenntnis der Trilogie des Aischylos ist Friis Johansen-Whittle
1, 53 nicht zweifelhaft; anders Garvie 206. Den Argivern konnte die Trilogie des Aischylos, in
der Orestes sich selbst, sein Land und sein Volk Athene als ewige Bundesgenossen verspricht
(Eum. 289-291. 762-765), nicht fremd sein.

93 Kraus, Danaidentetralogie 130.

94 Zur Frage eines Prozesses vgl. Garvie 206-211. Garvie selbst zweifelt, ob es {iberhaupt einen
Prozess gab, Friis Johansen-Whittle 1, 42. 54 halten es immerhin fiir mdglich.

95 Vgl. besonders Horaz und Ovid, die sie insbesondere als impiae bezeichnen (Hor. Carm. 3,
11, 30-32; Ov. Her. 14, 26), weil sie sich gegen die eheliche pietas vergangen haben, vgl.
S. Jékel, The 14th Heroid letter of Ovid and the trilogy of Aeschylus, Mnemosyne 26 (1973)
239-248. Hypermestra will nicht piai@dvog heissen (PV 868), in Delphi erhilt sie ein Stand-
bild Gte kavapa xeipag povn 1dv aderodv, Paus. 10, 10, 5.

96 Schol. PV 853 onewsapéveov; Schol. I/ 4, 171 xatd 1ag 100 natpdsg trodnkag £dologdvncay,
Schol. Eur. Hec. 886 émBouAnyv €okéyato, cuvédeto yap; Hor. Carm. 3, 11, 34 periurum
parentem; Hygin. Fab. 168, 3 pollicetur, Schol. Stat. Theb. 2, 202 spopondit; 6, 269 simulavit
se ... traditurum armavitque occulte filias und inimica foedera.

97 Bei Ov. Her. 14, 23f. werden die Danaiden mit den verborgenen Waffen von ihrem Schwie-
gervater Aigyptos im Palast des Pelasgos empfangen. Die Bedenken Garvies 169, dass dies



Die Tragik der Danaiden 103

Xenios®® und eine schwere Befleckung der Stadt, die nicht ungesiihnt hinge-
nommen werden konnten. Danaos, dem Anstifter der Tat, musste der Prozess
gemacht werden®®. In der Tat héren wir von einer formellen Anklage des Da-
naos bei Euripides (Or. 871-872), und Ankldger war danach Aigyptos, der
Vater der Gemordeten, der nach einem Scholion zu dieser Stelle eigens zu
diesem Zweck aus Agypten gekommen war. Ein zweites Scholion dazu berich-
tet, dass Aigyptos bei Phrynichos bereits mit seinen Sohnen gekommen sei;
Aigyptos’ Ankunft mit seinen S6hnen kennen auch die Scholien zum Prome-
theus und zu Eur. Hec. 886 und wohl auch Eustathios zu Il. 1, 42, und diese
Version vertritt auch Euripides selbst (fr. 846 N.2)!190, Aischylos hat also diesen
Zug von seinem Vorginger iibernommen!?!, wie das Scholion zum Prome-
theus zeigt.

In diesem Prozess muss das Orakel als letzter Grund der Tat der Danaiden
offengelegt worden sein, da sich Danaos zu seiner und seiner Tochter Vertei-
digung darauf stiitzen musste. Dann aber musste er auch Hypermestra ankla-
gen, die die Gehorsamspflicht gegen ihren Vater missachtet, den kiinftigen
Morder ihres Vaters am Leben gelassen und ihm die Flucht ermoglicht
hatte!%2, Umgekehrt muss das Eintreten Aphrodites fiir Hypermestra zugleich
Anklage ihrer Schwestern bedeutet haben, die sich gegen ihr Gesetz vergangen
hatten. Jedenfalls war das Urteil iiber Hypermestra von dem iiber Danaos und
ihre Schwestern nicht zu trennen, wie beider Taten, Mord und Schonung, nur
die verschiedenen Antworten auf dasselbe Dilemma waren!?3,

Winnington-Ingram (S. 149 = 69) vermutet, dass Danaos zum Tode ver-
urteilt, aber aus einleuchtenden Griinden nicht hingerichtet worden sei. Die

bereits die Version des Aischylos war, sind hinféllig, wenn Danaos dem Pelasgos als Konig
nachgefolgt war und in dessen Palast zusammen mit Aigyptos die Hochzeit veranstaltete.
Aischylos hat dieses Detail bereits in den Hiketiden vorbereitet, vgl. Winnington-Ingram 146
= 63f. mit Verweis auf Wilamowitz 21 und F. Stoessl, Die Trilogie des Aischylos. Formgesetze
und Wege der Rekonstruktion (Baden bei Wien 1937) 84; Friis Johansen-Whittle 1, 43. 48 R.

98 Winnington-Ingram 145f. = 63; Stoessl, Die Hiketiden 79, Anm. 179; vgl. Garvie 182.

99 Winnington-Ingram 148f. = 66ff. Nach Schol. Eur. Or. 872 wurden die Besten der Agypter
und Argiver zu Richtern bestellt. Winnington-Ingram 149, 45 = 68, 46 weist auf die Schwie-
rigkeiten hin, die ein solches Gericht mit zwei Schawspielern gehabt hitte; uniiberwindlich
waren sie gewiss nicht. Einen Prozess der Danaiden hilt auch von Fritz 130f. = 168f. fiir
moglich, obwohl er eine Anklage gegen Danaos ausschliesst, «weil dies voraussetze, dass er
vorher die treibende Kraft gewesen ist», was ... mit dem Inhalt der Hiketiden im Widerspruch
stehe. Wie sich gezeigt hat, ist dies aber nicht der Fall.

100 Eustathios (zu I/. 1, 42) driickt sich unbestimmt aus: ola 8¢ botepov Enavev 6 Alyunrog,
MOV Kai avtdg gig Apyog ... al iotopial dnhodoiv (nicht nach dem Schol. 11, 1, 42).

101 So einleuchtend Stoessl, Die Hiketiden 85. Nach Wilamowitz 20. 23 und Kraus, Die Schutzsu-
chenden 170; Danaidentetralogie 88. 91. 129 ist Aigyptos nicht mit seinen S6hnen nach Argos
gekommen, nach Winnington-Ingram 148 = 66 kann er in den Danaiden keine Rolle gespielt
haben. Beides ist unbegriindet. Vgl. auch Garvie 209.

102 Hor. Carm. 3, 11, 37ff.; Ov. Her. 14, 71-78; Serv. Dan. Aen. 10, 497.

103 Vgl. G. Hermann, De Aeschyli Danaidibus, in: Opuscula 2 (Lipsiae 1827) 321: «coniunctae



104 Martin Sicherl

einschligige Stelle der Hiketiden, auf die er sich beruft, deutet jedoch nicht auf
eine Verurteilung, hochstens auf eine Anklage, und die Nachrichten iliber den
Prozess gegen Danaos vermelden nicht, welches Urteil ergangen ist'%4, Sicher
1st nur, dass sich das Orakel erfiillen musste und jedes Urteil, das dem entge-
gengestanden hétte, zum Scheitern verurteilt war. Man konnte sich aber den-
ken, dass er freigesprochen wurde, wenn die S6hne des Aigyptos nach dem
Willen ihres Vaters auf der Ehe mit den Danaiden bestanden, damit das Ora-
kel sich erfiille und Aigyptos auf diese Weise die Herrschaft allein erhielte (s.
oben S. 90). In diesem Falle musste die Ermordung der Agypter in der Tat als
ein Akt der Notwehr (s. oben Anm. 39) erscheinen.

Von einer Anklage der Morderinnen selbst berichtet dagegen die Uberlie-
ferung nicht. Vielleicht wurde ihnen nicht der Prozess gemacht, weil sie auf
Befehl ihres Vaters gehandelt haben; nach Schol. Eur. Or. 871 jedenfalls wurde
Danaos wegen des Mordes, den seine Tochter begangen hatten, zur Verant-
wortung gezogen. Und wenn das Eheverlangen der Agypter wirklich im Sinne
ihres Vaters die Erfiillung des Orakels zum Ziele hatte, musste ihre Tat wie die
des Orestes (vgl. Eum. 614-641) von Zeus selbst geboten erscheinen. Wohl
aber horen wir von Ps.-Apollodor (2, 22), dass sie von Athene und Hermes auf
Geheiss des Zeus entsiihnt wurden, wie es bei einer Blutschuld notwendig
war!9, Auch dies wiire eine Parallele zur Orestie, wo Orestes durch Apollon, der
den Mord an seiner Mutter befohlen hatte, entsiihnt wird. Die Entsiihnung war
jedenfalls Voraussetzung ihrer kommenden zweiten Vermaihlung, von der
verschiedene Quellen berichten'%¢, Sie ist aber unabhingig von einem Ge-
richtsurteil, wie auch die Orestie zeigt. Athene, die von keiner Mutter gebo-
rene, sondern aus dem Haupte des Zeus entsprungene jungfrauliche Gottin
(Eum. 663-666), die, wie sie in den Eumeniden (734-741) selbst verkiindet,
ganz des Vaters ist und von der Ehe nichts wissen will, war fiir die Entslihnung
der Danaiden, die ihre Gatten ermordeten, um ihren Vater zu retten, beson-
ders geeignet. Sie war es ja auch gewesen, die nach der mythographischen
Tradition'?” dem Danaos geraten hatte, ein Schiff zu bauen und mit seinen
Tochtern zu fliehen, oder ihm selbst das Schiff baute (Hyg. Fab. 168, 2). Ihr
hat er auf der Flucht nach Argos mit seinen Tochtern wihrend eines Zwi-

profecto sunt caussae, quod, si puniendae erant, quae patraverunt caedem, absolvenda erat,
quae non patraverat; sin haec poenam meruerat, illis concedenda erat impunitas.» Von zwei
Gerichtsverfahren, die man Hermann zugeschrieben habe (vgl. Garvie 2035), ist hier keine
Rede.

104 Eur. Or. 872f. dixag 6186vt’ und dementsprechend dedmxévar dikag und dobvar dikag in den
Scholien kann nur heissen, dass Danaos sich der Anklage des Aigyptos gestellt hat, vgl.
Euripidis Orestes, introd., testo crit., commento ¢ appendice metrica a cura di V. Di Bene-
detto (Firenze 1965) zu 872-873.

105 Vgl. M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion 14, 632ff.

106 Pind. Pyth. 9, 112-116 mit Schol. 195b; Hyg. Fab. 170, 11; Paus. 3, 12, 2; Eust. ad Dionys.
Per. 805.

107 Ps.-Apollod. 2, 12; Schol. //. 1, 42; Hyg. Fab. 168, 2; 277, 5; Eust. Il. 1, 42.



Die Tragik der Danaiden 105

schenaufenthaltes auf Rhodos in Lindos ein Standbild geweiht und nach Dio-
dor (5, 58) auch den Tempel errichtet, ebenso einen auch in der Argolis (Paus.
2, 37, 2). Auch zu Zeus, dem Vatergott, der Orestes durch Apollon gebot,
seinen Vater zu riachen, und ihn durch Apollon und Athene rettete (Eum.
758ff.), haben die Danaiden ein besonderes Verhiltnis. Dem Zeus Hikesios
haben sie sich ganz anvertraut, ihn preisen sie hymnisch, ihn rufen sie zweimal
an (1052f. 1064f.), sic vor der Ehe mit den Agyptern zu bewahren!%. Man
kann vermuten, dass auch gegen die Morderinnen selbst Anklage erhoben
wurde und dann Athene fiir sie wie Aphrodite fiir Hypermestra eingetreten
ist'% und fiir sie nach dem Willen des Zeus wie in den Eumeniden den Frei-
spruch erwirkt hat!!©,

Wenn es auch nicht moglich ist, mit Sicherheit bestimmte Ziige der my-
thographischen Tradition dem Aischylos zu vindizieren und die Handlungs-
fiihrung in den beiden verlorenen Stiicken in ihren Einzelheiten zu rekon-
struieren!'!, so wird doch die Konzeption des Tragischen deutlich, die
Aischylos bei der Gestaltung des Stoffes geleitet hat. Er hat den Chor der
Danaiden, den Protagonisten und eigentlichen Helden der Trilogie, in den
Widerspruch zweier Grundgesetze ihrer Lebensordnung gestellt, der Pflicht,
die Eltern zu ehren, eines der drei Grundgesetze griechischer Ethik, das die
Danaiden selbst den Argivern ans Herz legen (704-709)''2, und des Gesetzes
der Ehe, fiir die die Frau bestimmt ist!!3 und die den Fortbestand des Ge-
schlechtes verbiirgt. Dieser Widerspruch ist unaufldsbar, weil die Michte, die
das Leben bestimmen, griechisch gesprochen: die Gétter, selbst gegeneinander
stehen. Wenn die Tochter den Vater retten wollen, miissen sie, um der Ehe zu
entgehen, einen Mord an den ihnen angetrauten Gatten begehen, und vergehen
sich damit gegen das universale Gesetz Aphrodites; wenn sie dem Gesetz
Aphrodites folgen, vergehen sie sich gegen den Befehl des Vaters, dem sie nach
attischem Recht untertan sind, und geben damit den Weg frei zu seiner Er-
mordung. Und wie immer sie sich entscheiden, ihre Entscheidung kann fiir sie
katastrophale Folgen haben. Der Mord, und besonders der Mord am Ehegat-
ten, ist ein schweres Verbrechen, das nach Siihne verlangt, und auch der Un-
gehorsam gegen den Vater konnte fiir sie den Tod bedeuten. Nach dem Scho-

108 So wenden sich auch Orestes und Elektra, die ihres Vaters beraubten Kinder, an den Vater-
gott Zeus um Rettung aus ihrer Not, Cho. 246ff.

109 Vgl. Garvie 206-209. An Athene als «counterpart» von Aphrodite denkt auch Winnington-
Ingram 143 = 58.

110 Freispruch der Danaiden nimmt auch Stoessl, Die Trilogie 105; Die Hiketiden 86 an. Zum
Verfahren s. Thomson zu Eum. 734-743.

111 Die wichtigsten Rekonstruktionsversuche sind: von Fritz, Winnington-Ingram, Stoessl (Die
Hiketiden), Kraus (Danaidentetralogie).

112 Vgl. auch Eum. 270f. 545. Weitere Stellenverweise bei Thomson, The Oresteia zu Eum.
269-272; Friis Johansen-Whittle zu 707-709.

113 Aesch. Eum. 217 gbwi) yap avopi kai yovaiki poporpoc; fr. 13R. coi pév yapeioUat pdpoipov,
yaueiv 8 gpot; vgl. dazu den Apparat von Radt.



106 Martin Sicherl

lion zu Eur. Hec. 886 hatte Danaos die Nichtbefolgung seines Befehles mit
dem Tode bedroht, nach Ps.-Apollodor (2, 21) und Ovid (Her. 14, 3. 83f))
wurde Hypermestra von Danaos eingekerkert, und auch Horaz spielt auf ihre
Einkerkerung an (Carm. 3, 11, 45). Nach Ovid wartet ihrer Tod oder Folter
(9-12), nach Horaz fiirchtet sie auch die Verbannung. Dies scheinen Reflexe
der Aischyleischen Dichtung zu sein!!4, In ihrer Hochzeitsnacht wird den Da-
naiden die einsame Entscheidung abverlangt, die iiber ihr Leben entscheiden
kann. Der Versuch, dem Orakel zu entgehen, aber endet tragisch; der Mord,
den die 49 Schwestern begehen, um die Erfiillung des Orakels zu verhindern,
trifft eo ipso die Unschuldigen, wihrend der eine, der am Leben bleibt, dazu
bestimmt ist, die Blutrache fiir seine gemordeten Briider zu vollziehen. Weder
die Ablehnung gewalttitiger Freier noch der Ehe iiberhaupt wiren als bloss
psychologische Momente so wie das Orakel geeignet gewesen, jenes tragische
Dilemma, den unaufhebbaren Widerspruch, die Kreuzung zweier Notwendig-
keiten zu schaffen, die durch die gottlichen Méchte des Seins gegeben ist.
Die Unauflosbarkeit des Widerspruchs zwischen Gesetz und Gesetz, zwi-
schen Gott und Gott mag, dhnlich wie be1 Orestes in den Eumeniden, ihren
Ausdruck gefunden haben im Freispruch beider Seiten. Das bedeutet aber
nicht, dass beider Taten gleich zu bewerten sind. Das zeigt schon die Notwen-
digkeit der religiosen Entsiihnung der Morderinnen von der Befleckung durch
den Mord, aber auch das Urteil der nachfolgenden Dichter iliber die Tat der
Hypermestra. Sie hat anders als ihre Schwestern das Verbrechen des Mordes
an ihrem Gatten von sich gewiesen und deshalb ewigen Ruhm erlangt. So
preist sie Pindar in der zehnten Nemeischen Ode, weil sie «in einsamem Ent-
schluss ihr Schwert in der Scheide zuriickhielt»!!3. Dieses Gedicht aus Pindars
letzten Jahren kann sich gut auf die Dichtung des Aischylos bezogen haben.
Sein Urteil, dass sie «nicht abirrte» mit ihrer Tat, deutet an, dass ihr Verhalten
angefochten, aber gerechtfertigt wurde!'®. Am beriihmtesten sind die Verse des
Horaz (Carm. 3, 11, 33-36), in denen er Hypermestra ewigen Ruhm zuer-
kennt, weil sie ungeachtet der drohenden Einkerkerung oder Verbannung ih-
rem meineidigen Vater nicht gefolgt ist und sich anders als ihre verbrecheri-
114 Es ist von vornherein wahrscheinlich, dass die beiden Dichter nicht aus der mythographi-
schen Tradition (so Kraus, Danaidentetralogie 89), sondern mittelbar oder unmittelbar aus
der beriihmten Trilogie des Aischylos schopften. Zum Verhiltnis Ovids zur Danaidentrilogie
vgl. M. Schanz/C. Hosius, Geschichte der Rémischen Literatur 2* (Miinchen 1935) 219; P.
Ovidi Nasonis Heroides, ed. A. Palmer (Oxford 1898, Neudruck Hildesheim 1967) 411.
Th. Birt, Rhein. Mus. 32 (1877) 397ff. suchte nachzuweisen, dass Ovid direkt aus Aischylos
schopfte (dazu Garvie 168-170 und oben Anm. 97), und neuerdings sieht auch Jikel (oben
Anm. 95) in Aischylos die Quelle Ovids. Nach Kraus, Danaidentetralogie 130 geht die Flucht
des Lyq!(eus und die Einkerkerung Hypermestras vielleicht auf Aischylos zuriick. Auffallend
ist die Ubereinstimmung zwischen Horaz und Ovid in verschiedenen Details; die von Hor.
Carm. 3, 11, 37-39 mit Ov. Her. 14, 73f. kann kaum Zufall sein.

115 Vgl. dazu auch die Scholien 10ab (3, 167 D.).
116 Kraus, Die Schutzsuchenden 172f.; Danaidentetralogie 130.



Die Tragik der Danaiden 107

schen Schwestern des Ehebundes wiirdig erwiesen habe!!’”. Auch die Hyper-
mestra Ovids wollte lieber Einkerkerung, Folter und Tod erleiden als das von
ithrem Vater verlangte Verbrechen begehen. Auch das Lob dieser romischen
Dichter mag ein Reflex der Tatbewertung im dritten Stiick der Aischyleischen
Trilogie sein. Auch im Prometheus (867f.) wird ja als Motiv der Hypermestra
ausser der Liebe, die sie zu Lynkeus fasst!!8, angegeben, dass sie lieber feige
genannt werden wolle als blutbefleckte Morderin. Wie die Prophezeiung des
Prometheus den wesentlichen Inhalt der Danaidentrilogie referiert, so wird
auch dieser Zug ihr entnommen sein. Indem Hypermestra ihre sittliche Ent-
scheidung ungeachtet des drohenden Todes, des Kerkers und der Folter oder
Verbannung!!? trifft, erhebt sie sich in tragischer Grésse iiber ihre Schwestern.

Wir haben guten Grund zu der Annahme, dass erst Aischylos es war, der
das Orakelmotiv in den iiberkommenen Mythos eingefiihrt hat. In dem Mar-
chen, das der Danaidensage zugrunde liegt!?’, fehlt ein Orakel und ebenso in
allen Versionen der Danaidensage ausser den genannten Scholienstellen. Der
Grund der Flucht des Danaos mit seinen T6chtern war dann, dass er sich im
Streit um die Herrschaft nicht gegen seinen Bruder und dessen S6hne behaup-
ten konnte!?!, und die heimtiickische Ermordung der Gatten durch ihre Briute
ist bereits im Mirchen die List, mit der sich der Unterlegene gegen den Stérke-
ren zu behaupten sucht. Auch dass eine allein ihren Gatten schont, ist bereits
ein Zug des Mirchens. Der Gattenmord ist hier also durch Streit und das
Bestreben des Schwicheren, sich gegen den Stidrkeren durchzusetzen, moti-
viert. Daraus, dass die otdolg nepi tfic apxfic, Neid und Misstrauen des Da-
naos gegen die SOhne seines Bruders, zur Motivierung des Geschehens aus-
reichten, hat man mit Recht geschlossen, dass das Orakel ein spaterer Zusatz
ist!22,

117 Abhingigkeit Pindars und Horazens von Aischylos: L. R. Farnell, Critical commentary to the
works of Pindar (London 1932, Neudruck Amsterdam 1961) 318 zu V. 6.

118 Zu PV 865 piav naidwv ipepoc UEALer vgl. Winnington-Ingram 147 = 65f.; Garvie 225;
Stoessl, Die Hiketiden 83, Anm. 187; Friis Johansen-Whittle 1, 46, Anm. 17; Kraus, Da-
naidentetralogie 127, Anm. 133. Die von Kraus mit Recht verworfene Ansicht, dass naidwv
zweideutig sei, hatte neuerdings MacKinnon 81 vertreten.

119 Dieses Motiv klingt nur bei Horaz an.

120 Oben S. 99 mit Anm. 82.

121 Nach O. Waser, Danaos und die Danaiden, Archiv f. Religionswiss. 2 (1899) 52; RE 4, 2
(1901) 2095 und P. Friedldander, Argolica (Diss. Berlin 1905) 6 kommt Schol. Eur. Hec. 886
(ohne Orakel) der urspriinglichen Form der Sage am néchsten; vgl. Garvie 175. Die Einwidnde
von Wilamowitz (23, Anm. 1) sind nicht iiberzeugend; die Rolle des Aigyptos in diesem
Scholion passt gut zu seiner Rolle beim Gericht iiber Danaos (dazu oben S. 103), und die
Blutrache an den Morderinnen sieht eher nach Urzeit aus als ihre Entsiihnung (Homer kennt
die Entsiihnung von Blutschuld nicht) und Wiederverheiratung, von denen erst Ps.-Apollodor
(2, 22) berichtet (anders Waser 56). Nach Hyg. Fab. 168, 1 ist der Grund der Flucht des
Danaos und seiner Tochter, dass Aigyptos sie ermorden wollte, um das viterliche Erbe allein
zu besitzen. Streit um die Macht auch Schol. PV 853; Ps.-Apollod. im Schol. I 1, 42; Ps.-

Apollod. 2, 12; Serv. Dan. Aen. 10, 497.
122 Megas 122f.



108 Martin Sicherl

Andererseits konnte wahrscheinlich gemacht werden, dass alle Scholia-
sten, die von dem Orakel wissen, ihre Kenntnis aus der Danaidentrilogie ha-
ben. In den Scholien zu PV 853 und Il. 1, 42 tritt das Orakel neben das
urspriingliche Motiv der Ermordung, den Streit der Briider um die Herrschaft,
der im Scholion zu Eur. Hec. 866 noch das alleinige Motiv ist. Dass der Streit
der Viter in den Hiketiden nicht erwdhnt wird, beweist nicht, dass er Aischy-
los fremd ist; er wird erst bei der Kldrung des Tatmotivs im Zusammenhang
mit dem Orakel zur Sprache gekommen sein. Von der urspriinglichen Form
der Sage zur Einfiihrung des Orakels ist dabei nur ein kleiner Schritt. Es stellt
gewissermassen die Objektivierung der subjektiven Angst des Bedrohten dar,
und der Zug der Sage, wonach der allein Geschonte den Danaos allein oder
zusammen mit seinen Tochtern ermordet, bot sich zur Einfiihrung des Orakels
geradezu an'?3,

Der stiarkste Grund fiir die Annahme, dass erst Aischylos das Orakelmotiv
in die Sage eingefiihrt hat, ist aber die Tatsache, dass damit das tragische
Dilemma entsteht, das der Sage vorher fremd war. Mit dem tragischen Di-
lemma reiht sich die Danaidentrilogie in den Rahmen der letzten Werke des
Aischylos, zwischen die Sieben (467) und die Orestie (458) ein, in den sie 1952
durch den Papyrusfund entgegen der bis dahin allgemein fiir gesichert gehalte-
nen Friihdatierung der Hiketiden als &ltestes erhaltenes Stiick verwiesen
wurde. In dem nun dltesten erhaltenen Stiick, den Persern (472), gibt es das
tragische Dilemma noch nicht; hier ist der Sturz der Hybris Gegenstand der
dramatischen Gestaltung. Erst in den Sieben (467) tritt es fiir uns zum ersten
Mal in Erscheinung. Hier sind die Angreifer zwar auch durch die Hybris ge-
kennzeichnet, aber Eteokles, der Protagonist, wird vor die Entscheidung ge-
stellt, zur Verteidigung der Stadt mit seinem Bruder den Kampf auf Leben und
Tod aufzunehmen, in dem sie dann beide fallen. Eteokles ist sich dieser tragi-
schen Situation voll bewusst und nimmt sie auf sich'24, er ist der erste wirklich
tragische Held. Die Entdeckung des tragischen Widerspruchs und seine Ein-
fiihrung in die Tragodie bedeutet einen Sprung, der der biologischen Mutation
vergleichbar ist; Aischylos hat damit die Tragddie auf eine neue Stufe geho-
ben!?3,

In den Hiketiden wird die tragische Verstrickung bereits an der Gestalt
des gerechten Herrschers Pelasgos sichtbar. Entweder gewédhrt er den Danai-
den nicht den erbetenen Schutz, verletzt damit das Gastrecht und zieht die
Strafe des Zeus, des Schiitzers des Gastrechts, auf sich herab, oder er versagt

123 Megas 419f. 422. 426.

124 Dies wird von Garvie 130-133 zu wenig beachtet, wenn er den Einschnitt zwischen Persern
und Sieben einerseits und Hiketiden und Orestie andererseits ansetzt.

125 Dass Phrynichos zuerst den Konflikt in die Tragodie eingefiihrt habe (F. Marx, Rhein. Mus.
N.F. 77, 1928, 340), ist nichts als eine Vermutung, die sich leicht einstellt, wenn man ihn aus
Aischylos bereits kennt. Aber auch dann wiirde erst das Orakel jene Unentrinnbarkeit schaf-
fen, die ihn in den Sieben und der Orestie kennzeichnet.



Die Tragik der Danaiden 109

ihn ihnen und riskiert damit einen Krieg mit den Agyptern, dessen Ausgang
ungewiss ist und der selbst bei gliicklichem Ausgang der Stadt schwere Leiden
auferlegt. Dieses Dilemma wird von Pelasgos klar gesehen. Er entscheidet sich
fiir das zweite und nimmt bewusst die Folgen seiner Entscheidung auf sich.
Hitten wir noch die ganze Trilogie, wiirden uns die tragischen Folgen seiner
Entscheidung noch klarer sichtbar. Der Krieg mit den Agyptern wird zwar
schon am Ende des ersten Stiickes, in der Heroldsszene, zur Gewissheit, das
Schicksal des Pelasgos selbst bleibt aber offen. Wir konnen jedoch aus den
Anhaltspunkten, die uns die Uberlieferung bietet, schliessen, dass er in diesem
Krieg gefallen ist und Danaos, der Nachkomme der lo, von den Argivern zu
seinem Nachfolger gewihlt wurde!?%. Es ist aber nicht das Dilemma der zweit-
rangigen Figur des Pelasgos (376-380) und damit der Polis von Argos, in dem
der tragische Widerspruch in der Danaidentrilogie seine héchste Ausformung
gefunden haben muss, sondern das des eigentlichen Protagonisten, des Chores
der Danaiden. In der Sicht auf das Ganze ist die Tragik des Pelasgos auch nicht
primidrer Art wie die der Danaiden, sondern von dieser abgeleitet; er wird in
deren Tragik verstrickt und dadurch selbst zu einer tragischen Figur!?’. In der
Orestie schliesslich offenbart sich der Doppelcharakter menschlichen Tuns im
tragischen Dilemma in erster Linie an den zentralen Gestalten des Agamem-
non und des Orestes, aber auch hier werden Nebenfiguren wie Kassandra in
das tragische Geschehen einbezogen, wie es auch in den Sieben mit der Gestalt
des Amphiaraos der Fall ist. Mehr noch, derselbe Konflikt zwischen dem Ge-
bot, den Vater zu ehren, und dem Gebot der Gattenliebe klingt auch in den
Eumeniden auf. Hier verteidigt Apollon Orestes und damit sein eigenes Gebot,
den Vater zu ridchen, gegen die Erinyen mit dem Vorrang der Ehe vor der
Bindung durch das gemeinsame Blut, wihrend diese das Gebot, die Eltern zu
ehren, geltend machen und den Morder seiner Mutter verfolgen (179-234.
271. 491ff.; vgl. auch 548. 608. 653), den Mord Klytaimestras an Agamemnon
aber auf sich beruhen liessen, weil er nicht Blutsverwandter war (605)!28,
Sosehr man sich auch hiiten muss, geradlinige Entwicklungen der Trago-
die als gegeben vorauszusetzen, hier haben wir durch die verbiirgten Daten der
Auffiihrung der Sieben und der Orestie und die Zeitspanne der Auffiihrung der
Danaiden den Beweis, dass Aischylos’ Denken in seinem letzten Lebensjahr-
zehnt um das Problem des tragischen Dilemmas kreiste und sich immer mehr
vertiefte. In der Danaidentrilogie hat der Dichter den tragischen Widerspruch
gewonnen, indem er der iiberkommenen Form der Sage das Motiv des Orakels

126 Schol. Il. 1, 42 = Ps.-Apollod. 2, 13; Paus. 2, 19, 3-4; Serv. Dan. den. 10, 497; vgl. auch Paus.
2, 16, 1; Schol. Eur. Or. 932; Garvie 198ff.

127 Vgl. H. Diller, Wien. Stud. 69 (1956) 82f.; Ant. u. Abendl. 6 (1957) 168f.

128 Auf diese Parallele zur Danaidentrilogie hatte, wie ich erst nachtréglich sah, schon Thomson,
Oresteia zu Eum. 217-218 (vgl. auch zu 212) hingewiesen. Fiir Aischylos ist der Konflikt
jedoch kein soziologisches, sondern ein religios-ethisches Problem.



110 Martin Sicherl: Die Tragik der Danaiden

einpflanzte. So hat spiter auch Sophokles das tragische Schicksal der Antigone
durch Einfiihrung des Bestattungsverbots, das der Mythos nicht kannte, be-
griindet. Durch das Orakel erhilt auch das aus dem Mirchen ererbte Motiv der
Ermordung aller ausser dem einen einen Sinn, der ihm zunéchst fremd war; es
musste so geschehen, damit das Orakel in Erfiillung gehe. Damit wird das
blosse Faktum zu schicksalsméssiger Notwendigkeit vertieft und die Wider-
spriichlichkeit der Weltordnung, wie sie sich dem Menschen in den Ausnah-
mesituationen des Lebens leidvoll offenbaren kann, zu reiner Darstellung ge-
bracht. «In grossartiger Weise enthiillt sich dem Zuschauer nicht mehr einfach
Recht und Unrecht, Schuld und Schicksal, sondern der zweideutige, geheim-
nisvolle, ratselhafte Charakter der Wirklichkeit»!?°, nicht anders als in der
Orestie!*,

Durch das Orakel erhilt aber auch die Tat der Hypermestra eine sittliche
Qualitédt, die sie in der Sage noch nicht hatte!3!, indem sie zwischen zwei
einander widersprechenden Forderungen wihlen muss und sich, ihrem Gewis-
sen folgend, fiir diejenige entscheidet, die sie allein fiir sittlich vertretbar hélt.
Das Besondere daran ist, dass sie einen Mord auch dann fiir ein Verbrechen
hielt, wenn er zur Verhinderung eines Mordes, und sei es am eigenen Vater,
begangen wird, und sich deshalb, selbst in Erwartung schwerer Bestrafung, ja
des Todes, iiber den Befehl des Vaters hinwegsetzte. Mit ihrem Freispruch hat
Aischylos zwei Grundsitze sittlichen Handelns verkiindet, die fortan aus dem
Bewusstsein nicht mehr verschwinden sollten. Dass der Zweck nicht die Mittel
heiligt, hat Paulus im Romerbrief (3, 8) bekréftigt, und dass man Gott mehr
gehorchen miisse als den Menschen, bezeugt der Tod der Antigone des Sopho-
kles, halt Sokrates (Apologie 29 D) seinen Richtern entgegen und wird auch
durch die Apostelgeschichte (5, 29; vgl. auch 4, 19) bestétigt. Gerade darum
scheint es dem Dichter im letzten gegangen zu sein. In seinen Hinden wird der
durch die Einfiihrung des Orakels neu gestaltete Mythos zum Mittel der Ver-
kiindigung einer neuen, wahrhaft humanen Sittlichkeit, nicht anders als in der
Orestie, in der das alte Gesetz der Blutrache aufgehoben und durch ein ordent-
liches Gerichtsverfahren ersetzt wird.

129 W. Nestle, in: Aischylos, Die Tragidien und Fragmente, iibertragen von J. G. Droysen (Stutt-
gart 1944) 125; vgl. dens., Menschliche Existenz 18.

130 Die Nihe der Danaidentrilogie zur Orestie, auf die wir immer wieder gestossen sind, wurde in
der letzten Zeit immer mehr erkannt, vgl. Garvie 130-135 u.d.

131 Im Schol. Eur. Hec. 866 (dazu oben Anm. 121) und im Schol. 195a zu Pind. Pyth. 9, 11 ist die
Liebe der Hypermestra alleiniges Motiv der Schonung des Lynkeus, im PV tritt neben die
Liebe (865) die Ablehnung des Verbrechens (867f.), auch dies ein Zeichen fiir die nachtrig-
liche Einfiihrung des Orakels in den Mythos durch Aischylos. Beide Motive hat auch Horaz,
wihrend bei Ovid nur das letztere (pietas und timor, dazu Jikel, oben Anm. 95) erscheint; vgl.
dazu Anm. 114, Schol. PV 853 iibergeht die Ablehnung des Verbrechens.



	Die Tragik der Danaiden

