
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Realität und Imagination : eine neue Lyrik-Theorie und Sapphos
phainetai moi knos-Lied

Autor: Latacz, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 42 1985 Fase. 2

Realität und Imagination
Eine neue Lyrik-Theorie und Sapphos tpcuvexai poi tcr^vc^-Lied

Von Joachim Latacz, Basel

I

In einem kürzlich in den 'Würzburger Jahrbüchern' (Bd. 9, 1983) erschienenen

Aufsatz1 hat Wolfgang Rosier seine in dem Buch 'Dichter und Gruppe'2
vorgelegte 'funktionsorientierte'3 Interpretation der frühgriechischen Lyrik
weiter abzustützen versucht. Beweisziel ist hier - wie schon im genannten Al-
kaios-Buch, nur grundsätzlicher und detaillierter dass Deixis, wenn sie (in
Form der verschiedenen 'Zeigewärter': Demonstrativpronomina, Lokaladver-
bia, daneben Anreden usw.) in frühgriechischer Lyrik auftritt, dasjenige, worauf

sie hinzeigt, nicht im Hinzeigen erst 'erzeuge' (also in der Phantasie des
Hörers erst entstehen lasse) - dies sei Kennzeichen erst der späteren Leselyrik

-, sondern dem Hörer, in dessen realem Wahrnehmungsfeld sich die
betreffenden Personen und Gegenstände im Augenblick des Liedvortrags konkret

befänden, tatsächlich nur zeige. Um den Unterschied zwischen den beiden
Zeige-Modi möglichst klar zu machen, zieht Rosier die Bühlersche Unterscheidung

zwischen der konkreten 'Demonstratio ad oculos' und der abstrakten
(mentalen) 'Deixis am Phantasma' heran. Richtig stellt er zunächst fest, dass

Deixis in der frühgriechischen Lyrik, für sich betrachtet, nicht zu erkennen
gebe, «ob das, worauf sie hindeutet, historische Realität gewesen oder ob - was
a priori, blickt man über den Text nicht hinaus, genauso möglich erscheint -
Fiktion vorliegt; oder in Bühlerscher Terminologie: ob es sich um ursprüngliche

Demonstratio ad oculos oder schon von vornherein, d. h. bereits seitens des

Autors, um Deixis am Phantasma handelt» (17). Dieser korrekten
Tatbestandsbeschreibung (in der nur das Kolon «blickt man über den Text nicht
hinaus» stört, da es als objektive Bedingung hinstellt, was in Wahrheit
Theoriebestandteil ist) folgt dann aber ein Satz, der zu jenen Überspitzungen gehört,

* Zu den Hinweisen auf abgekürzt zitierte Literatur s. die Liste am Schluss des Artikels
1 Über Deixis und einige Aspekte mündlichen und schriftlichen Stils in antiker Lyrik, WuJbb

N.F. 9(1983)7-28.
2 Dichter und Gruppe. Eine Untersuchung zu den Bedingungen und zur historischen Funktion

früher griechischer Lyrik am Beispiel Alkaios (München 1980) (im folgenden zitiert als DuG)
3 Siehe bes. DuG 21f.

Klassisch- Phiiolonisches Seminar



68 Joachim Latacz

die den Hauptgrund für die teilweise heftig ablehnenden Reaktionen4 auf
Röslers gesamte an sich durchaus begrüssenswerte Fortführung der 'pragmatischen'

Richtung in der Lyrikdeutung (Gentiii und die Urbiner
Lyrik-Forschungsgruppe5) bilden dürften: «Hierzu ist in diesem Aufsatz bereits eindeutig

Stellung bezogen worden, und zwar zugunsten der zuerst bezeichneten
Auffassung.» Dieser Satz, so wie er dasteht, kann nicht anders verstanden werden
(auch wenn er so rigoros vielleicht nicht gemeint sein sollte), als dass Rosier
jede Deixis in frühgriechischer Lyrik (natürlich sofern sie nicht textimmanent
anaphorisch oder textextern anaphorisch, also Erinnerbares heraufbeschwörend,

ist) als Demonstratio ad oculos verstanden wissen will - ein Eindruck,
den der nächste Satz noch weiter festigt, indem er diese Auffassung der Deixis
in der frühgriechischen Lyrik als eine Erkenntnis erscheinen lässt, die erst
«durch den Faktor Mündlichkeit und seine Implikationen» möglich geworden
sei: «Doch wurde damit keineswegs eine Communis opinio wiederholt: Noch
in der neueren Forschung zur frühen griechischen Lyrik, in der der Faktor
Mündlichkeit und seine Implikationen noch allzuoft ausgeblendet werden, ist
jene Alternative durchaus ungeklärt» (und in der Fussnote wird als Beleg vor
allem auf Martin und Tsagarakis sowie auf Röslers Auseinandersetzung mit
Tsagarakis im Gnomon 1980 verwiesen6; ob gerade diese Autoren repräsentativ

für die «neuere Forschung zur frühen griechischen Lyrik» sind, bleibe
dahingestellt).

Im Gegensatz zu Rosier will mir scheinen, dass es kein Gewinn, sondern
ein Unglück wäre, wenn die 'realistische' Deixis-Auffassung zur communis
opinio der Lyrikdeutung würde. Zunächst: Dass Deixis in der frühgriechischen
Lyrik, soweit uns das die geringen Reste überhaupt beurteilen lassen, relativ
häufiger in der Funktion von Demonstratio ad oculos auftritt als in der Lyrik
späterer Literaturperioden, ist bekannt; bekannt ist spätestens seit dem
Historismus auch der Grund dafür: der pragmatische Charakter weiter Teile der
frühgriechischen Lyrik, d.h. ihre oft interpretationsentscheidende Eigenart, in
sehr vielen Fällen - jedoch nicht immer! - konkrete (nicht imaginäre),
anlassgebundene, zweckbestimmte und singulare (also nicht auf Wiederholung
angelegte) mündliche Anrede an ein konkretes (nicht imaginiertes) Publikum zu
sein - eine Eigenart, die dieser Lyriktyp mit allen jenen Literaturtypen teilt,
die eine Situation oder einen Sachverhalt nicht erzählen, sondern besprechen
(also nicht erzählend erst konstituieren, sondern als bereits existenten und für
das Publikum physisch wahrnehmbaren oder ihm erinnerlichen nur erörtern)

4 Siehe bes die Rezensionen von Eisenberger in GGA 233 (1981) 24-38 und Geizer in Poetica
14 (1982) 321-332, auf einige Überspitztheiten habe auch ich selbst hingewiesen Gymnasium

89(1982)337-339
5 Consiglio Nazionale delle Ricerche Gruppo di Ricerca per la Linea Greca e la Metrica

Greca e Latina, mit der Zeitschnft 'Quaderni Urbmati', hrsg von Gentiii u a
6 H. Martin, Alcaeus (New York 1972), O Tsagarakis, Self-Expression in Early Greek Lyric,

Elegiac and Iambic Poetry (Wiesbaden 1977), W. Rosier in Gnomon 52 (1980) 609-616



Realität und Imagination 69

- Literaturtypen, in denen infolgedessen die Merkmale der in gewöhnlicher
Alltagskommunikation üblichen direkten Rezeptionssteuerung (vor allem
Stimmklang, Wort- und Satzbetonung, Gestik, Mimik, Deixis) breiten Raum
einnehmen: Hierzu rechnen Teile der mimetischen Gattungen (besonders der
attischen Komödie) ebenso wie Teile der rhetorischen Literatur (Gerichts-,
Versammlungsreden). Dass diese Eigenart die frühgriechische Lyrik stärker
prägt, als die nachhistoristische Lyrik-Interpretation der Gräzistik meist
anzuerkennen bereit war, und dass sie daher bei der praktischen Deutungsarbeit
künftig stärker berücksichtigt werden muss als bisher, ist ohne weiteres zuzugeben.

Jedoch: Dass Deixis am Phantasma und damit Fiktion der frühgriechischen

Lyrik noch fremd wären, also später erst hätten 'entdeckt' werden müssen,

dass demnach eine Entwicklungslinie «von der Rede über das Hier und
Jetzt» frühgriechische Hörlyrik) «zur Fiktion» spätere Leselyrik)
anzusetzen sei (28), das ist mit den Tatsachen nicht zu vereinbaren und muss als

teleologisierende Konstruktion zurückgewiesen werden. Was dahinter steht, ist
möglicherweise das bekannte, von der neueren Oral poetry-Forschung offenbar

immer noch nicht genügend bekämpfte Vorurteil, was früh und mündlich
ist, das sei identisch mit einfach, realistisch und konkret, das späte Schriftliche
dagegen sei kompliziert, abstrakt und fiktiv. Das trifft in dieser Form, wie
gleich zu zeigen sein wird, noch nicht einmal für mündlich abgefasste, d.h.
improvisierte Dichtung zu; für schriftlich abgefasste und mündlich nur
vorgetragene Dichtung (wie sie in der frühgriechischen Lyrik auch nach Röslers
Meinung vorliegt), kann es erst recht nicht zutreffen. Die weitverbreitete An-
setzung eines Korresponsionsverhältnisses zwischen Mündlichkeit und Realismus

(Konkretheit, Nicht-Fiktivität) ist ein Überbleibsel der Romantik. Weder
ist Mündlichkeit notwendig mit Nicht-Fiktivität verknüpft noch Schriftlichkeit
notwendig mit Fiktivität. Die Begriffspaare 'Mündlichkeit/Schriftlichkeit' und
'Nicht-Fiktivität/Fiktivität' stehen in keinem kausalen Verhältnis zueinander.

Dies zu erkennen, reicht ein kurzer Blick auf die frühgriechische
Literaturentwicklung im ganzen aus. Eine ausnahmslos 'realistische' (situationsbezo-
gene) Funktion der Zeigewörter in der frühgriechischen Lyrik wäre vor dem
Hintergrund dieser Entwicklung unbegreiflich. Die frühgriechische Lyrik war
im 7./6. Jahrhundert als 'neue', schriftlich konzipierte Lyrik in einem Akt der
Befreiung von Formel, Schema, Typik und Norm vornehmlich aus dem narra-
tiven Epos herausgewachsen. Diese narrative Epik, mit der Verfasser wie
Publikum eines frühen lyrischen Vortrags grossgeworden waren, baute aber auf
dem Fundament ausschliesslich der Deixis am Phantasma auf, sie war ein
einziges 'Stellt euch vor!'. Vom Parisurteil auf dem Ida über das Schiffslager in
Aulis bis zur Topographie des Stadt- und Kampfgeländes in der Troas, vom
Kyklopen bis zur Zauberin Kirke, von Zeus und Hera auf dem Wolkenlager
bis zu Apollons Schlag gegen Patroklos wurde ja im Epos unaufhörlich an die
Imaginationskraft des Hörers appelliert. Mit der Errichtung Trojas (Thebens



70 Joachim Latacz

usw.) vor den geistigen Augen seines Publikums baute der epische Sänger bei
jedem Vortrag aufs neue ein grosses wohlorganisiertes imaginäres Zeigfeld
auf, mit 'oben' und 'unten' (Olymp und Menschenwelt und Hades), mit 'links'
und 'rechts' (in den Schlachtschilderungen der Ilias etwa), mit 'Skaiischem
Tor', 'Haus des Paris', 'Zelt des Achilleus' usw. - ein Zeigfeld, in das sich jeder
Hörer entsprechend seiner individuellen Rekonstruktionskraft hineinzusehen
und hineinzutasten hatte, darin in nichts vom modernen Leser unterschieden.
Weder konnte ja der Sänger gemeinsame 'Erinnerung' reaktivieren (niemand,
weder er noch seine Hörer, war dabeigewesen), noch konnte er direkte
'Aktualisierung'7 evozieren (denn Dimensionen wie die geschilderten waren ihm
selbst wie seinem Publikum empirisch unbekannt). Das raumzeitliche
Koordinatensystem seiner Erzählung musste also vom Sänger 'fingiert' und von
seinen Hörern dementsprechend 'rekonstruiert' werden (ebenso wie der
Handlungsgang im einzelnen, die Charaktere der Figuren usw.). Das hohe Mass an
imaginativer Responsion, das dadurch dem Hörer eines Epenvortrags abverlangt

wurde, war selbstverständlicher Teil der Rezeption. Es schloss den
Nachvollzug sogar mehrerer übereinandergetürmter Fiktionsschichten ein - etwa
wenn der Sänger erzählt, wie Odysseus erzählt, wie der Kyklop erzählt, wie
Telemos erzählt, dass einst ein Odysseus den Kyklopen blenden werde (Od. 9,

507-512) -, und es schloss damit zugleich innerhalb dieser je sekundären,
tertiären usw. Fiktionsschicht auch wieder ein quasi-konkretes Hinzeigen fiktiver
Figuren auf andere fiktive Figuren mittels sprachlich durch Zeigewörter
signalisierter fiktiver Zeigegesten ein (also eine 'sekundäre', 'tertiäre' usw. Demonstratio

ad oculos, z.B.: der Sänger imaginiert, wie Diomedes seinen Gefährten
den Ares zeigt, der Hektor begleitet: Kai vüv oi rcapa ksivoc; vApqq «auch jetzt
ist wieder jener Ares dort beim ihm», E 604).

Dieser kurze Rückblick auf das Epos zeigt: Wenn Deixis in der frühen
griechischen Lyrik tatsächlich nur als konkretes Hindeuten auf das im Augenblick

des Liedvortrags je Sicht- und Hörbare (und allenfalls noch auf das den
Anwesenden Erinnerliche) aufgetreten wäre, so hätte das Publikum dies als

Verkürzung der Wortkunst um eine ganze Dimension und damit als künstlerischen

Rückschritt empfinden müssen (vom Künstler selbst, der sich 'verkrüppelt'

hätte, gar nicht erst zu reden). In Wahrheit liegt die Sache natürlich so,
dass die neue Lyrik für das Publikum (wie für den Künstler) auch in diesem
Punkte eine Erweiterung und Bereicherung der bis dahin erreichten literari-

I sehen Möglichkeiten brachte: Im Epos hatten nur Deixis am Phantasma und
Fiktion geherrscht (die Gegenwart blieb ausgeklammert), die Lyrik bringt jetzt
mit dem konkreten Gegenwartsbezug die Demonstratio ad oculos hinzu. Für
den Hörer ändert sich dadurch nun allerdings die Rezeptionssituation im
Bereich der literarischen Deixis einschneidend: Als Lyrik-Hörer gerät er in einen

7 Zu 'Erinnerung', 'Aktualisierung' und 'Rekonstruktion' s. Rosier, Deixis-Aufsatz 15-20.



Realität und Imagination 71

Entscheidungszwang, den er als Epos-Hörer nicht gekannt hatte: Bei jeder
sprachlichen Deixis-Form, die er hört, muss er entscheiden, welche der beiden
Deixis-Grundmöglichkeiten gemeint ist, d.h. er muss die in der Lyrik doppeldeutig

gewordenen sprachlichen Zeigegesten jeweils (von Fall zu Fall) durch
Kombination aller textlichen und aussertextlichen Daten einer der beiden
Deixis-Grundmöglichkeiten zuordnen.

Die gleiche Aufgabe stellt sich uns. Bei jedem Demonstrativpronomen,
bei jedem deiktischen Zeit- bzw. Ortsadverb, bei jeder Anrede usw., die in
frühgriechisch-lyrischen Kunstwerken erscheinen, müssen wir von neuem fragen

und entscheiden, ob ein solches Element (a) textimmanent anaphorisch,
(b) textextern anaphorisch (d.h. an voraussetzbares aussertextliches Wissen
erinnernd), (c) fingierend oder (d) konkret hindeutend ist. Dieser
Entscheidungspflicht können wir uns nicht durch den Hinweis auf den erfahrungsge-
mäss überwiegend realistischen, situationsbezogenen Charakter der frühgriechischen

Lyrik entziehen. Wir haben vielmehr davon auszugehen, dass die
Proportionen der oben mit a-d bezeichneten Deixis-Funktionstypen zueinander

von lyrischem Dichter zu lyrischem Dichter verschieden sind: Bei dem
einen steht mehr das Praktische, die unmittelbare Bewirkungsabsicht im
Vordergrund (so bei der militärisch-politischen Appelldichtung eines Kallinos
oder Tyrtaios) - dann überwiegt natürlich der 'realistische' Typ (d) -, bei
einem anderen (so etwa bei Sappho) spielen Erinnerung, Vorstellung, Träumen,

Reflektieren eine gewichtige Rolle - dann nimmt Typ (c) mehr Raum
ein. Daran zeigt sich nebenbei erneut, dass nicht die Mündlichkeit der
frühgriechischen Lyrikdarbietung für die Konkretheit ihrer Deixis-Verwendung
verantwortlich ist, sondern ihre Situationsbezogenheit (deren Grad je nach
Lebensform und Themenwahl des Dichters variieren kann).

Wer wie Rosier vom CEuvre nur eines dieser Lyriker ausgeht, der gerät
leicht in die Gefahr, die dort angetroffenen Proportionen zu generalisieren,
d.h. sie für die Proportionen der frühgriechischen Lyrik insgesamt zu nehmen.
Rosier geht von Alkaios aus. Alkaios war ein politischer Dichter. Sein Leben
war geprägt vom politischen Kampf. Die Plattform dieses Kampfes war die
Gesinnungsgruppe (Hetairie). Mit ihr ging Alkaios ins Exil, mit ihr bereitete er
die Rückkehr an die Macht vor usw. Wo eine solche Gegenwart zum Lied
wird, herrschen natürlich Lage-Analyse, Appell, Warnung, Beschwörung und
ähnliche stark präsentische und direkt-kommunikative Redeformen vor (sind
aber selbst hier, wie gleich zu zeigen sein wird, nicht exklusiv). Dies ist nicht
Ausdruck einer Wesenseigentümlichkeit der literarischen Gattung, deren
Alkaios sich bedient, sondern Reflex seiner Lebensform. Bei anderen Vertretern
der frühgriechischen Lyrik, die andere Lebensformen pflegten, treten andere
Redeformen in den Vordergrund: Vorstellung, Schilderung, Erlebnisbewältigung,

Selbstermutigung u.ä. Sobald aber diese Redeformen erscheinen, tritt
Deiktisches in ihnen natürlich häufiger auch als Deixis am Phantasma auf.



72 Joachim Latacz

Hier wird nun die Frage der theoretischen Vorgeprägtheit des Interpreten
relevant. Ist ein Interpret auf 'realistische' Auffassung der Deixis eingeschworen,
wird er geneigt sein, einem Sprachkunstwerk, das sein eigenes Zeigfeld erst
konstituiert, ein reales oder gar historisches Zeigfeld zu unterlegen und für ein
solches Lied, das sich seinen eigenen Fiktionsraum schafft, nach einem realen
Raum zu suchen, in den es mit allen seinen scheinbar konkreten Referenzsignalen

'hineinpasst'. Das muss dann zu falschen, ja zu lächerlichen Deutungen
führen. Rosier kennt diese Gefahr selbst. Er weiss auch, dass sie durchaus nicht
nur in der Lyrik der Lesekultur auftritt, sondern ebenso in der Lyrik der
frühgriechischen Hörkultur. Er zitiert nicht nur die erstaunte Philologenfrage zu
Catulls Phasellus-Gedicht, «wie denn Catull sein altersschwaches Boot vom
Meer in den heimatlichen Gardasee überfuhrt habe»8, sondern er sieht auch
klar, dass sich bei Alk. Fr. 6 - einem Lied, das extrem deiktisch beginnt mit
T65' auxs Köpa xcb 7ipoxepco 'vspco / axf.r/F.i 'Da kommt schon wieder eine
Woge, die vom vergangenen Sturm herrührt' - «ein 'realistisches' Verständnis
der gegenwartsbezogenen Aussagen [...] nur unter der absurden Voraussetzung
durchhalten (liesse), Alkaios habe den Text auf einem von der unruhigen See

bedrohten Schiff vorgetragen»9. Man ist versucht hinzuzusetzen: Und er
müsste dann das Lied - falls er es nicht auf der Reling sitzend improvisierte -
schon vorher in Erwartung genau dieser Sturm-/Wogensituation komponiert
und, als der Fall dann wirklich eintrat, beglückt aus der Tasche gezogen haben.
(Wobei die Ironisierung ein Kardinalproblem der ganzen 'pragmatischen'
Lyrikdeutung aufdeckt, dem hier leider nicht weiter nachgegangen werden kann;
wenn z.B. Alk. Fr. 338 Wer psv ö Zeü<; 'Da regnet es ...' wirklich, wie Rosier
meint, nur für den Augenblick verfasst war, in dem die Gemeinschaft die in
diesem Lied besprochene Realität tatsächlich so erlebte10 - wie lange hat
Alkaios dann mit dem fertigen Lied 'abrufbereit' auf eben diese Situation gewartet?)

Bereits dieser eine Fall sollte eigentlich zeigen können, dass natürlich
auch ein frühgriechischer Lyriker - ebenso wie der frühgriechische Epiker -
sein Publikum zur Rekonstruktion soeben erst von ihm fingierter Situationen
nötigen kann und dass der Vorsprung des primären Publikums uns gegenüber
in Fällen dieser Art sich stark verringert - er misst dann nur gerade so viel, wie
die Spanne zwischen Zeitgenossenschaft und Nachwelt stets beträgt. Immerhin

könnte der Schlussfolgerung, Deixis in frühgriechischer Lyrik müsse also
nicht eo ipso Demonstratio ad oculos sein, gerade in diesem Falle - Alk. Fr. 6 -
noch durch den Hinweis auf die allegorische Bedeutung von xö5e Küpa begegnet

werden; zwar wird mit xö5e tcßpa nicht auf eine reale Meereswoge hinge-

8 Deixis-Aufsatz 24 Anm. 39.

9 DuG 128.

10 DuG 251: «Alkaios [...] gab» (sc. in diesem Lied) «die Realität wieder, wie sie die Gemeinschaft

in diesem Augenblick {für ihn war das Liedja verfasst) erlebte.» (Hervorhebung von
mir.)



Realität und Imagination 73

deutet, aber doch auf etwas Reales, «was mit 'der Woge' und den anderen
maritimen Details gemeint war» und «den eratpot [...] selbstverständlich sofort
bewusst (wurde)» (DuG 130); ob das Hindeuten auf etwas, was den Hörern
erst im Moment der Perzeption des Deuteworts «bewusst» wird, wirklich noch
Demonstratio ad oculos und nicht vielmehr schon eine Form von Deixis am
Phantasma ist (Erzeugung einer Vorstellung von physisch nicht Wahrnehmbarem;

vgl. Rosier selbst, DuG 120: Allegorie ist «Präsentation einer fiktiven, zur
realen Lage aber analogen Situation»), mag in einem solchen besonderen Fall
noch diskutierbar sein. Nicht mehr diskutierbar aber ist ein Fall wie Alk.
Fr. 130 b, ein Lied, das Alkaios nach Röslers eigener Deutung aus einsamem
Exil in einem Tempelheiligtum als «poetischen Brief» (DuG 275) an seine in
der Ferne weilenden exaipoi schickt, um ihnen «Informationen [...] über seinen
augenblicklichen Aufenthaltsort und die dort herrschenden Lebensbedingungen»

(277) zukommen zu lassen, Informationen, die sie «in den Stand setzten,
sich die Situation des Dichters aus der Ferne zu vergegenwärtigen» (277) - und
solche Briefe entsprechen einer zu Alkaios' Zeit bereits «selbstverständlichen
Praxis poetischer Epistolographie» (274). - Epistolographie wurde erfunden,
um eine zur Zeit unmögliche Demonstratio ad oculos durch Deixis am Phantasma

zu ersetzen. Wenn also Alkaios in diesem Lied Zeigewörter verwendet
(V. 9/10 <b<; ö' 'OvupaKLer|c; I evOa [5'] oloc; soiKpaa 'und wie Onymaklees
hab' ich mich hier einsam niedergelassen'), so deutet er mit ihnen stets auf
etwas hin, was die Adressaten im Augenblick der Perzeption vermittels dieser
Zeigewörter in ihrer Vorstellung erst generieren müssen.

Dies sind Belege für Deixis am Phantasma aus Alkaios. Belege aus anderen

frühgriechischen Lyrikern, deren Denken weniger auf Wirksamkeit und
Tat gerichtet war, brauchen danach wohl kaum noch vorgeführt zu werden (an
die zahlreichen Fälle von Anrede und Deixis in Sappho-Liedern, die Vergangenes

und/oder Vorgestelltes illusionieren - etwa die Götterhochzeit Fr. 141,

Aphrodites Sperlingswagenfahrt und Dialog mit Sappho Fr. 1, das Gespräch
mit Hermes Fr. 75, die Zwiesprache mit dem Traum Fr. 63, eine Traummitteilung

an Aphrodite Fr. 134 - sei hier nur erinnert; wir kommen darauf zurück).
Dass Deixis in der frühgriechischen Lyrik grundsätzlich nicht funktional

ein-, sondern mehrdeutig ist, hat danach Ausgangspunkt der Interpretation zu
bleiben. Ferner ist festzuhalten, dass denjenigen Fällen, in denen ein deikti-
sches Sprachelement mit hoher Wahrscheinlichkeit in der ursprünglichen
Darbietungssituation als Demonstratio ad oculos fungiert hat (ihr Prozentsatz
scheint mir von Rosier überschätzt zu sein; vielfach ist Sicherheit gar nicht zu
gewinnen), so viele Fälle von bereits ursprünglicher Deixis am Phantasma
gegenüberstehen, dass eine verallgemeinernde Theorie der abendländischen
Lyrik-Entwicklung, die allein auf dem natürlichen Funktionswandel ursprünglicher

Demonstratio ad oculos im Zuge zeit- und/oder ortsversetzter Rezeption
aufbaut und daher das Idealbild einer sauberen Entwicklung 'vom planen



74 Joachim Latacz

Realismus zur Fiktion' erzeugt (so bes. S. 26), den Tatsachen nicht gerecht
werden kann.

II

Wie sehr die Verallgemeinerung der 'Demonstratio ad oculos- und
Realismus-These' den Blick für die Tiefendimension und die eigentliche Aussageabsicht

frühgriechischer Lyrik zu verstellen vermag, das kann besonders gut
Sapphos berühmtes tpaivetai poi Kf)voc;-Lied zeigen.

Auf den ersten Blick scheint das Lied die optimale Stütze der Realismus-
These zu sein: (1) Es beginnt extrem deiktisch (paivexai pot tcf|voc; taoc; Beoicnv I

eppev' ß)VT|p, örcic; evcivtiöc; toi und diese Deixis scheint vollkommen konkret

(als Zeigegestik auf eine synchrone Realsituation) verstanden werden zu
müssen, (2) es scheint tatsächlich eine nur «restringierte Entfaltung des

vorausgesetzten Wissens- und Wahrnehmungshorizonts»11 zu bieten; denn wo, wann
und mit welchen Beteiligten die besprochene Situation historisch 'stattfand',
wird nicht gesagt (und kann auch im verlorenen Schlussteil mit seiner Rück-
wendung auf die Sprecherin kaum gesagt gewesen sein), wird also, wie es

scheint, bei einem primären Publikum als unmittelbar sieht- und hörbar
vorausgesetzt; nur wir, das sekundäre Publikum, so scheint es, müssen uns die
damalige Realsituation in einem mühsamen Puzzlespiel zu rekonstruieren
suchen.

Danach scheint dieses Lied geradezu prädestiniert, die Argumentation
der Realismus-These als Paradebeispiel zu stützen. Wenn es dennoch bisher in
dieser 'Kronzeugen'-Funktion noch nicht herangezogen worden ist, dann wird
das daran liegen, dass bei diesem Lied schon im Jahre 1913 genau die Deutung
vorgelegt worden ist, die eigentlich erst auf Grund der neuen 'funktionsorien-
tierten' Theorie hätte möglich werden dürfen: «Fassen wir doch die Dinge so

concret, so real, wie sie sich darstellen. Da sitzt der Mann, da sitzt Agaiiis12, da

kommen die Gäste und gratulieren» usw. Das war bekanntlich nicht die Deutung

eines Aussenseiters, sondern die für die damalige Lyrik-Auffassung
repräsentative und noch auf Jahrzehnte hinaus 'verbindliche' Deutung von Wi-
lamowitz. Wer bei Wilamowitz weiterliest, sieht überdies sofort, dass kaum ein
Postulat der neuen Theorie dort nicht schon erfüllt ist: Der im Lied selbst
anscheinend nur 'restringiert entfaltete vorausgesetzte Wissens- und
Wahrnehmungshorizont' wird in Hinsicht auf Zeit, Ort, Art des Publikums, Vorwissen
und Erwartungshaltung des Publikums usw. geradezu vorbildlich
rekonstruiert: «[...] dass die Dichterin, aus deren Chor die Braut nun ausscheidet, mit

11 Rosier, Deixis-Aufsatz 14.

12 'Agaiiis', von Paton ersonnen und von Wilamowitz kraft seiner Autorität als ursprüngliche
Adressatin dieses Lieds in der gesamten gebildeten Welt eingebürgert, ist erst 1965 durch den
berühmten Papyrusfund (Nr. 213 B Voigt) verschwunden.



Realität und Imagination 75

ihrer Kunst das Fest verherrlichen wird, hat jeder erwartet, hat etwas besonderes

erwartet, denn er wusste, dass Sappho für diese Schülerin besonders heiss
fühlte» usw.13: 'funktionsorientierte' Interpretation im besten Wortsinn - nur
eben avant la lettre. Verständlich also, dass dieses Sappho-Lied mit seiner
Interpretationsgeschichte von der neuen Lyrik-Theorie bisher nicht gerade in
den Vordergrund gerückt wurde. Dass es freilich von dieser Theorie im prinzipiell

gleichen 'realistischen' Sinn gedeutet werden muss, versteht sich von
selbst; mehrere bei aller Knappheit unmissverständliche Bemerkungen in Rös-
lers Alkaios-Buch lassen das zweifelsfrei erkennen; wir zitieren hier nur die
Äusserung, dass «der Beginn von Sappho Fr. 31 (Verhältnis von kt)vo<; und
Relativsatz) genauestens übereinstimmt» mit der Struktur von Alk. Fr. 129, 14,

wo Kpvcov zu verstehen sei «als Geste, mit der [...] von der Textebene weg auf
einen Autor wie Publikum gleichermassen bekannten Aspekt der Realität Bezug

genomihen wird» (DuG'200), und wer noch zweifelt - weil Kpvcov in dem
strukturell verglichenen Alkaios-Fragment ja offensichtlich auf einen vergangenen

«bekannten Aspekt der Realität» Bezug nimmt (meint also Rosier, auch
das kt|vo<; im Sappho-Lied nehme auf einen gewissermassen 'vergangenen'
realen 'Mann' Bezug?) -, der gewinnt völlige Gewissheit durch die auf Sappho
31 gemünzte Anmerkung zu dem «[...] expliziten Gegenwartsbezug lyrischer
Dichtung, wie er ganz elementar in der Verwendung präsentischer Verbformen
zum Ausdruck kommt», ein Gegenwartsbezug, den «als fiktiv zu erklären»
(wie H. Fränkel es tut) «jede Einsicht in den spezifischen Funktionszusammenhang

früher Lyrik und ihren fundamentalen Unterschied gegenüber dem Epos
(eben 'Besprechung' statt 'Erzählung') ein für allemal verbaut» (DuG 157

Anm. 113). Damit ist deutlich genug gesagt, dass Rosier implizit von der
gleichen Deutung - «so concret, so real» - ausgeht wie seinerzeit Wilamowitz.
Solange eine explizite Interpretation des Lieds aus seiner Feder noch nicht
vorliegt, wollen wir uns zwar hüten, vorwegzuurteilen oder zu polemisieren; so
viel aber dürfen wir wohl jetzt schon sagen: Eine etwaige Wiederbelebung der
«so concreten, so realen» Hochzeitslied-Deutung, wie sie damals Wilamowitz
vorgelegt hat, würde einen eklatanten Rückschritt im Verständnis dieses Lieds
bedeuten. Denn die Wilamowitzsche Hochzeitslied-These ist - wie vornehmlich

Setti und Page gezeigt haben - beim besten Willen nicht zu halten. Der
Grund dafür liegt aber nicht im Äusseren - nicht in der SpezialSituation
'Hochzeit' etwa (dann ginge es nur um Variantenfindung - 'Verlobung' z. B.,
oder 'Rendezvous') der Grund liegt tiefer; er liegt in der Unmöglichkeit der
'realistischen' Deutungsweise an sich: Gerade dieser realistischen Deutungsweise,

der es doch mit seinen massiven Referenzsignalen so ungewöhnlich gut
entgegenzukommen scheint, hat sich dieses Lied von Anfang an widersetzt. Je

konkreter, greifbarer, praller die Situationen wurden, die man dem Liede
unterschob, desto widerborstiger wusste es sich einem wirklich befriedigenden

13 Sappho und Simonides 58.



76 Joachim Latacz

Verständnis zu entziehen. Das lässt sich nur als Indiz darauf verstehen (und
auch das ist längst vermutet worden14), dass gerade bei diesem vermeintlich so

ungeheuer 'konkreten' ('concreten') Lied die konkrete Auffassung die in Wahrheit

falsche ist. Das scheinbar schlagendste Exempel für den 'expliziten
Gegenwartsbezug' frühgriechischer Lyrik, der Eingang von Sapphos tpaiverai poi
kt)vo<;- in Wahrheit ein Fallstrick für die ganze Theorie?

III
Sämtliche vorgelegten Deutungen des Lieds zu überschauen dürfte

unmöglich sein; es sind ja nicht nur die expliziten Interpretationsversuche zu
berücksichtigen; Erstaunliches, nicht selten Originelles bieten auch Bücher
und Arbeiten anderer Themenstellung (insbesondere Arbeiten zu Catull
C. 51), Literaturgeschichten, Gesamtdarstellungen der griechischen Kultur,
daneben vielfach auch noch die Lyrik-Kapitel germanistischer Handbücher,
und auch die Medizin, die Psychologie, nicht zu vergessen die Psychoanalyse,
haben sich herausgefordert gefühlt. Bei aller Fülle scheint es aber doch so, als
ob es nur zwei Grundvarianten der Deutung wären, die immer wieder neu -
oft mit eindrucksvollem Ideenreichtum - umspielt werden (von Kuriosa -
etwa: Sappho liebt den dvpp15; Sappho schildert sich in der Situation einer
'Voyeuse'16; Sappho vergeht vor Eifersucht, weil nicht sie selbst, sondern das
Mädchen heiratet17, u. ä. - sehen wir ab):

(1) Das Lied ist ein öffentliches Hochzeits-(Verlobungs-)Lied, abgefasst vor der
Hochzeit für die Hochzeit und vorgetragen bei der Hochzeit (als 'Festlied',
'Glückwunsch' o. ä.), adressiert an die Braut (die von Sappho geliebt wird),
aber mitbestimmt natürlich für die Ohren der Festteilnehmer. - Diese
Deutung wird vertreten von Wilamowitz 1913, Snell 1931, Schadewaldt
1936 und 1950, H. Fränkel 1951 (1962. 1969), Treu 1955 (1958.51976 u.ö.)
und von vielen anderen.

(2) Das Lied ist das Dokument einer Selbsterfahrung beim Anblick des zutun¬
lichen Zusammenseins eines von Sappho geliebten Mädchens mit einem
jungen Mann bei beliebiger Gelegenheit (Hochzeit - eigene oder fremde -,
aber auch sozusagen 'Rendezvous auf der Gartenmauer'), abgefasst nach
dem (realen) Erlebnis einer solchen Szene (oder mehrerer solcher Szenen)

14 «Es scheint aber, dass jede zu spezielle Heranziehung des 'Konkreten', wie man es nennt, bei
dieser Dichterin doch mehr vergröbert als klärt. Dinge, die vielleicht am Rande mitgehen,
rücken ins Zentrum der Dichtung, und auf Gelegenheit und äussere Umstände wird
abgeschoben, was vielmehr Sapphos eigenste Art ist»: Schadewaldt 1936, 362 HuH2 134).

15 A. J. Beattie, Sappho fr. 31, Mnemosyne 4 (1956) 103-111.
16 R. O. Evans, Remarks on Sappho's 'Phainetai moi\ Studium Generale 22 (1969) 1016-1025.
17 O. Tsagarakis, Some neglected aspects of love in Sappho's Fr. 31 L.-P., Rh. Mus. 122 (1979)

97-118. (Dagegen Bremer 1982.)



Realität und Imagination 77

und vorgetragen am ehesten vor dem Mädchenkreis (in dem sich
möglicherweise auch das im Lied angeredete Mädchen befand). - Diese Deutung

wird vertreten von H. Fränkel 1924 1955. 1960. 1968 [S. 43]), Page
1955 (bis 1983), Snell 1966 (S. 97), Privitera 1969 ('innerer Monolog'), West
1970 (den Mädchen vorgesungen, aber eigentlich für die Nachwelt abge-
fasst: «she wrote it down for posterity»), McEvilley 1978 (Parodie auf Auf-
trags-Hochzeitslieder; Sapphos wahre Empfindungen bei Hochzeiten ihrer
Mädchen) und von vielen anderen.

Dass die erste dieser beiden Deutungsvarianten ('offizielles Festlied') nicht zu
halten ist, hat Page (nach Setti) durch scharfe Formulierung der Unannehm-
barkeit ihrer wirkungsästhetischen Implikationen gezeigt:

"It is now to be restated simply that this poem contains no mention of, or allusion to, a bride
or bridegroom or wedding or ceremony of any kind. It is indeed a comfort to be rid of such a

misconception. "For what sort of wedding-song would this appear to bride and bridegroom - this
unabashed recital, not of the merits of the groom and virtues of the bride, but of the intensity of
physical passion which overwhelms Sappho when she looks but a moment at the 'bride'? What will
the 'bridegroom' make of it? With what pleasure will they listen, 'father and wedding guests', to this
revelation of Sappho's uncontrollable ecstasy, this confession that she cannot speak, that her ears
are humming, that her eyes are blinded, that her flesh is smitten as with a fever, that sweat pours
down her, and that she feels next-door to death?" Und Page schliesst feierlich: "There was never
such a wedding-song in the history of society; and there should never have been such a theory in
the history of scholarship." (Sappho and Alcaeus 32f.)

Unter dem Eindruck dieses Appells an das natürliche Gefühl für menschlich

Mögliches und Unzumutbares haben selbst beredteste Verfechter der
ersten Deutungsvariante wie SneU (1931: «Dadurch lässt sich [...] noch strikter
erweisen, dass wir wirklich, wie Wilamowitz meint, ein Hochzeitslied vor uns
haben») ihre Meinung aufgegeben (1966, S. 97: «[...] möchte ich heute doch
nicht mehr annehmen, dass es bei der Hochzeit gesungen sein müsste»). Dabei
hatte Page Unzumutbares nur für Braut und Bräutigam, Brauteltern und
Festversammlung im Sinn. Noch unzumutbarer aber wäre ja die Situation für
Sappho selbst: Was sie da singt, ist ja persönlichstes Bekenntnis (konventionelle

Schönheitspreisung, wie man die tonlose Selbstdiagnose genannt hat, hat
einen anderen Klang); soll ein Bekenntnis dieser Art, das Nähe, Intimität des

Sprechens und des Hörens voraussetzt, tatsächlich - wie ein real verstandenes
Kf|vo<; 'jener dort drüben' (also ein relativ weit Entfernter, nicht Ö8s oder
outo<;!) es dem griechischen Ohr unweigerlich signalisieren würde - gewisser-
massen über die ganze Länge der Hochzeitstafel hinweggesungen sein, als
festliche Proklamation? Das alles ist ganz unerträglich - nicht, weil es uns nicht
passt, sondern weil es nicht zu Sappho passt.

Es bleibt die zweite Deutungsvariante: "This is a poem sung by Sappho to
her friends; its subject is the emotion which overwhelms her when she sees a
beloved girl enjoying the company of a man" (und dann: "Only for one generation

in 2.500 years has it ever been mistaken for anything else": Page 33).



78 Joachim Latacz

Eine reale Beobachtung Sapphos wäre auch bei dieser Deutung das Motiv der
Liedentstehung, doch wäre sie im Lied nicht als zeitgleich mit dem Liedvortrag

fingiert, sondern als zeitlich schon zurückliegend vorausgesetzt; das Präsens

wäre gerade nicht Ausdruck eines 'expliziten Gegenwartsbezugs', sondern
als Tempus des Besprechens, das keine Zeitstufe, sondern eine Sprechhaltung
anzeigt (das alles hat H. Weinrich dargelegt18), Ausdruck der äussersten
'Gespanntheit', mittels dessen das Erlebnis, das für Sappho nur physikalische,
nicht seelische Vergangenheit ist, 'ver-gegenwärtigt' würde - vergegenwärtigt
für Sappho selbst wie vielleicht auch für das angeredete Mädchen und für das

möglicherweise vorhandene Publikum. Diese Funktion des Präsens - die ja,
wie Weinrich durch seine systematischen Untersuchungen verständlich
gemacht hat, für die 'besprechenden' literarischen Gattungen wie Drama,
biographischer Essay, literarische Kritik, philosophische Abhandlung und eben
gerade auch für die Lyrik signifikant ist19 - würde vom Publikum auf Grund
der realen Evidenz - ein 'jener Mann dort drüben', der einem Mädchen 'ge-
genübersässe', wäre ja physisch im Augenblick des Liedvortrags nicht
wahrnehmbar - augenblicklich verstanden, die Situation des Tete-ä-tete, durch das
Lied von Sappho imaginiert, würde von den Hörern - ob damals etwa
Mitzeuge oder nicht - in eben der Beleuchtung, die Sapphos Worte schüfen,
augenblicklich (vom einen einfühlsamer, vom anderen gröber - wie üblich)
'rekonstruiert': Deixis am Phantasma, Fiktion. Der Sinn des Liedes könnte
dann sein: äusserste Komprimierung und Zuspitzung des Schmerzlichen, um
wieder zu sich selbst zurückzufinden («Doch alles kann ertragen werden ...»);
das Publikum wäre nur Zeuge eines Vorgangs der persönlichen Erlebnisverarbeitung

und -bewältigung, und selbst das in dem Liede angeredete Mädchen,
falls es beim Liedvortrag anwesend wäre, könnte sich nur noch als in die
Tatenlosigkeit geworfene Zeugin eines im Augenblick des Liedvortrags endgültig
werdenden Rückzugs in die unter Qualen wiedergewonnene Unabhängigkeit
empfinden.

Dass diese Deutungsvariante zu jedenfalls sinnvolleren Verstehensmög-
lichkeiten führen kann als die erste, dürfte ausser Frage stehen. Die Entscheidung

über die Funktion der Deixis am Anfang dieses Liedes und damit über
Realität oder Fiktivität der sprachlich dargestellten Eingangssituation des Liedes

wäre also - wenn man diese zweite Deutungsvariante akzeptiert - bereits
hier gefallen, und zwar zugunsten von Deixis am Phantasma und Fiktivität.
Damit wäre auch das Beharren auf der angeblich durchgängigen Situationsbe-
zogenheit frühgriechischer Lyrikdarbietungen nicht mehr möglich. Das
wiederum würde bedeuten: Die These von dem angeblich in jedem Falle
umfassenderen Wissens- und Wahrnehmungsvorsprung des primären Publikums
eines frühgriechischen Liedvortrags gegenüber jedem sekundären Publikum

18 H. Weinrich, Tempus. Besprochene und erzählte Welt (Stuttgart21971).
19 Weinrich 41 f.



Realität und Imagination 79

wäre nicht mehr zu halten. Denn: Ein primäres Publikum, das sich die
Eingangssituation dieses Lieds (ein junges Mädchen und ein junger Mann tief
ineinander versunken, und die Vortragende schmerzlich von fern beobachtend)

im Augenblick des Liedvortrags rezipierend erst vorzustellen hätte, wäre
jedem sekundären Publikum, also auch uns, im Kern um nichts voraus. Der
übersteigerte Geltungsanspruch der neuen Deixis-These wäre damit reduziert,
das Beweisziel der vorliegenden Untersuchung erreicht.

Dieses Ergebnis vermag jedoch inzwischen nicht mehr zu befriedigen. Im
Überdenken der Deixis-These hat sich die ursprüngliche Fragestellung
verschoben. Das Sappho-Lied, das ursprünglich nur als Prüfstein dienen sollte,
hat sich als das eigentliche Problem enthüllt. Denn auch die zweite Deutungs-
variante - wenngleich der ersten deutlich überlegen - befriedigt nicht. Der
erste Grund (für sich allein genommen allerdings kaum ausreichend) ist, dass

diese Deutung Sappho zuviel 'moderne' Technik zumutet. Moderne Lyrik (wie
übrigens auch Epik; den Extremfall bildet Werfeis 'Lied von Bernadette')
kann auch Vergangenes im Präsens 'erzählen'; Sappho jedoch verfügt - soweit
wir sehen - über diese Technik sonst (noch) nicht. Vergangenes wird bei ihr
tatsächlich mit den präteritalen Verbformen, den Tempora der 'erzählten
Welt' dar- und vorgestellt - und diese präteritalen Formen sind bei ihr besonders

häufig. Das Stilmittel des Gespanntheit erzeugenden 'Erzählpräsens'
(oder 'lyrischen Präsens') hat sie - soweit ersichtlich - sonst nirgends. Präsens
bedeutet bei ihr Besprechung von entweder tatsächlich im Zeitpunkt des

Liedvortrags (noch) Gegenwärtigem oder - und das führt uns auf den zweiten
Grund, der mir entscheidend scheint - von im Zeitpunkt des Liedvortrags
wenigstens als gegenwärtig Vorstellbarem.

Das (paivsxai poi Kijvo^-Lied ist Anrede an ein Mädchen und gehört
damit zum Liedtyp 'Anrede, Ansprache an einen Adressaten'. Solche Ansprachen

mögen in manchen Fällen real sein; Fr. 96 (an Atthis), Fr. 98 b (an die
Tochter Kleis) sind neben manchen anderen vielleicht so vorzustellen. Andere
solcher Ansprachen sind deutlich fingiert, so wie die «Zwiesprache» mit dem
Traum, "Ovoipot; (Fr. 63), die, wie Treu 205 sagt, anscheinend «eine Antwort
weder erwartet noch erhält». Im Augenblick des Liedvortrags ist der Traum,
der angeredet wird, natürlich nicht wahrnehmbar, das Lied fingiert ihn, macht
ihn lebendig, macht ihn für die Dauer des Liedvortrags zum Teilnehmer der
Kommunikationssituation zwischen der Vortragenden und ihrem Publikum.
Im Falle des Aphrodite-Gebets Fr. 1 ist es ebenso: Das Lied bringt die Göttin
'zur Existenz' (und damit die Liebe, um deren Entzündung es bittet). Und die
namenlose Konkurrentin, an die nach ihrem Tode, weil sie an Pieriens Rosen
keinen Anteil hat, niemand mehr sich erinnern wird (Fr. 55), wird wohl ebenfalls

im Lied in den Sappho-Kreis als Gegenbild nur hineinbeschworen; dass

Sappho sie mit diesem Liede ganz real tatsächlich angesungen, angefahren
hätte, ist nicht gut vorstellbar. In allen diesen (und vielen anderen) Fällen ist



80 Joachim Latacz

jedoch die Anrede (der Dialog, wie in Fr. 1 mit Aphrodite, in Fr. 95 mit
Hermes), wenn auch fiktiv, so doch als möglich vorstellbar; nichts hindert, den
(fiktiven) Adressaten tatsächlich anzureden und von ihm (fiktiv) angehört zu
werden: Der fiktive Dialog kommt (und das ist ja der Sinn solcher Dialogfiktionen)

überall zustande.
Im (paivsiai poi Kfjvo^-Lied wäre das jedoch bei Deutungsvariante 2

nicht möglich. Denn wenn die im Liedeingang dargestellte Situation des Tete-
ä-tete tatsächlich stattgefunden hätte und von Sappho beobachtet worden
wäre, dann hätte sie eine Anrede Sapphos an das Mädchen unmöglich
gemacht. Es ist ja schlechterdings undenkbar, dass Sappho die Vorstellung beim
Hörer suggerieren wollte (und insofern ist Deutungsvariante 2 im Kern identisch

mit Deutungsvariante 1), sie sei in eben dieses Tete-ä-tete (das sie doch
als so intensiv und einvernehmlich empfand, dass es in ihr die existentielle
Betroffenheit hervorrief, die zu diesem Liede führte) mit einer realen 'Rede an
das Mädchen' ('... der Dir da gegenübersitzt, scheint mir den Göttern gleich zu
sein ...') hineingestossen. Die 'Rede an das geliebte Mädchen', als die das ganze
Lied sich darstellt, könnte also damals, als Sappho diese reale Szene beobachtete,

nur stilles Selbstgespräch gewesen sein - Gedanken und Gefühle beim
Innewerden einer schrecklichen Gefahr, die sich da anbahnt, indem ganz deutlich

sichtbar ein Band sich herstellt zwischen diesem jungen Manne und dem
Mädchen, ein Einverständnis, das sich in ihrem Antlitz, ihrem Lachen spiegelt,
ein Aufeinanderzugehn dieser beiden, wo jedes Wort und jede Geste ein
Schritt weiter weg von Sappho ist und eine Angst erzeugt, die lähmt, die krank
und passiv macht, weil man ja sieht: Man kann nichts tun, das nimmt ja seinen
Lauf, und - 'ich verliere sie!'

Wenn es aber das ist, was Sappho in diesem Liebeslied ausdrücken wollte
(nicht ein Erstaunen über Schönheit, wie Schadewaldt gemeint hat20, nicht
flache Eifersucht, wie mit Page21 so viele meinen, sondern: dass in eine tiefe
Liebe eine lähmende Angst, diese Liebe zu verlieren, plötzlich eingebrochen
ist und dieses zerrissene, schmerzvolle Liebesbekenntnis hervorgetrieben hat,
das den Verzicht schon mitenthält: 'aber alles ist zu ertragen ...'), wenn es das
ist: warum hat dann Sappho dieses Erleben in eine Form gekleidet, die ihr
sonst fremd ist, die für ihre Art, Leiden zu bewältigen, untypisch ist? Warum
hat sie hier singulär einen fiktiven Dialog geformt, der nicht zustande kommt?
Also einen nicht nur nichtwirklichen, sondern sogar unmöglichen Dialog? -
Einen Augenblick lang stockt man hier und sagt sich: Vielleicht ist gerade das

der Sinn! Die bereits eingetretene Unmöglichkeit des Zueinanderkommens
schon durch die Form des Liedes auszudrücken. Die Distanz mit Worten zu
malen. Aber wie vertrüge sich mit dieser Absicht, bestände sie, der Ton, der die
Anrede prägt? Diese Anrede ist ja so gar nicht 'distanziert', sie drängt, sie will

20 Schadewaldt 1950, 102 (Winckelmanns 9d|tßo<;!).
21 «A love in jealousy», Page 33.



Realität und Imagination 81

sich mitteilen, sie ist angewiesen auf das Angehörtwerden: «... denn wenn ich
auf Dich blicke, kurz nur, stockt mir die Stimme ...», usw. Diese Intensität der
Anrede, dieses Hinüberwollen zum anderen scheint den Hörer doch geradezu
zu zwingen, sich vorzustellen, wie Sappho all das Bedrängende, das sie da als
ihr Gefühl benennt, heraussagt; wie sie es dem Mädchen tatsächlich mit-teilt.
Es ist nicht anders als bei den anderen Dialogfiktionen Sapphos: Diese Anreden

zwingen den Hörer, sich vorzustellen, wie Sappho zu Aphrodite, zu Hermes,

zu dem Traumgott tatsächlich spricht, wie sie zum Traumgott etwa sagt:
«O Traum, der Du durch schwarze Nacht gehst, wenn der Schlaf Süsser

Gott, ja wahrlich, von der Qual (kannst Du befreien [?]...)», usw. Sollte es hier
tatsächlich anders sein? Sollte die Anrede nur hier in Sapphos CEuvre nichts
anderes sein als das aus der späteren Lyrik bekannte technische Mittel, einen
'inneren Monolog' als Dialog lediglich zu inszenieren? Gab es für das primäre
Publikum (und gibt es damit für uns) keine Möglichkeit, sich die Ausgangssituation,

die das Lied errichtet, so vorzustellen, dass sie das Angeredetwerden
des Mädchens und damit das Zustandekommen des Dialogs zwischen Sappho
und dem Mädchen nicht verhindert? Eine Möglichkeit also, sich Sappho in
dem Moment, in dem das Lied aus ihrem Mund erklingt, in eben jener Intimität

der Zwiesprache mit dem geliebten Mädchen versunken vorzustellen, die
das Lied doch suggeriert? Die aber nur zu erreichen ist, wenn das angeredete
Mädchen auch wirklich anredbar ist, wenn es also nicht durch ein Gespräch
mit 'jenem Mann' vollständig absorbiert und Sapphos Wort damit entzogen
ist?

Es scheint, dass es eine solche Möglichkeit tatsächlich gibt. Es scheint,
dass die primären Adressaten des Liedes, also Sapphos Mädchenkreis, im
Gegensatz zu uns nach einer solchen Möglichkeit gar nicht erst suchen mussten -
weil sie nämlich den Liedanfang von vornherein anders verstanden als die
moderne Interpretation zum mindesten seit Wilamowitz. Bei diesem 'anderen'
Verständnis des Liedanfangs aber spielt nun, wie es scheint, eben jenes kt)voc;,
um das es uns hier schon vom ersten Wort an geht, die Schlüsselrolle.

Die modernen Deutungsvarianten 1 und 2 setzen beide übereinstimmend
voraus, dass Kf|Vo; deiktisch ist und auf einen realen Mann hindeutet - sei es

einen im Augenbück des Liedvortrags physisch tatsächlich anwesenden
(Variante 1), sei es einen in der Vergangenheit irgendwann einmal physisch
tatsächlich anwesend gewesenen. Zeitgenössische Hörer jedoch konnten kt)vo<;,
so ist zu befürchten, in dieser deiktischen Funktion nur so lange (miss-)verste-
hen, bis sie in der linearen Reihe der aufeinanderfolgenden Informationssignale

bei <*>vT|p öttic; angekommen waren. In diesem Augenblick schloss sich
das bis dahin wegen der pragmatischen Evidenz (ein Mann war nicht sichtbar)
zwar nicht real-deiktisch, aber immer noch fiktiv-deiktisch verstehbare isolierte
Kf)vcx; mit rävr|p öttic; zu einer Gesamtverbindung zusammen, die die Funktion

'Deixis' für Kf|vo<; ausschloss.

6 Museum Helveticum



82 Joachim Latacz

Über diese Gesamtverbindung Kfjvoc; <nvr|p öxxic; in dem Sappho-Lied-
fragment Nr. 31 ist viel geschrieben worden. Tatsache bleibt jedoch bei allen
Spekulationen, die über diese Pronominalkorrelation angestellt wurden, dass
das Spontanverständnis eines zeitgenössischen Hörers das Kijvoc; innerhalb
dieser Verbindung nur so begreifen konnte, wie es z.B. Ebeling im 'Lexicon
Homericum' für die epische Sprache definiert: «[...] ad ea, quae sequuntur,
spectat K81VOC; praecedit keivoc; sententiae relativae, qua accuratius explicate»:

'keivoc; geht dem Relativsatz voraus, durch den es genauer erklärt
(entfaltet) wird'. Bei Ebeling folgen 8 Belege aus Ilias und Odyssee; zwei davon
wollen wir heranziehen:

\ 156 exBpöq yüp poi keivoc; öpcöc; 'Ai8ao tiuXtjcji
yiyvsxai, oc, nsviq evkcov a-raxrpaa ßdi/.i.

'verhasst nämlich ist mir jener gleich des Hades Pforten,
der semer Armut nachgebend Betrügerisches schwatzt',

und - diesmal mit öoxn; statt ö<; und adjektivisch neben dvqp:

El 209 acppcov 8f| keivoc; ys Kai ouxiöavöc nx/xi ävqp,
oc, tu; ^eivoSokco epvöa 7tpo<pspr|xai asfiAxov

8fipco ev äX'koöanä eo 8' aoxoö nävxa ko/.oüei.

'unsinnig ist ja offensichtlich jener Mann und nichtswürdig,
der mit seinem Gastgeber m fremdem Land in Wettstreit tritt'

In beiden Fällen steht keivoc; nicht isoliert und zeigt auf einen weiter entfernt
stehenden (Mann) hin, der im Augenblick des Zeigens und unabhängig vom
Zeigeakt bereits vorhanden ist, sondern in beiden Fällen ist keivoc; mit einem
relativen Definitionssatz verbunden, der die Figur des mit keivoc; Vorgezeigten
erst kreiert. Dabei gehört der relative Definitionssatz nicht zur Gruppe der
appositiven Relativsätze ('Goethe, der 1749 geboren wurde, war ein grosser
Dichter'), sondern zur Gruppe der attributiven sinn-notwendigen ('restriktiven')
Relativsätze ('Hunde, die bellen, beissen nicht'): Der Relativsatz bei keivoc;
kann nicht weggelassen werden, ohne dass eine unsinnige bzw. sinnlose Aussage

entsteht. Die besondere Funktion von boxu; aber, im Gegensatz zu einfachem

ö<;, besteht darin, dass mit öaxi; die Beliebigkeit der Individualität der
kreierten Figur unterstrichen wird; der Sprecher konstituiert mit (e)keivoc;
öaxu; eine fest umrissene Kategorie von Personen oder Gegenständen, die,
solange sie nur die vom Sprecher per Relativsatz festgelegten Merkmale
aufweisen, untereinander von Sprechers wegen austauschbar sind. Dieser
Funktionsbeschreibung von ekeivoc; öaxic; (die wir hier trotz ihrer linguistischen
Banalität um der Interpretationsklarheit willen so detailliert ausführen)
entspricht im Deutschen nun durchaus nicht überwiegend die Wiedergabe 'jener,
der' (und gar nicht, deiktisch, jener dort drüben, der'), sondern zumeist 'derje-



Realität und Imagination 83

nige, welcher', oder auch (wenn öcmc; substantivisch ist) 'wer'. Der
Hauptanwendungsbereich dieses Pronomens im heutigen Deutsch ist vermutlich die
juristische Fachsprache; Beispiel: BGB § 196: «In zwei Jahren verjähren die
Ansprüche
1. der Kaufleute, Fabrikanten [...]
2. derjenigen, welche Land- oder Forstwirtschaft betreiben [...]

7. derjenigen, welche, ohne zu den in Nr. 1 bezeichneten Personen zu gehören,
die Besorgung fremder Geschäfte [...] gewerbsmässig betreiben» usw.

Mit 'derjenige, welcher' (bzw. 'wer') wird ein beliebiges, dem Sprecher natürlich

persönlich unbekanntes Mitglied von solchen Personenkreisen bezeichnet,
dre im gleichen Sprechakt erst kreiert werden. Sie werden mittels 'derjenige,
welcher' (bzw. 'wer') kreiert, weil eine gängige nominale Bezeichnung für sie
im Sprachkorpus nicht existiert. Diese Bezeichnung existiert deswegen nicht,
weil der betreffende Personenkreis zu klein oder zu speziell oder zu zufällig
oder zu instabil oder zu subjektiv konstituiert ist, als dass ein allgemeines
Interesse aller Sprachteilhaber an der Prägung einer entsprechenden nominalen

(Dauer-)Bezeichnung bestünde. Mit 'derjenige, welcher' (bzw. 'wer') stellt
die Sprache ein Mittel zur Verfügung, diesem Normdefizit bei Bedarf von Fall
zu Fall ganz nach individuellem Belieben abzuhelfen22.

Nichts spricht dafür, dass Sappho in diesem Liedeingang ihr ktjvo^ öttk;
anders gemeint und dass es ihre Hörer anders verstanden haben könnten als in
der beschriebenen Weise. Sappho sagt also nicht 'Es scheint mir jener Mann
dort drüben den Göttern gleich zu sein - er, der Dir da gegenübersitzt und
und ...', sondern sie sagt 'Es scheint mir derjenige Mann den Göttern gleich zu
sein, welcher Dir gegenübersitzt und Dich aus der Nähe süss reden hört und
lachen voller Liebreiz' (und das ist das gleiche wie 'Es scheint mir der Dir
gegenübersitzende und Dich aus der Nähe süss reden und voller Liebreiz
lachen hörende Mann den Göttern gleich zu sein'). Der Mann, von dem die
Rede ist, hat also vor dem Augenblick des Sprechakts noch keine Existenz, *

sondern wird im Augenblick des Sprechakts erst kreiert. Es ist also kein objektiv

vorhandener Mann - entweder sichtbar oder doch erinnerbar-, sondern ein
von Sappho nur vorgestellter und von ihren Hörern am Leitseil der ÖTug-Satz-
Definition vorzustellender, kurz: ein fiktiver Mann.

Diese Auffassung des ktjvo^ <Dvr|p öttk; ist fast nie auch nur erwogen
worden. Wilamowitz, der auf den ersten Blick genau sie aufzugreifen und zu

22 Nähere Ausführungen dazu im Artikel ävr|p im LfgrE, bes Sp 854f. («ävf)p wird durch
einen Relativsatz bestimmt [ ] Rund % der Rel -Satze sind modal, d h. stehen in einem nur
vorgestellten Zusammenhang, in dem auch ct. nur eine vorgestellte Person bezeichnen kann»
Sp 854, 18ff, «Im Plural hier wird die Umschreibung meist gewählt, weil eine einfachere
Bezeichnung der betr Personengruppe nicht vorhanden ist»' Sp 855, 17ff) (Die Modalität
des Relativsatzes ist übrigens nicht Bedingung für die Fiktivitat des ävpp)



84 Joachim Latacz

bekämpfen scheint, meint in Wahrheit eine andere Nuance; er nennt sie
'generalisierende' Bedeutung des öxxk; und polemisiert in einer Art dagegen («als
ob ein junges Mädchen in Lesbos auf den Ball gegangen wäre und sich von
einer Jünglingsbrust an die andere geworfen hätte und mit jedem Ballherrn
gekichert»: S&S 58), die anzeigt, dass er an eine andere als die 'realistische'
Deutung der Eingangsszene eben gar nicht zu denken vermag: Hinter öxxu;
(das dann 'wer immer', 'jeder, der' bedeuten müsste) verbärgen sich, so wie
Wilamowitz es versteht und ablehnt, reale wechselnde Liebhaber ('Kavaliere').
Diese Aulfassung ist hier natürlich nicht gemeint; sie kann nicht gemeint sein,
weil sie schon rein sprachlich unmöglich wäre: In diesem Falle müssten die
Verba icSövsiv und utcukoueiv (mit oder ohne av) im (iterativischen)
Konjunktiv stehen. - Klarer scheint Page gesehen zu haben, der unter seinen drei
Verständnismöglichkeiten für kt)vo<; öxxtc; als Nr. II auch anführt: «Any man
who sits opposite you is fortunate»; er aber sieht dann sofort in der «addition
of the specific o dvijp» einen Hinderungsgrund; warum, verrät er nicht (dazu
sogleich). Immerhin hat Page aber schon die beiden Stellen aus Sappho selbst
zitiert, die tcijvo^ öxxu; in eben dieser gleichen Funktion zeigen und dieselbe
Aulfassung also auch für unser Lied nahelegen:

Fr. 26, 2-4
öjxxivai^ yäp

eu öeco, Kfjvoi ps päj/Uaxa 7ia[vxcov

aivovxaji
'Diejenigen nämlich, denen ich wohltue, die schaden mir jeweils von allen am meisten',

und Fr. 16, 3

0]i psv iTtTnjcDV cjxpöxov, o'i 5e TtEohcov,

o'i 8e vdcov tpciTa' £7i[i] yäv ps/.at[v]av
Ejppsvai KÜ/Jacrxov, eyco 5e Kijv' ox-

xco xtc; Epaxal
' ich aber (halte fur das Schönste) dasjenige, was einer jeweils begehrt'

Geht man sämtliche Belege für ekeivo<; öctxic; in der frühgriechischen Dichtung

von Homer bis Bakchylides durch, so zeigt sich, dass die regelmässige
Bedeutung der Pronominalverbindung eben die beschriebene ist. Auf die Idee,
tcf|vo<; öxxk; als 'jener dort drüben er, der Dir gegenübersitzt' usw. zu verstehen,

konnte man nur kommen, weil man ktjvoc; von allem Anfang an deiktisch
auffasste; mit öxxtc; war dann zwar nur äusserst schwer zurechtzukommen,
doch die Not, mit seltenen und entlegenen Parallelen operieren zu müssen,
nahm man um des scheinbaren Gewinns des Gegenwartsbezuges willen (eben
'jener dort drüben') gern in Kauf; dahinter stand - Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorff.



Realität und Imagination 85

Die Sprachnorm sieht anders aus. Sie tritt uns in Beispielen wie Theognis
223 entgegen:

öcra<; toi 8okeei töv 7tX.T|(yiov iSpsvai ouösv,
etXX' ai)iö<; poövot; TioiKv^a Slavs' Exetv,

keivö«; y' acppcov Ecxri, vöou ßeßkappevo<; e<j9A.oü-

'Derjenige fürwahr, der meint, sein Nächster wisse gar nichts,
sondern er allein sei im Besitz mannigfacher Kenntnisse, der ist unsinnig',

oder bei Hesiod, von dessen zahlreichen einschlägigen Sätzen nur Op. 343

angeführt sei:

Töv tpiLeovr' £7ti Sana kursiv, töv 8' exOpöv saoav
töv 8e pataaTa kuLeiv öcttu; asOsv eyyuOi vaiev

'Den Wohlgesonnenen soll man zum Essen einladen, den Feind lassen,
den aber lade am meisten ein, der nahe bei dir wohnt!'

womit zu vergleichen ist Op. 700

tt]v 8e pa/aara yapctv, fjTic; oeOev eyyöSi vuiei
'die aber sollst du vorzugsweise heiraten, die in deiner Nähe wohnt'.

In den letzten beiden dieser drei Fälle steht nicht keivoc;, sondern öc (f|), in
allen dreien aber - und darauf kommt es uns im Augenblick an - steht nicht
Konjunktiv oder Optativ, sondern der Indikativ - wie in Sappho 31. Drückt
das generalisierende öcttk; die Beliebigkeit der Identität der betreffenden Person

aus der Sprecherperspektive aus, so unterstreicht der Konjunktiv bzw.
Optativ in solchen öoTi<;-Sätzen die Beliebigkeit des Zeitpunkts der betreffenden

Handlung; Indikativ dagegen zeigt an, dass die Handlung mit der
betreffenden Person fest verbunden ist, zeitlich nicht beliebig verschiebbar, und dass
sie dauerhaft, nicht intermittierend zu denken ist: 'derjenige, der in der
Überzeugung lebt', 'derjenige, der seinen Wohnsitz in deiner Nachbarschaft hat'. In
unserem Sappho-Lied wird also KTjvoc; (hvtjp öttic; evövtiöc; toi / IoSövei auch
nicht bedeuten (wie Wilamowitz vorschnell annahm): 'derjenige Mann, der
Dir jeweils (bald heut, bald morgen - irgendwann) gegenübersitzt' (und eben
dadurch kämen wir ja nur, wie Wilamowitz, auf die Deutung 'häufiger
Männerwechsel' und reagierten dann vielleicht empört...), sondern es wird bedeuten:

'derjenige Mann, der dir gegenüber seinen Sitz hat' - dauernd, gewohn-
heitsmässig, etabliert. Diese Nuance des Gewohnheitsmässigen wird unterstrichen

durch die Wahl des 'Sitz-Verbs' ia8dveiv: Zwar haben wir leider keine
Möglichkeit, bei Sappho selbst zu prüfen, ob sie einen Unterschied zu machen
pflegt zwischen I^öveiv und v^eiv, aber Homer gibt ein Indiz: In der Odyssee
schildert er, wie Odysseus zum Gutshof seines Vaters Laertes kommt (Od. 24,
208):



86 Joachim Latacz

ev9a oi ovko? sqv, rcspi 8e Kkioiov See rcdvi-p,
ev reo gitegkovto Kai Ti^avov pSs Tauov
Speise; ävayKaloi, toi oi cpika spyd^ovxo.

'Dort hatte er ein Haus, und ringsum lief eine Pergola
in der zu essen, zu sitzen und zu schlafen pflegten
seine Knechte

Nicht nur die benachbarte -oK-Iterativform - der ganze Kontext (im Augenblick,

in dem Odysseus ankommt, sind die Knechte gar nicht da, sie sind zum
Steinesammeln weggegangen: 223) macht klar, dass die avm-Form, die neben
i£^co steht, 'usitativ' ist (vgl. Chantraine, Gramm. Horn. I 316: «determine»);
i^dvEtv bedeutet nicht 'zufallig dasitzen', sondern 'zu sitzen pflegen' (so wohl
übrigens auch bei Ibyc. 317 a 2).

Es ist nun nicht mehr schwer zu sehen, was für ein 'Mann' das sein muss,
der dem von Sappho geliebten Mädchen 'gewohnheitsmässig gegenübersitzt',
der ihm gegenüber 'seinen Platz hat': In dieser Hinsicht haben schon Wilamo-
witz, Schadewaldt und Snell den richtigen Weg gewiesen: dvpp bedeutet
'Ehemann'. Im 'Lexikon des frühgriechischen Epos' habe ich im Artikel dvrip
seinerzeit die zahlreichen Stellen zusammengestellt, an denen «dvqp als Komplementär-

oder Gegensatzbegriff zu 'Frau'» die «spezielle Bed. Ehemann (:
Ehefrau)» hat und im Deutschen wiedergegeben wird mit «([...] mein, dein, ihr)
Mann»\ eine eigene Rubrik habe ich damals denjenigen Stellen gewidmet, an
denen mit dvijp in dieser Gebrauchsweise «ein möglicher, zukünftiger
Ehemann» gemeint ist (LfgrE Sp. 830/31). Im Jahre 1978 hat McEvilley durch
eine Darlegung von Sapphos Wortgebrauch im semantischen Feld 'Mann-
Frau' gezeigt, dass Sappho offenbar konsequent unterscheidet zwischen 7iai<;

(KÖpa) 'junges Mädchen', 7tap0£vo<; 'Jungfrau' und yuvi) 'verheiratete Frau'
einerseits, und zwischen fp0eo<; 'Jungmann' und avf|p 'verheirateter Mann'
andererseits23, Kf|vo(; tovrip öttk; kann danach wohl nur bedeuten 'derjenige
Ehemann, welcher' - natürlich ohne dass der Hörer das 'Ehe-' etwa explizit
signalisiert bekäme; spricht man zu einer Frau von 'demjenigen Mann, der Dir
gegenüberzusitzen pflegt', so versteht sie und jeder, der es hört, 'Dein Mann';
bei einem unverheirateten, aber heiratsfähigen Mädchen versteht sich darüber
hinaus von selbst, dass der zukünftige Mann gemeint ist.

Dass Sappho vom (zukünftigen) Mann des Mädchens spricht, wird auch
durch Evdvriö«; xoiiaSdvei nahegelegt: Die soziale Bedeutsamkeit des
'Gegenübersitzens' wurde schon 1929 von Turyn mit vielen Parallelstellen belegt24;
1977 hat dann Ruth Neuberger-Donath sämtliche Homer-Belege für
'Gegenübersitzen' analysiert; wie nicht anders zu erwarten - im Grunde ist es ja auch
heute nicht anders -, ergab sich, dass ein Einander-Gegenübersitzen von

23 McEvilley 1978, 6-9.
24 Turyn 1929, 30f.



Realität und Imagination 87

Mann und Frau schon an sich enge Zusammengehörigkeit signalisiert; ist aber
das Einander-Gegenübersitzen Gewohnheit ('institutionalisiert'), dann handelt

es sich um (Ehe-)Mann und -Frau; die Folgerung für Sappho 31: «thus
the two persons facing each other are apparently man and wife» (200).

Sappho imaginiert also, so scheint es, im Eingangsteil des Liedes eine
Szene, in der das Mädchen, das sie liebt, und dessen Mann einander
gegenübersitzen; sie sieht vor sich, wie das Mädchen spricht und lacht und wie der
Mann voll stiller Freude zuhört. Warum gerade diese Szene? Warum nicht
'Den Göttern gleich scheint mir Dein künftiger Mann'? Warum diese -
ausgerechnet diese - ausmalende Umschreibung? Warum an das evdvxio<; ia8dvei,
das ja den Status 'Ehemann' bereits hinreichend ausdrückt, noch mit Kai... Kai
das süsse Reden und das liebreizende Lachen des Mädchens 'angehängt'?
Doch wohl, weil eben dies - das süsse Reden und das Lachen voller Liebreiz -
das ist, was Sappho an dem Mädchen so hinreisst; darum geht es als so bestimmend

in die 'Definition' auch des potentiellen Ehemanns des Mädchens ein. Es

ist in Wahrheit Sappho, die erlebt, was sie dem Manne zuschreibt, Sappho
aber auch, die zugleich weiss, dass alles das, was sie da erlebt und liebt, einst
(bald?) einem Mann gehören wird. Derjenige Mann, der dann in dieser Lage
ist, d.h. der dieses Mädchen zur Frau hat ('der gegenüber Dir / zu sitzen
pflegt'), der scheint Sappho den Göttern gleich zu sein.

Snell hat mit vielen Parallelen gezeigt, dass der Beginn dieses Sappho-
Lieds ein Makarismos ist. Es ist allerdings ein Makarismos in einem wohl
anderen Sinn, als Snell es meinte. Es ist ein Makarismos eines Mädchens (nicht
einer Braut am Hochzeitstag), der die Ausstrahlung dieses Mädchens preist
und zugleich einen scharfen Schmerz darüber ausdrückt, dass der, der da

preist, nicht selbst an der Stelle des Glücklichen sein kann. Sehr viele
Parallelen zur Eingangsstrophe dieses Liedes sind schon vorgeschlagen worden.
Die wirklich schlagende Parallele jedoch ist, soweit ich sehe, bisher nicht
darunter (Turyn kam in die Nähe, S. 33; Schadewaldt 1950, 103, sah nicht, wie
nah er war). Mir scheint, es ist die folgende:

Odyssee £. Odysseus nackt am Strand von Scherte, erwacht vom lauten Ballspiel der Madchen

um Naustkaa, die Blosse deckend aus dem Buschwerk vorgetreten, die Madchen schreiend

weggerannt, nur Nausikaa ist dageblieben. Odysseus uberlegt Soll er der Form Genüge tun und
als 1kett|<; ihre Knie umschlingen? Oder ist nicht vielmehr ein Formfehler in dieser Lage die einzig
angemessene Form? Er entscheidet sich für den Fehler, redet das liebreizende Madchen nur von
fern an (r 149ff.).

«rouvoügai <7£, avaoaa- 9eö<; vu Tic; f| ßpoxcn; eaai;
ei pev Tic, Oeöc; eaai, toi oüpavöv eupbv exouaiv,
'Apxepi8i ae eyco ye, Aiö<; Koupr| peyakoio,
elSö«; xe peyeflöc; xe (putjv x' ayxiaxa eiaKöv
ei Se xic; eaai ßpoxcov, xoi eni x9ovi vaiexdouai,
xptapctKapcc; pev aoi ye tiaxfip Kai rcöxvia pr)xr|p,



88 Joachim Latacz

Tpiapdicape«; 5e Kaaiyvr|Tov \iaku. nov acpiai 9upö<;
aiev sucppoauvriaiv iaivexai eivekoi geio,
Xeuggövtcov toiov5e hd/.oc; yopöv ElaoiyvEGoav.
KEvvot; 8' aü Ttspi Kfjpi paKapTaTog e^oxov äMxov,
og Ks a' EEOvoiGi ßpioai; oIkövS' dydyT|Tai.
od ydp 7io) toioütov sycb i5ov ocpSakpoioiv,
out' av8p' oute yuvavKa- asßon; p' E^ei eloopöcovTa.

«wenn Du aber eme Sterbliche bist [...] dreimal selig sind Dir dann Vater und hehre
Mutter, dreimal selig auch die Bruder: sehr muss ihnen doch das Herz in Wohlgefühlen
warm werden um Deinetwillen, wenn sie ein solches Blütenblatt zum Reigen gehen
sehen. Derjenige aber ist ums Herz herum der seligste von allen andern, der Dich mit
Brautgeschenken aufwiegt und heimfuhrt Denn niemals noch hab' ich mit eignen
Augen einen Sterblichen gesehen, nicht Mann, nicht Frau, der so war! Em Schauder
hält mich fest, wenn ich Dich anseh'!»

Die Übereinstimmungen im Ausdruck und in der Absicht liegen auf der Hand.
Odysseus' Rede ist eine einzige Huldigung. Sie zeigt, dass die höchstmögliche
Steigerungsstufe der Schönheitspreisung eines jungen Mädchens darin
besteht, demjenigen neidvoll das höchste Glück auf Erden zuzusprechen, der
einst als Ehemann sein Leben mit diesem Mädchen teilen wird. Natürlich ist es

nicht Missgunst, die sich hier äussert; das Mädchen wird dem Glücklichen
nicht ernsthaft missgönnt. Auch Eifersucht ist nicht im Spiele, es sei denn in
jener feinen Variante, die eigenes erotisches Interesse so dezent wie überhaupt
nur möglich offenbart - und eben dadurch das gepriesene Mädchen stolz und
glücklich macht.

Diese Form des Makarismos liegt wohl auch bei Sappho vor. Nur kommt
sie hier aus einer ganz anderen Lebenssituation als bei Odysseus, und darum
nimmt der Makarismos bei Sappho eine ganz andere Intensität an. Das zeigt
die Fortsetzung: tö p' f| päv / KapSiav sv gtt|9egiv ETtTÖaiasv. Hier bedürfte
eigentlich jedes Wort einer gesonderten Untersuchung. Wir können nur
andeuten: tö kann hier wohl nur die gesamte vorgestellte Konstellation bezeichnen

und zusammenfassen: 'das' - d.h.: 'diese Vorstellung'. «Diese Vorstellung»,

sagt Sappho, «hat mir das Herz in der Brust - £7rTÖatoev». Sehr wichtig
scheint an diesem Verb zunächst das Tempus: Es ist der einzige Aorist im
ganzen Lied. Sonst haben wir nur Praesentia und Perfecta - die Tempora des

Besprechens. Dieser eine Aorist steht zu auffällig da, als dass er nicht etwas
Besonderes zu bedeuten haben sollte. Er schliesst das Eingangsbild ab und
leitet über zur Pathographie. Er bildet Grenze und Brücke. Weinrich hat an
vielen Textbeispielen gezeigt, wie ein Tempus-Übergang dieser Art (mehrere
Tempora der Tempusgruppe I - ein einziges Tempus der Tempusgruppe II -
wieder mehrere Tempora der Tempusgruppe I) wirkt: Er macht den Hörer
aufmerksam, zeigt an, dass mit ihm das, was davor gesagt war, zusammenge-



Realität und Imagination 89

nommen wird, dass eine Art rückschauende Bilanz erfolgt, bevor das Neue
kommt25. «Es scheint mir derjenige den Göttern gleich / zu sein, derjenige
Mann, der gegenüber Dir / zu sitzen pflegt und Dich aus der Nähe süss reden
/ und voller Liebreiz lachen hört...». Das ist das Bild. Es klingt aus. Und dann
plötzlich das alles zusammengenommen, auf einen Punkt zusammengepresst
durch das rö: 'das ...'; die Verbform führt die Komprimierung fort und zieht
(wie so oft bei diesem Typ von Tempusfolge) das Fazit26: 'Das - hat mir das
Herz in der Brust jäh erschreckt'. Schon der Autor rcepi u\|/ou<; benutzt bei
seiner Würdigung dieses Sappho-Lieds, um £7txöai0ev zu glossieren, das Verb
cpoßetoflai. Ammonios der Semasiologe hat titötictk; als plötzlichen Affekt
definiert (TtapauxiKa) und mit cp6ßo<; gleichgesetzt, also: 'jäher Schrecken, Entsetzen,

Panik, Schock'27. Bei Homer bedeutet 7txoeca regelmässig 'in jähen Schrek-
ken versetzen'. Das also ist das Fazit, das Sappho zieht: «Das - hat mir das
Herz in der Brust in panisches Entsetzen gestürzt!» - «Denn wie ich auf Dich
blicke, kurz nur, ist zum Sprechen kein Raum mehr in mir...» - und es folgt die
ganze grausam deutliche Pathographie. Am Schluss, der Ohnmacht nahe,
dann das 'Dennoch!': «Aber alles ist zu ertragen ...».

Die Lebenssituation, die bei Sappho zu der Vorstellung vom göttergleich
glückseligen Ehemann geführt hat - natürlich eine gänzlich andere als die des

schiffbrüchigen, auf Hilfe angewiesenen, stets diplomatischen Odysseus -, ist
nun nicht schwer mehr zu erraten: Sappho ist mit diesem Mädchen, das sie so
liebt, zusammen; sie hört ihr süsses Reden und ihr liebreizendes Lachen - und
mitten im Glück steigt die Vorstellung in ihr auf, wie dieses Mädchen einst dies
alles einem Mann hinschenken und wie der Mann all dies besitzen wird - an
ihrer Statt. Erzieht sie doch - reinstes Paradoxon - auch dieses Mädchen einzig
dafür. - Die Vorstellung stellt sich zunächst spontan ein, mit jener
Selbstverständlichkeit, mit der man beim Anblick eines reizvoll-schönen jungen
Mädchens, das augenfällig (wie Sappho anderswo - Fr. 105 a - selbst sagt) reif ist
für die pako8pöixr|Ec;, die 'Apelpflücker', gleich auch an den Mann denkt, der
dieses 'Reis' besitzen wird; die Rede des Odysseus an der zitierten Stelle zeugt
für die Selbstverständlichkeit der Assoziation28. Bei Sappho jedoch, die ja das

25 Weinnch 64-71, zum Gnechischen 290f (die Bestimmung der Aoristfunktion ist zu grob, die
ausgedehnte Diskussion der Wemnch-Thesen, auf die hier nicht eingegangen werden kann,
hat vieles scharfer herausgearbeitet, im vorliegenden Falle dient der Aorist offenkundig der
Rehefgebung Er bezieht die Vision, die sich immer weiter hatte ausspinnen können, urplötzlich

abschneidend auf das konkrete Jetzt des Sprechers zurück 'so hat das auf mich
gewirkt1')

26 Weinnch 68
27 Die Belege sind vorgeführt und gedeutet bei Pnvitera 1969, 32f Viele Parallelen fur das

'Erschrecken' bei Schadewaldt 1950, lOlf
28 Sie schlagt sich, universell wie sie ist, uberall auch in den Termini für em Madchen, das auf

dem Gipfel seiner Schönheit ist, nieder napSevo«; äv6pöc dipatri (so Hdt 1, 107, öfter auch,
von Hdt an, ydpou <b, woraus vielleicht sogar das allgemeinste neugriechische Wort für



90 Joachim Latacz

Mädchen kennt und liebt, tritt diese Vorstellung, die sonst als Kompliment im
Allgemeinen bleibt ('glückselig, wer dich heimführt!'), nicht nur von vornherein

in der ganz subjektiven Färbung auf, die durch die 'Situationsverschmelzung'

entsteht ('glückselig der Mann, der Dir gegenübersitzt so, wie jetzt ich
Dir gegenübersitze'), sondern die Vorstellung legt auch die Statik des reinen
Vergleiches ab, die sie sonst hat: Sie entfaltet ihre eigene Dynamik, das Bild
entwickelt sich, es dehnt sich aus: «... Dir gegenübersitzt - und aus der Nähe
süss Dich reden hört - und lachen - voller Liebreiz»; und indem es sich
entwickelt, indem Schritt für Schritt alles das, was Sappho an dem Mädchen, dem
sie gegenübersitzt, so liebt, allmählich von Sappho weggleitet und auf den
Mann übergeht, blitzt jäh die Erkenntnis in ihr auf, was das bedeutet: Verlust.
Und da spricht Sappho das Entsetzen aus, das in diesem Augenblick von ihr
Besitz ergriffen, ihr fast das Herz aus der Brust gerissen hat: «... das hat mir -
wahrhaftig! - das Herz in der Brust jäh aufgeschreckt!» Warum? Die Begründung

wird zu einem Bekenntnis, das den Schock verstehen lässt: 'Denn sowie
ich auf Dich blicke, ganz kurz nur, spüre ich mit allen Fasern meines Leibes
und meiner Seele, was Du mir bist (und was ich ohne Dich wäre)'. Das
Bekenntnis der tiefen Liebe ist zugleich ein Bekenntnis der Angst - der Angst,
das, was beinahe göttergleich macht, verlieren zu müssen, vielleicht schon bald.
Liebe und Angst vor dem Verlust der Liebe verschmelzen zu einem Zustand
ohnmachtsähnlicher Gelähmtheit. Dann aber, am Ende, doch wieder die
Kraft, sich aufzuraffen - das Dennoch: 'Aber alles kann man ertragen ...'. -
Das ist kein Lied, das stillsteht. In ihm geht etwas vor, folgen Gefühle aufeinander,

reift ein Entschluss. Auf seine Art erzählt das Lied eine Geschichte.
So aufgefasst, ordnet sich dieses Lied in die charakteristische

Ablaufstypologie sapphischer Lieder ein, wie sie uns andere Fragmente zeigen:
(1) Entwurf einer Vorstellung (eines Bildes): Fr. 1: Aphrodite auf dem
Sperlingswagen; Fr. 94: die Abschiedsstunde; Fr. 96: Arignota, gerade jetzt auf
und abgehend am lydischen Meeresstrande - (2) Wirkung dieser Vorstellung
auf Sappho: Fr. 1: neuer Mut; Fr. 94: Wunsch, zu sterben; Fr. 96: Ermutigung
der eigenen Werbung um Atthis (diese Deutung kann hier nicht mehr näher
begründet werden29) - (3) Entschluss: Fr. 1: 'Ich will weiterkämpfen!' (aüp-
paxoi; eaao); Fr. 94: vermutlich ein 'Und dennoch!'; Fr. 96: vermutlich: 'Lasst
uns am Schönen, das wir haben, uns erfreuen!' - Hier in Fr. 31 stünde am
Beginn die Vorstellung, wie das Mädchen, dem jetzt Sappho gegenübersitzt, zu
einem anderen spricht und lacht; zu dem - wer es auch sei an dessen Stelle
Sappho, weil sie Frau und nur 'Vorbereiterin' ist, nie sein wird. In dem
Moment, in dem ihr das überdeutlich klar wird - eben an der Vision klar wird, die

'schön' erwachsen ist: G. Fatouros, Glotta 54, 1976, 239f.); virgo matura viro\ eine 'mannbare'
Jungfrau.

29 Sie ist mit äusserster Sensibilität vorgetragen worden von Snell 1931, 83 Anm. 2. Schadewaldt
1936,372 Anm. 29, erwähnt sie etwas skeptisch.



Realität und Imagination 91

sie hat setzt die Wirkung ein: panisches Erschrecken, verzweifeltes
Hinschauen auf das Mädchen, Festhaltenwollen - und doch wissen, wie vergeblich
all das ist. Am Ende steht der Entschluss, auch damit fertig zu werden. Es ist
die gleiche Haltung zum Leben wie in den anderen Liedern.

In dieser Deutung könnte das Lied dem Mädchen tatsächlich zugesungen
sein. Der Dialog ist nicht unmöglich, er ist für den Hörer vorstellbar. Er stünde
an einem Punkt innerhalb des Lebenszyklus des ganzen Sappho-Kreises, der
typisch wäre wie die anderen, die sich in Sapphos Liedern spiegeln: Ankunft
(etwa Fr. 49, 2), Verliebtheit (etwa Fr. 49, 1; Fr. 1), Werbung (Fr. 1; 96), Erfüllung

(Fr. 48), Zurückweisung (Fr. 1) und tiefe Depression (Fr. 1; 94), Abschied
(Fr. 94), Sehnsucht nach dem Abschied (Fr. 96) u.a. Schadewaldt, der für
unser Lied ja von der Hochzeitsdeutung ausging, setzte es in dem «typischen
Phasenablauf dieses Scheidens»30, den er in Sapphos Liedthematik zu erkennen

glaubte, als Hochzeitslied kurz vor dem Trennungslied Fr. 94 an (auf das
dann im idealtypischen Phasenablauf das Sehnsuchtslied Fr. 96 folgen würde).
Für uns stünde das Lied in einer idealen Rhythmuskurve des Lebensablaufs
innerhalb des Sappho-Kreises an einem anderen Punkt: vor der Hochzeit, dort,
wo die Bindung Sapphos an ein Mädchen nach langem Umgang miteinander
am stärksten geworden ist, der Zeitpunkt des Scheidenmüssens aber ganz nah
bevorsteht. Es fällt nicht schwer, sich in diese Phase der innigsten Verbundenheit

hineinzufühlen, in der die Angst vor dem Auseinandermüssen so bedrängend

wird, dass das, was kommen wird, sich zur Vision verdichtet. Da hält
dann Sappho keinen rationalen Vortrag: «Derjenige Mann, der Dir jetzt bald
Tag für Tag gegenübersitzen wird ...»; redete sie so, dann würde sie natürlich
nicht im Präsens sprechen; statt der Präsentien icödvei und unaicoüei stünden
dann die Futura (bzw. prospektive Modi). Dann hätten wir es allerdings auch
mit einer lehrhaft-logischen 'Vorbereitungsrede auf den bevorstehenden
Abschied' zu tun31. Doch dies ist nicht Sapphos Art; es passt zu Hesiod, zu Theo-
gnis. Sappho aber predigt nicht. Sie gibt nur wieder, was über sie hereinbricht:

30 Schadewaldt 1936, 366 HuH2 138)
31 Das Präsens <paivEtai steht als 'urteilendes' Präsens (Schwyzer, Gr Gr. II2 270) auf einer

anderen Ebene als die beiden Präsentien iaStxvei und üitaKouei, die ich hier als 'visionäre'
Präsentien bezeichnen möchte. Die Gebrauchsweise dieses visionären Präsens müsste in
grosserem Zusammenhang untersucht werden. Schwyzer, Gr Gr. II2 273, nennt eine ähnliche

Erscheinungsweise des, wie er sagt, 'praesenspro futuro'das 'prophetische Präsens'; aus den

wenigen Belegen, die er fur diese Erscheinungsweise zur Hand hat, erschliesst er richtig, bei

einem solchen Präsens sei «im allgemeinen die zeitliche Einordnung durch den Zusammenhang

(Futura, Imperative im Kontext; Bedingung) gegeben», fugt aber mit der Verwunderung

des Sprachwissenschaftlers hinzu: «Und doch ware das im ersten Fall» (d.h. im Falle
des 'prophetischen' Präsens) «nicht nötig, indem vor dem Auge des Sehers die Zukunft
gegenwärtig erscheint (wie bei der künstlerischen Verwendung des praesens pro praetento die
Vergangenheit ...)». Der theoretisch zu erwartende Typus, den Schwyzer hier vermisst, ist
offenbar im Eingang von Sappho 31 belegt, ein reines 'prophetisches' Präsens (für das die

Bezeichnung 'praesens visionis' angemessener erscheint). In den narrativen Texten (aus de-



92 Joachim Latacz

'Der Mann, der Dich bekommt, der kommt mir wie ein Gott vor! So wie Du
sprichst und lachst... Ach, wenn ich daran denke Brauch' ich Dich doch nur
anzuschaun, ganz kurz nur - und mir stockt die Stimme ...'.

Es scheint, dass dieses Lied - ein Liebesbekenntnis von höchster Intensität,

aus Angst geboren, und zugleich ein Versuch der Fassung - nicht zu
begreifen ist, wenn sein Beginn in eine konkrete Situation realer Deixis 'einge-
passt' wird. Leben scheint es erst zu gewinnen, wenn es von einer Vorstellung
aus erschlossen wird - einer Vorstellung, die wir genauso in uns rekonstruieren
müssen und können, wie sie die ersten Adressaten - vielleicht sogar die erste
Adressatin, falls das Lied doch zuallererst ein Geschenk für sie war - in sich
erschlossen mussten. Es sieht so aus, als sei die frühe Lyrik uns am Ende doch
nicht so fern.

Als Abschluss ein Versuch, die neue Deutung allein durch die Übertragung

auszudrücken:
Es scheint mir derjenige gleich den Gottern
zu sein, der Mann, der gegenüber Dir
stets seinen Sitz hat und von nahem süss Dich re¬

den hört

und lachen voller Liebreiz Das hat mir - wahrhaftig' -
das Herz m der Brust jah aufgeschreckt'
Denn wie ich auf Dich blicke, kurz nur, ist zum Spre¬

chen kein Raum mehr in mir -
nein ganz gebrochen ist die Zunge, fein
ist augenblicks unter die Haut ein Feuer mir gelaufen
und mit den Augen seh' ich nichts, es dröh¬

nen die Ohren,

nen Schwyzer seine Belege hat, dass sie zum Teil m Dramen stehen, ist fur den Texttyp ohne
Belang) kann dieser von Schwyzer postulierte und theoretisch in der Tat zu postulierende
'reine Typus' nicht erscheinen, weil dort ein 'prophetisches' Präsens stets eingebettet ist in
einen Erzahlkontext, der Übergang zum 'prophetischen' Präsens muss daher dort durch
sprachliche Sondersignale angekündigt werden In einem lyrischen (Einzel-)Text - der ja
nicht erzahlt, sondern bespricht - sind derartige Sondersignale entbehrlich, weil hier ein
wesentlicher Teil des Kontextes durch den gemeinsamen pragmatischen Lebens- und
Erfahrungsraum (den sog nichtsprachlichen Kontext oder Ko-text) gebildet wird Im Sappho-Lied
31 ist eine normale Lebenssituation künstlerisch nachgeformt die Situation einer Memungs-
und Gefuhlsausserung des einen von zwei Partnern innerhalb eines Zwiegesprächs über ein
beiden Partnern bewusstes und sie bedrängendes Problem, dieses Problem ist in diesem Falle
die unabwendbar drohende Zerstörung einer begluckenden Liebesbeziehung zwischen
Sappho und einem ihrer Madchen durch die bevorstehende Verheiratung des Madchens Im
Rahmen dieser Situation konnte das angeredete Madchen die Prasentien krSavsi und üit-
aKouct gar nicht anders denn als 'visionäre' Prasentien verstehen, weil alle anderen Verste-
hensmoglichkeiten durch den pragmatischen Kontext (den Kotext) ausgeschlossen sind
(linguistisches Paradebeispiel für diesen bedeutungsentscheidenden Einfluss des Kotextes ist die
semantisch unterschiedliche Eindeutigkeit des Rufs 'Feuer'', je nachdem, ob er von einem
Kanonier, einem Raucher oder einem Kinobesucher ausgeht) - Die Frage, wie Catull den
Liedeingang verstanden hat, ist vorlaufig absichtlich ausgeklammert worden Das umstrittene
identidem weist jedoch daraufhin, dass er so, wie hier vorgeschlagen, aufgefasst hat



Realität und Imagination 93

herab rinnt kalter Schweiss an mir, ein Zittern
halt ganz gepackt mich, fahler noch als Durrgras
bin ich - vom Totsein wenig nur entfernt

komm ich mir selbst vor

Doch alles kann ertragen werden (ist zu ertragen), da ja (nachdem) -

Literatur

(ohne allgemeine Darstellungen, Reihenfolge chronologisch)

1 U von Wdamowitz-Moellendorff Sappho In Sappho und Simonides Untersuchungen über
griechische Lyriker, Berlin 1913, 17-78 S&S)

2 H Frankel Eine Süleigenheit der fruhgriechischen Literatur, in GGN 1924, 63-127 Wege
und Formen fruhgriechischen Denkens, München 1955 u o (S 43 «die ruckschauende
Betrachtung dieses Zustands »)

3 A Turyn Studia Sapphica, Leopoh 1929 (Eos, Suppl 6)
4 B Snell Sapphos Gedicht (DAINETAI MOI KHNOI, in Hermes 66 (1931) 71-90 368
5 W Schadewaldt Zu Sappho, in Hermes 71 (1936) 363-373 Hellas und Hespenen I2 134-

145 H&H)
6 A Setti SulFr 2diSaffo,in SIFC 16(1939) 195-221
7 W Schadewaldt Sappho Welt und Dichtung Dasein m der Liebe, Potsdam 1950

8 H Frankel Sappho, in Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, New York 1951

München 21962 (hier S 199f) München 31969

9 Sappho, Lieder Griechisch und deutsch hrsg von M Treu, München 1955 (Tusculum-Buche-
rei) München 61979

10 D Page Sappho and Alcaeus An Introduction to the Study of Ancient Lesbian Poetry, Oxford
1955 u o (zuletzt 1983)

11 A Beattie Sappho Fr 31, in Mnemosyne 9 (1956) 103-111
12 R Merkelbach Sappho und ihr Kreis, in Philologus 101 (1957) 1-29
13 C del Grande Saffo, ode «Daivexai poi Kijvoi; tao<;, in Euphrosyne 2 (1959) 181-188 (das Lied

will das junge Mädchen darüber hinwegtrosten, dass der junge Mann von ihren Reizen so

'gottlich' unbeeindruckt bleibt')
14 R Bagg Love, ceremony and daydream in Sappho's lyrics, m Arion 3 (No 3) (1964) 44-82

(das Lied beschreibt em Gefühl des 'sexuellen Exils', weil Sappho an der beobachteten Szene

klar wird, dass sie des Madchens Sehnsucht nach Vinhtat als lesbische Homosexuelle nie wird
erfüllen können)

15 M Manfredi Sull'Ode31L-P di Saffo, in Dai Papin della Societä Italiana, Florenz 1965, 16f
(Papyrusfund mit dem ursprünglichen Wortlaut von Fr 31, 16)

16 B Snell Wiederabdruck von Nr 4 mit Rücknahme der Hochzeitshed-Vortragsthese (S 97), in
Gesammelte Schriften, Gottingen 1966

17 G Wills Sappho 31 and Catullus 51, in GRBS 8 (1967) 167-197
18 G L Konians On Sappho, fr 31L-P,in Philologus 112(1968) 173-186
19 G A Pnvitera Saffo fr 31, 13L-P,in Hermes 97(1969)267-272
20 Ders II commento del flepi üyouc; al fr 31 L -P di Saffo, in QUCC 7 (1969) 26-35
21 Ders Ambiguita antitesi analogia nel fr 31L-P di Saffo, in QUCC 8 (1969) 37-80 (struktura-

hstisch, die beobachtete Szene ist real, das Lied ist die Reaktion darauf als 'fiktiver Dialog', d h

als Monolog)



94 Joachim Latacz Realität und Imagination

22 L Rydbeck Sappho's OatvEtai got kt|vo<;, in Hermes 97 (1969) 161-166 (ausführliche'lingui¬
stische' Analyse des ötti? ohne uberzeugende Losung, die Prasentien toSuvei und urcaicouet
fungieren als praes hist Deutungsvariante 2)

23 R O Evans Remarks on Sappho's «Phainetai moi», in StudGen 22 (1969) 1016-1025 («The
description is of the intensity of emotional reaction of the voyeur [or perhaps the
eavesdropper]»)

24 G Devereux The nature of Sappho's seizure in fr 31 as evidence of her inversion, in CQ 20

(1970) 17-31 (psychoanalytisch)
25 M L West Burning Sappho, in Maia 22 (1970) 307-330 («The original experience had been a

real one [ ] Once it was made into a song, however, it was freed from its connexion with
particular circumstances Soon enough it ceased to matter who the 'you' had been, who the man
had been, when and where he and she had sat together» Deutungsvariante 2)

26 M Marcovich Sappho fr 31 Anxiety, attack, or love declaration9 In CQ 22 (1972) 19-32
27 F Manien Saffo Appunti di metodologia generale per un approccio psichiatnco, in QUCC

14 (1972) 46-64 (Auseinandersetzung mit Devereux [oben Nr 24] Sappho war keine latente,
sondern eine manifeste Homosexuelle)

28 C Segal Eros and incantation Sappho and oral poetry, m Arethusa 7 (1974) 139-160
29 G Bonelli Saffo, 2 Diehl 31 Lobel-Page, in AC 46 (1977) 453-494 (gegen die strukturalisti-

sche Interpretation Pnviteras [oben Nr 21], die philologisch-exegetische Lektüre des Liedes
müsse ersetzt werden durch eine intuitive ästhetische)

30 T McEvilley Sappho, Fragment Thirty One the face behind the mask, in Phoenix 32 (1978)
1-18

31 Ruth Neuberger-Donath Sappho 31 2s öttk; evavrioi; rot / iaöavci, in Acta Classica 20

(1977) 199f
32 O Tsagarakis Some neglected aspects of love in Sappho's Fr 31L-P,in Rh Mus 122(1979)

97-118
33 G Addivinola Amore e morte nella poesia di Saffo, in Riscontn 2 (1980) 41-54
34 A M van Erp Taalman Kip Enige interpretatie-problemen in Sappho, in Lampas 13 (1980)

336-354 (341-345 zu Fr 31 die gottliche Ruhe des Mannes ist Sapphos erotischer Exzitation
gegenübergestellt)

35 Simonetta Nannini Saffo e Calipso Horn Od 5, 154s e 198, Sapph frr 1,23s e31,2s V,in
QUCC 34 (1980) 37f (Sapphos Liebe ist noch geheim, sie hat Angst, das Madchen konnte sie
nicht erwidern)

36 L Rissmann Homeric allusion in the poetry of Sappho, Diss Ann Arbor (L Koenen) 1980.

abstract in DA 41 (1980) 662 a (Wiederaufnahme der Hochzeitshedthese, der 'Mann' ist der
'göttliche' Held des Epos, Sappho ist eine 'kleine Kampfenn')

37 E Robbins «Every time I look at you » Sappho Thirty-One, in TAPhA 110 (1980) 255-261

(erneute Wiederaufnahme von Welckers Deutung [s oben Nr 34])
38 J M Bremer A reaction to Tsagarakis'discussion of Sappho fr 31, in Rh Mus 125 (1982)

113-116


	Realität und Imagination : eine neue Lyrik-Theorie und Sapphos phainetai moi kēnos-Lied

