Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Realitat und Imagination : eine neue Lyrik-Theorie und Sapphos
phainetai moi knos-Lied

Autor: Latacz, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 42 1985 Fasc.?2

Realitit und Imagination

Eine neue Lyrik-Theorie und Sapphos ¢aivetai pot kfjvoc-Lied

Von Joachim Latacz, Basel

|

In einem kiirzlich in den “Wiirzburger Jahrbiichern’ (Bd. 9, 1983) erschie-
nenen Aufsatz! hat Wolfgang Rosler seine in dem Buch ‘Dichter und Gruppe’?
vorgelegte ‘funktionsorientierte’? Interpretation der frithgriechischen Lyrik
weiter abzustiitzen versucht. Beweisziel ist hier — wie schon im genannten Al-
kaios-Buch, nur grundsitzlicher und detaillierter —, dass Deixis, wenn sie (in
Form der verschiedenen ‘Zeigeworter’: Demonstrativpronomina, Lokaladver-
bia, daneben Anreden usw.) in frithgriechischer Lyrik auftritt, dasjenige, wor-
auf sie hinzeigt, nicht im Hinzeigen erst ‘erzeuge’ (also in der Phantasie des
Horers erst entstehen lasse) — dies sei Kennzeichen erst der spidteren Lese-
lyrik —, sondern dem Horer, in dessen realem Wahrnehmungsfeld sich die
betreffenden Personen und Gegenstinde im Augenblick des Liedvortrags kon-
kret befinden, tatsdchlich nur zeige. Um den Unterschied zwischen den beiden
Zeige-Modi moglichst klar zu machen, zieht Rosler die Biihlersche Unterschei-
dung zwischen der konkreten ‘Demonstratio ad oculos’ und der abstrakten
(mentalen) ‘Deixis am Phantasma’ heran. Richtig stellt er zunéchst fest, dass
Deixis in der frithgriechischen Lyrik, fiir sich betrachtet, nicht zu erkennen
gebe, «ob das, worauf sie hindeutet, historische Realitit gewesen oder ob — was
a priori, blickt man iiber den Text nicht hinaus, genauso moglich erscheint —
Fiktion vorliegt; oder in Bithlerscher Terminologie: ob es sich um urspriingli-
che Demonstratio ad oculos oder schon von vornherein, d. h. bereits seitens des
Autors, um Deixis am Phantasma handelt» (17). Dieser korrekten Tatbe-
standsbeschreibung (in der nur das Kolon «blickt man iiber den Text nicht
hinaus» stort, da es als objektive Bedingung hinstellt, was in Wahrheit Theorie-
bestandteil ist) folgt dann aber ein Satz, der zu jenen Uberspitzungen gehort,

* Zu den Hinweisen auf abgekiirzt zitierte Literatur s. die Liste am Schluss des Artikels.

1 Uber Deixis und einige Aspekte miindlichen und schriftlichen Stils in antiker Lyrik, WiiJbb
N.F. 9 (1983) 7-28.

2 Dichter und Gruppe. Eine Untersuchung zu den Bedingungen und zur historischen Funktion
[riiher griechischer Lyrik am Beispiel Alkaios (Miinchen 1980) (im folgenden zitiert als DuG).

3 Siehe bes. DuG 21f.

Klaasisch - Philclonisches Seminar



68 Joachim Latacz

die den Hauptgrund fiir die teilweise heftig ablehnenden Reaktionen* auf
Raslers gesamte an sich durchaus begriissenswerte Fortfithrung der ‘pragmati-
schen’ Richtung in der Lyrikdeutung (Gentili und die Urbiner Lyrik-For-
schungsgruppe?’) bilden diirften: «Hierzu ist in diesem Aufsatz bereits eindeu-
tig Stellung bezogen worden, und zwar zugunsten der zuerst bezeichneten Auf-
fassung.» Dieser Satz, so wie er dasteht, kann nicht anders verstanden werden
(auch wenn er so rigoros vielleicht nicht gemeint sein sollte), als dass Rosler
jede Deixis in frithgriechischer Lyrik (natiirlich sofern sie nicht textimmanent
anaphorisch oder textextern anaphorisch, also Erinnerbares heraufbeschwo-
rend, ist) als Demonstratio ad oculos verstanden wissen will — ein Eindruck,
den der néchste Satz noch weiter festigt, indem er diese Auffassung der Deixis
in der frithgriechischen Lyrik als eine Erkenntnis erscheinen lasst, die erst
«durch den Faktor Miindlichkeit und seine Implikationen» méglich geworden
sei: «Doch wurde damit keineswegs eine Communis opinio wiederholt: Noch
in der neueren Forschung zur frithen griechischen Lyrik, in der der Faktor
Miindlichkeit und seine Implikationen noch allzuoft ausgeblendet werden, ist
jene Alternative durchaus ungeklirt» (und in der Fussnote wird als Beleg vor
allem auf Martin und Tsagarakis sowie auf Rdoslers Auseinandersetzung mit
Tsagarakis im Gnomon 1980 verwiesen®; ob gerade diese Autoren reprasenta-
tiv fir die «neuere Forschung zur frithen griechischen Lyrik» sind, bleibe da-
hingestellt).

Im Gegensatz zu Rosler will mir scheinen, dass es kein Gewinn, sondern
ein Ungliick wire, wenn die ‘realistische’ Deixis-Auffassung zur communis
opinio der Lyrikdeutung wiirde. Zunéchst: Dass Deixis in der frithgriechischen
Lyrik, soweit uns das die geringen Reste iiberhaupt beurteilen lassen, relativ
hiufiger in der Funktion von Demonstratio ad oculos auftritt als in der Lyrik
spiterer Literaturperioden, ist bekannt; bekannt ist spétestens seit dem Histo-
rismus auch der Grund dafiir: der pragmatische Charakter weiter Teile der
frithgriechischen Lyrik, d.h. ihre oft interpretationsentscheidende Figenart, in
sehr vielen Fallen — jedoch nicht immer! — konkrete (nicht imaginére), anlass-
gebundene, zweckbestimmte und singulidre (also nicht auf Wiederholung an-
gelegte) miindliche Anrede an ein konkretes (nicht imaginiertes) Publikum zu
sein — eine Eigenart, die dieser Lyriktyp mit allen jenen Literaturtypen teilt,
die eine Situation oder einen Sachverhalt nicht erzidhlen, sondern besprechen
(also nicht erzdhlend erst konstituieren, sondern als bereits existenten und fur
das Publikum physisch wahrnehmbaren oder ihm erinnerlichen nur erértern)

4 Siehe bes. die Rezensionen von Eisenberger in GGA 233 (1981) 24-38 und Gelzer in Poetica

14 (1982) 321-332; auf einige Uberspitztheiten habe auch ich selbst hingewiesen: Gymna-

sium 89 (1982) 337-339.

5 Consiglio Nazionale delle Ricerche: Gruppo di Ricerca per la Lirica Greca e la Metrica

Greca e Latina, mit der Zeitschrift ‘Quaderni Urbinatt’, hrsg. von Gentili u. a.

6 H. Martin, Alcaeus (New York 1972); O. Tsagarakis, Self-Expression in Early Greek Lyric,
Elegiac and Iambic Poetry (Wiesbaden 1977); W. Résler in Gnomon 52 (1980) 609-616.



Realitit und Imagination 69

— Literaturtypen, in denen infolgedessen die Merkmale der in gewohnlicher
Alltagskommunikation iiblichen direkten Rezeptionssteuerung (vor allem
Stimmklang, Wort- und Satzbetonung, Gestik, Mimik, Deixis) breiten Raum
einnehmen: Hierzu rechnen Teile der mimetischen Gattungen (besonders der
attischen Komdodie) ebenso wie Teile der rhetorischen Literatur (Gerichts-,
Versammlungsreden). Dass diese Eigenart die frithgriechische Lyrik starker
prégt, als die nachhistoristische Lyrik-Interpretation der Grézistik meist anzu-
erkennen bereit war, und dass sie daher bei der praktischen Deutungsarbeit
kiinftig starker beriicksichtigt werden muss als bisher, ist ohne weiteres zuzuge-
ben. Jedoch: Dass Deixis am Phantasma und damit Fiktion der frithgriechi-
schen Lyrik noch fremd wiren, also spéter erst hdtten ‘entdeckt’ werden miis-
sen, dass demnach eine Entwicklungslinie «von der Rede iiber das Hier und
Jetzt» (= frithgriechische Horlyrik) «zur Fiktion» (= spitere Leselyrik) anzu-
setzen sei (28), das ist mit den Tatsachen nicht zu vereinbaren und muss als
teleologisierende Konstruktion zuriickgewiesen werden. Was dahinter steht, ist
moglicherweise das bekannte, von der neueren Oral poetry-Forschung offen-
bar immer noch nicht geniigend bekampfte Vorurteil, was frith und miindlich
ist, das sei identisch mit einfach, realistisch und konkret, das spate Schriftliche
dagegen sei kompliziert, abstrakt und fiktiv. Das trifft in dieser Form, wie
gleich zu zeigen sein wird, noch nicht einmal fiir miindlich abgefasste, d.h.
improvisierte Dichtung zu; fiir schriftlich abgefasste und miindlich nur vorge-
tragene Dichtung (wie sie in der frithgriechischen Lyrik auch nach Roslers
Meinung vorliegt), kann es erst recht nicht zutreffen. Die weitverbreitete An-
setzung eines Korresponsionsverhiltnisses zwischen Miindlichkeit und Realis-
mus (Konkretheit, Nicht-Fiktivitit) ist ein Uberbleibsel der Romantik. Weder
ist Miindlichkeit notwendig mit Nicht-Fiktivitiat verkniipft noch Schriftlichkeit
notwendig mit Fiktivitdt. Die Begriffspaare ‘Miindlichkeit/Schriftlichkeit’ und
‘Nicht-Fiktivitdt/Fiktivitit’ stehen in keinem kausalen Verhiltnis zueinander.
Dies zu erkennen, reicht ein kurzer Blick auf die frithgriechische Litera-
turentwicklung im ganzen aus. Eine ausnahmslos ‘realistische’ (situationsbezo-
gene) Funktion der Zeigeworter in der frithgriechischen Lyrik wire vor dem
Hintergrund dieser Entwicklung unbegreiflich. Die frithgriechische Lyrik war
im 7./6. Jahrhundert als ‘neue’, schriftlich konzipierte Lyrik in einem Akt der
Befreiung von Formel, Schema, Typik und Norm vornehmlich aus dem narra-
tiven Epos herausgewachsen. Diese narrative Epik, mit der Verfasser wie Pu-
blikum eines frithen lyrischen Vortrags grossgeworden waren, baute aber auf
dem Fundament ausschliesslich der Deixis am Phantasma auf, sie war ein
einziges ‘Stellt euch vor!’. Vom Parisurteil auf dem Ida iiber das Schiffslager in
Aulis bis zur Topographie des Stadt- und Kampfgelidndes in der Troas, vom
Kyklopen bis zur Zauberin Kirke, von Zeus und Hera auf dem Wolkenlager
bis zu Apollons Schlag gegen Patroklos wurde ja im Epos unaufhérlich an die
Imaginationskraft des Horers appelliert. Mit der Errichtung Trojas (Thebens



70 Joachim Latacz

usw.) vor den geistigen Augen seines Publikums baute der epische Sdnger bei
jedem Vortrag aufs neue ein grosses wohlorganisiertes imaginédres Zeigfeld
auf, mit ‘oben’ und ‘unten’ (Olymp und Menschenwelt und Hades), mit ‘links’
und ‘rechts’ (in den Schlachtschilderungen der Ilias etwa), mit ‘Skaiischem
Tor’, ‘Haus des Paris’, ‘Zelt des Achilleus’ usw. — ein Zeigfeld, in das sich jeder
Horer entsprechend seiner individuellen Rekonstruktionskraft hineinzusehen
und hineinzutasten hatte, darin in nichts vom modernen Leser unterschieden.
Weder konnte ja der Singer gemeinsame ‘Erinnerung’ reaktivieren (niemand,
weder er noch seine Horer, war dabeigewesen), noch konnte er direkte ‘Aktua-
lisierung’’ evozieren (denn Dimensionen wie die geschilderten waren ihm
selbst wie seinem Publikum empirisch unbekannt). Das raumzeitliche Koordi-
natensystem seiner Erzihlung musste also vom Sénger ‘fingiert’ und von sei-
nen Horern dementsprechend ‘rekonstruiert’ werden (ebenso wie der Hand-
lungsgang im einzelnen, die Charaktere der Figuren usw.). Das hohe Mass an
imaginativer Responsion, das dadurch dem Horer eines Epenvortrags abver-
langt wurde, war selbstverstindlicher Teil der Rezeption. Es schloss den Nach-
vollzug sogar mehrerer iibereinandergetiirmter Fiktionsschichten ein — etwa
wenn der Singer erziahlt, wie Odysseus erzihlt, wie der Kyklop erzihlt, wie
Telemos erzidhlt, dass einst ein Odysseus den Kyklopen blenden werde (Od. 9,
507-512) —, und es schloss damit zugleich innerhalb dieser je sekundéren, ter-
tidren usw. Fiktionsschicht auch wieder ein quasi-konkretes Hinzeigen fiktiver
Figuren auf andere fiktive Figuren mittels sprachlich durch Zeigeworter signa-
lisierter fiktiver Zeigegesten ein (also eine ‘sekundire’, ‘tertidre’ usw. Demon-
stratio ad oculos, z. B.: der Sdnger imaginiert, wie Diomedes seinen Gefdhrten
den Ares zeigt, der Hektor begleitet: xai viv ol mapa keivoc Apng «auch jetzt
ist wieder jener Ares dort beim ihm», E 604).

Dieser kurze Riickblick auf das Epos zeigt: Wenn Deixis in der frithen
griechischen Lyrik tatsdchlich nur als konkretes Hindeuten auf das im Augen-
blick des Liedvortrags je Sicht- und Horbare (und allenfalls noch auf das den
Anwesenden Erinnerliche) aufgetreten wiire, so hitte das Publikum dies als
Verkiirzung der Wortkunst um eine ganze Dimension und damit als kiinstleri-
schen Riickschritt empfinden miissen (vom Kiinstler selbst,-der sich ‘verkriip-
pelt’ hitte, gar nicht erst zu reden). In Wahrheit liegt die Sache natiirlich so,
dass die neue Lyrik fiir das Publikum (wie fiir den Kiinstler) auch in diesem
Punkte eine Erweiterung und Bereicherung der bis dahin erreichten literari-
schen Moglichkeiten brachte: Im Epos hatten nur Deixis am Phantasma und
Fiktion geherrscht (die Gegenwart blieb ausgeklammert), die Lyrik bringt jetzt
mit dem konkreten Gegenwartsbezug die Demonstratio ad oculos hinzu. Fiir
den Horer dndert sich dadurch nun allerdings die Rezeptionssituation im Be-
reich der literarischen Deixis einschneidend: Als Lyrik-Horer gerit er in einen

7 Zu ‘Erinnerung’, ‘Aktualisierung’ und ‘Rekonstruktion’ s. Rosler, Deixis-Aufsatz 15-20.



Realitét und Imagination 71

Entscheidungszwang, den er als Epos-Horer nicht gekannt hatte: Bei jeder
sprachlichen Deixis-Form, die er hort, muss er entscheiden, welche der beiden
Deixis-Grundmaéglichkeiten gemeint ist, d.h. er muss die in der Lyrik doppel-
deutig gewordenen sprachlichen Zeigegesten jeweils (von Fall zu Fall) durch
Kombination aller textlichen und aussertextlichen Daten einer der beiden Dei-
xis-Grundmoglichkeiten zuordnen.

Die gleiche Aufgabe stellt sich uns. Bei jedem Demonstrativpronomen,
bei jedem deiktischen Zeit- bzw. Ortsadverb, bei jeder Anrede usw., die in
frithgriechisch-lyrischen Kunstwerken erscheinen, miissen wir von neuem fra-
gen und entscheiden, ob ein solches Element (a) textimmanent anaphorisch,
(b) textextern anaphorisch (d.h. an voraussetzbares aussertextliches Wissen
erinnernd), (c) fingierend oder (d) konkret hindeutend ist. Dieser Entschei-
dungspflicht kénnen wir uns nicht durch den Hinweis auf den erfahrungsge-
miss iiberwiegend realistischen, situationsbezogenen Charakter der frithgrie-
chischen Lyrik entziehen. Wir haben vielmehr davon auszugehen, dass die
Proportionen der oben mit a—d bezeichneten Deixis-Funktionstypen zueinan-
der von lyrischem Dichter zu lyrischem Dichter verschieden sind: Bei dem
einen steht mehr das Praktische, die unmittelbare Bewirkungsabsicht im Vor-
dergrund (so bei der militdrisch-politischen Appelldichtung eines Kallinos
oder Tyrtaios) — dann iiberwiegt natiirlich der ‘realistische’ Typ (d) —, bei
einem anderen (so etwa bei Sappho) spielen Erinnerung, Vorstellung, Trdu-
men, Reflektieren eine gewichtige Rolle — dann nimmt Typ (c) mehr Raum
ein. Daran zeigt sich nebenbei erneut, dass nicht die Miindlichkeit der frith-
griechischen Lyrikdarbietung fiir die Konkretheit ihrer Deixis-Verwendung
verantwortlich ist, sondern ihre Situationsbezogenheit (deren Grad je nach
Lebensform und Themenwahl des Dichters variieren kann).

Wer wie Rosler vom (Euvre nur eines dieser Lyriker ausgeht, der gerit
leicht in die Gefahr, die dort angetroffenen Proportionen zu generalisieren,
d.h. sie fiir die Proportionen der frithgriechischen Lyrik insgesamt zu nehmen.
Rosler geht von Alkaios aus. Alkaios war ein politischer Dichter. Sein Leben
war gepriagt vom politischen Kampf. Die Plattform dieses Kampfes war die
Gesinnungsgruppe (Hetairie). Mit ihr ging Alkaios ins Exil, mit ihr bereitete er
die Riickkehr an die Macht vor usw. Wo eine solche Gegenwart zum Lied
wird, herrschen natiirlich Lage-Analyse, Appell, Warnung, Beschwdrung und
dhnliche stark prasentische und direkt-kommunikative Redeformen vor (sind
aber selbst hier, wie gleich zu zeigen sein wird, nicht exklusiv). Dies ist nicht
Ausdruck einer Wesenseigentiimlichkeit der literarischen Gattung, deren Al-
kaios sich bedient, sondern Reflex seiner Lebensform. Bei anderen Vertretern
der frithgriechischen Lyrik, die andere Lebensformen pflegten, treten andere
Redeformen in den Vordergrund: Vorstellung, Schilderung, Erlebnisbewilti-
gung, Selbstermutigung u.i. Sobald aber diese Redeformen erscheinen, tritt
Deiktisches in ihnen natiirlich hiufiger auch als Deixis am Phantasma auf.



72 Joachim Latacz

Hier wird nun die Frage der theoretischen Vorgeprigtheit des Interpreten rele-
vant. Ist ein Interpret auf ‘realistische’ Auffassung der Deixis eingeschworen,
wird er geneigt sein, einem Sprachkunstwerk, das sein eigenes Zeigfeld erst
konstituiert, ein reales oder gar historisches Zeigfeld zu unterlegen und fiir ein
solches Lied, das sich seinen eigenen Fiktionsraum schafft, nach einem realen
Raum zu suchen, in den es mit allen seinen scheinbar konkreten Referenzsi-
gnalen ‘hineinpasst’. Das muss dann zu falschen, ja zu lacherlichen Deutungen
fuhren. Rosler kennt diese Gefahr selbst. Er weiss auch, dass sie durchaus nicht
nur in der Lyrik der Lesekultur auftritt, sondern ebenso in der Lyrik der friih-
griechischen Horkultur. Er zitiert nicht nur die erstaunte Philologenfrage zu
Catulls Phasellus-Gedicht, «wie denn Catull sein altersschwaches Boot vom
Meer in den heimatlichen Gardasee iiberfithrt habe»®, sondern er sieht auch
klar, dass sich bei Alk. Fr. 6 — einem Lied, das extrem deiktisch beginnt mit
Tod avte kDo o mpotépw “vipw / oteixel ‘Da kommt schon wieder eine
Woge, die vom vergangenen Sturm herrithrt’ — «ein ‘realistisches’ Verstindnis
der gegenwartsbezogenen Aussagen [...] nur unter der absurden Voraussetzung
durchhalten (liesse), Alkaios habe den Text auf einem von der unruhigen See
bedrohten Schiff vorgetragen»®. Man ist versucht hinzuzusetzen: Und er
milsste dann das Lied — falls er es nicht auf der Reling sitzend improvisierte —
schon vorher in Erwartung genau dieser Sturm-/Wogensituation komponiert
und, als der Fall dann wirklich eintrat, begliickt aus der Tasche gezogen haben.
(Wobei die Ironisierung ein Kardinalproblem der ganzen ‘pragmatischen’ Ly-
rikdeutung aufdeckt, dem hier leider nicht weiter nachgegangen werden kann;
wenn z.B. Alk. Fr. 338 “Ye&u pév 6 Zebe ‘Da regnet es ..." wirklich, wie Rosler
meint, nur fir den Augenblick verfasst war, in dem die Gemeinschaft die in
diesem Lied besprochene Realitit tatsdchlich so erlebte!® — wie lange hat Al-
kaios dann mit dem fertigen Lied ‘abrufbereit’ auf eben diese Situation gewar-
tet?) Bereits dieser eine Fall sollte eigentlich zeigen kdnnen, dass natiirlich
auch ein frithgriechischer Lyriker — ebenso wie der frithgriechische Epiker —
sein Publikum zur Rekonstruktion soeben erst von ihm fingierter Situationen
notigen kann und dass der Vorsprung des priméren Publikums uns gegeniiber
in Fillen dieser Art sich stark verringert — er misst dann nur gerade so viel, wie
die Spanne zwischen Zeitgenossenschaft und Nachwelt stets betragt. Immer-
hin konnte der Schlussfolgerung, Deixis in frithgriechischer Lyrik miisse also
nicht eo 1pso Demonstratio ad oculos sein, gerade in diesem Falle — Alk. Fr. 6 —
noch durch den Hinweis auf die allegorische Bedeutung von t06¢ xbpa begeg-
net werden; zwar wird mit t0de kbpa nicht auf eine reale Meereswoge hinge-

8 Deixis-Aufsatz 24 Anm. 39.

9 DuG 128.

10 DuG 251: «Alkaios [...] gab» (sc. in diesem Lied) «die Realitdt wieder, wie sie die Gemein-
schaft in diesem Augenblick (fiir ihn war das Lied ja verfasst) erlebte.» (Hervorhebung von
mir.)



Realitdt und Imagination 73

deutet, aber doch auf etwas Reales, «was mit ‘der Woge’ und den anderen
‘maritimen Details gemeint war» und «den &taipot[...] selbstverstiandlich sofort
bewusst (wurde)» (DuG 130); ob das Hindeuten auf etwas, was den Horern
erst im Moment der Perzeption des Deuteworts «bewusst» wird, wirklich noch
Demonstratio ad oculos und nicht vielmehr schon eine Form von Deixis am
Phantasma ist (Erzeugung einer Vorstellung von physisch nicht Wahrnehmba-
rem; vgl. Rosler selbst, DuG 120: Allegorie ist «Présentation einer fiktiven, zur
realen Lage aber analogen Situation»), mag in einem solchen besonderen Fall
noch diskutierbar sein. Nicht mehr diskutierbar aber ist ein Fall wie Alk.
Fr. 130 b, ein Lied, das Alkaios nach Rdoslers eigener Deutung aus einsamem
Exil in einem Tempelheiligtum als «poetischen Brief» (DuG 275) an seine in
der Ferne weilenden &toipot schickt, um ihnen «Informationen [...] itber seinen
augenblicklichen Aufenthaltsort und die dort herrschenden Lebensbedingun-
gen» (277) zukommen zu lassen, Informationen, die sie «in den Stand setzten,
sich die Situation des Dichters aus der Ferne zu vergegenwirtigen» (277) —und
solche Briefe entsprechen einer zu Alkaios’ Zeit bereits «selbstverstdndlichen
Praxis poetischer Epistolographie» (274). — Epistolographie wurde erfunden,
um eine zur Zeit unmogliche Demonstratio ad oculos durch Deixis am Phan-
tasma zu ersetzen. Wenn also Alkaios in diesem Lied Zeigeworter verwendet
(V. 9/10 d¢ & "OvopakArénc | Evla [8’] oloc 2oiknoo ‘und wie Onymaklees
hab’ ich mich hier einsam niedergelassen’), so deutet er mit ihnen stets auf
etwas hin, was die Adressaten im Augenblick der Perzeption vermittels dieser
Zeigeworter in ihrer Vorstellung erst generieren miissen.

Dies sind Belege fiir Deixis am Phantasma aus Alkaios. Belege aus ande-
ren frithgriechischen Lyrikern, deren Denken weniger auf Wirksamkeit und
Tat gerichtet war, brauchen danach wohl kaum noch vorgefiihrt zu werden (an
die zahlreichen Fille von Anrede und Deixis in Sappho-Liedern, die Vergan-
genes und/oder Vorgestelltes illusionieren — etwa die Gotterhochzeit Fr. 141,
Aphrodites Sperlingswagenfahrt und Dialog mit Sappho Fr. 1, das Gesprich
mit Hermes Fr. 75, die Zwiesprache mit dem Traum Fr. 63, eine Traummittei-
lung an Aphrodite Fr. 134 — sei hier nur erinnert; wir kommen darauf zuriick).

Dass Deixis in der frithgriechischen Lyrik grundsatzlich nicht funktional
ein-, sondern mehrdeutig ist, hat danach Ausgangspunkt der Interpretation zu
bleiben. Ferner ist festzuhalten, dass denjenigen Fillen, in denen ein deikti-
sches Sprachelement mit hoher Wahrscheinlichkeit in der urspriinglichen Dar-
bietungssituation als Demonstratio ad oculos fungiert hat (ihr Prozentsatz
scheint mir von Rd&sler iiberschitzt zu sein; vielfach ist Sicherheit gar nicht zu
gewinnen), so viele Fille von bereits urspriinglicher Deixis am Phantasma
gegeniiberstehen, dass eine verallgemeinernde Theorie der abendlandischen
Lyrik-Entwicklung, die allein auf dem natiirlichen Funktionswandel urspriing-
licher Demonstratio ad oculos im Zuge zeit- und/oder ortsversetzter Rezeption
aufbaut und daher das Idealbild einer sauberen Entwicklung ‘vom planen



74 Joachim Latacz

Realismus zur Fiktion’ erzeugt (so bes. S. 26), den Tatsachen nicht gerecht
werden kann.

II

Wie sehr die Verallgemeinerung der ‘Demonstratio ad oculos- und Realis-
mus-These’ den Blick fiir die Tiefendimension und die eigentliche Aussage-
absicht frithgriechischer Lyrik zu verstellen vermag, das kann besonders gut
Sapphos berithmtes @aivetai por kfjvog-Lied zeigen.

Auf den ersten Blick scheint das Lied die optimale Stiitze der Realismus-
These zu sein: (1) Es beginnt extrem deiktisch gaivetai pot kfjvog icog 3éoiowv |
Eppey dvnp, OtTic évavtiog ot ..., und diese Deixis scheint vollkommen kon-
kret (als Zeigegestik auf eine synchrone Realsituation) verstanden werden zu
miissen, (2) es scheint tatsdchlich eine nur «restringierte Entfaltung des voraus-
gesetzten Wissens- und Wahrnehmungshorizonts»!! zu bieten; denn wo, wann
und mit welchen Beteiligten die besprochene Situation historisch ‘stattfand’,
wird nicht gesagt (und kann auch im verlorenen Schlussteil mit seiner Riick-
wendung auf die Sprecherin kaum gesagt gewesen sein), wird also, wie es
scheint, bei einem priméiren Publikum als unmittelbar sicht- und hérbar vor-
ausgesetzt; nur wir, das sekunddre Publikum, so scheint es, miissen uns die
damalige Realsituation in einem mithsamen Puzzlespiel zu rekonstruieren su-
chen. ;

Danach scheint dieses Lied geradezu prédestiniert, die Argumentation
der Realismus-These als Paradebeispiel zu stiitzen. Wenn es dennoch bisher in
dieser ‘Kronzeugen’-Funktion noch nicht herangezogen worden ist, dann wird
das daran liegen, dass bei diesem Lied schon im Jahre 1913 genau die Deutung
vorgelegt worden ist, die eigentlich erst auf Grund der neuen ‘funktionsorien-
tierten’ Theorie hitte moglich werden diirfen: «Fassen wir doch die Dinge so
concret, so real, wie sie sich darstellen. Da sitzt der Mann, da sitzt Agallis!2, da
kommen die Giste und gratulieren» usw. Das war bekanntlich nicht die Deu-
tung eines Aussenseiters, sondern die fur die damalige Lyrik-Auffassung re-
prasentative und noch auf Jahrzehnte hinaus ‘verbindliche’ Deutung von Wi-
lamowitz. Wer bei Wilamowitz weiterliest, sieht iiberdies sofort, dass kaum ein
Postulat der neuen Theorie dort nicht schon erfiillt ist: Der im Lied selbst
anscheinend nur ‘restringiert entfaltete vorausgesetzte Wissens- und Wahrneh-
mungshorizont® wird in Hinsicht auf Zeit, Ort, Art des Publikums, Vorwissen
und Erwartungshaltung des Publikums usw. geradezu vorbildlich rekon-
struiert: «[...] dass die Dichterin, aus deren Chor die Braut nun ausscheidet, mit

11 Rasler, Deixis-Aufsatz 14.

12 ‘Agallis’, von Paton ersonnen und von Wilamowitz kraft seiner Autoritit als urspriingliche
Adressatin dieses Lieds in der gesamten gebildeten Welt eingebiirgert, ist erst 1965 durch den
berithmten Papyrusfund (Nr. 213 B Voigt) verschwunden.



Realitit und Imagination 75

ihrer Kunst das Fest verherrlichen wird, hat jeder erwartet, hat etwas besonde-
res erwartet, denn er wusste, dass Sappho fiir diese Schiilerin besonders heiss
fuhlte» usw.!3: ‘funktionsorientierte’ Interpretation im besten Wortsinn — nur
eben avant la lettre. Verstindlich also, dass dieses Sappho-Lied mit seiner
Interpretationsgeschichte von der neuen Lyrik-Theorie bisher nicht gerade in
den Vordergrund geriickt wurde. Dass es freilich von dieser Theorie im prinzi-
piell gleichen ‘realistischen’ Sinn gedeutet werden muss, versteht sich von
selbst; mehrere bei aller Knappheit unmissverstindliche Bemerkungen in Ros-
lers Alkaios-Buch lassen das zweifelsfrei erkennen; wir zitieren hier nur die
Ausserung, dass «der Beginn von Sappho Fr. 31 (Verhiltnis von kxfjvoc und
Relativsatz) genauestens iibereinstimmt» mit der Struktur von Alk. Fr. 129, 14,
wo knvev zu verstehen sei «als Geste, mit der [...] von der Textebene weg auf
einen Autor wie Publikum gleichermassen bekannten Aspekt der Realitidt Be-
zug genominen wird» (DuG+200), und wer noch zweifelt — weil knvov in dem
strukturell verglichenen Alkaios-Fragment ja offensichtlich auf einen vergan-
genen «bekannten Aspekt der Realitit» Bezug nimmt (meint also Rosler, auch
das xfjvo¢ im Sappho-Lied nehme auf einen gewissermassen ‘vergangenen’
realen ‘Mann’ Bezug?) —, der gewinnt vollige Gewissheit durch die auf Sappho
31 gemiinzte Anmerkung zu dem «[...] expliziten Gegenwartsbezug lyrischer
Dichtung, wie er ganz elementar in der Verwendung présentischer Verbformen
zum Ausdruck kommt», ein Gegenwartsbezug, den «als fiktiv zu erkldren»
(wie H. Fréankel es tut) «jede Einsicht in den spezifischen Funktionszusammen-
hang frither Lyrik und ihren fundamentalen Unterschied gegeniiber dem Epos
(eben ‘Besprechung’ statt ‘Erzdhlung’) ein fiir allemal verbaut» (DuG 157
Anm. 113). Damit ist deutlich genug gesagt, dass Rosler implizit von der glei-
chen Deutung — «so concret, so real» — ausgeht wie seinerzeit Wilamowitz.
Solange eine explizite Interpretation des Lieds aus seiner Feder noch nicht
vorliegt, wollen wir uns zwar hiiten, vorwegzuurteilen oder zu polemisieren; so
viel aber diirfen wir wohl jetzt schon sagen: Eine etwaige Wiederbelebung der
«so concreten, so realen» Hochzeitslied-Deutung, wie sie damals Wilamowitz
vorgelegt hat, wiirde einen eklatanten Riickschritt im Verstdndnis dieses Lieds
bedeuten. Denn die Wilamowitzsche Hochzeitslied-These ist — wie vornehm-
lich Setti und Page gezeigt haben — beim besten Willen nicht zu halten. Der
Grund dafiir liegt aber nicht im Ausseren — nicht in der Spezialsituation
‘Hochzeit’ etwa (dann ginge es nur um Variantenfindung — “Verlobung’ z.B.,
oder ‘Rendezvous’) —, der Grund liegt tiefer; er liegt in der Unmoglichkeit der
‘realistischen’ Deutungsweise an sich: Gerade dieser realistischen Deutungs-
weise, der es doch mit seinen massiven Referenzsignalen so ungewdhnlich gut
entgegenzukommen scheint, hat sich dieses Lied von Anfang an widersetzt. Je
konkreter, greifbarer, praller die Situationen wurden, die man dem Liede un-
terschob, desto widerborstiger wusste es sich einem wirklich befriedigenden
13 Sappho und Simonides 58.



76 Joachim Latacz

Verstdndnis zu entziehen. Das lisst sich nur als Indiz darauf verstehen (und
auch das ist lingst vermutet worden!4), dass gerade bei diesem vermeintlich so
ungeheuer ‘konkreten’ (‘concreten’) Lied die konkrete Auffassung die in Wahr-
heit falsche ist. Das scheinbar schlagendste Exempel fiir den ‘expliziten Ge-
genwartsbezug’ frithgriechischer Lyrik, der Eingang von Sapphos @aivetai pot
kfjvog — in Wahrheit ein Fallstrick fiir die ganze Theorie?

ITI

Samtliche vorgelegten Deutungen des Lieds zu iiberschauen diirfte un-
moglich sein; es sind ja nicht nur die expliziten Interpretationsversuche zu
beriicksichtigen; Erstaunliches, nicht selten Originelles bieten auch Biicher
und Arbeiten anderer Themenstellung (insbesondere Arbeiten zu Catull
C. 51), Literaturgeschichten, Gesamtdarstellungen der griechischen Kultur,
daneben vielfach auch noch die Lyrik-Kapitel germanistischer Handbiicher,
und auch die Medizin, die Psychologie, nicht zu vergessen die Psychoanalyse,
haben sich herausgefordert gefiihlt. Bei aller Fiille scheint es aber doch so, als
ob es nur zwei Grundvarianten der Deutung wiren, die immer wieder neu —
oft mit eindrucksvollem Ideenreichtum — umspielt werden (von Kuriosa —
etwa: Sappho liebt den avnp'3; Sappho schildert sich in der Situation einer
‘Yoyeuse’'6; Sappho vergeht vor Eifersucht, weil nicht sie selbst, sondern das
Maidchen heiratet!’, u.4. — sehen wir ab):

(1) Das Lied ist ein offentliches Hochzeits-(Verlobungs-)Lied, abgefasst vor der
Hochzeit fiir die Hochzeit und vorgetragen bei der Hochzeit (als ‘Festlied’,
‘Gliickwunsch’ 0.4.), adressiert an die Braut (die von Sappho geliebt wird),
aber mitbestimmt natiirlich fir die Ohren der Festteilnehmer. — Diese
Deutung wird vertreten von Wilamowitz 1913, Snell 1931, Schadewaldt
1936 und 1950, H. Frankel 1951 (1962. 1969), Treu 1955 (1958. 51976 u.06.)
und von vielen anderen. "

(2) Das Lied ist das Dokument einer Selbsterfahrung beim Anblick des zutun-
lichen Zusammenseins eines von Sappho geliebten Madchens mit einem
jungen Mann bei beliebiger Gelegenheit (Hochzeit — eigene oder fremde —,
aber auch sozusagen ‘Rendezvous auf der Gartenmauer’), abgefasst nach
dem (realen) Erlebnis einer solchen Szene (oder mehrerer solcher Szenen)

14 «Es scheint aber, dass jede zu spezielle Heranziehung des “Konkreten’, wie man es nennt, bei
dieser Dichterin doch mehr vergrobert als klart. Dinge, die vielleicht am Rande mitgehen,
riicken ins Zentrum der Dichtung, und auf Gelegenheit und dussere Umstinde wird abge-
schoben, was vielmehr Sapphos eigenste Art ist»: Schadewaldt 1936, 362 (= HuH? 134).

15 A.J. Beattie, Sappho fr. 31, Mnemosyne 4 (1956) 103-111.

16 R. O. Evans, Remarks on Sappho’s ‘Phainetai moi’, Studium Generale 22 (1969) 1016-1025.

17 O. Tsagarakis, Some neglected aspects of love in Sappho’s Fr. 31 L.-P., Rh. Mus. 122 (1979)
97-118. (Dagegen Bremer 1982.)



Realitdt und Imagination 77

und vorgetragen am chesten vor dem Miédchenkreis (in dem sich mogli-
cherweise auch das im Lied angeredete Médchen befand). — Diese Deu-
tung wird vertreten von H. Frankel 1924 (= 1955. 1960. 1968 [S. 43]), Page
1955 (bis 1983), Snell 1966 (S. 97), Privitera 1969 (‘innerer Monolog’), West
1970 (den Médchen vorgesungen, aber eigentlich fiir die Nachwelt abge-
fasst: «she wrote it down for posterity»), McEvilley 1978 (Parodie auf Auf-
trags-Hochzeitslieder; Sapphos wahre Empfindungen bei Hochzeiten ihrer
Midchen) und von vielen anderen. ;

Dass die erste dieser beiden Deutungsvarianten (‘offizielles Festlied’) nicht zu

halten ist, hat Page (nach Setti) durch scharfe Formulierung der Unannehm-

barkeit ihrer wirkungsisthetischen Implikationen gezeigt:

“It is now to be restated simply that this poem contains no mention of, or allusion to, a bride
or bridegroom or wedding or ceremony of any kind. It is indeed a.comfort to be rid of such a
misconception. 'For what sort of wedding-song would this appear to bride and bridegroom — this
unabashed recital, not of the merits of the groom and virtues of the bride, but of the intensity of
physical passion which overwhelms Sappho when she looks but a moment at the ‘bride’? What will
the ‘bridegroom’ make of it? With what pleasure will they listen, ‘father and wedding guests’, to this
revelation of Sappho’s uncontrollable ecstasy, this confession that she cannot speak, that her ears
are humming, that her eyes are blinded, that her flesh is smitten as with a fever, that sweat pours
down her, and that she feels next-door to death?” Und Page schliesst feierlich: “There was never
such a wedding-song in the history of society; and there should never have been such a theory in
the history of scholarship.” (Sappho and Alcaeus 32f.)

Unter dem Eindruck dieses Appells an das natiirliche Gefiihl fiir mensch-
lich Mogliches und Unzumutbares haben selbst beredteste Verfechter der er-
sten Deutungsvariante wie Snell (1931: «Dadurch lisst sich [...] noch strikter
erweisen, dass wir wirklich, wie Wilamowitz meint, ein Hochzeitslied vor uns
haben») ihre Meinung aufgegeben (1966, S. 97: «[...] mdchte ich heute doch
nicht mehr annehmen, dass es bei der Hochzeit gesungen sein miisste»). Dabei
hatte Page Unzumutbares nur fiir Braut und Brautigam, Brauteltern und Fest-
versammlung im Sinn. Noch unzumutbarer aber wire ja die Situation fur
Sappho selbst: Was sie da singt, ist ja personlichstes Bekenntnis (konventio-
nelle Schonheitspreisung, wie man die tonlose Selbstdiagnose genannt hat, hat
einen anderen Klang); soll ein Bekenntnis dieser Art, das Nihe, Intimitit des
Sprechens und des Horens voraussetzt, tatsichlich — wie ein real verstandenes
Kfjvo¢ ‘jener dort driiben’ (also ein relativ weit Entfernter, nicht 6d¢ oder
ovtoc!) es dem griechischen Ohr unweigerlich signalisieren wiirde — gewisser-
massen iiber die ganze Lange der Hochzeitstafel hinweggesungen sein, als
festliche Proklamation? Das alles ist ganz unertriglich — nicht, weil es uns nicht
passt, sondern weil es nicht zu Sappho passt.

Es bleibt die zweite Deutungsvariante: “This is a poem sung by Sappho to
her friends; its subject is the emotion which overwhelms her when she sees a
beloved girl enjoying the company of a man” (und dann: “Only for one gener-
ation in 2.500 years has it ever been mistaken for anything else”: Page 33).



78 Joachim Latacz

Eine reale Beobachtung Sapphos wire auch bei dieser Deutung das Motiv der
Liedentstehung, doch wire sie im Lied nicht als zeitgleich mit dem Liedvor-
trag fingiert, sondern als zeitlich schon zuriickliegend vorausgesetzt; das Pra-
sens wire gerade nicht Ausdruck eines ‘expliziten Gegenwartsbezugs’, sondern
als Tempus des Besprechens, das keine Zeitstufe, sondern eine Sprechhaltung
anzeigt (das alles hat H. Weinrich dargelegt!®), Ausdruck der dussersten ‘Ge-
spanntheit’, mittels dessen das Erlebnis, das fiir Sappho nur physikalische,
nicht seelische Vergangenheit ist, ‘ver-gegenwirtigt’ wiirde — vergegenwértigt
fir Sappho selbst wie vielleicht auch fiir das angeredete Madchen und fiir das
moglicherweise vorhandene Publikum. Diese Funktion des Priasens — die ja,
wie Weinrich durch seine systematischen Untersuchungen verstindlich ge-
macht hat, fir die ‘besprechenden’ literarischen Gattungen wie Drama, bio-
graphischer Essay, literarische Kritik, philosophische Abhandlung und eben
gerade auch fur die Lyrik signifikant ist!® — wiirde vom Publikum auf Grund
der realen Evidenz — ein ‘jener Mann dort driiben’, der einem Madchen ‘ge-
geniibersdsse’, wire ja physisch im Augenblick des Liedvortrags nicht wahr-
nehmbar — augenblicklich verstanden, die Situation des Téte-a-téte, durch das
Lied von Sappho imaginiert, wiirde von den Horern — ob damals etwa Mit-
zeuge oder nicht — in eben der Beleuchtung, die Sapphos Worte schifen,
augenblicklich (vom einen einfithlsamer, vom anderen grober — wie iiblich)
‘rekonstruiert’: Deixis am Phantasma, Fiktion. Der Sinn des Liedes kénnte
dann sein: dusserste Komprimierung und Zuspitzung des Schmerzlichen, um
wieder zu sich selbst zuriickzufinden («Doch alles kann ertragen werden ...»);
das Publikum wire nur Zeuge eines Vorgangs der persénlichen Erlebnisverar-
beitung und -bewiltigung, und selbst das in dem Liede angeredete Méadchen,
falls es beim Liedvortrag anwesend wire, kénnte sich nur noch als in die Ta-
tenlosigkeit geworfene Zeugin eines im Augenblick des Liedvortrags endgiiltig
werdenden Riickzugs in die unter Qualen wiedergewonnene Unabhingigkeit
empfinden.

Dass diese Deutungsvariante zu jedenfalls sinnvolleren Verstehensmog-
lichkeiten fithren kann als die erste, diirfte ausser Frage stehen. Die Entschei-
dung tiber die Funktion der Deixis am Anfang dieses Liedes und damit tiber
Realitit oder Fiktivitdt der sprachlich dargestellten Eingangssituation des Lie-
des wire also — wenn man diese zweite Deutungsvariante akzeptiert — bereits
hier gefallen, und zwar zugunsten von Deixis am Phantasma und Fiktivitit.
Damit wire auch das Beharren auf der angeblich durchgéngigen Situationsbe-
zogenheit frithgriechischer Lyrikdarbietungen nicht mehr moglich. Das wie-
derum wiirde bedeuten: Die These von dem angeblich in jedem Falle umfas-
senderen Wissens- und Wahrnehmungsvorsprung des primidren Publikums
eines frithgriechischen Liedvortrags gegeniiber jedem sekundidren Publikum

18 H. Weinrich, Tempus. Besprochene und erzdhite Welt (Stuttgart 21971).
19 Weinrich 41f.



Realitat und Imagination 79

wire nicht mehr zu halten. Denn: Ein priméres Publikum, das sich die Ein-
gangssituation dieses Lieds (ein junges Midchen und ein junger Mann tief
ineinander versunken, und die Vortragende schmerzlich von fern beobach-
tend) im Augenblick des Liedvortrags rezipierend erst vorzustellen hitte, wire
jedem sekunddren Publikum, also auch uns, im Kern um nichts voraus. Der
iibersteigerte Geltungsanspruch der neuen Deixis-These wire damit reduziert,
das Beweisziel der vorliegenden Untersuchung erreicht.

Dieses Ergebnis vermag jedoch inzwischen nicht mehr zu befriedigen. Im
Uberdenken der Deixis-These hat sich die urspriingliche Fragestellung ver-
schoben. Das Sappho-Lied, das urspriinglich nur als Priifstein dienen sollte,
hat sich als das eigentliche Problem enthiillt. Denn auch die zweite Deutungs-
variante — wenngleich der ersten deutlich iiberlegen — befriedigt nicht. Der
erste Grund (fiir sich allein genommen allerdings kaum ausreichend) ist, dass
diese Deutung Sappho zuviel ‘moderne’ Technik zumutet. Moderne Lyrik (wie
ibrigens auch Epik; den Extremfall bildet Werfels ‘Lied von Bernadette’)
kann auch Vergangenes im Présens ‘erzihlen’; Sappho jedoch verfiigt — soweit
wir sehen — iiber diese Technik sonst (noch) nicht. Vergangenes wird bei ihr
tatsdchlich mit den priteritalen Verbformen, den Tempora der ‘erzihlten
Welt’ dar- und vorgestellt — und diese priteritalen Formen sind bei ihr beson-
ders hdufig. Das Stilmittel des Gespanntheit erzeugenden ‘Erzéhlprisens’
(oder ‘lyrischen Prisens’) hat sie — soweit ersichtlich — sonst nirgends. Prasens
bedeutet bei ihr Besprechung von entweder tatsachlich im Zeitpunkt des Lied-
vortrags (noch) Gegenwirtigem oder — und das fithrt uns auf den zweiten
Grund, der mir entscheidend scheint — von im Zeitpunkt des Liedvortrags
wenigstens als gegenwirtig Vorstellbarem.

Das o@aivetai por kfjvoc-Lied ist Anrede an ein Madchen und gehort
damit zum Liedtyp ‘Anrede, Ansprache an einen Adressaten’. Solche Anspra-
chen mégen in manchen Féillen real sein; Fr. 96 (an Atthis), Fr. 98 b (an die
Tochter Kleis) sind neben manchen anderen vielleicht so vorzustellen. Andere
solcher Ansprachen sind deutlich fingiert, so wie die «Zwiesprache» mit dem
Traum, "Ovoipog (Fr. 63), die, wie Treu 205 sagt, anscheinend «eine Antwort
weder erwartet noch erhilt». Im Augenblick des Liedvortrags ist der Traum,
der angeredet wird, natiirlich nicht wahrnehmbar, das Lied fingiert ihn, macht
ihn lebendig, macht ihn fir die Dauer des Liedvortrags zum Teilnehmer der
Kommunikationssituation zwischen der Vortragenden und ihrem Publikum.
Im Falle des Aphrodite-Gebets Fr. 1 ist es ebenso: Das Lied bringt die Gottin
‘zur Existenz’ (und damit die Liebe, um deren Entziindung es bittet). Und die
namenlose Konkurrentin, an die nach ihrem Tode, weil sie an Pieriens Rosen
keinen Anteil hat, niemand mehr sich erinnern wird (Fr. 55), wird wohl eben-
falls im Lied in den Sappho-Kreis als Gegenbild nur hineinbeschworen; dass
Sappho sie mit diesem Liede ganz real tatsidchlich angesungen, angefahren
hiitte, ist nicht gut vorstellbar. In allen diesen (und vielen anderen) Fillen ist



80 Joachim Latacz

jedoch die Anrede (der Dialog, wie in Fr. 1 mit Aphrodite, in Fr. 95 mit Her-
mes), wenn auch fiktiv, so doch als mdglich vorstellbar; nichts hindert, den
(fiktiven) Adressaten tatsdchlich anzureden und von ihm (fiktiv) angehort zu
werden: Der fiktive Dialog kommt (und das ist ja der Sinn solcher Dialogfik-
tionen) iiberall zustande.

Im g@aivetai por xfjvoc-Lied wire das jedoch bei Deutungsvariante 2
nicht moglich. Denn wenn die im Liedeingang dargestellte Situation des Téte-
a-téte tatsichlich stattgefunden hitte und von Sappho beobachtet worden
wire, dann hitte sie eine Anrede Sapphos an das Miadchen unmoglich ge-
macht. Es ist ja schlechterdings undenkbar, dass Sappho die Vorstellung beim
Horer suggerieren wollte (und insofern ist Deutungsvariante 2 im Kern iden-
tisch mit Deutungsvariante 1), sie sei in eben dieses Téte-a-téte (das sie doch
als so intensiv und einvernehmlich empfand, dass es in ihr die existentielle
Betroffenheit hervorrief, die zu diesem Liede fiihrte) mit einer realen ‘Rede an
das Miadchen’ (... der Dir da gegeniibersitzt, scheint mir den Gottern gleich zu
sein ...") hineingestossen. Die ‘Rede an das geliebte Miadchen’, als die das ganze
Lied sich darstellt, konnte also damals, als Sappho diese reale Szene beobach-
tete, nur stilles Selbstgespriach gewesen sein — Gedanken und Gefiithle beim
Innewerden einer schrecklichen Gefahr, die sich da anbahnt, indem ganz deut-
lich sichtbar ein Band sich herstellt zwischen diesem jungen Manne und dem
Midchen, ein Einverstdndnis, das sich in ihrem Antlitz, ihrem Lachen spiegelt,
ein Aufeinanderzugehn dieser beiden, wo jedes Wort und jede Geste ein
Schritt weiter weg von Sappho ist und eine Angst erzeugt, die lihmt, die krank
und passiv macht, weil man ja sieht: Man kann nichts tun, das nimmt ja seinen
Lauf, und — ‘ich verliere sie!’

Wenn es aber das ist, was Sappho in diesem Liebeslied ausdriicken wollte
(nicht ein Erstaunen iiber Schonheit, wie Schadewaldt gemeint hat?°, nicht
flache Eifersucht, wie mit Page?! so viele meinen, sondern: dass in eine tiefe
Liebe eine ldhmende Angst, diese Liebe zu verlieren, plotzlich eingebrochen
ist und dieses zerrissene, schmerzvolle Liebesbekenntnis hervorgetrieben hat,
das den Verzicht schon mitenthilt: ‘aber alles ist zu ertragen ...”), wenn es das
ist: warum hat dann Sappho dieses Erleben in eine Form gekleidet, die ihr
sonst fremd ist, die fir ihre Art, Leiden zu bewdltigen, untypisch ist? Warum
hat sie hier singulér einen fiktiven Dialog geformt, der nicht zustande kommt?
Also einen nicht nur nichtwirklichen, sondern sogar unméglichen Dialog? —
Einen Augenblick lang stockt man hier und sagt sich: Vielleicht ist gerade das
der Sinn! Die bereits eingetretene Unmoglichkeit des Zueinanderkommens
schon durch die Form des Liedes auszudriicken. Die Distanz mit Worten zu
malen. Aber wie vertriige sich mit dieser Absicht, bestinde sie, der Ton, der die
Anrede pragt? Diese Anrede ist ja so gar nicht ‘distanziert’, sie dringt, sie will

20 Schadewaldt 1950, 102 (Winckelmanns Sappoc!).
21 «Alove in jealousy», Page 33.



Realitidt und Imagination 81

sich mitteilen, sie ist angewiesen auf das Angehortwerden: «... denn wenn ich
auf Dich blicke, kurz nur, stockt mir die Stimme ...», usw. Diese Intensitit der
Anrede, dieses Hiniiberwollen zum anderen scheint den Horer doch geradezu
zu zwingen, sich vorzustellen, wie Sappho all das Bedridngende, das sie da als
ihr Gefiihl benennt, heraussagt; wie sie es dem Médchen tatsidchlich mit-teilt.
Es ist nicht anders als bei den anderen Dialogfiktionen Sapphos: Diese Anre-
den zwingen den Horer, sich vorzustellen, wie Sappho zu Aphrodite, zu Her-
mes, zu dem Traumgott tatsiachlich spricht, wie sie zum Traumgott etwa sagt:
«O Traum, der Du durch schwarze Nacht gehst, wenn der Schlaf ... Siisser
Gott, ja wahrlich, von der Qual (kannst Du befreien [?] ...)», usw. Sollte es hier
tatsdchlich anders sein? Sollte die Anrede nur hier in Sapphos (Euvre nichts
anderes sein als das aus der spiteren Lyrik bekannte technische Mittel, einen
‘inneren Monolog’ als Dialog lediglich zu inszenieren? Gab es fiir das primére
Publikum (und gibt es damit fiir uns) keine Moglichkeit, sich die Ausgangssi-
tuation, die das Lied errichtet, so vorzustellen, dass sie das Angeredetwerden
des Miadchens und damit das Zustandekommen des Dialogs zwischen Sappho
und dem Midchen nicht verhindert? Eine Moglichkeit also, sich Sappho in
dem Moment, in dem das Lied aus ihrem Mund erklingt, in eben jener Intimi-
tit der Zwiesprache mit dem geliebten Méddchen versunken vorzustellen, die
das Lied doch suggeriert? Die aber nur zu erreichen ist, wenn das angeredete
Midchen auch wirklich anredbar ist, wenn es also nicht durch ein Gesprach
mit ‘jenem Mann’ vollstindig absorbiert und Sapphos Wort damit entzogen
ist?

Es scheint, dass es eine solche Moglichkeit tatsachlich gibt. Es scheint,
dass die primidren Adressaten des Liedes, also Sapphos Madchenkreis, im Ge-
gensatz zu uns nach einer solchen Moglichkeit gar nicht erst suchen mussten —
weil sie namlich den Liedanfang von vornherein anders verstanden als die
moderne Interpretation zum mindesten seit Wilamowitz. Bei diesem ‘anderen’
Verstdndnis des Liedanfangs aber spielt nun, wie es scheint, eben jenes kfjvog,
um das es uns hier schon vom ersten Wort an geht, die Schliisselrolle.

Die modernen Deutungsvarianten 1 und 2 setzen beide iibereinstimmend
voraus, dass kfjvoc deiktisch ist und auf einen realen Mann hindeutet — sei es
einen im Augenblick des Liedvortrags physisch tatsichlich anwesenden (Va-
riante 1), sei es einen in der Vergangenheit irgendwann einmal physisch tat-
sdchlich anwesend gewesenen. Zeitgenossische Horer jedoch konnten xfjvoc,
so ist zu befurchten, in dieser deiktischen Funktion nur so lange (miss-)verste-
hen, bis sie in der linearen Reihe der aufeinanderfolgenden Informationssi-
gnale bei dvnp Ottic angekommen waren. In diesem Augenblick schloss sich
das bis dahin wegen der pragmatischen Evidenz (ein Mann war nicht sichtbar)
zwar nicht real-deiktisch, aber immer noch fiktiv-deiktisch verstehbare isolierte
xfjvo¢ mit dvnp Ot zu einer Gesamtverbindung zusammen, die die Funk-
tion ‘Deixis’ fiir kfjvog ausschloss.

6 Museum Helveticum



82 Joachim Latacz

Uber diese Gesamtverbindung xfjvoc dvnp dttic in dem Sappho-Lied-
fragment Nr. 31 ist viel geschrieben worden. Tatsache bleibt jedoch bei allen
Spekulationen, die iitber diese Pronominalkorrelation angestellt wurden, dass
das Spontanverstindnis eines zeitgendssischen Horers das xfjvo¢ innerhalb
dieser Verbindung nur so begreifen konnte, wie es z.B. Ebeling im ‘Lexicon
Homericum’ fiir die epische Sprache definiert: «[...] ad ea, quae sequuntur,
spectat keivog; praecedit k€ivoc sententiae relativae, qua accuratius explica-
tur»: ‘keivoc geht dem Relativsatz voraus, durch den es genauer erklirt (ent-
faltet) wird’. Bei Ebeling folgen 8 Belege aus Ilias und Odyssee; zwei davon
wollen wir heranziehen:

£ 156 &x3pOC yap pot KEIVOE OpdC Aldao TOAN oL
yiyvetal, 0¢ mevin elkmv dratniae Palet.

‘verhasst namlich ist mir jener gleich des Hades Pforten,
der seiner Armut nachgebend Betriigerisches schwatzt’,

und — diesmal mit dotic statt 6¢ und adjektivisch neben avnp:

9209 Gopov 81 KEIVOC YE Kal ovTIdavog méAEL dvip,
O¢ T1¢ £e1vodOK® Epda mpopEpmTal AEIADV
dNu® &v dArodand- €0 & adToD mAVTA KOAOVEL

‘unsinnig ist ja offensichtlich jener Mann und nichtswiirdig,
der mit seinem Gastgeber in fremdem Land in Wettstreit tritt’.

In beiden Fillen steht k€ivog nicht isoliert und zeigt auf einen weiter entfernt
stehenden (Mann) hin, der im Augenblick des Zeigens und unabhingig vom
Zeigeakt bereits vorhanden ist, sondern in beiden Fillen ist x€ivoc mit einem
relativen Definitionssatz verbunden, der die Figur des mit x€ivo¢ Vorgezeigten
erst kreiert. Dabei gehort der relative Definitionssatz nicht zur Gruppe der
appositiven Relativsitze (‘Goethe, der 1749 geboren wurde, war ein grosser
Dichter’), sondern zur Gruppe der attributiven sinn-notwendigen (‘restriktiven’)
Relativsiatze (‘Hunde, die bellen, beissen nicht’): Der Relativsatz bei keivoc
kann nicht weggelassen werden, ohne dass eine unsinnige bzw. sinnlose Aus-
sage entsteht. Die besondere Funktion von 6c711g aber, im Gegensatz zu einfa-
chem 0Oc, besteht darin, dass mit 6ctic die Beliebigkeit der Individualitdt der
kreierten Figur unterstrichen wird; der Sprecher konstituiert mit (&)xeivoc
ootic eine fest umrissene Kategorie von Personen oder Gegenstinden, die,
solange sie nur die vom Sprecher per Relativsatz festgelegten Merkmale auf-
weisen, untereinander von Sprechers wegen austauschbar sind. Dieser Funk-
tionsbeschreibung von £keivog dcotig (die wir hier trotz ihrer linguistischen
Banalitdt um der Interpretationsklarheit willen so detailliert ausfithren) ent-
spricht im Deutschen nun durchaus nicht iiberwiegend die Wiedergabe ‘jener,
der’ (und gar nicht, deiktisch, ‘jener dort driiben, der’), sondern zumeist ‘derje-



Realitit und Imagination 83

nige, welcher’, oder auch (wenn dotic substantivisch ist) ‘wer’. Der Haupt-
anwendungsbereich dieses Pronomens im heutigen Deutsch ist vermutlich die
juristische Fachsprache; Beispiel: BGB § 196: «In zwei Jahren verjihren die
Anspriiche

1. der Kaufleute, Fabrikanten |[...]
2. derjenigen, welche Land- oder Forstwirtschaft betreiben |[...]

7. derjenigen, welche, ohne zu den in Nr. 1 bezeichneten Personen zu gehoren,
die Besorgung fremder Geschifte [...] gewerbsmaissig betreiben» usw.

Mit ‘derjenige, welcher’ (bzw. ‘wer’) wird ein beliebiges, dem Sprecher natiir-
lich personlich unbekanntes Mitglied von solchen Personenkreisen bezeichnet,
die im gleichen Sprechakt erst kreiert werden. Sie werden mittels ‘derjenige,
welcher’ (bzw. ‘wer’) kreiert, weil eine gingige nominale Bezeichnung fiir sie
im Sprachkorpus nicht existiert. Diese Bezeichnung existiert deswegen nicht,
weil der betreffende Personenkreis zu klein oder zu speziell oder zu zufillig
oder zu instabil oder zu subjektiv konstituiert ist, als dass ein allgemeines
Interesse aller Sprachteilhaber an der Prigung einer entsprechenden nomina-
len (Dauer-)Bezeichnung bestiinde. Mit ‘derjenige, welcher’ (bzw. ‘wer’) stellt
die Sprache ein Mittel zur Verfiigung, diesem Normdefizit bei Bedarf von Fall
zu Fall ganz nach individuellem Belieben abzuhelfen?2.

Nichts spricht dafiir, dass Sappho in diesem Liedeingang ihr kfjvoc 0t11g
anders gemeint und dass es ihre Horer anders verstanden haben kénnten als in
der beschriebenen Weise. Sappho sagt also nicht ‘Es scheint mir jener Mann
dort driiben den Gottern gleich zu sein — er, der Dir da gegeniibersitzt und ...
und .., sondern sie sagt ‘Es scheint mir derjenige Mann den Géttern gleich zu
sein, welcher Dir gegeniibersitzt und Dich aus der Nihe siiss reden hort und
lachen voller Liebreiz’ (und das ist das gleiche wie ‘Es scheint mir der Dir
gegeniibersitzende und Dich aus der Nihe siiss reden und voller Liebreiz la-
chen horende Mann den Gottern gleich zu sein’). Der Mann, von dem die
Rede ist, hat also vor dem Augenblick des Sprechakts noch keine Existenz,
sondern wird im Augenblick des Sprechakts erst kreiert. Es ist also kein objek-
tiv vorhandener Mann — entweder sichtbar oder doch erinnerbar—, sondern ein
von Sappho nur vorgestellter und von ihren Horern am Leitseil der 6ttig-Satz-
Definition vorzustellender, kurz: ein fiktiver Mann.

Diese Auffassung des xfjvog @vnp Ottic ist fast nie auch nur erwogen
worden. Wilamowitz, der auf den ersten Blick genau sie aufzugreifen und zu

22 Nihere Ausfihrungen dazu im Artikel avfp im LfgrE, bes. Sp. 854f. («avnp wird durch
einen Relativsatz bestimmt [...] Rund % der Rel.-Satze sind modal, d.h. stehen in einem nur
vorgestellten Zusammenhang, in dem auch &. nur eine vorgestellte Person bezeichnen kann »:
Sp. 854, 18ff.; «Im Plural: hier wird die Umschreibung meist gewihlt, weil eine einfachere
Bezeichnung der betr. Personengruppe nicht vorhanden ist»: Sp. 855, 17ff.). (Die Modalitit
des Relativsatzes ist iibrigens nicht Bedingung fiir die Fiktivitdt des dvnp.)



84 Joachim Latacz

bekampfen scheint, meint in Wahrheit eine andere Nuance; er nennt sie ‘gene-
ralisierende’ Bedeutung des 0ttic und polemisiert in einer Art dagegen («als
ob ein junges Médchen in Lesbos auf den Ball gegangen wére und sich von
einer Jinglingsbrust an die andere geworfen hitte und mit jedem Ballherrn
gekichert»: S&S 58), die anzeigt, dass er an eine andere als die ‘realistische’
Deutung der Eingangsszene eben gar nicht zu denken vermag: Hinter 6ttig
(das dann ‘wer immer’, ‘jeder, der’ bedeuten miisste) verbirgen sich, so wie
Wilamowitz es versteht und ablehnt, reale wechselnde Liebhaber (‘Kavaliere’).
Diese Auffassung ist hier natiirlich nicht gemeint; sie kann nicht gemeint sein,
welil sie schon rein sprachlich unmoglich wire: In diesem Falle miissten die
Verba icddavelwv und dvmoakovelv (mit oder ohne @v) im (iterativischen) Kon-
junktiv stehen. — Klarer scheint Page gesehen zu haben, der unter seinen drei
Verstindnismoglichkeiten fiir kfjvog ... dtnig als Nr. IT auch anfithrt: «4Any man
who sits opposite you is fortunate»; er aber sieht dann sofort in der «addition
of the specific 6 avip» einen Hinderungsgrund; warum, verrit er nicht (dazu
sogleich). Immerhin hat Page aber schon die beiden Stellen aus Sappho selbst
zitiert, die xfjvoc 0t11c in eben dieser gleichen Funktion zeigen und dieselbe
AufTassung also auch fiir unser Lied nahelegen: '

Fr. 26,2-4
ojtTva ¢ yap
ev 9¢w, xfjvol pe pdjiota ndfviov
GlVOVTa |1

‘Diejenigen ndmlich, denen ich wohltue, die schaden mir jeweils von allen am meisten’,

und Fr. 16, 3
OJi pév inmnwv oTpoToV, ol dE TEGIMV,
ol 8¢ vawv @aic’ enfi] yov perayv]av
glupeval kaAlotov, Eym 8¢ kv’ O1-
TM TIC EPATAL

‘... ich aber (halte fiir das Schonste) dasjenige, was einer jeweils begehrt’.

Geht man siamtliche Belege fiir £xeivoc do1ic in der frithgriechischen Dich-
tung von Homer bis Bakchylides durch, so zeigt sich, dass die regelmassige
Bedeutung der Pronominalverbindung eben die beschriebene ist. Auf die Idee,
kfjvoc Ottic als ‘jener dort dritben —, er, der Dir gegeniibersitzt’ usw. zu verste-
hen, konnte man nur kommen, weil man kfjvog von allem Anfang an deiktisch
auffasste; mit 0ttic war dann zwar nur dusserst schwer zurechtzukommen,
doch die Not, mit seltenen und entlegenen Parallelen operieren zu miissen,
nahm man um des scheinbaren Gewinns des Gegenwartsbezuges willen (eben
‘jener dort driiben’) gern in Kauf; dahinter stand — Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorfi.



Realitdt und Imagination 85

Die Sprachnorm sieht anders aus. Sie tritt uns in Beispielen wie Theognis
223 entgegen:

0GTIC TOl BOKEEL TOV TANGLOV IOUEVAL OVOEY,
AAX a0TOC HOUVOC TOIKIA ST\ VE EYELV,
KEIVOC ¥ appwv Eotl, voou Befrappevoc E63rob-

‘Derjenige fiirwahr, der meint, sein Nachster wisse gar nichts,
sondern er allein sei im Besitz mannigfacher Kenntnisse, der ist unsinnig’,

oder bei Hesiod, von dessen zahlreichen einschldgigen Satzen nur Op. 343
angefiihrt sei:

Tov piiéovt’ €mi daita kaAgily, Tov & Exdpov Edocatl:
1OV 0& paMota KaAglv 0oTic oedev Eyyud vaier

‘Den Wohlgesonnenen soll man zum Essen einladen, den Feind lassen,
den aber lade am meisten ein, der nahe bei dir wohnt!’

womit zu vergleichen ist Op. 700

v 88 paiiota yapsgiv, Rtic oedev Eyyvd vaist

‘die aber sollst du vorzugsweise heiraten, die in deiner Ndahe wohnt’.

In den letzten beiden dieser drei Fille steht nicht kgivog, sondern 6¢ (1), in
allen dreien aber — und darauf kommt es uns im Augenblick an — steht nicht
Konjunktiv oder Optativ, sondern der Indikativ — wie in Sappho 31. Driickt
das generalisierende 0ctic die Beliebigkeit der Identitdt der betreffenden Per-
son aus der Sprecherperspektive aus, so unterstreicht der Konjunktiv bzw.
Optativ in solchen dotic-Sitzen die Beliebigkeit des Zeitpunkts der betreffen-
den Handlung; Indikativ dagegen zeigt an, dass die Handlung mit der betref-
fenden Person fest verbunden ist, zeitlich nicht beliebig verschiebbar, und dass
sie dauerhaft, nicht intermittierend zu denken ist: ‘derjenige, der in der Uber-
zeugung lebt’, ‘derjenige, der seinen Wohnsitz in deiner Nachbarschaft hat’. In
unserem Sappho-Lied wird also kfjvoc @vnp 6t11¢ EvavTtiog tol / ioddver auch
nicht bedeuten (wie Wilamowitz vorschnell annahm): ‘derjenige Mann, der
Dir jeweils (bald heut, bald morgen — irgendwann) gegeniibersitzt’ (und eben
dadurch kimen wir ja nur, wie Wilamowitz, auf die Deutung ‘hdufiger Mén-
nerwechsel’ und reagierten dann vielleicht emport ...), sondern es wird bedeu-
ten: ‘derjenige Mann, der dir gegeniiber seinen Sitz hat’ — dauernd, gewohn-
heitsmassig, etabliert. Diese Nuance des Gewohnheitsmassigen wird unterstri-
chen durch die Wahl des ‘Sitz-Verbs’ icdavelv: Zwar haben wir leider keine
Mbglichkeit, bei Sappho selbst zu priifen, ob sie einen Unterschied zu machen
pflegt zwischen {avewv und ilewv, aber Homer gibt ein Indiz: In der Odyssee
schildert er, wie Odysseus zum Gutshof seines Vaters Laertes kommt (Od. 24,
208):



86 Joachim Latacz

&v3a ol oikoc Env, nepi 8¢ khiowov Yée mavey,
&v 1 o1téokovto xal ilavov {oE iavov
dudeg dvayxaiol, Toi ol eida Epyalovro.

‘Dort hatte er ein Haus, und ringsum lief eine Pergola (?),

in der zu essen, zu sitzen und zu schlafen pflegten
seine Knechte ...’

Nicht nur die benachbarte -ox-Iterativform — der ganze Kontext (im Augen-
blick, in dem Odysseus ankommt, sind die Knechte gar nicht da, sie sind zum
Steinesammeln weggegangen: 223) macht klar, dass die avo-Form, die neben
1l steht, ‘usitativ’ ist (vgl. Chantraine, Gramm. Hom. I 316: «déterminé»);
i{avewv bedeutet nicht ‘zufallig dasitzen’, sondern ‘zu sitzen pflegen’ (so wohl
ibrigens auch bei Ibyc. 317 a 2).

Es ist nun nicht mehr schwer zu sehen, was fiir ein ‘Mann’ das sein muss,
der dem von Sappho geliebten Midchen ‘gewohnheitsmissig gegeniibersitzt’,
der ihm gegeniiber ‘seinen Platz hat’: In dieser Hinsicht haben schon Wilamo-
witz, Schadewaldt und Snell den richtigen Weg gewiesen: avip bedeutet ‘Ehe-
mann’. Im ‘Lexikon des frithgriechischen Epos’ habe ich im Artikel avnp sei-
nerzeit die zahlreichen Stellen zusammengestellt, an denen «&vnp als Komple-
mentir- oder Gegensatzbegriff zu ‘Frau’» die «spezielle Bed. Ehemann (: Ehe-
frau)» hat und im Deutschen wiedergegeben wird mit «([...] mein, dein, ihr)
Manny»; eine eigene Rubrik habe ich damals denjenigen Stellen gewidmet, an
denen mit avnp in dieser Gebrauchsweise «ein moglicher, zukiinftiger Ehe-
mann» gemeint ist (LfgrE Sp. 830/31). Im Jahre 1978 hat McEvilley durch
eine Darlegung von Sapphos Wortgebrauch im semantischen Feld ‘Mann—
Frau’ gezeigt, dass Sappho offenbar konsequent unterscheidet zwischen moic
(xopa) Junges Miadchen’, nap3évoc ‘Jungfrau’ und yovn ‘verheiratete Frau’
einerseits, und zwischen fji8¢o¢ ‘Jungmann’ und avnp ‘verheirateter Mann’
andererseits?3. kfjvo¢c d@vnp ottic kann danach wohl nur bedeuten ‘derjenige
Ehemann, welcher’ — natiirlich ohne dass der Horer das ‘Ehe-’ etwa explizit
signalisiert bekdme; spricht man zu einer Frau von ‘demjenigen Mann, der Dir
gegeniiberzusitzen pflegt’, so versteht sie und jeder, der es hort, ‘Dein Mann’;
bei einem unverheirateten, aber heiratsfahigen Madchen versteht sich dariiber
hinaus von selbst, dass der zukiinftige Mann gemeint ist.

Dass Sappho vom (zukiinftigen) Mann des Méadchens spricht, wird auch
durch &vavtioc tol icddver nahegelegt: Die soziale Bedeutsamkeit des ‘Gegen-
iibersitzens” wurde schon 1929 von Turyn mit vielen Parallelstellen belegt?4;
1977 hat dann Ruth Neuberger-Donath simtliche Homer-Belege fiir ‘Gegen-
ibersitzen’ analysiert; wie nicht anders zu erwarten — im Grunde ist es ja auch
heute nicht anders —, ergab sich, dass ein Einander-Gegeniibersitzen von

23 McEvilley 1978, 6-9.
24 Turyn 1929, 30f.



Realitit und Imagination 87

Mann und Frau schon an sich enge Zusammengehorigkeit signalisiert; ist aber
das Einander-Gegeniibersitzen Gewohnheit (‘institutionalisiert’), dann han-
delt es sich um (Ehe-)Mann und -Frau; die Folgerung fiir Sappho 31: «thus
the two persons facing each other are apparently man and wife» (200).

‘Sappho imaginiert also, so scheint es, im Eingangsteil des Liedes eine
Szene, in der das Méadchen, das sie liebt, und dessen Mann einander gegen-
ibersitzen; sie sieht vor sich, wie das Madchen spricht und lacht und wie der
Mann voll stiller Freude zuhort. Warum gerade diese Szene? Warum nicht
‘Den Gottern gleich scheint mir Dein kiinftiger Mann’? Warum diese — ausge-
rechnet diese — ausmalende Umschreibung? Warum an das &vavrtiog icddver,
das ja den Status ‘Ehemann’ bereits hinreichend ausdriickt, noch mit xai ... kot
das siisse Reden und das liebreizende Lachen des Miadchens ‘angehéngt’?
Doch wohl, weil eben dies — das siisse Reden und das Lachen voller Liebreiz —
das ist, was Sappho an dem Méadchen so hinreisst; darum geht es als so bestim-
mend in die ‘Definition’ auch des potentiellen Ehemanns des Madchens ein. Es
ist in Wahrheit Sappho, die erlebt, was sie dem Manne zuschreibt, Sappho
aber auch, die zugleich weiss, dass alles das, was sie da erlebt und liebt, einst
(bald?) einem Mann gehoren wird. Derjenige Mann, der dann in dieser Lage
ist, d.h. der dieses Méadchen zur Frau hat (‘der gegeniiber Dir / zu sitzen
pflegt’), der scheint Sappho den Géttern gleich zu sein.

Snell hat mit vielen Parallelen gezeigt, dass der Beginn dieses Sappho-
Lieds ein Makarismos ist. Es ist allerdings ein Makarismos in einem wohl
anderen Sinn, als Snell es meinte. Es ist ein Makarismos eines Madchens (nicht
einer Braut am Hochzeitstag), der die Ausstrahlung dieses Méddchens preist
und zugleich einen scharfen Schmerz dariiber ausdriickt, dass der, der da
preist, nicht selbst an der Stelle des Gliicklichen sein kann. Sehr viele Par-
allelen zur Eingangsstrophe dieses Liedes sind schon vorgeschlagen worden.
Die wirklich schlagende Parallele jedoch ist, soweit ich sehe, bisher nicht dar-
unter (Turyn kam in die Nihe, S. 33; Schadewaldt 1950, 103, sah nicht, wie
nah er war). Mir scheint, es ist die folgende:

Odyssee . Odysseus nackt am Strand von Scheri€, erwacht vom lauten Ballspiel der Méad-
chen um Nausikaa, die Blosse deckend aus dem Buschwerk vorgetreten; die Miadchen schreiend
weggerannt, nur Nausikaa ist dageblieben. Odysseus iiberlegt: Soll er der Form Geniige tun und
als ixétng ihre Knie umschlingen? Oder ist nicht vielmehr ein Formfehler in dieser Lage die einzig
angemessene Form? Er entscheidet sich fur den Fehler, redet das liebreizende Madchen nur von
fern an ({ 149ft.):

«Tovvodpai og, dvacoa- 3edc vO 1i¢ 7y Bpotdg Eoot;
€1 HEV TIC J€0C €661, TOL 0DPAVOV EDPLV EXOLOLY,
ApTEpdi oe EY YE, ALOC KOUPT) HEYAAOLO,

£180¢ 1€ nEyed0¢ 1€ puNv T dyyiota Eloke:

€l 8¢ Tig €001 PpotdV, TOL EMl Y J0Vi VALETAOVOTL,
TPICHAKAPES HEV GOl YE TATTP KL TOTVIO. UNTNP,



88 Joachim Latacz

TPLORAKOPEC OE KAGTYVTTOL HAAX TTOU OPLo1 JLUOC
aiEv EbEpocLVToLY laivetal E1VEK OEio,
AELGGOVTOV TOLOVIE YaA0C Yopov eElcoryveLoV.
Keivog & ad mepi kfjpt pakdpratog EEoyov AArmv,
0¢ k€ 6 EEdvoron Ppicag olkovd dydyntar.

oV Yap Te ToobTOoV EYM 100V 69IuApoioly,

oLT Avdp’ obTE yuvaika: cEPac |’ ExEL elcopomvra.

«wenn Du aber eine Sterbliche bist [...] dreimal selig sind Dir dann Vater und hehre
Mutter, dreimal selig auch die Briider: sehr muss ihnen doch das Herz in Wohlgefiihlen
warm werden um Deinetwillen, wenn sie ein solches Bliitenblatt zum Reigen gehen
sehen. Derjenige aber ist ums Herz herum der seligste von allen andern, der Dich mit
Brautgeschenken aufwiegt und heimfiithrt. Denn niemals noch hab’ ich mit eignen
Augen einen Sterblichen gesehen, nicht Mann, nicht Frau, der so war! Ein Schauder
hilt mich fest, wenn ich Dich anseh’!» '

Die Ubereinstimmungen im Ausdruck und in der Absicht liegen auf der Hand.
Odysseus’ Rede ist eine einzige Huldigung. Sie zeigt, dass die hochstmogliche
Steigerungsstufe der Schonheitspreisung eines jungen Miadchens darin be-
steht, demjenigen neidvoll das hochste Gliick auf Erden zuzusprechen, der
einst als Ehemann sein Leben mit diesem Miadchen teilen wird. Natiirlich ist es
nicht Missgunst, die sich hier dussert; das Méadchen wird dem Gliicklichen
nicht ernsthaft missgénnt. Auch Eifersucht ist nicht im Spiele, es sei denn in
jener feinen Variante, die eigenes erotisches Interesse so dezent wie iiberhaupt
nur moéglich offenbart — und eben dadurch das gepriesene Midchen stolz und
gliicklich macht.

Diese Form des Makarismos liegt wohl auch bei Sappho vor. Nur kommt
sie hier aus einer ganz anderen Lebenssituation als bei Odysseus, und darum
nimmt der Makarismos bei Sappho eine ganz andere Intensitit an. Das zeigt
die Fortsetzung: t6 W 1 pav / kapdiav v otndeciy Entoaicev. Hier bediirfte
eigentlich jedes Wort einer gesonderten Untersuchung. Wir kénnen nur an-
deuten: 1o kann hier wohl nur die gesamte vorgestellte Konstellation bezeich-
nen und zusammenfassen: ‘das’ — d.h.: ‘diese Vorstellung’. «Diese Vorstel-
lung», sagt Sappho, «hat mir das Herz in der Brust — éntéaicevy. Sehr wichtig
scheint an diesem Verb zunidchst das Tempus: Es ist der einzige Aorist im
ganzen Lied. Sonst haben wir nur Praesentia und Perfecta — die Tempora des
Besprechens. Dieser eine Aorist steht zu auffillig da, als dass er nicht etwas
Besonderes zu bedeuten haben sollte. Er schliesst das Eingangsbild ab und
leitet iiber zur Pathographie. Er bildet Grenze und Briicke. Weinrich hat an
vielen Textbeispielen gezeigt, wie ein Tempus-Ubergang dieser Art (mehrere
Tempora der Tempusgruppe I — ein einziges Tempus der Tempusgruppe II —
wieder mehrere Tempora der Tempusgruppe I) wirkt: Er macht den Horer
aufmerksam, zeigt an, dass mit ihm das, was davor gesagt war, zusammenge-



Realitidt und Imagination 39

nommen wird, dass eine Art riickschauende Bilanz erfolgt, bevor das Neue
kommt?’. «Es scheint mir derjenige den Goéttern gleich / zu sein, derjenige
Mann, der gegeniiber Dir / zu sitzen pflegt und Dich aus der Néhe siiss reden
/ und voller Liebreiz lachen hért ...». Das ist das Bild. Es klingt aus. Und dann
plotzlich das alles zusammengenommen, auf einen Punkt zusammengepresst
durch das 10: ‘das ..’; die Verbform fithrt die Komprimierung fort und zieht
(wie so oft bei diesem Typ von Tempusfolge) das Fazit?¢: ‘Das — hat mir das
Herz in der Brust jah erschreckt’. Schon der Autor mepi Dyouvg benutzt bei
seiner Wiirdigung dieses Sappho-Lieds, um &ntoaicev zu glossieren, das Verb
poPeiocdal. Ammonios der Semasiologe hat ttonoig als plotzlichen Affekt de-
finiert (mapovtika) und mit pofoc gleichgesetzt, also: jaher Schrecken, Entset-
zen, Panik, Schock’?’. Bei Homer bedeutet ntofwm regelméssig ‘in jahen Schrek-
ken versetzen’. Das also ist das Fazit, das Sappho zieht: «Das — hat mir das
Herz in der Brust in panisches Entsetzen gestiirzt!» — «Denn wie ich auf Dich
“blicke, kurz nur, ist zum Sprechen kein Raum mehr in mir ...» — und es folgt die
ganze grausam deutliche Pathographie. Am Schluss, der Ohnmacht nahe,
dann das ‘Dennoch!’: «Aber alles ist zu ertragen ...».

Die Lebenssituation, die bei Sappho zu der Vorstellung vom gottergleich
gliickseligen Ehemann gefiithrt hat — natiirlich eine ginzlich andere als die des
schiffbriichigen, auf Hilfe angewiesenen, stets diplomatischen Odysseus —, ist
nun nicht schwer mehr zu erraten: Sappho ist mit diesem Midchen, das sie so
liebt, zusammen; sie hort ihr siisses Reden und ihr liebreizendes Lachen — und
mitten 1im Gliick steigt die Vorstellung in ihr auf, wie dieses Méddchen einst dies
alles einem Mann hinschenken und wie der Mann all dies besitzen wird — an
ihrer Statt. Erzieht sie doch — reinstes Paradoxon — auch dieses M#dchen einzig
dafur. — Die Vorstellung stellt sich zunichst spontan ein, mit jener Selbstver-
stindlichkeit, mit der man beim Anblick eines reizvoll-schénen jungen Méad-
chens, das augenfillig (wie Sappho anderswo — Fr. 105 a — selbst sagt) reif ist
fir die porodponneg, die ‘Apelpfliicker’, gleich auch an den Mann denkt, der
dieses ‘Reis’ besitzen wird; die Rede des Odysseus an der zitierten Stelle zeugt
fur die Selbstverstindlichkeit der Assoziation?®. Bei Sappho jedoch, die ja das

25 Weinrich 64—71; zum Griechischen 290f. (die Bestimmung der Aoristfunktion ist zu grob; die
ausgedehnte Diskussion der Weinrich-Thesen, auf die hier nicht eingegangen werden kann,
hat vieles scharfer herausgearbeitet; im vorliegenden Falle dient der Aorist offenkundig der
Reliefgebung: Er bezieht die Vision, die sich immer weiter hitte ausspinnen kdnnen, urplotz-
lich abschneidend auf das konkrete Jetzt des Sprechers zuriick: ‘so hat das auf mich ge-
wirkt!”).

26 Weinrich 68.

27 Die Belege sind vorgefiihrt und gedeutet bei Privitera 1969, 32f. Viele Parallelen fur das
‘Erschrecken’ bei Schadewaldt 1950, 101f.

28 Sie schldgt sich, universell wie sie ist, iiberall auch in den Termini fiir ein Mddchen, das auf
dem Gipfel seiner Schonheit ist, nieder: map3évog avdpoc @pain (so Hdt. 1, 107; 6fter auch,
von Hdt. an, yaupov @., woraus vielleicht sogar das allgemeinste neugriechische Wort fiir



90 Joachim Latacz

Midchen kennt und liebt, tritt diese Vorstellung, die sonst als Kompliment im
Allgemeinen bleibt (‘gliickselig, wer dich heimfiihrt!”), nicht nur von vornher-
ein in der ganz subjektiven Farbung auf, die durch die ‘Situationsverschmel-
zung’ entsteht (‘gliickselig der Mann, der Dir gegeniibersitzt so, wie jetzt ich
Dir gegeniibersitze’), sondern die Vorstellung legt auch die Statik des reinen
Vergleiches ab, die sie sonst hat: Sie entfaltet ihre eigene Dynamik, das Bild
entwickelt sich, es dehnt sich aus: «... Dir gegeniibersitzt — und aus der Nihe
siiss Dich reden hort — und lachen — voller Liebreiz»; und indem es sich ent-
wickelt, indem Schritt fiir Schritt alles das, was Sappho an dem M#dchen, dem
sie gegeniibersitzt, so liebt, allmédhlich von Sappho weggleitet und auf den
Mann iibergeht, blitzt jih die Erkenntnis in ihr auf, was das bedeutet: Verlust.
Und da spricht Sappho das Entsetzen aus, das in diesem Augenblick von ihr
Besitz ergriffen, ihr fast das Herz aus der Brust gerissen hat: «... das hat mir —
wahrhaftig! — das Herz in der Brust jih aufgeschreckt!» Warum? Die Begriin-
dung wird zu einem Bekenntnis, das den Schock verstehen lisst: ‘Denn sowie
ich auf Dich blicke, ganz kurz nur, spiire ich mit allen Fasern meines Leibes
und meiner Seele, was Du mir bist (und was ich ohne Dich wire). Das Be-
kenntnis der tiefen Liebe ist zugleich ein Bekenntnis der Angst — der Angst,
das, was beinahe gottergleich macht, verlieren zu miissen, vielleicht schon bald.
Liebe und Angst vor dem Verlust der Liebe verschmelzen zu einem Zustand
ohnmachtsihnlicher Gelihmtheit. Dann aber, am Ende, doch wieder die
Kraft, sich aufzuraffen — das Dennoch: ‘Aber alles kann man ertragen ...". —
Das ist kein Lied, das stillsteht. In ihm geht etwas vor, folgen Gefiihle aufein-
ander, reift ein Entschluss. Auf seine Art erzihlt das Lied eine Geschichte.

So aufgefasst, ordnet sich dieses Lied in die charakteristische Ablaufs-
typologie sapphischer Lieder ein, wie sie uns andere Fragmente zeigen:
(1) Entwurf einer Vorstellung (eines Bildes): Fr. 1: Aphrodite auf dem Sper-
lingswagen; Fr. 94: die Abschiedsstunde; Fr. 96: Arignota, gerade jetzt auf
und abgehend am lydischen Meeresstrande — (2) Wirkung dieser Vorstellung
auf Sappho: Fr. 1: neuer Mut; Fr. 94: Wunsch, zu sterben; Fr. 96: Ermutigung
der eigenen Werbung um Atthis (diese Deutung kann hier nicht mehr néher
begriindet werden?®) — (3) Entschluss: Fr. 1: ‘Ich will weiterkimpfen!” (cOp-
payog £€0c0); Fr. 94: vermutlich ein ‘Und dennoch!’; Fr. 96: vermutlich: ‘Lasst
uns am Schonen, das wir haben, uns erfreuen!” — Hier in Fr. 31 stiinde am
Beginn die Vorstellung, wie das Madchen, dem jetzt Sappho gegeniibersitzt, zu
einem anderen spricht und lacht; zu dem — wer es auch sei —, an dessen Stelle
Sappho, weil sie Frau und nur ‘Vorbereiterin’ ist, nie sein wird. In dem Mo-
ment, in dem 1hr das iiberdeutlich klar wird — eben an der Vision klar wird, die

‘schon’ erwachsen ist: G. Fatouros, Glotta 54, 1976, 239f.); virgo matura viro; eine ‘mannbare’
Jungfrau.

29 Sie ist mit dusserster Sensibilitdt vorgetragen worden von Snell 1931, 83 Anm. 2. Schadewaldt
1936, 372 Anm. 29, erwihnt sie etwas skeptisch.



Realitdt und Imagination 91

sie hat —, setzt die Wirkung ein: panisches Erschrecken, verzweifeltes Hin-
schauen auf das Médchen, Festhaltenwollen — und doch wissen, wie vergeblich
all das ist. Am Ende steht der Entschluss, auch damit fertig zu werden. Es ist
die gleiche Haltung zum Leben wie in den anderen Liedern.

In dieser Deutung kdnnte das Lied dem Madchen tatsdachlich zugesungen
sein. Der Dialog ist nicht unmoglich, er ist fiir den Horer vorstellbar. Er stiinde
an einem Punkt innerhalb des Lebenszyklus des ganzen Sappho-Kreises, der
typisch wire wie die anderen, die sich in Sapphos Liedern spiegeln: Ankunft
(etwa Fr. 49, 2), Verliebtheit (etwa Fr. 49, 1; Fr. 1), Werbung (Fr. 1; 96), Erfiil-
lung (Fr. 48), Zuriickweisung (Fr. 1) und tiefe Depression (Fr. 1; 94), Abschied
(Fr. 94), Sehnsucht nach dem Abschied (Fr. 96) u.a. Schadewaldt, der fiir
unser Lied ja von der Hochzeitsdeutung ausging, setzte es in dem «typischen
Phasenablauf dieses Scheidens»3?, den er in Sapphos Liedthematik zu erken-
nen glaubte, als Hochzeitslied kurz vor dem Trennungslied Fr. 94 an (auf das
dann im idealtypischen Phasenablauf das Sehnsuchtslied Fr. 96 folgen wiirde).
Fiir uns stiinde das Lied in einer idealen Rhythmuskurve des Lebensablaufs
innerhalb des Sappho-Kreises an einem anderen Punkt: vor der Hochzeit, dort,
wo die Bindung Sapphos an ein Méddchen nach langem Umgang miteinander
am stirksten geworden ist, der Zeitpunkt des Scheidenmiissens aber ganz nah
bevorsteht. Es fillt nicht schwer, sich in diese Phase der innigsten Verbunden-
heit hineinzufiihlen, in der die Angst vor dem Auseinandermiissen so bedrin-
gend wird, dass das, was kommen wird, sich zur Vision verdichtet. Da hilt
dann Sappho keinen rationalen Vortrag: «Derjenige Mann, der Dir jetzt bald
Tag fiir Tag gegeniibersitzen wird ...»; redete sie so, dann wiirde sie natiirlich
nicht im Présens sprechen; statt der Prasentien icdavel und vnakover stiinden
dann die Futura (bzw. prospektive Modi). Dann hitten wir es allerdings auch
mit einer lehrhaft-logischen ‘Vorbereitungsrede auf den bevorstehenden Ab-
schied’ zu tun3!. Doch dies ist nicht Sapphos Art; es passt zu Hesiod, zu Theo-
gnis. Sappho aber predigt nicht. Sie gibt nur wieder, was iiber sie hereinbricht:

30 Schadewaldt 1936, 366 (= HuH? 138).

31 Das Prisens ¢aivetau steht als ‘urteilendes’ Prisens (Schwyzer, Gr.Gr. 1I? 270) auf einer
anderen Ebene als die beiden Prisentien ioddvet und draxkovey die ich hier als ‘visionire’
Prisentien bezeichnen mdchte. Die Gebrauchsweise dieses visiondren Pridsens miisste in
grosserem Zusammenhang untersucht werden. Schwyzer, Gr.Gr. 112 273, nennt eine dhnliche
Erscheinungsweise des, wie er sagt, ‘praesens pro futuro’ das ‘prophetische Prisens’; aus den
wenigen Belegen, die er fiir diese Erscheinungsweise zur Hand hat, erschliesst er richtig, bei
einem solchen Prisens sei «im allgemeinen die zeitliche Einordnung durch den Zusammen-
hang (Futura, Imperative im Kontext; Bedingung) gegebeny, fiigt aber mit der Verwunde-
rung des Sprachwissenschaftlers hinzu: «Und doch wire das im ersten Fall» (d.h. im Falle
des ‘prophetischen’ Prisens) «nicht notig, indem vor dem Auge des Sehers die Zukunft
gegenwiirtig erscheint (wie bei der kiinstlerischen Verwendung des praesens pro praeterito die
Vergangenheit ...)». Der theoretisch zu erwartende Typus, den Schwyzer hier vermisst, ist
offenbar im Eingang von Sappho 31 belegt: ¢in reines ‘prophetisches’ Prisens (fiir das die
Bezeichnung ‘praesens visionis’ angemessener erscheint). In den narrativen Texten (aus de-



92 Joachim Latacz

‘Der Mann, der Dich bekommt, der kommt mir wie ein Gott vor! So wie Du
sprichst und lachst ... Ach, wenn ich daran denke ... Brauch’ ich Dich doch nur
anzuschaun, ganz kurz nur — und mir stockt die Stimme ...

Es scheint, dass dieses Lied — ein Liebesbekenntnis von hdchster Intensi-
tdt, aus Angst geboren, und zugleich ein Versuch der Fassung — nicht zu be-
greifen ist, wenn sein Beginn in eine konkrete Situation realer Deixis ‘einge-
passt’ wird. Leben scheint es erst zu gewinnen, wenn es von einer Vorstellung
aus erschlossen wird — einer Vorstellung, die wir genauso in uns rekonstruieren
milssen und konnen, wie sie die ersten Adressaten — vielleicht sogar die erste
Adressatin, falls das Lied doch zuallererst ein Geschenk fiir sie war — in sich
erschliessen mussten. Es sieht so aus, als sei die frithe Lyrik uns am Ende doch
nicht so fern.

Als Abschluss ein Versuch, die neue Deutung allein durch die Ubertra-
gung auszudriicken:

Es scheint mir derjenige gleich den Géttern

zu sein, der Mann, der gegeniiber Dir

stets seinen Sitz hat und von nahem siiss Dich re-
den hort

und lachen voller Liebreiz ... Das hat mir — wahrhaftig! —

das Herz in der Brust jah aufgeschreckt!

Denn wie ich auf Dich blicke, kurz nur, ist zum Spre-
chen kein Raum mehr in mir -

nein: ganz gebrochen ist die Zunge, fein
ist augenblicks unter die Haut ein Feuer mir gelaufen
und mit den Augen seh’ ich nichts, es dréh-

nen die Ohren,

nen Schwyzer seine Belege hat; dass sie zum Teil in Dramen stehen, ist fir den Textzyp ohne
Belang) kann dieser von Schwyzer postulierte und theoretisch in der Tat zu postulierende
‘reine Typus’ nicht erscheinen, weil dort ein ‘prophetisches’ Prisens stets eingebettet ist in
einen Erzihlkontext; der Ubergang zum ‘prophetischen’ Prisens muss daher dort durch
sprachliche Sondersignale angekiindigt werden. In einem [lyrischen (Einzel-)Text — der ja
nicht erzihlt, sondern bespricht — sind derartige Sondersignale entbehrlich, weil hier ein
wesentlicher Teil des Kontextes durch den gemeinsamen pragmatischen Lebens- und Erfah-
rungsraum {den sog. nichtsprachlichen Kontext oder Ko-text) gebildet wird. Im Sappho-Lied
31 ist eine normale Lebenssituation kiinstlerisch nachgeformt: die Situation einer Meinungs-
und Gefiihlsdusserung des einen von zwei Partnern innerhalb eines Zwiegesprichs iiber ein
beiden Partnern bewusstes und sie bedringendes Problem; dieses Problem ist in diesem Falle
die unabwendbar drohende Zerstorung einer begliickenden Liebesbeziehung zwischen
Sappho und einem ihrer Middchen durch die bevorstehende Verheiratung des Mddchens. Im
Rahmen dieser Situation kdnnte das angeredete Middchen die Prisentien icddvel und Om-
axovet gar nicht anders denn als ‘visiondre’ Prasentien verstehen, weil alle anderen Verste-
hensmoglichkeiten durch den pragmatischen Kontext (den Kotext) ausgeschlossen sind (lin-
guistisches Paradebeispiel fiir diesen bedeutungsentscheidenden Einfluss des Kotextes ist die
semantisch unterschiedliche Eindeutigkeit des Rufs ‘Feuer!’, je nachdem, ob er von einem
Kanonier, einem Raucher oder einem Kinobesucher ausgeht). — Die Frage, wie Catull den
Liedeingang verstanden hat, ist vorlaufig absichtlich ausgeklammert worden. Das umstrittene
identidem weist jedoch darauf hin, dass er so, wie hier vorgeschlagen, aufgefasst hat.



1

2

10
11

12
13

14

15
16
17

13
19

Realitédt und Imagination .93

herab rinnt kalter Schweiss an mir, ein Zittern
hilt ganz gepackt mich, fahler noch als Diirrgras
bin ich — vom Totsein wenig nur entfernt

komm ich mir selbst vor ...

Doch alles kann ertragen werden (ist zu ertragen), da ja (nachdem) —

Literatur
(ohne allgemeine Darstellungen; Reihenfolge chronologisch)

U. von Wilamowitz-Moellendorff: Sappho. In: Sappho und Simonides. Untersuchungen iiber
griechische Lyriker, Berlin 1913, 17-78 (= S&S).

H. Frinkel: Eine Stileigenheit der frithgriechischen Literatur, in: GGN 1924, 63-127 = Wege
und Formen frithgriechischen Denkens, Miinchen 1955 u.6. (S. 43: «die riickschauende Be-
trachtung dieses Zustands ...»).

A. Turyn: Studia Sapphica, Leopoli 1929 (Eos, Suppl. 6).

B. Snell: Sapphos Gedicht PAINETAI MOI KHNOZ, in: Hermes 66 (1931) 71-90. 368.

W. Schadewaldt: Zu Sappho, in: Hermes 71 (1936) 363-373 (= Hellas und Hesperien 12 134—
145 (= H&H).

A. Setti: Sul Fr. 2 di Saffo, in: SIFC 16 (1939) 195-221.

W. Schadewaldt: Sappho. Welt und Dichtung. Dasein in der Liebe, Potsdam 1950.

H. Frinkel: Sappho, in: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums, New York 1951.
Miinchen 21962 (hier S. 199f.). Miinchen 31969.

Sappho, Lieder. Griechisch und deutsch hrsg. von M. Treu, Miinchen 1955 (Tusculum-Biiche-
rei). Miinchen 61979.

D. Page: Sappho and Alcaeus. An Introduction to the Study of Ancient Lesbian Poetry, Oxford
1955 u.6. (zuletzt 1983).

A. Beattie: Sappho Fr. 31, in: Mnemosyne 9 (1956) 103-111.

R. Merkelbach: Sappho und ihr Kreis, in: Philologus 101 (1957) 1-29.

C. del Grande: Saffo, ode ®aiverai pot kijvog icog, in: Euphrosyne 2 (1959) 181-188 (das Lied
will das junge Miadchen dariiber hinwegtrdsten, dass der junge Mann von ihren Reizen so
‘gottlich’ unbeeindruckt bleibt!).

R. Bagg: Love, ceremony and daydream in Sappho’s lyrics, in: Arion 3 (No. 3) (1964) 44-82
(das Lied beschreibt ein Gefiihl des ‘sexuellen Exils’, weil Sappho an der beobachteten Szene
klar wird, dass sie des Midchens Sehnsucht nach Virilitit als lesbische Homosexuelle nie wird
erfiillen konnen).

M. Manfredi: Sull’Ode 31 L.-P. di Saffo, in: Dai Papiri della Societa Italiana, Florenz 1965, 16f.
(Papyrusfund mit dem urspriinglichen Wortlaut von Fr. 31, 16).

B. Snell: Wiederabdruck von Nr. 4 mit Riicknahme der Hochzeitslied-Vortragsthese (S. 97), in:
Gesammelte Schriften, Gottingen 1966.

G. Wills: Sappho 31 and Catullus 51, in: GRBS 8 (1967) 167-197.

G. L. Koniaris: On Sappho, fr. 31 L.-P., in: Philologus 112 (1968) 173-186.

G. A. Privitera: Saffo fr. 31, 13 L.-P., in: Hermes 97 (1969) 267-272.

20 Ders.: Il commento del ITgpi Dyoug al fr. 31 L.-P. di Saffo, in: QUCC 7 (1969) 26-35.

21

Ders.: Ambiguita antitesi analogia nel fr. 31 L.-P. di Saffo, in: QUCC 8 (1969) 37-80 (struktura-
listisch; die beobachtete Szene ist real, das Lied ist die Reaktion darauf als ‘fiktiver Dialog’, d.h.
als Monolog).



94

22

23

24

25

26
27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

Joachim Latacz: Realitit und Imagination

L. Rydbeck: Sappho’s ®aivetai pot kfjvog, in: Hermes 97 (1969) 161-166 (ausfiihrliche ‘lingui-
stische’ Analyse des 611i¢ ohne iiberzeugende Losung; die Prisentien io8aver und vraxovet
fungieren als praes. hist.: Deutungsvariante 2).

R. O. Evans: Remarks on Sappho’s «Phainetai moi», in: StudGen 22 (1969) 1016-1025 («The
description is of the intensity of emotional reaction of the voyeur [or perhaps the eaves-
dropper)»).

G. Devereux: The nature of Sappho’s seizure in fr. 31 as evidence of her inversion, in: CQ 20
(1970) 17-31 (psychoanalytisch).

M. L. West: Burning Sappho, in: Maia 22 (1970) 307-330 («The original experience had been a
real one [...] Once it was made into a song, however, it was freed from its connexion with
particular circumstances. Soon enough it ceased to matter who the ‘you’ had been, who the man
had been, when and where he and she had sat together»: Deutungsvariante 2).

M. Marcovich: Sappho fr. 31. Anxiety, attack, or love declaration? In: CQ 22 (1972) 19-32.

F. Manieri: Saffo. Appunti di metodologia generale per un approccio psichiatrico, in: QUCC
14 (1972) 46—64 (Auseinandersetzung mit Devereux [oben Nr. 24]: Sappho war keine /atente,
sondern eine manifeste Homosexuelle).

C. Segal: Eros and incantation. Sappho and oral poetry, in: Arethusa 7 (1974) 139-160.

G. Bonelli: Saffo, 2 Diehl = 31 Lobel-Page, in: AC 46 (1977) 453—-494 (gegen die strukturalisti-
sche Interpretation Priviteras [oben Nr. 21]; die philologisch-exegetische Lektiire des Liedes
miisse ersetzt werden durch eine intuitive dsthetische).

T. McEvilley: Sappho, Fragment Thirty One: the face behind the mask, in: Phoenix 32 (1978)
1-18,

Ruth Neuberger-Donath: Sappho 31. 2s. ... dtTi¢ évavtidg Tol / ioddvey, in: Acta Classica 20
(1977) 199f.

O. Tsagarakis: Some neglected aspects of love in Sappho’s Fr. 31 L.-P., in: Rh. Mus. 122 (1979)
97-118.

G. Addivinola: Amore e morte nella poesia di Saffo, in: Riscontri 2 (1980) 41-54.

A. M. van Erp Taalman Kip: Enige interpretatie-problemen in Sappho, in: Lampas 13 (1980)
336-354 (341-345 zu Fr. 31: die gottliche Ruhe des Mannes ist Sapphos erotischer Exzitation
gegeniibergestellt).

Simonetta Nannini: Saffo e Calipso: Hom. Od. §, 154s. e 198, Sapph. frr. 1, 23s. € 31, 2s. V., in:
QUCC 34 (1980) 37f. (Sapphos Liebe ist noch geheim; sie hat Angst, das Mddchen konnte sie
nicht erwidern).

L. Rissmann: Homeric allusion in the poetry of Sappho, Diss. Ann Arbor (L. Koenen) 1980:
abstract in DA 41 (1980) 662 a (Wiederaufnahme der Hochzeitsliedthese; der ‘Mann’ ist der
‘gottliche’ Held des Epos, Sappho ist eine ‘kleine Kimpferin®).

E. Robbins: «Every time I look at you ...»: Sappho Thirty-One, in: TAPhA 110 (1980) 255-261
(erneute Wiederaufnahme von Welckers Deutung [s. oben Nr. 34]).

J. M. Bremer: A reaction to Tsagarakis’ discussion of Sappho fr. 31, in: Rh. Mus. 125 (1982)
113-116.



	Realität und Imagination : eine neue Lyrik-Theorie und Sapphos phainetai moi kēnos-Lied

