Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 1

Artikel: Der Mailander Kirchenstreit von 385/386 : Datierung, Verlauf, Deutung
Autor: Gottlieb, Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Mailinder Kirchenstreit von 385/386

Datierung, Verlauf, Deutung

Von Gunther Gottlieb, Augsburg

1. Thema, Quellen und Fragestellung

Die Auseinandersetzung zwischen Ambrosius von Mailand und den Aria-
nern,den Anhéngern der dogmatischen Richtung des Arius, war mit dem Konazil
von Aquileia (381) nicht beendet, sondern erreichte nach einigen Jahren der
Unterbrechung 385 und 386 einen zweiten, aber auch letzten Hohepunkt. Ein
gewisses Refugium der Arianer war Illyrien, wo nach 378 auch die in dieser
Glaubensform christianisierten Goten Einfluss nahmen. Ausserdem hatten die
Arianer immer versucht, auf den Kaiser einzuwirken, was ihnen bei Gratian nur
unregelmissig, bei Valentinian II. und insbesondere seiner Mutter Iustina aber
dauerhaft gelang. Mailand spielte in den Auseinandersetzungen zwischen der
katholischen (d.h. nicaenischen) Kirche und den Arianern eine Hauptrolle: Es
war nicht nur schon vor 385 eine der stindigen kaiserlichen Residenzen, hatte in
Ambrosius nicht nur einen der fiihrenden Kirchenménner katholischer Prigung
als Bischof, sondern war, unter einem Bischof Auxentius, von 355 bis 373 in aria-
nischer Hand gewesen. Jetzt verinderte die Ubersiedlung der Kaiserinmutter
Tustina und ihres Sohnes nach Mailand die kirchlichen Verhiltnisse erneut zu-
gunsten der Arianer. Mehrmals forderte der Kaiser seit 385 die Ubergabe einer
Kirche, wihrend Ambrosius mit Unterstiitzung seiner ihm gefolgschaftlich erge-
benen Gemeinde allen Forderungen und Drohungen widerstand und sich
schliesslich erfolgreich behauptete.

Die Ereignisse der Jahre 385/386 heissen der Maildnder Kirchenstreit. Die
grundsitzliche Bedeutung dieses Kirchenstreites ist niemals bezweifelt worden.
Thema war das Verhiltnis zwischen Kirche und Staat (sacrum und imperium) in
Hinsicht auf den Glauben: genau genommen der Streit dariiber, ob es mehrere

* Zu besonderem Dank bin ich Christian Habicht, Princeton, verpflichtet fiir die Uberlassung
von Materialien und Vorarbeiten, die vor lingerer Zeit im Rahmen eines Heidelberger Haupt-
seminars entstanden sind. Die vorliegende Fassung entspricht im wesentlichen einem Gast-
vortrag, den ich im Dezember 1982 in Heidelberg gehalten habe. Aus dieser Gelegenheit erga-
ben sich weitere Anregungen, fiir die ich H. von Campenhausen und A.-M. Ritter aufs freund-
lichste danke. Ebenso danke ich W. D. Lebek, Koln, fiir seine Bereitschaft zur gemeinsamen
Erdrterung einiger Einzelheiten.



38 Gunther Gottlieb

gleichermassen verbindliche, fur die Glaubensentscheidung gleichwertige
Glaubensinhalte geben konne; ob, davon ausgehend, der Kaiser das Recht
habe, zugunsten der von ihm geférderten dogmatischen Richtung, ndmlich der
homoischen (in der Sprache des Ambrosius: arianischen) Formel des Konzils
von Rimini (359), 1. die Uberlassung von Kirchen zu fordern, 2. womdglich Kir-
chen zu enteignen, 3. solche Glaubensformeln mit Hilfe seiner gesetzgeberi-
schen Autoritat fiir allgemein und ausschliesslich giiltig zu erkldren. Die Kontra-
henten waren Kaiser Valentinian II., seine Mutter Iustina und der homaoische
Bischof Mercurinus (nach dem arianischen Vorginger des Ambrosius nannte er
sich in Mailand Auxentius) auf der einen, Bischof Ambrosius und seine Ge-
meinde auf der anderen Seite.

Der Konflikt ist gut dokumentiert. Primarquellen sind:

1. Ein Gesetz Valentinians I1. vom 23. Januar 386 (Cod. Theod. XVI 1,4),

“das allen, die dem in Rimini (359) und Constantinopel (360) aufgestellten Be-
kenntnis (also der homoischen Glaubensformel) folgten, Versammlungsfreiheit
(das Recht, sich zum Gottesdienst zu versammeln) gewihrte und denen, welche
meinten, ihnen allein sei die freie Ausiibung des Gottesdientes erlaubt (gemeint
sind die Nicaener), anbefahl, sich aller die Ruhe und Ordnung stérenden Taten
zu enthalten; andernfalls seien sie seditionis auctores, pacis turbatae ecclesiae
auctores, der maiestas minuta schuldig. Vorsorglich wurde die Todesstrafe ange-
droht; auch denen, welche Ausnahmen zu erreichen suchten.

2. Ein Brief des Ambrosius (Epist. 20) an seine in Rom lebende Schwester
Marcellina mit einem Bericht iiber die Ereignisse in Mailand2. Das General-
thema des Briefes ist das Verlangen des Kaisers nach einer Kirche fiir den Got-
tesdienst der von thm und seiner Mutter gefoérderten dogmatischen Richtung,
die Ambrosius als arianisch, das heisst haretisch bezeichnet (20, 5.12). Der Kai-
ser forderte nun nicht mehr die ausserhalb der Mauern gelegene basilica Por-
tiana, sondern die innerhalb der Mauern erbaute grossere basilica nova. Mit
Hilfe eines Vermittlungsvorschlags wollte der Hof allerdings nach wie vor we-
nigstens die Ubergabe der Portiana erreichen. Es ging also um das Verfiigungs-
recht iiber zunéchst eine Mailinder Kirche und den ungehinderten Gottesdienst
einer im Sinne der Orthodoxie haretischen Gruppierung, im Sinne des Kaisers
vorerst einer Glaubensrichtung neben anderen. Daraus erkldrt sich die Haltung

1 Damus copiam colligendi his, qui secundum ea sentiunt, quae temporibus divae memoriae Con-
stanti sacerdotibus convocatis ex omni orbe Romano expositaque fide ab his ipsis, qui dissentire
noscuntur, Ariminensi concilio, Constantinopolf(itano) etiam confirmata in aeternum mansura
decreta sunt. Conveniendi etiam quibus iussimus patescat arbitrium, scituris his, qui sibi tantum
existimant colligendi copiam contributam, quod, si turbulentum quippiam contra nostrae tran-
quillitatis praeceptum faciendum esse temptaverint, ut seditionis auctores pacisque turbatae eccle-
siae, etiam maiestatis capite ac sanguine sint supplicia luituri, manente nihilo minus eos supplicio,
qui contra hanc dispositionem nostram obreptive aut clanculo supplicare temptaverint.

2 Alle Texte des Ambrosius in: Patrologia Latina (PL), ed. J. P. Migne, Bd. XVI, Sp. 1036-1062.
Leider sind die hier einschldgigen Texte immer noch nicht im CSEL ediert.



Der Mailinder Kirchenstreit von 385/386 39

der Staatsmacht: Ambrosius soll dafiir sorgen, dass das Volk (die Gemeinde)
keine Tumulte anzettelt (20,2). Als die Gemeinde auf die Forderung nach Uber-
gabe wenigstens der ecclesia Portiana mit Weigerung reagierte, kiindigte der
praefectus die Anzeige beim Kaiser an (20,3). Demnach lag nach Ansicht der Be-
horden der Tatbestand strafwiirdigen Verhaltens vor. Dem hartnéickigen Wider-
stand des Ambrosius und seiner Gemeinde folgten erste Strafmassnahmen, zu-
néachst gegen die Kaufleute (20,6). Das Verhalten des Ambrosius und seiner Ge-
meinde galt als seditio (20,7); er wird Anstifter (incentor) von Unruhen und Tu-
multen genannt (20,10) und des Eingriffs in das Verfiigungsrecht des Kaisers be-
schuldigt (22). Demgegeniiber erhebt Ambrosius gegen die kaiserlichen Befehls-
haber den Vorwurf der perturbatio publica®; eben des Vergehens, das der Kaiser
thm und seiner Gemeinde anlastete.

3. Ein Brief des Ambrosius an Kaiser Valentinian II. (Epist. 21) und seine
Rede gegen den Arianer Auxentius ((Mercurinus] sermo contra Auxentium de
basilicis tradendis). Beide Texte sind inhaltlich eng miteinander verbunden. Am-
brosius verteidigt seinen Standpunkt, wehrt sich gegen kaiserliche Massnahmen
zur Reglementierung des Glaubens und richtet heftige Angriffe gegen Auxen-
tius. Im einzelnen ist folgendes wichtig: Ambrosius fragt, wann denn jemals zu-
vor befohlen worden sei, die katholischen (das heisst rechtgliubigen) Bischofe zu
vertreiben, die Widerstand Leistenden dem Richterschwert auszuliefern und die
curiales (die Angehorigen des Decurionenstandes) in allen Provinzen zu verban-
nen, falls sie die kaiserliche Anordnung nicht ausfithrten4. Wer den Glauben be-
zeuge, werde getotet; denn so bestimme es das iiber den Glauben herausgege-
bene Gesetz, die lex de fide lata (Epist. 21,11/12). Der Kaiser meine, ein Gesetz
konne den Menschen den Glauben befehlen (Sermo 24), masse sich ein Urteil
iiber den Glauben an (Epist. 21,5) und wolle den verbindlichen Glaubensinhalt
festlegen (Sermo 29). Wenn schon eine Erorterung des Glaubens stattfinden
solle (die eigentlich ganz tiberfliissig ist), dann nur nach Beseitigung der lex de fi-
de®. Ambrosius stellt der Formel von Ariminum das Nicaenum entgegen; zu
dem sich auch Kaiser Theodosius und die gallischen und spanischen Provinzen
bekannten (iiber die damals der Gegenkaiser Maximus regierte [Epist. 21,14]).
Die Kaiser Constantinus und anfangs auch Constantius (sc. Constantius I1.) hit-
ten nicht den Glauben durch Gesetze verfiigt, sondern das freie Urteil der
Bischofe geachtet. Unter Constantius hitten sich freilich die Verhiltnisse gein-
dert, als einige im Palast iiber den Glauben urteilen wollten (ndmlich die Arianer

3 Ebd. 9: Aderant Gothi tribuni, adoriebar eos, dicens: Propterea vos possessio Romana suscepit, ut
perturbationis publicae vos praebeatis ministros?

4 Sermo 16: Quando per Ecclesia iubentur eiici catholici sacerdotes resistentes gladio feriri, curia-
les proscribi omnes, nisi mandatum impleverint?

5 Epist. 21,16: Si ad Synodum provocat Auxentius, ut de fide disputet (licet non sit necesse propter
unum tot episcopos fatigari, qui etiam si angelus de coelo esset, paci Ecclesiarum non deberet
praeferri); cum audiero synodum congregari, etipse non deero. Tolle igitur legem, si vis esse certamen.



40 Gunther Gottlieb

Ursatius von Singidunum und Valens von Mursa) und durch Betriigereien eine
Anderung der Glaubenshaltungen erreichten (Epist. 21,15). Ambrosius solle fiir
dieses Gesetz sterben, welches die Verfiigungen des Unglaubens (den Unterta-
nen) verordne, obwohl der Glaube an Christus, nicht ein Gesetz die Kirche ver-
sammelt habe (Sermo 24).

4. Der Bericht des Augenzeugen Augustinus® und ein Brief des Gegenkai-
sers Maximus an Valentinian II.7.

Aus zweiter Hand stammt die Darstellung des Paulinus von Mailand, spa-
ter Sekretir des Ambrosius und Verfasser einer Vita S. Ambrosii®.

So breit der Konsens iiber den kirchenpolitischen Rang des Maildnder
Streites ist?, so schmal ist er beziiglich seiner formalen und inhaltlichen Beschaf-
fenheit. Die zum Teil erheblichen Meinungsverschiedenheiten betreffen den
Verlauf des Konfliktes: insbesondere die zeitliche Reihenfolge der drei Texte des
Ambrosius, daher auch der in ihnen geschilderten Ereignisse und deren absolute
Chronologie; den sachlichen und zeitlichen Zusammenhang zwischen diesen
Texten und dem Toleranzgesetz vom 23. Januar 386; die Frage nach méglicher-
weise weiteren, jedoch verlorenen gesetzgeberischen und administrativen Mass-
nahmen Kaiser Valentinians II. (die bisher nicht deutlich genug gestellt worden
ist); mehr am Rande die Frage, um welche Kirchen es in der Auseinanderset-
zung jeweils ging.

Um von hinten anzufangen: Mit eben diesem Problem hat sich in einem
jungst erschienenen Aufsatz Andrew Lenox-Conyngham befasst!?. Seine Er-
gebnisse zur Topographie sind folgende: Drei Kirchen seien Schauplitze des
Konfliktes gewesen, die Portiana, vetus und nova. Ambrosius habe sich meist in
der vetus basilica aufgehalten (auch am Palmsonntag), die auch die eigentliche

6 Confess. IX 7.

7 Coll. Avell. Nr. 39 (ed. O. Guenther, CSEL XXXV 1, p. 88-90).

8 PL XIV, Sp. 29-50; hier Sp. 32-34 (= Vita Ambrosii 12-15). Zu anderen sekundiren Quellen
H. von Campenhausen, Ambrosius von Mailand (Berlin 1929) 190f. mit Anm. 6.

9 G. Rauschen, Jahrbiicher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theodosius dem Grossen
(Freiburg/Brsg. 1897) 212-214. 230. 232f. 242-245. 488-491; O. Seeck, Geschichte des Unter-
gangs der antiken Welt (Nachdruck Darmstadt 1966) V 200-207. 515-518; E. Stein, Geschichte
des spditromischen Reiches (Wien 1928) 1314f.; H. von Campenhausen, Ambrosius von Mailand
als Kirchenpolitiker (Berlin 1929) 189-222; E. Caspar, Geschichte des Papsttums (Tubingen
1930) 1271-273. 600; J.-R. Palanque, Saint Ambroise et ’'Empire Romain (Paris 1933) 139-164.
370-377. 466—468. 511-514; F. H. Dudden, The Life and Times of St. Ambrose (Oxford 1935) I
270-297; J. M. van Haeringen, De Valentiniano Il et Ambrosio. Illustrantur et digeruntur res
anno 386 gestae, Mnemosyne, 3. Serie, 5 (1937) 28-33. 152-158. 229-240; H. Lietzmann, Ge-
schichte der Alten Kirche (Berlin 1944, 4. Aufl. 1961) IV 69-74; H. Berkhof, Kirche und Kaiser
(dt. Ausgabe Zollikon-Ziirich 1947) 135-142; W. Ensslin, Valentinianus 11., RE VII A 2, Sp.
2215-2221; H. von Campenhausen, Lateinische Kirchenviter (Stuttgart 1960) 93-99; A. Pa-
redi, S. Ambrogio e la sua eta (2. Aufl. Milano 1960) 338-359; H. Rahner, Kirche und Staat im
[frithen Christentum (Miinchen 1961) 99-102; C. Morino, Chiesa e Stato nella dottrina di S. Am-
brogio (Roma 1963) 150-154.

10 The Topography of the Basilica Conflict of A.D. 385/6 in Milan, Historia 31 (1982) 353-363.



Der Mailinder Kirchenstreit von 385/386 41

Bischofskirche gewesen sei. Zunichst habe der Kaiser die nova fir seinen Got-
tesdienst gefordert, aber alle Massnahmen, wie zum Beispiel Aufhéngen der ve-
laeund cortinaeund Belagerung durch das Militir, hdtten der Portiana gegolten,
die bis zum Abzug des Militérs nicht benutzt werden konnte. Das Haus des Am-
brosius habe sich in der Nédhe der vetus basilica befunden. Anders van Haerin-
gen, der davon ausgeht, dass der ganze Streit nur zwei Kirchen betraf, a) die Por-
tiana (welche auch die dltere und kleinere gewesen sei und natiirlich, wie wir von
Ambrosius wissen, ausserhalb der Mauern lag) und b) die nova (die gréssere in-
nerhalb der Mauern). Lenox-Conyngham hat die verschiedenen Ansichten
sorgfaltig zusammengestellt. Ich habe allerdings nicht den Eindruck, dass sein
Vorschlag schon die Losung des Problems ist, und bin eher geneigt, van Haerin-
gen zu folgen. Nun ist die Frage nach den Kirchen hier nicht die Hauptsache, so
dass ich mich auf einige Hinweise beschrinken kann.

Ambrosius schrieb an seine Schwester, die sicher mit den 6rtlichen Verhilt-
nissen in Mailand vertraut war und sowohl die Zahl der Kirchen als auch deren
Lage kannte: Was uns schwer fillt zu entratseln, waren fur Marcellina bekannte
Tatsachen. Wenn die basilica Portiana und die basilica vetus dieselbe Kirche
waren, dann hat Ambrosius diese Kirche einmal als Portiana und extramurana
(Epist. 20,1 und 2), ein andermal als basilica vetus (Epist. 20,10) bezeichnet, wo-
bei er durch nova, intramurana und maior den Gegensatz veranschaulicht. Aber
er nennt sie am Ende des Briefes (20,24) auch einmal minor, was durchaus den
schon in 20,1 angedeuteten Unterscheidungsmerkmalen entspricht. Wir miiss-
ten ausserdem davon ausgehen, dass Ambrosius innerhalb der Mauern keine
iltere Bischofskirche, sondern nur die basilica nova zur Verfiigung gehabt hat,
was aber nicht ungewohnlich wire, da die dltesten christlichen Kirchen extra
muros lagen. Van Haeringen hat die These aufgestellt, dass Ambrosius stets die
basilica nova meine, wenn er basilica ohne erlduternden Zusatz verwende!!. Nur
einmal weiche Ambrosius von dieser Regel ab (20,13), um Irrtiimer zu vermei-
den. Ambrosius erwidhnt in 20,13 zweimal die neue Kirche (das zweite Mal durch
den Hinweis, dass auch in jener Kirche seine Anwesenheit gefordert werde); al-
lerdings berichtet er in 20,13, und zwar gleich eingangs, auch von der basilica
(ohne Zusatz), die vom Wehklagen des Gemeindevolkes umstromt sei, und da-
mit kann er doch nicht die nova meinen, die er erst im nichsten Teil des Satzes
ausdriicklich hervorhebt. Man sollte also erwégen, ob es nicht umgekehrt ist:
Der auf einen Ausgleich zwischen Hof und Bischof zielende Vorschlag des Pri-
fekten betraf die basilica Portiana (20,3). Wenn dieser Vorschlag die Zustim-
mung zumindest des Kaisers und des Kronrates hatte, was wahrscheinlich ist,
dann war die Portiana im weiteren Verlauf der Auseinandersetzung auch des
Jahres 386 neben der nova eine umstrittene Kirche, und es ging dem Kaiser wei-
terhin auch um diese Kirche und nicht nur um die basilica nova. Deshalb kénnen
sich durchaus alle Stellen, an denen Ambrosius basilica schreibt, auf die basilica

11 Van Haeringen, Mnemosyne 5 (1937) 152-158.



42 Gunther Gottlieb

Portiana beziehen (20,7.8.11.13.19.20.26), was inbesondere auch durch Epist.
20,13, wo die basilica nova offenkundig erstmals ins Blickfeld riickt, naheliegend
zu sein scheint. Schliesslich miissen wir unterscheiden, wann Ambrosius aus ei-
gener Anschauung, als Augen- und Ohrenzeuge, berichtet und wann er auf die
Berichterstattung anderer angewiesen war. Im iibrigen ist Epist. 20 kein zeitlich
liickenloser, Tag fiir Tag fortschreitender Bericht.

Insbesondere die anderen Fragen harren noch der erneuten Erorterung
und der Losung. Fortschritte kdnnen fiir die Gesamtbeurteilung des Ereignisses
neue Akzente geben.

2. Der Anfang des Kirchenstreites. Stand der Forschung. Datierungsfragen

Der Kirchenstreit begann im Jahre 385. Damals verlangte der Kaiser, der
unter dem Einfluss seiner arianisch (homdisch) gesinnten Mutter stand, die Her-
ausgabe der basilica Portiana, die ausserhalb der Stadtmauern lag!2. Ambrosius
konnte durch sein Erscheinen vor dem kaiserlichen Konsistorium und mit Hilfe
seiner Mailinder Gemeinde, die vor dem Palast demonstrierte, die kaiserliche
Forderung abwehren!3. Der Vorstoss des Hofes beachtete zwar das Gesetz vom
20. Januar 381 (Cod. Theod. XVI 5,6), das hiretische, fiir unseren Zusammen-
hang richtiger gesagt: nichtnicaenische, Kultgemeinschaften nur innerhalb der
Stdadte verbot, aber nicht mehr die weitergehenden Gesetze, welche jede nichtni-
caenische Versammlung untersagten!?. In gewisser Weise war also die Absicht
rechtskonform, obschon sie zugleich zeigt, worum es eigentlich ging: um die feste
Einrichtung und dauernde Ausiibung des Gottesdienstes in bereits vorhande-
nen Kirchen nach der Formel von Rimini, welche neben dem nicaenisch-con-
stantinopolitanischen, also katholischen Bekenntnis gleiches Recht haben sollte.
Die hier nachweisbare formale Beachtung und Inanspruchnahme des Rechts
durch den kaiserlichen Hof ist, das sei vorweg gesagt, ein Schliissel fiir die pas-

12 Aus Epist. 20,1 wird deutlich, dass frither die Portiana, jetzt die basilica nova gefordert wird
(... nec iam Portiana ... petebatur, sed basilica nova ...); nach Sermo 29 hat die Auseinanderset-
zung um eine Kirche im Jahr zuvor, also 385, begonnen (... quasi vero superiore anno quando ad
palatium sum petitus, cum praesentibus primatibus ante consistorium tractaretur, cum imperator
basilicam vellet eripere ...).

13 Sermo 29 (vgl. Anm. 7) ... ego tunc aulae contemplatione regalis infractus sim, constantiam non
tenuerim sacerdotis, aut imminuto iure discesserim? Nonne meminerunt quod ubi me cognovit
populus palatium petisse, ita irruit, ut vim ejus ferre non possent; quando comiti militari cum ex-
peditis ad fugandam multitudinem egresso obtulerunt omnes se neci pro fide Christi?

14 Schon die Gesetze der Kaiser Gratian und Theodosius aus den Jahren 379-383 kénnen als wei-
tergehende Verbote bezeichnet werden (Cod. Theod. XVI 5,5.6 und 8). Am deutlichsten ist ein
Gesetz Valentinians II. vom 25. Juli 383, das jede Zusammenkunft der vom nicaenischen Be-
kenntnis abweichenden Hiretiker verbot (Cod. Theod. XVI 5,11): Omnes omnino, quoscun;que
diversarum haeresum error exagitat, id est Eunomiani, Arriani, Macedoniani, Pneumatomachi ...
nullis circulis coeant, nullam colligant multitudinem, nullum ad se populum trahant nec ad imagi-
nem ecclesiarum parietes privatos ostendant.



Der Mailinder Kirchenstreit von 385/386 43

sende Wiirdigung auch der weiteren Ereignisse. Die Stellung der Kirche im r6-
mischen Staat seit Kaiser Constantinus hat eine Angewiesenheit der Kirche auf
die in der Verfiigung des Kaisers liegende Gesetzgebung erzeugt, deren sich
auch der Kaiser, wenn er das wollte, einseitig bedienen konnte.

Ich habe zuerst die Anfinge des Maildnder Kirchenstreites beschrieben,
weil wir mit ihnen auf die strittigen chronologischen Fragen stossen: Genau da-
tiert ist nur Valentinians Toleranzgesetz vom 23. Januar 386. Es ist a) chronolo-
gisch und b) sachlich (wie wir noch sehen werden) der feste Bezugspunkt fiir die
drei Texte des Ambrosius, um deren zeitliche Abfolge es geht.

Brief 21 und Sermo contra Auxentium und die darin geschilderten Ereig-
nisse gehoren in das Jahr 386: zwischen den 23. Januar und die Auffindung der
Gebeine der Mirtyrer Gervasius und Protasius am 17. Juni. Dariiber ist man
sich einig. Strittig ist die Datierung des Briefes 20 und der dort beschriebenen
Vorginge sowohlin Hinsicht aufdas Jahr (385 oder 386) als auch auf die Reihen-
folge, ndmlich vor oder nach Epist. 21 und Sermo. Summarisch zusammenge-
stellt ergibt sich folgender Befund:

1. Verteilung auf die Jahre 385/386 (fiir 386 unabhéngig von der Reihenfolge):

a) Epist. 20: 385; Epist. 21 und Sermo: 386. Die Benediktiner inihrer Ausgabe
der Ambrosius-Briefe (vgl. PL XVI, Sp. 1036); Rauschen, Jahrbiicher 212—
214 und 488-490; von Campenhausen, Ambrosius 190f. (mit Anm. 6);
Dudden, St. Ambrose 270 (mit Anm. 1); Lietzmann, Geschichte IV 69;
Rahner, Kirche und Staat 99.

b) Epist. 20; Epist. 21 und Sermo: 386. Seeck, Geschichte des Untergangs V
201f. 515; Stein, Geschichte I 314f.; Caspar, Papsttum I 600; Palanque, St.
Ambroise 512f.; van Haeringen 229f. (vgl. Anm. 5); Ensslin, RE VII A 2, Sp.
2217f.

2. Reihenfolge der Abfassung und Verdffentlichung (bzw. Absendung):

a) Epist. 20 (385); Epist. 21 und Sermo (386). Rauschen, Jahrbiicher 242f;
von Campenhausen, Ambrosius 190-199; Dudden, St. Ambrose 1283-291.

b) Sermo; Epist. 21; Epist. 20 (alle Texte 386). Seeck, Geschichte des Unter-
gangs V201f. 515; Stein, Geschichte 1314f.; Caspar, Papsttum I 600; Palan-
que, St. Ambroise 512f.

¢) Epist. 20; Sermo; Epist. 21 (alle Texte 386). Van Haeringen 229f. (vgl. Anm.
5); Lennox-Conyngham (der van Haeringens Datierung ohne Erorterung
ibernimmt) 353-356 (vgl. Anm. 6).

Van Haeringen hat die Reihenfolge der Texte, wie ich glaube, richtig er-
kannt, und er hat sie, das ist besonders wichtig, richtig datiert. Seine Erkennt-
nisse sind allerdings, obwohl schon 1937 veroffentlicht, soweit ich sehe, un-
beachtet geblieben. Selbst Rahner stiftet noch in seiner Publikation von 1961
mehr Verwirrung als Klarheit!s. So werden wir bei den nachfolgenden Erorte-
rungen auf den Argumenten van Haeringens aufbauen.

15 H. Rahner, Kirche und Staat im frithen Christentum (Miinchen 1961) 99-101.



44 Gunther Gottlieb

Wir kehren an den Ausgangspunkt zuriick: Die Datierung des Briefes 20
schwankt zwischen 385 und 386. Gegen das Jahr 385 sprechen mehrere Argu-
mente: die eigenartige Verdoppelung der Vorgidnge durch die zweimalige Ver-
wendung von Militdr mit dem Ziel, die Ubergabe einer Kirche an den Hof zu
erzwingen; zunéchst Ostern 385, dann Ostern 386 oder kurz vorher!$; die Tatsache,
dass Augustinus und Paulinus nur einen Einsatz von Militir und eine Belagerung
kennen, wihrend der die Sitte des gemeinsamen Hymnengesanges aufgekom-
men sei und die mit der Auffindung der Mairtyrergebeine des Gervasius und
Protasius geendet habe!’; das sicher richtige Verstdndnis von Sermo 19, wo nicht
von einem vorgeschriebenen Text die Rede ist, sondern von einem zufilligen
Zusammentreffen, das den Text vom Einzug Jesu in Jerusalem als besonders
passend erscheinen liess!®. Wir kdnnen einen weiteren Einwand hinzufiigen:
Nach Brief 20,1 forderte der Hof nun nicht mehr die ausserhalb der Stadt gele-
gene basilica Portiana, sondern eine Kirche innerhalb der Stadtmauern, die basi-
lica nova'®. Schon das nec iam (nun nicht mehr) legt ein relatives Zeitverhiltnis
fest: Zu einem nicht niher bestimmbaren friiheren Zeitpunkt erhob der Hof An-
spruch auf die Portiana, jetzt auf die nova. Der erste Vorfall geschah 385 (ohne
dass wir erfiihren, wann in jenem Jahr das gewesen ist). Die Absicht des Hofes,
eine Kirche zu beschlagnahmen, bezog sich schon deshalb auf die Kirche ausser-
halb der Mauern (die Portiana), weil nach Cod. Theod. XVI 5,6 hiretische, also
auch arianische, Kultfeiern damals noch innerhalb der Stidte verboten waren?2®,
Erst Cod. Theod. XVI 1,4 vom 23. Januar 386 dnderte die Rechtslage und ge-
stand den Homoern ein uneingeschrinktes Versammlungsrecht zu.

Ich denke, die Einwénde wirken kldrend. 1. Brief 20 wurde im Jahre 386 ge-
schrieben. Er enthilt einen Bericht iiber die Osterwoche (genau: iiber die Zeit
vom Samstag vor Palmsonntag, 27. Mirz, bis Grilndonnerstag, 1./Karfreitag, 2.
April). 2. Alles, was Ambrosius seiner Schwester mitteilt, hat sich folglich nach
Inkrafttreten des Gesetzes vom 23. Januar 386 ereignet. 3. Die beiden anderen
Texte des Ambrosius (Sermo contra Auxentium und Brief 21) beziehen sich
nicht auf die in Brief 20 geschilderten Ereignisse. Schon gar nicht passen die An-
gaben iiber den Palmsonntag zu den im Sermo beschriebenen Umstinden. Dar-

16 O. Seeck, Untergang V 201f. 515; E. Stein, Geschichte 1314f.; E. Caspar, Papsttum1600; J. R.
Palanque, St. Ambroise 511-513; J. H. van Haeringen, Mnemosyne 5 (1937) 229-231; W. Enss-
lin, RE VII A2, 2217f.

17 August. Confess. IX 7; Paulinus, Vita S. Ambros. 13f.

18 G. Rauschen, Jahrbiicher 489; H. Lietzmann, Gesch. d. Alt. Kirche (Berlin 1961) IV 73 mit
Anm. 49; W. Ensslin, RE VII A2, 2219; H. Rahner, Kirche und Staat 101. 158. Richtig dagegen
bereits die Benediktiner, in: PL XVI, p. 893; spater O. Seeck, Untergang V 517; J. R. Palanque,
St. Ambroise 512; H. Dudden, St. Ambrose 287 mit Anm. 4; J. H. van Haeringen, Mnemosyne 5
(1937) 240.

19 Postridie quam accepi litteras tuas ... moles, inquietudinum gravium coepit moveri. Nec iam Por-
tiana, hoc est extramurana, basilica petebatur, sed basilica nova, hoc est intramurana, quae maior
est.

20 Historia 31 (1982) 357.



Der Mailinder Kirchenstreit von 385/386 45

aus folgt noch einmal, dass die Rede nicht am Palmsonntag gehalten worden
sein kann.

3. Sermo contra Auxentium und Brief 21

~ Zunichst hielt Ambrosius den Sermo, dann schrieb er an den Kaiser. Van
Haeringen hat dies iiberzeugend nachgewiesen?!. Das ist fiirs erste eine Aussage
iiber die relative  Chronologie. Langst erkannt hatte man ohnehin den engen
zeitlichen, sachlichen und gedanklichen Zusammenhang, in dem die beiden
. Texte zueinander stehen. J. R. Palanque hat acht Abschnitte gegeniibergestellt,

welche dieselbe Sache in nahezu gleichem Wortlaut darstellen22, Die Liste 14sst

sich ergénzen:
Sermo

(1) per tribunos me vidistis aut audistis
imperali mandato esse conventum

(1) ut quo vellem, abirem hinc
(vgl. auch 15)

(3) utinam essem securus quod ecclesia
haereticis minime traderetur

(3) ad palatium imperatoris irem liben-
ter, si hoc congrueret sacerdotis officio;
ut in palatio magis certarem quam in
ecclesia. Sed in consistorio non reus so-
let Christus esse, sed judex. Causam fi-
dei in ecclesia agendam quis abnuat? Si
quis confidit, huc veniat (vgl. auch 24)

(6) non metuit arma, non barbaros, qui
mortem non timet, qui nulla carnis vo-
luptate retinetur.

(26) et gentiles quosdam quatuor aut
quinque ferme homines elegit (sc. Au-
xentius) cognitores sibi, si tamen ali-
quos elegit

Epist. 21

(1) Dalmatius me tribunus et notarius
mandato ... clementiae convenit tuae

(18) atque utinam, imperator, non de-
nuntiasses ut quo vellem pergerem

(19) atque utinam liquido mihi patere-
tur quod Arianis ecclesia minime trade-
retur

(17) venissem, imperator, ad consisto-
rium clementiae tuae, ut haec coram
suggererem, si me vel episcopi vel popu-
lus permisissent, dicentes de fide in

ecclesia coram populo debere tractari
(vgl. auch 1,6,15 und 20)

(19) opto ut de me, qualis videtur, sen-
tentia proferatur.

(6) quales autem elegerit (sc. Auxen-
tius) iudices, possumus existimationi
relinquere, quando eorum nomina timet
prodere (vgl. auch 1: nec tamen expres-
sit eorum nomina)

21 Mnemosyne 5 (1937) 28-33 (insbesondere 32).

22 St. Ambroise 513.



46 Gunther Gottlieb

Auch hier konnen wir den Ergebnissen van Haeringens weitere Beobach-
tungen anfligen: Ambrosius hat im Sermo den Brief an den Kaiser nicht er-
wiahnt; aber er spricht vor seiner Gemeinde gleich eingangs von der Botschaft
des Kaisers an ihn; von welcher, wie er feststellt, die Gemeinde erfahren habe.
Sie ist die Ursache der Unruhe und Verwirrung, die sich in der Gemeinde ausge-
breitet haben. In diesem Zustand traf Ambrosius seine Gemeinde an, wenn er
sagt, der einzige Grund fur die Aufgestortheit und Furcht miisse sein, dass Tri-
bunen ihm ein Schreiben des Kaisers iiberbracht hitten —unter anderem mit der
Aufforderung, die Stadt zu verlassen??. Eine Antwort ist jedenfalls noch nicht
abgesandt. Der Sermo ist die Berichterstattung und die kritische Auseinander-
setzung des Ambrosius mit dem Inhalt des kaiserlichen Schreibens (das wir nicht
kennen) vor der Gemeinde, also 6ffentlich; der Brief in wichtigen Aussagen die
Willensdusserung der Gliubigen?+.

Brief21 wird in seiner Stimmungslage, Zielsetzung und Argumentation nur
verstindlich, wenn man ihn als die unmittelbare Folge der Ansprache vor der
Gemeinde begreift und wiirdigt. Ambrosius holte sich gleichsam aus der Begeg-
nung mit seiner Gemeinde die Bestitigung und Bestarkung fiir seine Haltung
gegeniiber dem Kaiser. Der Brief wirkt wie in der von Militidr umstellten Kirche,
wo Ambrosius seine anklagende Predigt hielt, geschrieben und ist sicher auch
dort in seinen Grundlinien aufgesetzt worden. ‘

Die zweite Frage betrifft das Zeitverhdltnis zwischen dem Brief aus der
Osterwoche (Epist. 20) und diesen beiden Texten: Ist der Brief an Marcellina
(Epist. 20) frither oder spéter als der Sermo und der Brief an den Kaiser (Epist.
21)? Nach Seeck gehoren Sermo und Epist. 21 ungeféhr in dieselbe Zeit und ge-
hen dem, was in Epist. 20 mitgeteilt wird, um einige Tage, vielleicht einige Wo-
chen voraus?s. Andere sind Seecks Vorschlag gefolgt, ohne dass diese Reihen-
folge allgemeinen Beifall gefunden hétte26. Wieder war es van Haeringen, der
den richtigen Weg aufgezeigt hat?’. Die wesentlichen Argumente sind folgende:
Brief 20 dokumentiert den Anfang, nicht die weitere Abfolge oder gar den Hohe-
oder Endpunkt bedeutsamer und folgenschwerer Ereignisse. Ambrosius
schreibt (20,1): ... moles inquietudinum gravium coepit moveri. Nec iam Portiana,
hoc est extramurana basilica petebatur, sed basilica nova, hoc est intramurana,
quae maior est. Der Hinweis auf die Portiana in 20,1 spielt auf die Vorfille des
Vorjahres an28. Die Mitteilung an Marcellina, dass am Tag nach dem Eintreffen

23 Sermo 1: Video vos praeter solitum subito esse turbatos atque asservantes mei. Miror quid hoc sit,
nisi forte quia per tribunos me vidistis aut audistis imperiali mandato esse conventum; ut quo vel-
lem, abirem hinc: et si qui vellent, sequendi potestatem haberent.

24 Epist. 21,17 und 18.

25 Untergang V 517.

26 E. Stein, Geschichte1314 mit Anm. 5; J. R. Palanque, St. Ambroise 146ff. 160ff. 513f.; W. Enss-

lin, RE VII A2, 2218.

27 Mnemosyne 5 (1937) 229-240.

28 Die Worte nec iam Portiana (nun nicht mehr die Portiana) verweisen auf die frithere, jetzt ver-
dnderte Forderung des Kaisers. Zu den Ereignissen des Vorjahres Sermo 29.



Der Mailiander Kirchenstreit von 385/386 47

ihres letzten Briefes die schlimme Beunruhigung der Mailinder Gemeinde ein-

gesetzt habe??, zeigt ebenfalls an, dass wir am Beginn kaiserlicher Eingriffe ste-

hen. Ambrosius musste sich damals zum ersten Mal mit gezielten Massnahmen

und Anschuldigungen des Hofes auseinandersetzen: Zum ersten Mal griff Mili-

tar in den Streit zwischen Kaiser und Bischof ein3?, und zum ersten Mal wurde

gegen Ambrosius der Vorwurf des Hochverrats erhoben?!. Die Hinweise im

Sermo und in Brief 21 zu diesen Vorwiirfen und zur Frage der Loyalitdt gegen-

iiber dem Kaiser sind eindeutig nachgeordnet, mithin spéter. Uber die Versu-

chungen des Hiob hat Ambrosius zuerst in der Osterwoche gepredigt. Im Sermo
nimmt er dieses Thema wieder auf und erinnert an die frither gehaltene Pre-
digt32. Ambrosius befiirchtet neue und schlimmere Priifungen. Der Riickzug des

Militdrs am Karfreitag ist nur eine Unterbrechung, nicht das Ende der Be-

schwernisse; der Kaiser wird von einigen Hofbeamten weiter gereizt. Der Brief

schliesst mit den Drohungen des Kdmmerers (praepositus sacri cubiculi) Calligo-
nus, also eines der hochsten Beamten, er werde Ambrosius enthaupten lassen,
und der Antwort des Bischofs, er sei zum Martyrium bereit33.

Soweit van Haeringen. Seine Argumente haben Uberzeugungskraft, und
sie lassen sich durch weitere Beobachtungen erhirten. Ausgangspunkt der Uber-
legungen sind folgende Erkenntnisse:

1. Ambrosius setzt im Sermo bestimmte Vorfille als bekannt voraus, die er nicht
mehr verstindlich machen muss, sondern auf die er verweisen kann;

2. der Sermo enthilt zugleich neue Sachverhalte, die der Riickbindung an Brief
20 entbehren, aber im Brief an den Kaiser wiederkehren und daher den fort-
schreitenden Ablauf von Ereignissen in einem grosseren Zusammenhang be-
zeugen;

3. alle wortlichen Ubereinstimmungen zwischen Brief 20 und Sermo bestitigen
aufgrund sachlicher und formaler Anhaltspunkte wie zum Beispiel Wiederho-
lung von Tatsachen und Motiven, Formulierung und Tempuswahl den Sermo
als das spitere Erzeugnis. In keinem Fall ist das umgekehrte Verhiltnis moglich.

Dazu die Beispiele: Der Einsatz von Militdr unter Beteiligung von Goten,
die Bereitschaft des Ambrosius zum Martyrium, die Forderung des Kaisers auf
Uberlassung einer Kirche und der Widerstand des Bischofs werden im Sermo als
bekannt vorausgesetzt*4. Neu ist dagegen die vom Hof tibermittelte Aufforde-
rung, in die Verbannung zu gehen. Sie war eine Steigerung im Verhalten des Kai-
sers. In Brief 20 hatte Ambrosius Schlimmeres als mogliche kaiserliche Reaktion

29 Epist. 20,1.

30 Ambrosius berichtet ab Epist. 20,9 immer wieder iiber den Einsatz von Militir. Im Jahr zuvor
war Ambrosius nur an den Hof bestellt worden.

31 Epist. 20,22, 23 und 28.

32 Vgl. Epist. 20,14 und 15 mit Sermo 4.

33 Epist. 20,28.

34 Epist.20,9. 16 — Sermo 4; Epist. 20,2. 8. 16.19.22 - Sermo3.5.17.18.31; Epist. 20,5.9. 10.23.28
— Sermo 6 (auch 8. 9).



48 Gunther Gottlieb

befiirchtet; aber noch nicht als kaiserliche Ausserung gekannt3s. Neu sind die
Vorladung vor den Kronrat zu einer Glaubenserorterung, die Bestellung von
weltlichen Untersuchungsrichtern (cognitores), die Erwdhnung des homoischen
Konzils von Ariminum und des arianischen Gegenspielers Auxentius (alias
Mercurinus)?¢. Neu ist der Vorwurf, Ambrosius habe seine Gemeinde getauscht,
indem er sie seine Hymnen habe singen lassen?’. Diese Hymnen waren das in
Verse gesetzte Glaubensbekenntnis?8. Die psychologische und moralische Wir-
kung des gemeinsamen Gesanges muss sehr gross gewesen sein!3® Ubereinstim-
mungen, zum Teil bis in den Wortlaut hinein, haben wir dariiber hinaus in fol-

genden Fillen:
Epist. 20

(8) Auf die Forderung der comites und
tribuni, die Basilica rasch zu tiberge-
ben, da der Kaiser im Rahmen seines
Rechtes handle, antwortete Ambro-
sius: si a me peteret, quod meum esset,
id est fundum meum, argentum meum,
quidvis huiusmodi meum, me non refra-
gaturum ...

(10) Exigebatur a me, ut compescerem
populum. Referebam in meo iure esse,
ut non excitarem ...

(19) Mandatur denique: trade basili-
cam. Respondeo: nec mihi fas est tra-

dere nec tibi accipere, imperator, expe-
dit.

Sermo

(5) Cum esset propositum ut Ecclesiae
vasa iam traderemus, hoc responsi red-
didi, me, si de meis aliquid posceretur,
aut fundus, aut domus, aut aurum, aut
argentum, id quod mei esset, libenter
offerre ...

(30) Revocavi populum, et tamen invi-
diam non evasi ...

(5) (hoc responsi reddidi) ... deinde con-
sulere me etiam imperatoris saluti, quia
nec mihi expediret tradere nec illi acci-
pere ...

35 Vgl. Epist. 20,27 und 28. Der Kammerer Calligonus warnt Ambrosius, er werde ihn enthaupten
lassen; aber das ist noch keine offizielle Ausserung des Hofes. Ambrosius antwortete, er sei
zum Martyrium bereit. In Sermo 1 erfahren wir dann, dass der Kaiser die Verbannung an-

droht.

36 Sermo3(Vorladungzur Glaubenserdrterung); 26 (cognitores); 25 (Ariminum: hanc ergo legem
[zur lex de fide vgl. S. 39. 51-54] quisquam sequatur, qua firmatur Ariminense concilium, in quo
creatura dictus est Christus?); 15. 16. 17. 22-24. 26-28 (Auxentius).

37 Sermo 34: Hymnorum quoque meorum carminibus deceptum populum ferunt.

38 Ebd.: Plane, nec hoc abnuo. Grande carmen istud est, quo nihil potentius. Quid enim potentius
quam confessio Trinitatis, quae quotidie totius populi ore celebratur? Certatim omnes student fi-
dem fateri: Patrem et Filium et Spiritum sanctum norunt versibus praedicare.

39 Das bezeugen ausdriicklich die Berichte des Augustinus (Confess. IX 7) und Paulinus (Vita
Ambr. 13 = PL X1V, p. 33f)). Der in Epist. 20,24 erwdhnte Psalmengesang ist natiirlich etwas
anderes. Zu verschiedenen Thesen in diesem Zusammenhang vgl. B. Altaner/A. Stuiber, Pa-
trologie (Freiburg, 9. Aufl. 1978) 384f. und E. Kidhler, RGG I (3. Aufl.) 669 (s.v. Athanasiani-

sches Symbol).



Der Mailinder Kirchenstreit von 385/386 49

(19) Iterum dicitur mandasse imperato-
rem: debeo et ego unam basilicam ha-
bere ...

(27) ... cum imperatorem comites obse-
crarent, ubi prodiret ad ecclesiam ... re-
spondit: «Si vobis iusserit Ambrosius,

(30) ... aiunt (sc. die Gegner): ergo non
debet imperator unam basilicam acci-
pere, ad quam procedat ...

et plus vult Ambrosius posse quam im-
perator; ut imperatori prodeundi facul-
tatem neget?

vinctum me tradetis. »

Wir kdonnen uns endlich der kaiserlichen Gesetzgebung in Kirchen- und
Glaubensfragen zuwenden. Gehen wir davon aus, dass Brief 20 im Jahre 386,
und zwar in der Osterwoche, geschrieben wurde, dann hat sich alles, was Ambro-
sius seiner Schwester beschreibt, nach Inkrafttreten des Gesetzes vom 23. Januar
386 ereignet. Berithrungspunkte und Abhéingigkeiten zwischen dem Inhalt des
Gesetzes und den nachfolgenden Ereignissen sind naheliegend, eigentlich zu
erwarten! Auf diesem Wege sollen zugleich weitere Anhaltspunkte fiir die Datie-
rung und zeitliche Einordnung gewonnen werden.

4. Gesetzgebung Valentinians II. in Kirchen- und Glaubensangelegenheiten
im Jahre 386

4.1. Methodische Uberlegungen

Der einzige im Wortlaut auf uns gekommene Text der kaiserlichen Kanzlei
ist das Toleranzedikt vom 23. Januar 386. Sonst enthalten nur die Briefe des Am-
brosius (20 und 21) und der Sermo contra Auxentium Hinweise auf gesetzgeberi-
sche Massnahmen des Kaisers zugunsten der Arianer und gegen die Orthodo-
xen; das heisst auf Mailand bezogen: zugunsten der vom Kaiser geférderten
dogmatischen Richtung und gegen Ambrosius und seine Maildnder Gemeinde.
Dabei erwdahnt Ambrosius auch eine lex de fide, also ein Gesetz iiber den Glau-
ben, iiber das wir aber sonst nichts wissen. Wir erortern die Texte in der zeitlichen
Abfolge, die wir als die richtige ansehen: Epistula 20, Sermo contra Auxentium,
Epistula 21. Daraus werden sich Aufschliisse ergeben iiber deren Inhalt. Als me-
thodische Vorfrage halten wir fest: Alle Einzelheiten bei Ambrosius miissen sich
auf kaiserliche Willenskundgebungen beziehen, welche kaiserliches Handeln
nachweisen und auf die von Ambrosius berichteten Ereigniszusammenhinge
und jeweils aktuellen Themen anwendbar sind.

4.2. Die kaiserlichen Massnahmen: Vergleichende Interpretation

Unsere erste Aussage bezieht sich auf Cod. Theod. XVI 1,4, also das Gesetz
vom 23. Januar 386, und Ambrosius, Epist. 20. Die von Ambrosius erwdahnten
kaiserlichen Massnahmen aus der Osterwoche (nach den Worten des Ambro-

sius: praecepta regalia) entsprechen in wichtigen Einzelheiten dem Inhalt von
Cod. Theod. XVI 1,4:

4  Museum Helveticum



50 Gunther Gottlieb

Cod. Theod. XVI 1,4

Der Kaiser droht Strafen an: si turbu-
lentum quippiam contra ... praeceptum
(ndmlich tiber die Versammlungsfrei-
heit fiir die von ihm ausdriicklich ge-
forderte dogmatische Richtung) ge-
schihe ...

der kaiserliche Text schliesst die An-
zeigepflicht der im Sinne dieses Geset-
zes strafbaren Handlungen ein

die gegen den kaiserlichen Willen han-
deln, sind seditionis und turbatae eccle-

Epist. 20

(2) Ambrosius soll dafir sorgen: ne
quid populus turbatum moveret ...

(3—7) der praefectus praetorio meldet
die Vorfille; Verfolgung und Straf-
vollzug beginnen, die Todesstrafe wird
angedroht

(7, 9 und 10) das Verhalten des Am-
brosius und seiner Gemeinde ent-

siae auctores spricht einer seditio; Ambrosius ist der
perturbatio publica schuldig, er wird

incentor dffentlicher Unruhe genannt

(7) honoratis multa minabantur gravis-
sima, nisi basilicam traderent ...

Versammlungsfreiheit fiir die Homoer
und Strafandrohung gegen die, wel-
che meinen (ndmlich die Nicaener),
nur ithnen allein sei das Recht auf Zu-
sammenkiinfte zugestanden

(22) der Kaiser nennt Ambrosius
einen tyrannus (vgl. auch ebd. 28)

die gegen den kaiserlichen Willen han-
deln, sind der Verletzung der kaiserli-
chen maiestas schuldig

Der Zusammenhang ist also etwa folgender: Die Anordnungen des Kaisers
ergaben sich aus den Bestimmungen vom Januar 386. Das Gesetz war die Folge
der Ereignisse des Vorjahres, nimlich der Weigerung des Ambrosius, eine Kir-
che zu riumen. Im Sinne der vom Kaiser erstrebten gleichberechtigten Lehr-
und Kulttatigkeit unterschiedlicher dogmatischer Richtungen innerhalb der
christlichen Kirche sollte es die rechtliche Grundlage fiir die Einforderung und
Ubereignung einer Kirche schaffen und das Verfiigungsrecht des Kaisers iiber
zunichst diese eine Maildnder Kirche durchsetzen. Nach dem Standpunkt des
Ambrosius, welcher auch der katholische war, waren das Forderungen einer hi-
retischen Gruppierung.

Unsere zweite Aussage betrifft inhaltliche Unterschiede zwischen Sermo
contra Auxentium / Epistula 21 und Epist. 20, genau genommen die Frage nach
neuen und weiterreichenden kaiserlichen Massnahmen. Hier stehen direkte kai-
serliche Ausserungen nicht mehr zur Verfiigung. Wir kénnen Einzelheiten nur
aus den Texten des Ambrosius erschliessen, namlich insbesondere aus Sermo



Der Maildnder Kirchenstreit von 385/386 51

15-17. 22-25. 31; Epist. 21,9-12. 14-16. 19 (lex de fide); Sermo 3. 24. 26. 28;

Epist. 21,1. 6. 14. 15-17. 20 (Aufforderung zum Glaubensgespriach im Palast).

Zwei Anordnungen des Kaisers stehen im Mittelpunkt:

1. der Erlass einer lex de fide, in welcher die in Ariminum aufgestellte dogmati-
sche Formel fur allgemein verbindlich erklart wird;

2. die Aufforderung an Ambrosius, sich im Palast einem Streitgesprach mit sei-
nem Gegner Auxentius iiber den Glauben zu stellen.

Beide Anordnungen sind neu, zugleich eine Weiterfithrung und Verschir-
fung dessen, was der Kaiser im Jahre 386 befohlen und vor Ostern 386 angewen-
det hatte. Sie gehen sogar erheblich {iber die bisher verfolgte Politik hinaus, weil
sie einen allgemeinen, reichsbezogenen, iiber Mailand hinaus giiltigen Inhalt
angenommen haben. Trotzdem hat die Ausweitung des Kirchenkampfes in der
Forschung keine angemessene Beachtung gefunden: Man iibergeht die Ereig-
nisse mit Stillschweigen?, man nimmt sie nicht so wichtig*!, man erklart das
zweite Gesetz als blossen «Zusatz» zum Toleranzedikt*? oder hilt die Angaben
des Ambrosius fiir tendenziose Erfindungen und Ubertreibungen4®. Eine ge-
rechtere, aber doch nicht hinreichende Wiirdigung finden wir nur bei Rau-
schen*4,

Die Ausserungen des Ambrosius machen deutlich, dass es sich bei den
gegeniiber dem Toleranzedikt schirferen gesetzlichen Bestimmungen 1. um ein
Gesetz iiber den Glauben und 2. nur um eine einzige /ex, nicht um mehrere Ge-
setze handelte. Fast immer verwendet Ambrosius den Singular, nur einmal in
unscharfer oder generalisierender Ausdrucksweise den Plural /eges*>. Ebenso-
wenig war vorher von einer Disputation iiber den Glauben die Rede.

Wir kénnen also festhalten: Weder in Cod. Theod. XVI 1,4 noch in Epist. 20

40 So beispielsweise O. Seeck, E. Stein, E. Caspar, J. R. Palanque, J. H. van Haeringen, W. Enss-
lin, H. von Campenhausen (Lateinische Kirchenvdter).

41 H. von Campenhausen, Ambrosius von Mailand 206f.: Es habe sich nur um bescheidene An-
fange eines Glaubenskampfes und um den Versuch einer Einschiichterung des Ambrosius
gehandelt. Dabei sei der Blick nicht iiber Mailand hinausgegangen und nirgends der Versuch
gemacht worden, die verschirften Bestimmungen durchzusetzen.

42 H.Rahner, Kirche und Staat 100 (in Hinsicht auf den Zusammenhang ganz unklar und durch-
einander).

43 So H. Dudden, St. Ambrose 281f.

44 G.Rauschen, Jahrbiicher 232f. und, soweit es den Tatbestand anlangt, H. von Campenhausen,
Ambrosius von Mailand 206, der aber mit der Wiirdigung des Gesetzes nicht das Richtige trifft
(vgl. Anm. 43).

45 Vgl. Sermo 3 (lege lata). 24 (putans quod lex fidem possit hominibus imperare). 25 (hanc ergo le-
gem); Epist. 21,10 (lex tua, imperator). 11 (lex tua). 12 (lex de fide lata). 16 (tolle igitur legem).
Allgemein zu verstehen, nicht konkret und ausschliesslich auf das Glaubensgesetz bezogen
Sermo 23, wo Ambrosius den Wunsch seiner Gemeinde hinsichtlich des Auxentius erwihnt:
leges suas secum ferat! (vgl. auch Sermo 24 und Epist. 21,9). An eine Vielzahl von Gesetzen
denkt G. Rauschen, Jahrbiicher 232 (anders schon H. von Campenhausen, Ambrosius von Mai-
land 206, Anm. 1).



52 . Gunther Gottlieb

haben wir Anhaltspunkte fiir die neuen Themen. Der Kern der Sache war dort
auch nicht das Glaubensgut selbst, sondern das Nebeneinander verschiedener
dogmatischer Gruppierungen. Cod. Theod. XVI 1,4 war keine lex de fide, weil
der Kaiser nur das Recht auf Versammlungsfreiheit fiir unterschiedliche dogma- -
tische Richtungen feststellte. Dabei nannte er freilich die von ihm begiinstigte
dogmatische Richtung, ohne sie allerdings schon mit dem Anspruch auf allei-
nige Geltung auszuriisten. Der Erlass war eine Rechtsgrundlage nur fiir Ver-
handlungen iiber die ungestorte Ausiibung des Gottesdienstes in einer eigenen
Kirche, die in der Gemeinde des Ambrosius (also in Mailand) bis jetzt natiirlich
nicht zur Verfiigung stand. 386 ging es wie im Vorjahr zunichst nur um eine Kir-
che: 385 war es die basilica Portiana (extramurana), 386 zunichst die basilica
nova (intramurana) und dann wieder die Portiana. 385 sollten Verhandlungen
zum Ziele fithren, Anfang 386 ein Gesetz iiber die freie Ausiibung des Gottes-
dienstes. Dann erhob der Kaiser den Anspruch auf grundsitzlich alle Kirchen in
allen Provinzen (seines Reichsteiles): die gesetzliche Grundlage war die lex de
fide, die in der Zeit zwischen der Absendung der Epist. 20 und der Rede gegen
Auxentius veroffentlicht worden war. Valentinian erkldarte das homdische Be-
kenntnis von Ariminum wie vormals Constantius II. zum offiziellen Bekenntnis
in seinem Reichsteil. Wer sich nicht unterwerfen wollte, war der Vertreibung
ausgeliefert. Die Kirchen konnten zur Ubergabe an die Hom&er (nach Ambro-
- sius: Arianer) beschlagnahmt werden46. Das war eine Reihe von Steigerungen.

46 Aufzwingung der Formel von Ariminum — Sermo 25: hanc ergo legem quisquam sequatur, qua
Sfirmatur Ariminense concilium, in quo creatura dictus est Christus ...; Epist. 21, 13-14: Quid illis
aliud placere, nisi (quod absit) ut Christi divinitas denegetur? Cum iis plane bene convenit Ariano,
qui creaturam Christum dicit, quod etiam gentiles ac Judaei promptissime confitentur. — Hoc
scriptum est in Ariminensi synodo: meritoque concilium illud exhorreo, sequens tractatum conci-
lii Nicaeni, a quo me nec mors, nec gladius poterit separare. Quam fidem etiam parens clementiae
tuae Theodosius beatissimus imperator et sequitur et probavit. Hanc fidem Galliae tenent, hanc
Hispaniae, et cum pia divini Spiritus confessione custodiunt. Vertreibung aus dem Amt und
Ubergabe der Kirchen — Sermo 16: quando per ecclesia iubentur eiici catholici sacerdotes, resi-
stentes gladio feriri, curiales proscribi omnes, nisi mandatum impleverint?; 31: numquid de eccle-
siae basilicis occupandis possunt denarium offerre Caesaris? (d.h. einen Besitztitel vorweisen);
24: Qui (sc. Auxentius) quos non potuerit sermone decipere, eos gladio putat esse feriendos,
cruentas leges ore dictans, manu scribens, et putans quod lex fidem possit hominibus imperare ...
Et nos per legem Domini nostri Jesu Christi moriamur huic legi, quae sancit decreta perfidiae.
Non lex Ecclesiam congregavit, sed fides Christi ...; Epist. 21,11-12: Quis erit igitur ille, qui cum
legat per tot provincias uno momento esse mandatum, ut quicunque obviaverit imperatori, feriatur
gladio: quicunque Dei templum non tradiderit, protinus occidatur? quis, inquam, est qui possit vel
unus, vel inter paucos dicere imperatori: lex tua mihi non probatur? Non permittitur hoc dicere sa-
cerdotibus, permittitur laicis? Et iudicabit de fide qui aut gratiam sperat, aut metuit offensam?
Deinde ipse committam, ut eligam iudices laicos, qui cum tenuerint fide veritatem, aut proscriban-
tur, aut necentur, quod lex de fide lata decernit? Ego igitur aut praevaricationi offeram homines
aut poenae; 19. Atque utinam liquido mihi pateret quod Arianis Ecclesia minime fraderetur!
sponte me offerrem tuae pietatis arbitrio. Sed si ego solus interstrepo, cur etiam de aliis omnibus
invadendis Ecclesiis est praeceptum! Auch Epist. 21,9 zeigt, dass nach dem neuen Gesetz das
Bekenntnis zum Nicaenum nicht mehr zuléssig ist; eben deshalb gilt der Hymnengesang als



Der Mailiander Kirchenstreit von 385/386 53

" Die erfolglose, verletzte und durch die Standhaftigkeit und Geradlinigkeit des
Ambrosius gereizte Staatsmacht trat jeweils heftiger und energischer auf. Nach-
dem verkiindet worden war, dass die in Ariminum aufgestellte dogmatische For-
mel rechter Glauben sei, war das nicaenische Bekenntnis in Frage gestellt und
alle katholischen Kirchen, soweit die Befehlsgewalt Valentinians reichte, grund-
sitzlich der Verfugungsgewalt des Kaisers ausgeliefert. Was das heisst, werden
wir noch erortern. Auch die Aufforderung an Ambrosius, sich im Palast einer Dis-
putation iiber den Glauben zu stellen, war eine Folge der lex de fide. Dabei war
fiir Ambrosius die Sachlage klar: Ein freies Religionsgesprich kann es nicht ge-
ben, wo der Kaiser den Ausgang durch ein Gesetz prijudiziert?’, und rechtmais-
sige Konzilien sind nicht moglich, solange ein solches Gesetz in Kraft ist; denn
nicht der Kaiser kann den Glaubensinhalt festsetzen, indem er diese oder jene
aus Diskussionen und Interpretationen entstandene Formel mit Gesetzesvoll-
macht ausstattet. (Auch die Viter von Nicaea haben ja nicht Glaubensgut ge-
schaffen, sondern nur aufgeschrieben — kdnnen wir in Gedanken hinzufiigen.)
Das nicht im Wortlaut erhaltene, aber von Ambrosius mehrfach erwiahnte Ge-
setz Valentinians bestimmte a) den verbindlichen Inhalt des Glaubensgutes, b)
den Geltungsbereich und c¢) den Spielraum fiir den Einsatz der Staatsmacht.
Nun sind hinsichtlich des Gesetzestextes Zweifel an der Zuverldssigkeit der Aus-
sagen des Ambrosius gedussert worden. Man hilt sie fur tendenzitse Erfindun-
gen und Ubertreibungen. Die Bedenken sind gegenstandslos, weil 1. alle wesent-
lichen Hinweise im Brief des Ambrosius an den Kaiser (Epist. 21) zu finden sind,
also eben nicht nur in dem stark polemisch eingefarbten Sermo, und 2. ein Brief
des Gegenkaisers Maximus, der zugunsten der Orthodoxie eingriff, die entschei-
denden Punkte bestétigt. Maximus weiss, dass ein Kampfgesetz gegen die katho-
lische Kirche erlassen wurde, er weiss von der Belagerung der Kirchen, der An-
drohung der Strafen einschliesslich der Todesstrafe, der Besetzung von Bistii-
mern mit Arianern und vom Druck auf die Untertanen, das Bekenntnis von
Ariminum anzunehmen*3.

aufrithrerisch, weil er dieses Glaubensbekenntnis enthilt: certatim omnes student fidem fateri:
Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum norunt versibus praedicare (Sermo 34); alle Gemeinde-
mitglieder, die sich am Gesang beteiligen, sind damit Confessores.

47 Daritber Ambrosius ausfithrlich im Brief an den Kaiser (Epist. 21,9-11. 15-20). Er begriindet
seine Weigerung, an einem Glaubensgespriach vor dem Kaiser teilzunehmen, weil eine solche
Disputation nur in der Kirche, nicht ausserhalb stattfinden diirfe und im iibrigen nur nach Be-
seitigung des Glaubensgesetzes eine Erorterung der Glaubensfragen moglich sein kdnne.
Unter den gegebenen Umstianden regiere nur kaiserlicher Zwang!

48 Coll. Avell. 39,3 und 8 (CSEL XXXV 1, p. 89f.): audio enim ... nouis clementiae tuae edictis
ecclesiis catholicis uim illatam fuisse, obsideri in basilicis sacerdotes, multam esse propositam,
poenam capitis adiectam et legem sanctissimam sub nomine nescio cuius legis euerti ... (8) unde
aequum admodum est, ne sancto numini dicata conuellas, Italiam omnem et uenerabilem Romam
ceterasque prouincias suis ecclesiis, suis sacerdotibus reddas neque te medius interseras, cum fas
sit iustius, qui a catholica ecclesia Arianorum interpretatione discesserint, errorem suum uera
religione mutare quam recte sentientibus suam inmittere prauitatem.



54 Gunther Gottlieb

Die lex de fide ist einige Zeit vor dem 17. Juni, dem Tag der Auffindung der
Mirtyrergebeine in der Bischofskirche, wahrscheinlich bald nach dem Scheitern
der kaiserlichen Anspriiche wihrend der Osterwoche, erlassen worden. Natiir-
lich haben radikale arianische Gruppierungen am Hofe unter der Anfiihrer-
schaft der Iustina und des Mercurinus (Auxentius) den Kaiser gedriangt. Ambro-
sius spielt auf solche Zusammenhinge an°.

Die erste Folge war die Anordnung, Ambrosius solle seine Bischofskirche
dem Auxentius iibergeben und selbst in die Verbannung gehen, sofern er den or-
thodoxen Glauben bewahre: Massnahmen also, wie sie bis Ostern 386 (Epist. 20
als terminus post quem) nicht ergriffen wurden und auch bis dahin keine Rechts-
grundlage gehabt hitten.

5. Abschliessende Wiirdigung

Zum Schluss die wichtige Frage nach dem Sinn und den moglichen Folgen
der vom Kaiser verfiigten Massnahmen. Wir nehmen den Widerspruch zwi-
schen der Einschitzung durch Ambrosius und der Deutung durch H. von Cam-
penhausen zum methodischen Ansatzpunkt:

1. Ambrosius, dessen anklagende Kritik so eindeutig ist: Wann jemals sei zuvor
befohlen worden, rechtgldubige Bischofe zu vertreiben, die sich Widersetzen-
den dem Richterschwert auszuliefern und die Mitglieder der Gemeinderéte
zu verbannen, falls sie die kaiserlichen Anordnungen nicht ausfithren ...3°

2. H. von Campenhausen: Die Frage sei, wie weit die Drohungen des Ediktes
buchstiblich ernst genommen werden diirften; die kirchenpolitische Bedeu-
tung der letzten ‘arianischen’ Reaktion werde iiberschitzt; die bescheidenen
Anfinge des Kampfes liessen keinen weitgreifenden kirchenpolitischen Plan
erkennen; ein Versuch ausserhalb Mailands mit dem Edikt durchzudringen,
sei nicht iiberliefert ...5!

Natiirlich kennen wir das dussere Erscheinungsbild: Was sich wirklich
ereignet hat, reichte nicht iiber Mailand hinaus. Die erste Erprobung blieb auf
Mailand beschriankt. Daraus konnte abgeleitet werden, der Kaiser habe seinen
Erlass zwar sicher ernst gemeint, nur die Verhéltnisse, nimlich das rasche Nach-
geben des Kaisers vor dem kirchlichen Widerstand in Mailand, hitten den
Nachweis der Ernsthaftigkeit verhindert. Dann bliebe die Frage nach weiterrei-
chenden Absichten letztlich unentschieden. Wir kénnten auch sagen, das, was in
Mailand geschehen ist, sei auch ohne sonstige Folgen wichtig genug, um einen
gebiihrenden Platz in der Kirchengeschichte des 4. Jahrhunderts einzunehmen:
Denn die gesetzliche Grundlage war geschaffen (das ist entscheidend), und der
Hof machte auch sofort den ernsthaften Versuch, nach dem Gesetz zu verfahren,

49 Sermo 15-17.22-24. 26; Epist. 21, 6. 13. 16.

50 Vgl. oben S. 52-54.
51 Ambrosius 206f.



Der Maildnder Kirchenstreit von 385/386 55

indem er Ambrosius aufforderte, seine Bischofskirche dem Auxentius zu iiber-
geben und ins Exil zu gehen, falls er beiseinem Glauben verharre. Wir verstehen
die Schritte kaum, wenn wir sie nur vom Scheitern des kaiserlichen Versuches
und nicht von der Zielsetzung her einordnen.

Die Wiirdigung der kaiserlichen Gesetzgebung hidngt aber letztlich auch
nicht an der Tatsache, dass alles sich nur in einer Stadt abgespielt hat und um eine
Kirche drehte. Die ganze Sache hatte ihre grundsitzliche Bedeutung, wobei die
Beschrinkung auf einen Schauplatz eher zweitrangig ist; denn betroffen war
nicht nur das Glaubensgut der Kirche, sondern auch die Freiheit der Kirche in
Angelegenheiten des Glaubens. Kirche und Glauben bedeuteten fiir Ambrosius
die volle Einheit der Kirche unter dem nicaenischen Bekenntnis und die volle
Hoheit der Kirche in Glaubensdingen. Wurden diese Vorbedingungen und
Grundregeln an einem Platz in Frage gestellt, dann war das keine harmiose Ne-
bensache, sondern ein Anstoss erregender Vorfall von reichsweiter Wichtigkeit.

Das wird noch deutlicher, wenn wir Eigenarten der Rechtsanschauung in
den Gedankengang einfiigen: Was der Kaiser verordnete, musste nicht sofort
mit Hilfe der Staatsmacht planmassig und reichsweit in die Tat umgesetzt wer-
den. Natiirlich galt das Gesetz grundsitzlich im ganzen Herrschaftsbereich Va-
lentinians. Aber nur in Mailand sass damals die arianische Gruppierung, deren
Anspriiche befriedigt werden sollten. Wir diirfen also getrost annehmen, dass
beispielsweise in Gallien, wo es keine Arianer (Homder) gab, auch nichts ge-
schah. So lange nicht bestimmte Rechte aufgrund bestehender Erlasse eingefor-
dert wurden oder von Staats wegen unbedingt durchgesetzt werden sollten,
ruhte in der Regel das juristische und exekutive Instrumentarium. Nur im Falle
ernsthaft erhobener Anspriiche oder — weitergehend — im Falle von Anzeigen,
hétten auch in Aquileia, Rom oder Karthago’? Zwangsmassnahmen gegen die
katholische Kirche eingeleitet werden kdnnen!

Die Konfiskation von Kirchen (oder: einer Kirche) war unter den vorgege-
benen Rechtsbedingungen nicht anders méglich als auf dem Wege eines Glau-
bensgesetzes, das die Rechte der Nicaener aufhob. Ein Glaubensgesetz schuf
aber Bedingungen, auf die sich die Andersgesinnten, namlich die abweichende
dogmatische Richtung des homdischen Bekenntnisses von Ariminum, sofern
erforderlich, wirksam berufen konnten.

Um so mehr musste Ambrosius die Angelegenheit von ihrer grundsatzli-
chen Seite her wiirdigen, die auch wir angesichts der damals geltenden Voraus-
setzungen nicht ausser acht lassen diirfen.

52 Grundsitzlich auch in Gallien, nur dass Gallien damals in der Hand des Usurpators Maximus
war. Aber Valentinian II. hatte natiirlich nicht auf Gallien verzichtet.



	Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 : Datierung, Verlauf, Deutung

