
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 1

Artikel: Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 : Datierung, Verlauf, Deutung

Autor: Gottlieb, Gunther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386

Datierung, Verlauf, Deutung

Von Gunther Gottlieb, Augsburg

1. Thema, Quellen und Fragestellung

Die Auseinandersetzung zwischen Ambrosius von Mailand und den Aria-
nern, den Anhängern der dogmatischen Richtung des Arius, war mit dem Konzil
von Aquileia (381) nicht beendet, sondern erreichte nach einigen Jahren der
Unterbrechung 385 und 386 einen zweiten, aber auch letzten Höhepunkt. Ein
gewisses Refugium der Arianer war Illyrien, wo nach 378 auch die in dieser
Glaubensform christianisierten Goten Einfluss nahmen. Ausserdem hatten die
Arianer immer versucht, aufden Kaiser einzuwirken, was ihnen bei Gratian nur
unregelmässig, bei Valentinian II. und insbesondere seiner Mutter Iustina aber
dauerhaft gelang. Mailand spielte in den Auseinandersetzungen zwischen der
katholischen (d.h. nicaenischen) Kirche und den Arianern eine Hauptrolle: Es

war nicht nur schon vor 385 eine der ständigen kaiserlichen Residenzen, hatte in
Ambrosius nicht nur einen der führenden Kirchenmänner katholischer Prägung
als Bischof, sondern war, unter einem BischofAuxentius, von 355 bis 373 in aria-
nischer Hand gewesen. Jetzt veränderte die Übersiedlung der Kaiserinmutter
Iustina und ihres Sohnes nach Mailand die kirchlichen Verhältnisse erneut
zugunsten der Arianer. Mehrmals forderte der Kaiser seit 385 die Übergabe einer
Kirche, während Ambrosius mit Unterstützung seiner ihm gefolgschaftlich
ergebenen Gemeinde allen Forderungen und Drohungen widerstand und sich
schliesslich erfolgreich behauptete.

Die Ereignisse der Jahre 385/386 heissen der Mailänder Kirchenstreit. Die
grundsätzliche Bedeutung dieses Kirchenstreites ist niemals bezweifelt worden.
Thema war das Verhältnis zwischen Kirche und Staat (sacrum und Imperium) in
Hinsicht auf den Glauben: genau genommen der Streit darüber, ob es mehrere

* Zu besonderem Dank bin ich Christian Habicht, Princeton, verpflichtet für die Überlassung
von Materialien und Vorarbeiten, die vor längerer Zeit im Rahmen eines Heidelberger
Hauptseminars entstanden sind. Die vorliegende Fassung entspricht im wesentlichen einem
Gastvortrag, den ich im Dezember 1982 in Heidelberg gehalten habe. Aus dieser Gelegenheit ergaben

sich weitere Anregungen, für die ich H. von Campenhausen und A.-M. Ritter aufs freundlichste

danke. Ebenso danke ich W. D. Lebek, Köln, für seine Bereitschaft zur gemeinsamen
Erörterung einiger Einzelheiten.



38 Gunther Gottlieb

gleichermassen verbindliche, für die Glaubensentscheidung gleichwertige
Glaubensinhalte geben könne; ob, davon ausgehend, der Kaiser das Recht
habe, zugunsten der von ihm geforderten dogmatischen Richtung, nämlich der
homöischen (in der Sprache des Ambrosius: arianischen) Formel des Konzils
von Rimini (359), 1. die Überlassung von Kirchen zu fordern, 2. womöglich
Kirchen zu enteignen, 3. solche Glaubensformeln mit Hilfe seiner gesetzgeberischen

Autorität für allgemein und ausschliesslich gültig zu erklären. Die Kontrahenten

waren Kaiser Valentinian II., seine Mutter Iustina und der homöische
Bischof Mercurinus (nach dem arianischen Vorgänger des Ambrosius nannte er
sich in Mailand Auxentius) auf der einen, Bischof Ambrosius und seine
Gemeinde auf der anderen Seite.

Der Konflikt ist gut dokumentiert. Primärquellen sind:
1. Ein Gesetz Valentinians II. vom 23. Januar 386 (Cod. Theod. XVI 1,4),

das allen, die dem in Rimini (359) und Constantinopel (360) aufgestellten
Bekenntnis (also der homöischen Glaubensformel) folgten, Versammlungsfreiheit
(das Recht, sich zum Gottesdienst zu versammeln) gewährte und denen, welche
meinten, ihnen allein sei die freie Ausübung des Gottesdientes erlaubt (gemeint
sind die Nicaener), anbefahl, sich aller die Ruhe und Ordnung störenden Taten
zu enthalten; andernfalls seien sie seditionis auctores, pacis turbatae ecclesiae

auctores, der maiestas minuta schuldig. Vorsorglich wurde die Todesstrafe
angedroht; auch denen, welche Ausnahmen zu erreichen suchten1.

2. Ein Brief des Ambrosius (Epist. 20) an seine in Rom lebende Schwester
Marcellina mit einem Bericht über die Ereignisse m Mailand2. Das Generalthema

des Briefes ist das Verlangen des Kaisers nach einer Kirche für den
Gottesdienst der von ihm und seiner Mutter geforderten dogmatischen Richtung,
die Ambrosius als arianisch, das heisst häretisch bezeichnet (20, 5.12). Der Kaiser

forderte nun nicht mehr die ausserhalb der Mauern gelegene basilica
Portiana, sondern die innerhalb der Mauern erbaute grössere basilica nova. Mit
Hilfe eines Vermittlungsvorschlags wollte der Hof allerdings nach wie vor
wenigstens die Übergabe der Portiana erreichen. Es ging also um das Verfügungsrecht

über zunächst eine Mailänder Kirche und den ungehinderten Gottesdienst
einer im Sinne der Orthodoxie häretischen Gruppierung, im Sinne des Kaisers
vorerst einer Glaubensrichtung neben anderen. Daraus erklärt sich die Haltung

1 Damus copiam colhgendi his, qui secundum ea sentiunt, quae temporibus divae memoriae Con-
stanti sacerdotibus convocatis ex omni orbe Romano expositaque fide ab his ipsis, qui dissentire
noscuntur, Anminensi concilio, Constantmopol(itano) etiam confirmata in aelernum mansura
decreta sunt Conveniendi etiam quibus mssimuspatescat arbitrium, scituris his, qui sibi tantum
existimant colhgendi copiam contributam, quod, si turbulentum quippiam contra nostrae tran-
quillitatispraeceptumfaciendum esse temptaverint, ut seditionis auctorespacisque turbatae ecclesiae,

etiam maiestatis capite ac sanguine sintsupphcia luituri, manente nihilo minus eos supplicio,
qui contra hanc dispositionem nostram obreptive aut clanculo supplicare temptaverint

1 Alle Texte des Ambrosius in Patrologia Latina (PL), ed J P Migne, Bd XVI, Sp 1036-1062
Leider sind die hier einschlägigen Texte immer noch nicht im CSEL ediert.



Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 39

der Staatsmacht: Ambrosius soll dafür sorgen, dass das Volk (die Gemeinde)
keine Tumulte anzettelt (20,2). Als die Gemeinde aufdie Forderung nach Übergabe

wenigstens der ecclesia Portiana mit Weigerung reagierte, kündigte der
praefectus die Anzeige beim Kaiser an (20,3). Demnach lag nach Ansicht der
Behörden der Tatbestand strafwürdigen Verhaltens vor. Dem hartnäckigen Widerstand

des Ambrosius und seiner Gemeinde folgten erste Strafmassnahmen,
zunächst gegen die Kaufleute (20,6). Das Verhalten des Ambrosius und seiner
Gemeinde galt als seditio (20,7); er wird Anstifter (incentor) von Unruhen und
Tumulten genannt (20,10) und des Eingriffs in das Verfügungsrecht des Kaisers
beschuldigt (22). Demgegenüber erhebt Ambrosius gegen die kaiserlichen Befehlshaber

den Vorwurf der perturbatio publica3; eben des Vergehens, das der Kaiser
ihm und seiner Gemeinde anlastete.

3. Ein Brief des Ambrosius an Kaiser Valentinian II. (Epist. 21) und seine
Rede gegen den Arianer Auxentius ([Mercurinus] sermo contra Auxentium de
basilicis tradendis). Beide Texte sind inhaltlich eng miteinander verbunden.
Ambrosius verteidigt seinen Standpunkt, wehrt sich gegen kaiserliche Massnahmen
zur Reglementierung des Glaubens und richtet heftige Angriffe gegen Auxentius.

Im einzelnen ist folgendes wichtig: Ambrosius fragt, wann denn jemals
zuvor befohlen worden sei, die katholischen (das heisst rechtgläubigen) Bischöfe zu
vertreiben, die Widerstand Leistenden dem Richterschwert auszuliefern und die
curiales (die Angehörigen des Decurionenstandes) in allen Provinzen zu verbannen,

falls sie die kaiserliche Anordnung nicht ausführten4. Wer den Glauben
bezeuge, werde getötet; denn so bestimme es das über den Glauben herausgegebene

Gesetz, die lex de fide lata (Epist. 21,11/12). Der Kaiser meine, ein Gesetz
könne den Menschen den Glauben befehlen (Sermo 24), masse sich ein Urteil
über den Glauben an (Epist. 21,5) und wolle den verbindlichen Glaubensinhalt
festlegen (Sermo 29). Wenn schon eine Erörterung des Glaubens stattfinden
solle (die eigentlich ganz überflüssig ist), dann nur nach Beseitigung der lex defi-
des. Ambrosius stellt der Formel von Ariminum das Nicaenum entgegen; zu
dem sich auch Kaiser Theodosius und die gallischen und spanischen Provinzen
bekannten (über die damals der Gegenkaiser Maximus regierte [Epist. 21,14]).
Die Kaiser Constantinus und anfangs auch Constantius (sc. Constantius II.) hätten

nicht den Glauben durch Gesetze verfügt, sondern das freie Urteil der
Bischöfe geachtet. Unter Constantius hätten sich freilich die Verhältnisse geändert,

als einige im Palast über den Glauben urteilen wollten (nämlich die Arianer

3 Ebd. 9: Aderant Gothi tribuni, adonebar eos, dicens: Propterea vospossessio Romana suscepit, ut
perturbationis publicae vos praebeatis mimstros?

4 Sermo 16: Quandoper Ecclesia iubentur enci catholici sacerdotes resistentes gladto feriri, curiales

proscribi omnes, nisi mandatum implevermt?
5 Epist. 21,16: Si ad Synodum provocal Auxentius, ut de fide disputet (licet non sit necesse propter

unum tot episcopos fatigari, qui etiam si angelus de coelo esset, pact Ecclesiarum non deberet

praeferri); cum audiero synodum congregart, etipse non deero Tolle igitur legem, si vis esse certamen.



40 Gunther Gottlieb

Ursatius von Singidunum und Valens von Mursa) und durch Betrügereien eine
Änderung der Glaubenshaltungen erreichten (Epist. 21,15). Ambrosius solle für
dieses Gesetz sterben, welches die Verfügungen des Unglaubens (den Untertanen)

verordne, obwohl der Glaube an Christus, nicht ein Gesetz die Kirche
versammelt habe (Sermo 24).

4. Der Bericht des Augenzeugen Augustinus6 und ein Brief des Gegenkaisers

Maximus an Valentinian II.7.
Aus zweiter Hand stammt die Darstellung des Paulinus von Mailand, später

Sekretär des Ambrosius und Verfasser einer Vita S. Ambrosii8.
So breit der Konsens über den kirchenpolitischen Rang des Mailänder

Streites ist9, so schmal ist er bezüglich seiner formalen und inhaltlichen Beschaffenheit.

Die zum Teil erheblichen Meinungsverschiedenheiten betreffen den
Verlaufdes Konfliktes: insbesondere die zeitliche Reihenfolge der drei Texte des

Ambrosius, daher auch der in ihnen geschilderten Ereignisse und deren absolute
Chronologie; den sachlichen und zeitlichen Zusammenhang zwischen diesen
Texten und dem Toleranzgesetz vom 23. Januar 386; die Frage nach möglicherweise

weiteren, jedoch verlorenen gesetzgeberischen und administrativen
Massnahmen Kaiser Valentinians II. (die bisher nicht deutlich genug gestellt worden
ist); mehr am Rande die Frage, um welche Kirchen es in der Auseinanderset-
zungjeweils ging.

Um von hinten anzufangen: Mit eben diesem Problem hat sich in einem
jüngst erschienenen Aufsatz Andrew Lenox-Conyngham befasst10. Seine
Ergebnisse zur Topographie sind folgende: Drei Kirchen seien Schauplätze des

Konfliktes gewesen, die Portiana, vetus und nova. Ambrosius habe sich meist in
der vetus basilica aufgehalten (auch am Palmsonntag), die auch die eigentliche

6 Confess IX 7
7 Coll Avell Nr 39 (ed O Guenther, CSEL XXXV 1, p 88-90)
8 PL XIV, Sp 29-50, hier Sp 32-34 Vita Ambrosii 12-15) Zu anderen sekundären Quellen

H von Campenhausen, Ambrosius von Mailand (Berlin 1929) 190f mit Anm 6
9 G Rauschen, Jahrbucher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theodosius dem Grossen

(Freiburg/Brsg 1897)212-214 230 232f 242-245 488—491, O Seeck, Geschichte des Untergangs

der antiken Welt (Nachdruck Darmstadt 1966) V 200-207 515-518, E Stein, Geschichte
des spatromischen Reiches (Wien 1928) 1314f, H von Campenhausen, Ambrosius von Mailand
als Kirchenpolitiker (Berlin 1929) 189-222, E Caspar, Geschichte des Papsttums (Tubingen
1930) 1271-273 600, J -R Palanque, Saint Ambroise et l'Empire Romain (Paris 1933) 139-164
370-377 466-468 511-514,F H. Dudden, The Life and TimesofSt Ambrose (Oxford 1935) I
270-297; J M van Haenngen, De Valentiniano II et Ambrosio Illustrantur et digeruntur res
anno 386 gestae, Mnemosyne, 3 Serie, 5 (1937) 28-33 152-158 229-240, H Lietzmann,
Geschichte der Alten Kirche (Berlin 1944, 4 Aull 1961) IV 69-74, H Berkhof, Kirche und Kaiser
(dt Ausgabe Zollikon-Zurich 1947) 135-142, W Ensslin, Valentinianus II, RE VII A 2, Sp
2215-2221, H von Campenhausen, Lateinische Kirchenvater (Stuttgart 1960) 93-99, A. Pa-

redi, S Ambrogio e la sua etä (2 Auf! Milano 1960) 338-359, H Rahner, Kirche und Staat im
frühen Christentum (München 1961) 99-102, C Monno, Chiesa e Stato nella dottrina dl S.

Ambrogio (Roma 1963) 150-154
10 The Topography of the Basilica Conflict ofA D 385/6 in Milan, Historia 31 (1982) 353-363



Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 41

Bischofskirche gewesen sei. Zunächst habe der Kaiser die nova für seinen
Gottesdienst gefordert, aber alle Massnahmen, wie zum Beispiel Aufhängen der ve-
lae und cortinae und Belagerung durch das Militär, hätten der Portiana gegolten,
die bis zum Abzug des Militärs nicht benutzt werden konnte. Das Haus des
Ambrosius habe sich in der Nähe der vetus basilica befunden. Anders van Haerin-
gen, der davon ausgeht, dass der ganze Streit nur zwei Kirchen betraf, a) die
Portiana (welche auch die ältere und kleinere gewesen sei und natürlich, wie wir von
Ambrosius wissen, ausserhalb der Mauern lag) und b) die nova (die grössere
innerhalb der Mauern). Lenox-Conyngham hat die verschiedenen Ansichten
sorgfältig zusammengestellt. Ich habe allerdings nicht den Eindruck, dass sein

Vorschlag schon die Lösung des Problems ist, und bin eher geneigt, van Haerin-
gen zu folgen. Nun ist die Frage nach den Kirchen hier nicht die Hauptsache, so
dass ich mich auf einige Hinweise beschränken kann.

Ambrosius schrieb an seine Schwester, die sicher mit den örtlichen Verhältnissen

in Mailand vertraut war und sowohl die Zahl der Kirchen als auch deren
Lage kannte: Was uns schwer fällt zu enträtseln, waren für Marcellina bekannte
Tatsachen. Wenn die basilica Portiana und die basilica vetus dieselbe Kirche
waren, dann hat Ambrosius diese Kirche einmal als Portiana und extramurana
(Epist. 20,1 und 2), ein andermal als basilica vetus (Epist. 20,10) bezeichnet, wobei

er durch nova, intramurana und maior den Gegensatz veranschaulicht. Aber
er nennt sie am Ende des Briefes (20,24) auch einmal minor, was durchaus den
schon in 20,1 angedeuteten Unterscheidungsmerkmalen entspricht. Wir müss-
ten ausserdem davon ausgehen, dass Ambrosius innerhalb der Mauern keine
ältere Bischofskirche, sondern nur die basilica nova zur Verfügung gehabt hat,
was aber nicht ungewöhnlich wäre, da die ältesten christlichen Kirchen extra
muros lagen. Van Haeringen hat die These aufgestellt, dass Ambrosius stets die
basilica nova meine, wenn er basilica ohne erläuternden Zusatz verwende11. Nur
einmal weiche Ambrosius von dieser Regel ab (20,13), um Irrtümer zu vermeiden.

Ambrosius erwähnt in 20,13 zweimal die neue Kirche (das zweite Mal durch
den Hinweis, dass auch in jener Kirche seine Anwesenheit gefordert werde);
allerdings berichtet er in 20,13, und zwar gleich eingangs, auch von der basilica
(ohne Zusatz), die vom Wehklagen des Gemeindevolkes umströmt sei, und
damit kann er doch nicht die nova meinen, die er erst im nächsten Teil des Satzes

ausdrücklich hervorhebt. Man sollte also erwägen, ob es nicht umgekehrt ist:
Der auf einen Ausgleich zwischen Hof und Bischof zielende Vorschlag des Prä-
fekten betraf die basilica Portiana (20,3). Wenn dieser Vorschlag die Zustimmung

zumindest des Kaisers und des Kronrates hatte, was wahrscheinlich ist,
dann war die Portiana im weiteren Verlauf der Auseinandersetzung auch des
Jahres 386 neben der nova eine umstrittene Kirche, und es ging dem Kaiser
weiterhin auch um diese Kirche und nicht nur um die basilica nova. Deshalb können
sich durchaus alle Stellen, an denen Ambrosius basilica schreibt, auf die basilica

11 Van Haeringen, Mnemosyne 5 (1937) 152-158.



42 Gunther Gottlieb

Portiana beziehen (20,7.8.11.13.19.20.26), was inbesondere auch durch Epist.
20,13, wo die basilica nova offenkundig erstmals ins Blickfeld rückt, naheliegend
zu sein scheint. Schliesslich müssen wir unterscheiden, wann Ambrosius aus
eigener Anschauung, als Augen- und Ohrenzeuge, berichtet und wann er auf die
Berichterstattung anderer angewiesen war. Im übrigen ist Epist. 20 kein zeitlich
lückenloser, Tag für Tag fortschreitender Bericht.

Insbesondere die anderen Fragen harren noch der erneuten Erörterung
und der Lösung. Fortschritte können für die Gesamtbeurteilung des Ereignisses
neue Akzente geben.

2. Der Anfang des Kirchenstreites. Stand der Forschung. Datierungsfragen

Der Kirchenstreit begann im Jahre 385. Damals verlangte der Kaiser, der
unter dem Einfluss seiner arianisch (homöisch) gesinnten Mutter stand, die
Herausgabe der basilica Portiana, die ausserhalb der Stadtmauern lag12. Ambrosius
konnte durch sein Erscheinen vor dem kaiserlichen Konsistorium und mit Hilfe
seiner Mailänder Gemeinde, die vor dem Palast demonstrierte, die kaiserliche
Forderung abwehren13. Der Vorstoss des Hofes beachtete zwar das Gesetz vom
20. Januar 381 (Cod. Theod. XVI 5,6), das häretische, für unseren Zusammenhang

richtiger gesagt: nichtnicaenische, Kultgemeinschaften nur innerhalb der
Städte verbot, aber nicht mehr die weitergehenden Gesetze, welche jede
nichtnicaenische Versammlung untersagten14. In gewisser Weise war also die Absicht
rechtskonform, obschon sie zugleich zeigt, worum es eigentlich ging: um die feste
Einrichtung und dauernde Ausübung des Gottesdienstes in bereits vorhandenen

Kirchen nach der Formel von Rimini, welche neben dem nicaenisch-con-
stantinopolitanischen, also katholischen Bekenntnis gleiches Recht haben sollte.
Die hier nachweisbare formale Beachtung und Inanspruchnahme des Rechts
durch den kaiserlichen Hof ist, das sei vorweg gesagt, ein Schlüssel für die pas-

12 Aus Epist. 20,1 wird deutlich, dass früher die Portiana, jetzt die basilica nova gefordert wird
nec tarn Portiana... petebatur, sed basilica nova ...); nach Sermo 29 hat die Auseinandersetzung

um eine Kirche im Jahr zuvor, also 385, begonnen quasi vero superiore anno quando ad
palatium sumpetitus, cumpraesentibusprimatibus ante consistorium tractaretur, cum imperator
basilicam vellet eripere...).

13 Sermo 29 (vgl. Anm 7)... ego tunc aulae contemplatione regahs infractus sim, constantiam non
tenuerim sacerdotis, aut imminuto iure discesserim? Nonne meminerunt quod ubi me cognovit
populuspalatium petisse, ita irruit, ut vim ejusferre non possent; quando comiti militari cum ex-
peditis adfugandam multitudinem egresso obtulerunt omnes se neci pro fide Christi?

14 Schon die Gesetze der Kaiser Gratian und Theodosius aus den Jahren 379-383 können als wei¬

tergehende Verbote bezeichnet werden (Cod. Theod. XVI 5,5.6 und 8). Am deutlichsten ist ein
Gesetz Valentimans II. vom 25. Juli 383, das jede Zusammenkunft der vom nicaenischen
Bekenntnis abweichenden Häretiker verbot (Cod. Theod XVI 5,11): Omnes omnino, quoscumque
diversarum haeresum error exagitat, id est Eunomiani, Arriani, Macedonians Pneumatomachi
nullis circuits coeant, nullam colbgant multitudinem, nullum ad sepopulum trahant nec ad imagi-
nem ecclesiarum parietes privatos ostendant.



Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 43

sende Würdigung auch der weiteren Ereignisse. Die Stellung der Kirche im
römischen Staat seit Kaiser Constantinus hat eine Angewiesenheit der Kirche auf
die in der Verfügung des Kaisers liegende Gesetzgebung erzeugt, deren sich
auch der Kaiser, wenn er das wollte, einseitig bedienen konnte.

Ich habe zuerst die Anfänge des Mailänder Kirchenstreites beschrieben,
weil wir mit ihnen auf die strittigen chronologischen Fragen stossen: Genau
datiert ist nur Valentinians Toleranzgesetz vom 23. Januar 386. Es ist a) chronologisch

und b) sachüch (wie wir noch sehen werden) der feste Bezugspunkt für die
drei Texte des Ambrosius, um deren zeitliche Abfolge es geht.

Brief 21 und Sermo contra Auxentium und die darin geschilderten Ereignisse

gehören in das Jahr 386: zwischen den 23. Januar und die Auffindung der
Gebeine der Märtyrer Gervasius und Protasius am 17. Juni. Darüber ist man
sich einig. Strittig ist die Datierung des Briefes 20 und der dort beschriebenen
Vorgänge sowohl in Hinsicht aufdas Jahr (385 oder 386) als auch aufdie Reihenfolge,

nämlich vor oder nach Epist. 21 und Sermo. Summarisch zusammengestellt

ergibt sich folgender Befund:
1. Verteilung auf die Jahre 385/386 (für 386 unabhängig von der Reihenfolge):

a) Epist. 20: 385; Epist. 21 und Sermo: 386. Die Benediktiner in ihrer Ausgabe
der Ambrosius-Briefe (vgl. PL XVI, Sp. 1036); Rauschen, Jahrbücher 212-
214 und 488-490; von Campenhausen, Ambrosius 190f. (mit Anm. 6);
Dudden, St. Ambrose 270 (mit Anm. 1); Lietzmann, Geschichte IV 69;
Rahner, Kirche und Staat 99.

b) Epist. 20; Epist. 21 und Sermo: 386. Seeck, Geschichte des Untergangs V
201f. 515; Stein, Geschichte 1314f.; Caspar, Papsttum 1600; Palanque, St.

Ambroise 512f.; van Haeringen 229f. (vgl. Anm. 5); Ensslin, RE VIIA 2, Sp.
2217f.

2. Reihenfolge der Abfassung und Veröffentlichung (bzw. Absendung):
a) Epist. 20 (385); Epist. 21 und Sermo (386). Rauschen, Jahrbücher 242f.;

von Campenhausen, Ambrosius 190-199; Dudden, St. Ambrose 1283-291.
b) Sermo; Epist. 21; Epist. 20 (alle Texte 386). Seeck, Geschichte des Untergangs

V201f. 515; Stein, Geschichte 1314f.; Caspar, Papsttum 1600; Palanque,

St. Ambroise 512f.
c) Epist. 20; Sermo; Epist. 21 (alle Texte 386). Van Haeringen 229f. (vgl. Anm.

5); Lennox-Conyngham (der van Haeringens Datierung ohne Erörterung
übernimmt) 353-356 (vgl. Anm. 6).
Van Haeringen hat die Reihenfolge der Texte, wie ich glaube, richtig

erkannt, und er hat sie, das ist besonders wichtig, richtig datiert. Seine Erkenntnisse

sind allerdings, obwohl schon 1937 veröffentlicht, soweit ich sehe,
unbeachtet gebheben. Selbst Rahner stiftet noch in seiner Publikation von 1961

mehr Verwirrung als Klarheit15. So werden wir bei den nachfolgenden Erörterungen

auf den Argumenten van Haeringens aufbauen.

15 H. Rahner, Kirche und Staat im frühen Christentum (München 1961) 99-101.



44 Gunther Gottlieb

Wir kehren an den Ausgangspunkt zurück: Die Datierung des Briefes 20
schwankt zwischen 385 und 386. Gegen das Jahr 385 sprechen mehrere
Argumente: die eigenartige Verdoppelung der Vorgänge durch die zweimalige
Verwendung von Militär mit dem Ziel, die Übergabe einer Kirche an den Hof zu
erzwingen; zunächst Ostern 385, dann Ostern 386 oder kurz vorher16; die Tatsache,
dass Augustinus und Pauünus nur einen Einsatz von Militär und eine Belagerung
kennen, während der die Sitte des gemeinsamen Hymnengesanges aufgekommen

sei und die mit der Auffindung der Märtyrergebeine des Gervasius und
Protasius geendet habe17; das sicher richtige Verständnis von Sermo 19, wo nicht
von einem vorgeschriebenen Text die Rede ist, sondern von einem zufalligen
Zusammentreffen, das den Text vom Einzug Jesu in Jerusalem als besonders
passend erscheinen liess18. Wir können einen weiteren Einwand hinzufügen:
Nach Brief 20,1 forderte der Hofnun nicht mehr die ausserhalb der Stadt gelegene

basilica Portiana, sondern eine Kirche innerhalb der Stadtmauern, die basilica

nova19. Schon das nec iam (nun nicht mehr) legt ein relatives Zeitverhältnis
fest: Zu einem nicht näher bestimmbarenfrüheren Zeitpunkt erhob der Hof
Anspruch auf die Portiana, jetzt auf die nova. Der erste Vorfall geschah 385 (ohne
dass wir erführen, wann in jenem Jahr das gewesen ist). Die Absicht des Hofes,
eine Kirche zu beschlagnahmen, bezog sich schon deshalb aufdie Kirche ausserhalb

der Mauern (die Portiana), weil nach Cod. Theod. XVI 5,6 häretische, also
auch arianische, Kultfeiern damals noch innerhalb der Städte verboten waren20.
Erst Cod. Theod. XVI 1,4 vom 23. Januar 386 änderte die Rechtslage und
gestand den Homöern ein uneingeschränktes Versammlungsrecht zu.

Ich denke, die Einwände wirken klärend. 1. Brief20 wurde im Jahre 386
geschrieben. Er enthält einen Bericht über die Osterwoche (genau: über die Zeit
vom Samstag vor Palmsonntag, 27. März, bis Gründonnerstag, 1 ./Karfreitag, 2.

April). 2. Alles, was Ambrosius seiner Schwester mitteilt, hat sich folglich nach
Inkrafttreten des Gesetzes vom 23. Januar 386 ereignet. 3. Die beiden anderen
Texte des Ambrosius (Sermo contra Auxentium und Brief 21) beziehen sich
nicht aufdie in Brief20 geschilderten Ereignisse. Schon gar nicht passen die
Angaben über den Palmsonntag zu den im Sermo beschriebenen Umständen. Dar-

16 O. Seeck, Untergang V201f. 515; E. Stein, Geschichte I 314f.; E. Caspar, Papsttum I 600; J. R.
Palanque, St.Ambroise 511-513; J. H. van Haeringen, Mnemosyne 5 (1937)229-231; W. Ensslin,

RE VIIA2, 2217f.
17 August. Confess. IX 7; Paulinus, Vita S. Ambros. 13f.
18 G. Rauschen, Jahrbücher 489, H. Lietzmann, Gesch d. Alt. Kirche (Berlin 1961) IV 73 mit

Anm. 49; W. Ensslin, RE VIIA2,2219; H. Rahner, Kirche und Staat 101. 158. Richtig dagegen
bereits die Benediktiner, in: PL XVI, p. 893; später O. Seeck, UntergangW 517; J. R. Palanque,
St. Ambroise 512; H. Dudden, St. Ambrose 287 mit Anm. 4; J. H. van Haeringen, Mnemosyne 5

(1937) 240.
19 Postridie quam accept htteras tuas... moles, tnquietudinumgravium coepit moveri. Nec tarn Por¬

tiana, hoc est extramurana, basilicapetebatur, sed basilica nova, hoc est intramurana, quae maior
est.

20 Historia 31 (1982)357.



Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 45

aus folgt noch einmal, dass die Rede nicht am Palmsonntag gehalten worden
sein kann.

3. Sermo contra Auxentium und Brief21

Zunächst hielt Ambrosius den Sermo, dann schrieb er an den Kaiser. Van
Häerin'gen hat dies überzeugend nachgewiesen2'. Das ist fürs erste eine Aussage
über die relative Chronologie. Längst erkannt hatte man ohnehin den engen
zeitlichen, sachlichen und gedanklichen Zusammenhang, in dem die beiden
Texte zueinander stehen. J. R. Palanque hat acht Abschnitte gegenübergestellt,
welche dieselbe Sache in nahezu gleichem Wortlaut darstellen22. Die Liste lässt
sich ergänzen:

Sermo Epist. 21

(1) per tribunos me vidistis aut audistis
imperali mandato esse conventum

(1) ut quo vellem, abirem hinc
(vgl. auch 15)

(3) utinam essem securus quod ecclesia
haereticis minime traderetur

(3) adpalatium imperatoris irem liben-
ter, si hoc congrueret sacerdotis officio;
ut in palatio magis certarem quam in
ecclesia. Sed in consistorio non reus so-
let Christus esse, sedjudex. Causam fi-
dei in ecclesia agendam quis abnuat? Si

quis confidit, hue veniat (vgl. auch 24)

(6) non metuit arma, non barbaros, qui
mortem non timet, qui nulla carnis vo-
luptate retinetur.

(26) et gentiles quosdam quatuor aut
quinque ferme homines elegit (sc. Au-
xentius) cognitores sibi, si tarnen ali-
quos elegit

(1) Dalmatius me tribunus et notarius
mandato clementiae convenit tuae

(18) atque utinam, imperator, non de-
nuntiasses ut quo vellem pergerem

(19) atque utinam liquido mihi patere-
tur quodArianis ecclesia minime traderetur

(17) venissem, imperator, ad consisto-
rium clementiae tuae, ut haec coram
suggererem, si me vel episcopi velpopu-
lus permisissent, dicentes de fide in
ecclesia coram populo debere tractari
(vgl. auch 1,6,15 und 20)

(19) opto ut de me, qualis videtur, sen-
tentia proferatur.

(6) quales autem elegerit (sc. Auxen-
tius) iudices, possumus existimationi
relinquere, quando eorum nomina timet
prodere (vgl. auch 1: nec tarnen expres-
sit eorum nomina)

21 Mnemosyne 5 (1937) 28-33 (insbesondere 32).
22 St. Ambroise 5 f3.



46 Gunther Gottlieb

Auch hier können wir den Ergebnissen van Haeringens weitere Beobachtungen

anfügen: Ambrosius hat im Sermo den Brief an den Kaiser nicht
erwähnt; aber er spricht vor seiner Gemeinde gleich eingangs von der Botschaft
des Kaisers an ihn; von welcher, wie er feststellt, die Gemeinde erfahren habe.
Sie ist die Ursache der Unruhe und Verwirrung, die sich in der Gemeinde
ausgebreitet haben. In diesem Zustand traf Ambrosius seine Gemeinde an, wenn er
sagt, der einzige Grund für die Aufgestörtheit und Furcht müsse sein, dass
Tribunen ihm ein Schreiben des Kaisers überbracht hätten - unter anderem mit der
Aufforderung, die Stadt zu verlassen23. Eine Antwort ist jedenfalls noch nicht
abgesandt. Der Sermo ist die Berichterstattung und die kritische Auseinandersetzung

des Ambrosius mit dem Inhalt des kaiserlichen Schreibens (das wir nicht
kennen) vor der Gemeinde, also öffentlich; der Brief in wichtigen Aussagen die
Willensäusserung der Gläubigen24.

Brief21 wird in seiner Stimmungslage, Zielsetzung und Argumentation nur
verständlich, wenn man ihn als die unmittelbare Folge der Ansprache vor der
Gemeinde begreift und würdigt. Ambrosius holte sich gleichsam aus der Begegnung

mit seiner Gemeinde die Bestätigung und Bestärkung für seine Haltung
gegenüber dem Kaiser. Der Briefwirkt wie in der von Militär umstellten Kirche,
wo Ambrosius seine anklagende Predigt hielt, geschrieben und ist sicher auch
dort in seinen Grundlinien aufgesetzt worden.

Die zweite Frage betrifft das Zeitverhältnis zwischen dem Brief aus der
Osterwoche (Epist. 20) und diesen beiden Texten: Ist der Brief an Marcellina
(Epist. 20) früher oder später als der Sermo und der Brief an den Kaiser (Epist.
21)? Nach Seeck gehören Sermo und Epist. 21 ungefähr in dieselbe Zeit und
gehen dem, was in Epist. 20 mitgeteilt wird, um einige Tage, vielleicht einige
Wochen voraus25. Andere sind Seecks Vorschlag gefolgt, ohne dass diese Reihenfolge

allgemeinen Beifall gefunden hätte26. Wieder war es van Haeringen, der
den richtigen Weg aufgezeigt hat27. Die wesentlichen Argumente sind folgende:
Brief20 dokumentiert den Anfang, nicht die weitere Abfolge oder gar den Höheoder

Endpunkt bedeutsamer und folgenschwerer Ereignisse. Ambrosius
schreibt (20,1):... moles inquietudinum gravium coepit moveri. Nec iam Portiana,
hoc est extramurana basilica petebatur, sed basilica nova, hoc est intramurana,
quae maior est. Der Hinweis auf die Portiana in 20,1 spielt auf die Vorfalle des

Voijahres an28. Die Mitteilung an Marcellina, dass am Tag nach dem Eintreffen
23 Sermo 1: Video vospraeter sohtum subito esse turbatos atque asservantes met. Mtror quid hoc sit,

nist forte quia per tribunos me vidistis aut audistis tmpertah mandato esse conventum; ut quo
Vellern, abirem hinc: et si qui vellent, sequendi potestatem haberent.

24 Epist 21,17 und 18.

25 Untergang V 517
26 E. Stein, Geschichte I314mit Anm. 5; J. R. Palanque, St. Ambroise 146ff. 160ff. 513f.; W. Enss¬

lin, RE VII A2, 2218.
27 Mnemosyne 5 (1937) 229-240
28 Die Worte nec iam Portiana (nun nicht mehr die Portiana) verweisen auf die frühere, jetzt ver¬

änderte Forderung des Kaisers. Zu den Ereignissen des Vorjahres Sermo 29.



Der Mailander Kirchenstreit von 385/386 47

ihres letzten Briefes die schlimme Beunruhigung der Mailänder Gemeinde
eingesetzt habe29, zeigt ebenfalls an, dass wir am Beginn kaiserlicher Eingriffe
stehen. Ambrosius musste sich damals zum ersten Mal mit gezielten Massnahmen
und Anschuldigungen des Hofes auseinandersetzen: Zum ersten Mal griff Militär

in den Streit zwischen Kaiser und Bischof ein30, und zum ersten Mal wurde
gegen Ambrosius der Vorwurf des Hochverrats erhoben31. Die Hinweise im
Sermo und in Brief 21 zu diesen Vorwürfen und zur Frage der Loyalität gegenüber

dem Kaiser sind eindeutig nachgeordnet, mithin später. Über die
Versuchungen des Hiob hat Ambrosius zuerst in der Osterwoche gepredigt. Im Sermo
nimmt er dieses Thema wieder auf und erinnert an die früher gehaltene
Predigt32. Ambrosius befürchtet neue und schlimmere Prüfungen. Der Rückzug des

Militärs am Karfreitag ist nur eine Unterbrechung, nicht das Ende der
Beschwernisse; der Kaiser wird von einigen Hofbeamten weiter gereizt. Der Brief
schliesst mit den Drohungen des Kämmerers (praepositus sacri cubiculi) Calligo-
nus, also eines der höchsten Beamten, er werde Ambrosius enthaupten lassen,
und der Antwort des Bischofs, er sei zum Martyrium bereit33.

Soweit van Haeringen. Seine Argumente haben Überzeugungskraft, und
sie lassen sich durch weitere Beobachtungen erhärten. Ausgangspunkt der
Überlegungen sind folgende Erkenntnisse:
1. Ambrosius setzt im Sermo bestimmte Vorfälle als bekannt voraus, die er nicht

mehr verständlich machen muss, sondern auf die er verweisen kann;
2. der Sermo enthält zugleich neue Sachverhalte, die der Rückbindung an Brief

20 entbehren, aber im Brief an den Kaiser wiederkehren und daher den
fortschreitenden Ablauf von Ereignissen in einem grösseren Zusammenhang
bezeugen;

3. alle wörtlichen Übereinstimmungen zwischen Brief 20 und Sermo bestätigen
aufgrund sachlicher und formaler Anhaltspunkte wie zum Beispiel Wiederholung

von Tatsachen und Motiven, Formulierung und Tempuswahl den Sermo
als das spätere Erzeugnis. In keinem Fall ist das umgekehrte Verhältnis möglich.

Dazu die Beispiele: Der Einsatz von Militär unter Beteiligung von Goten,
die Bereitschaft des Ambrosius zum Martyrium, die Forderung des Kaisers auf
Überlassung einer Kirche und der Widerstand des Bischofs werden im Sermo als
bekannt vorausgesetzt34. Neu ist dagegen die vom Hof übermittelte Aufforderung,

in die Verbannung zu gehen. Sie war eine Steigerung im Verhalten des Kaisers.

In Brief20 hatte Ambrosius Schlimmeres als mögliche kaiserliche Reaktion
29 Epist 20,1.
30 Ambrosius berichtet ab Epist. 20,9 immer wieder über den Einsatz von Militär Im Jahr zuvor

war Ambrosius nur an den Hof bestellt worden.
31 Epist. 20, 22, 23 und 28.
32 Vgl. Epist. 20,14 und 15 mit Sermo 4.
33 Epist 20,28.
34 Epist 20,9. 16 - Sermo 4; Epist. 20,2. 8. 16.19.22-Sermo 3.5.17. 18.31, Epist 20,5.9. 10 23 28

- Sermo 6 (auch 8 9)



48 Gunther Gottheb

befürchtet; aber noch nicht als kaiserliche Äusserung gekannt35. Neu sind die
Vorladung vor den Kronrat zu einer Glaubenserörterung, die Bestellung von
weltlichen Untersuchungsrichtern (cognitores), die Erwähnung des homöischen
Konzils von Anminum und des arianischen Gegenspielers Auxentius (alias
Mercurinus)36. Neu ist der Vorwurf, Ambrosius habe seine Gemeinde getäuscht,
indem er sie seine Hymnen habe singen lassen37. Diese Hymnen waren das in
Verse gesetzte Glaubensbekenntnis38. Die psychologische und moralische
Wirkung des gemeinsamen Gesanges muss sehr gross gewesen sein!39 Übereinstimmungen,

zum Teil bis in den Wortlaut hinein, haben wir darüber hinaus in
folgenden Fällen:

Epist. 20

(8) Auf die Forderung der comites und
tribuni, die Basilica rasch zu übergeben,

da der Kaiser im Rahmen seines
Rechtes handle, antwortete Ambrosius:

si a me peteret, quod meum esset,

id est fundum meum, argentum meum,
quidvis huiusmodi meum, me non refra-
gaturum...

(10) Exigebatur a me, ut compescerem
populum. Referebam in meo iure esse,

ut non excitarem...

(19) Mandatur denique: trade basili-
cam. Respondeo: nec mihi fas est tra-
dere nec tibi accipere, imperator, expe-
dit.

Sermo

(5) Cum esset propositum ut Ecclesiae
vasa iam traderemus, hoc responsi red-
didi, me, si de meis aliquid posceretur,
aut fundus, aut domus, aut aurum, aut
argentum, id quod mei esset, libenter
ojferre...

(30) Revocavi populum, et tarnen
invidiam non evasi...

(5) (hoc responsi reddidi)... deinde con-
sulere me etiam imperatoris saluti, quia
nec mihi expediret tradere nec Uli accipere

35 Vgl Epist 20,27 und 28 Der Kammerer Calhgonus warnt Ambrosius, er werde ihn enthaupten
lassen, aber das ist noch keine offizielle Äusserung des Hofes Ambrosius antwortete, er sei

zum Martyrium bereit In Sermo 1 erfahren wir dann, dass der Kaiser die Verbannung
androht

36 Sermo 3 (Vorladung zur Glaubenserorterung), 26 (cognitores), 25 (Anmmum hanc ergo legem

[zur lex de fide vgl S 39 51-54] quisquam sequatur, qua firmatur Arimmense concilium, in quo
creatura dictus est Christus7), 15 16 17 22-24 26-28 (Auxentius)

37 Sermo 34 Hymnorum quoque meorum carmimbus deceptum populum ferunt
38 Ebd Plane, nec hoc abnuo Grande carmen istud est, quo nihilpotentius Quid enim potentius

quam confessio Trinitatis, quae quotidie totiuspopuh ore celebratur? Certatim omnes student fi-
demfateri Patrem et Filium et Spiritum sanctum norunt versibuspraedicare

39 Das bezeugen ausdrücklich die Berichte des Augustmus (Confess IX 7) und Pauhnus (Vita
Ambr 13 PL XIV, p 33f) Der in Epist 20,24 erwähnte Psalmengesang ist natürlich etwas
anderes Zu verschiedenen Thesen m diesem Zusammenhang vgl B Altaner/A Stuiber, Pa-
trologie (Freiburg, 9 Aull 1978) 384f und E Kahler, RGG I (3 Aull) 669 (sv Athanasiani-
sches Symbol)



Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 49

(19) Iterum dicitur mandasse imperato-
rem: debeo et ego unam basilicam
habere

(27) cum imperatorem comites obse-

crarent, ubiprodiret ad ecclesiam re-
spondit: «Si vobis iusserit Ambrosius,
vinctum me tradetis.»

(30)... aiunt (sc. die Gegner): ergo non
debet imperator unam basilicam acci-

pere, ad quam procedat...

et plus vult Ambrosius posse quam
imperator; ut imperatori prodeundifacul-
tatem neget?

Wir können uns endlich der kaiserlichen Gesetzgebung in Kirchen- und
Glaubensfragen zuwenden. Gehen wir davon aus, dass Brief 20 im Jahre 386,
und zwar in der Osterwoche, geschrieben wurde, dann hat sich alles, was Ambrosius

seiner Schwester beschreibt, nach Inkrafttreten des Gesetzes vom 23. Januar
386 ereignet. Berührungspunkte und Abhängigkeiten zwischen dem Inhalt des
Gesetzes und den nachfolgenden Ereignissen sind naheliegend, eigentlich zu
erwarten! Aufdiesem Wege sollen zugleich weitere Anhaltspunkte für die Datierung

und zeitliche Einordnung gewonnen werden.

4. Gesetzgebung Valentinians II. in Kirchen- und Glaubensangelegenheiten
im Jahre 386

4.1. Methodische Überlegungen

Der einzige im Wortlaut auf uns gekommene Text der kaiserlichen Kanzlei
ist das Toleranzedikt vom 23. Januar 386. Sonst enthalten nur die Briefe des
Ambrosius (20 und 21) und der Sermo contra Auxentium Hinweise aufgesetzgeberische

Massnahmen des Kaisers zugunsten der Arianer und gegen die Orthodoxen;

das heisst auf Mailand bezogen: zugunsten der vom Kaiser geförderten
dogmatischen Richtung und gegen Ambrosius und seine Mailänder Gemeinde.
Dabei erwähnt Ambrosius auch eine lex de fide, also ein Gesetz über den Glauben,

über das wir aber sonst nichts wissen. Wir erörtern die Texte in der zeitlichen
Abfolge, die wir als die richtige ansehen: Epistula 20, Sermo contra Auxentium,
Epistula 21. Daraus werden sich Aufschlüsse ergeben über deren Inhalt. Als
methodische Vorfrage halten wir fest: Alle Einzelheiten bei Ambrosius müssen sich
auf kaiserliche Willenskundgebungen beziehen, welche kaiserliches Handeln
nachweisen aind auf die von Ambrosius berichteten Ereigniszusammenhänge
und jeweils aktuellen Themen anwendbar sind.

4.2. Die kaiserlichen Massnahmen: Vergleichende Interpretation
Unsere erste Aussage bezieht sich auf Cod. Theod. XVI 1,4, also das Gesetz

vom 23. Januar 386, und Ambrosius, Epist. 20. Die von Ambrosius erwähnten
kaiserlichen Massnahmen aus der Osterwoche (nach den Worten des Ambrosius:

praecepta regalia) entsprechen in wichtigen Einzelheiten dem Inhalt von
Cod. Theod. XVI 1,4:

4 Museum Helveticum



50 Gunther Gottlieb

Cod. Theod. XVI 1,4

Der Kaiser droht Strafen an: si turbu-
lentum quippiam contra praeceptum
(nämlich über die Versammlungsfreiheit

für die von ihm ausdrücklich
geförderte dogmatische Richtung)
geschähe

der kaiserliche Text schliesst die
Anzeigepflicht der im Sinne dieses Gesetzes

strafbaren Handlungen ein

die gegen den kaiserlichen Willen
handeln, sind seditionis und turbatae eccle-
siae auctores

Versammlungsfreiheit für die Homöer
und Strafandrohung gegen die, welche

meinen (nämlich die Nicaener),
nur ihnen allein sei das Recht auf
Zusammenkünfte zugestanden

die gegen den kaiserlichen Willen
handeln, sind der Verletzung der kaiserlichen

maiestas schuldig

Epist. 20

(2) Ambrosius soll dafür sorgen: ne

quidpopulus turbatum moveret...

(3-7) der praefectus praetorio meldet
die Vorfälle; Verfolgung und
Strafvollzug beginnen, die Todesstrafe wird
angedroht

(7, 9 und 10) das Verhalten des
Ambrosius und seiner Gemeinde
entspricht einer seditio; Ambrosius ist der
perturbatio publica schuldig, er wird
incentor öffentlicher Unruhe genannt

(7) honoratis multa minabantur gravis -

sima, nisi basilicam traderent...

(22) der Kaiser nennt Ambrosius
einen tyrannus (vgl. auch ebd. 28)

Der Zusammenhang ist also etwa folgender: Die Anordnungen des Kaisers
ergaben sich aus den Bestimmungen vom Januar 386. Das Gesetz war die Folge
der Ereignisse des Vorjahres, nämlich der Weigerung des Ambrosius, eine Kirche

zu räumen. Im Sinne der vom Kaiser erstrebten gleichberechtigten Lehr-
und Kulttätigkeit unterschiedlicher dogmatischer Richtungen innerhalb der
christlichen Kirche sollte es die rechtliche Grundlage für die Einforderung und
Übereignung einer Kirche schaffen und das Verfügungsrecht des Kaisers über
zunächst diese eine Mailänder Kirche durchsetzen. Nach dem Standpunkt des

Ambrosius, welcher auch der katholische war, waren das Forderungen einer
häretischen Gruppierung.

Unsere zweite Aussage betrifft inhaltliche Unterschiede zwischen Sermo
contra Auxentium / Epistula 21 und Epist. 20, genau genommen die Frage nach
neuen und weiterreichenden kaiserlichen Massnahmen. Hier stehen direkte
kaiserliche Äusserungen nicht mehr zur Verfügung. Wir können Einzelheiten nur
aus den Texten des Ambrosius erschliessen, nämlich insbesondere aus Sermo



Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 51

15-17. 22-25. 31; Epist. 21,9-12. 14-16. 19 (lex de fide); Sermo 3. 24. 26. 28;
Epist. 21,1. 6. 14. 15-17. 20 (Aufforderung zum Glaubensgespräch im Palast).
Zwei Anordnungen des Kaisers stehen im Mittelpunkt:
1. der Erlass einer lex de fide, in welcher die in Ariminum aufgestellte dogmatische

Formel für allgemein verbindlich erklärt wird;
2. die Aufforderung an Ambrosius, sich im Palast einem Streitgespräch mit

seinem Gegner Auxentius über den Glauben zu stellen.
Beide Anordnungen sind neu, zugleich eine Weiterführung und Verschärfung

dessen, was der Kaiser im Jahre 386 befohlen und vor Ostern 386 angewendet
hatte. Sie gehen sogar erheblich über die bisher verfolgte Politik hinaus, weil

sie einen allgemeinen, reichsbezogenen, über Mailand hinaus gültigen Inhalt
angenommen haben. Trotzdem hat die Ausweitung des Kirchenkampfes in der
Forschung keine angemessene Beachtung gefunden: Man übergeht die Ereignisse

mit Stillschweigen40, man nimmt sie nicht so wichtig41, man erklärt das
zweite Gesetz als blossen «Zusatz» zum Toleranzedikt42 oder hält die Angaben
des Ambrosius für tendenziöse Erfindungen und Übertreibungen43. Eine
gerechtere, aber doch nicht hinreichende Würdigung finden wir nur bei
Rauschen44.

Die Äusserungen des Ambrosius machen deutlich, dass es sich bei den
gegenüber dem Toleranzedikt schärferen gesetzlichen Bestimmungen 1. um ein
Gesetz über den Glauben und 2. nur um eine einzige lex, nicht um mehrere
Gesetze handelte. Fast immer verwendet Ambrosius den Singular, nur einmal in
unscharfer oder generalisierender Ausdrucksweise den Plural leges45. Ebensowenig

war vorher von einer Disputation über den Glauben die Rede.
Wir können also festhalten: Weder in Cod. Theod. XVI 1,4 noch in Epist. 20

40 So beispielsweise O. Seeck, E. Stein, E Caspar, J R Palanque, J. H. van Haenngen, W. Enss¬

lin, H. von Campenhausen (Lateinische Kirchenvater).
41 H. von Campenhausen, Ambrosius von Mailand 206f Es habe sich nur um bescheidene

Anfange eines Glaubenskampfes und um den Versuch einer Emschuchterung des Ambrosius
gehandelt Dabei sei der Blick nicht über Mailand hinausgegangen und nirgends der Versuch
gemacht worden, die verschärften Bestimmungen durchzusetzen.

42 H. Rahner, Kirche und Staat 100 (in Hinsicht auf den Zusammenhang ganz unklar und durch¬

einander).
43 SoH Dudden, St. Ambrose 28lf
44 G. Rauschen, Jahrbucher Uli. und, soweit es den Tatbestand anlangt, H. von Campenhausen,

Ambrosius von Mailand 206, der aber mit der Würdigung des Gesetzes nicht das Richtige trifft
(vgl Anm 43).

45 Vgl. Sermo 3 (lege lata). 24 (putans quod lexfidempossit homimbus imperare). 25 (hanc ergo le¬

gem), Epist 21,10 (lex tua, Imperator). 11 (lex tua). 12 (lex de fide lata) 16 (tolle igitur legem)
Allgemein zu verstehen, nicht konkret und ausschliesslich auf das Glaubensgesetz bezogen
Sermo 23, wo Ambrosius den Wunsch seiner Gemeinde hinsichtlich des Auxentius erwähnt.
leges suas secum ferat! (vgl. auch Sermo 24 und Epist. 21,9). An eine Vielzahl von Gesetzen
denkt G. Rauschen, Jahrbucher 232 (anders schon H von Campenhausen, Ambrosius von Mailand

206, Anm. 1).



52 Gunther Gottlieb

haben wir Anhaltspunkte für die neuen Themen. Der Kern der Sache war dort
auch nicht das Glaubensgut selbst, sondern das Nebeneinander verschiedener
dogmatischer Gruppierungen. Cod. Theod. XVI 1,4 war keine lex de fide, weil
der Kaiser nur das Recht aufVersammlungsfreiheit für unterschiedliche dogmatische

Richtungen feststellte. Dabei nannte er freilich die von ihm begünstigte
dogmatische Richtung, ohne sie allerdings schon mit dem Anspruch auf alleinige

Geltung auszurüsten. Der Erlass war eine Rechtsgrundlage nur für
Verhandlungen über die ungestörte Ausübung des Gottesdienstes in einer eigenen
Kirche, die in der Gemeinde des Ambrosius (also in Mailand) bis jetzt natürlich
nicht zur Verfügung stand. 386 ging es wie im Vorjahr zunächst nur um eine Kirche:

385 war es die basilica Portiana (extramurana), 386 zunächst die basilica
nova (intramurana) und dann wieder die Portiana. 385 sollten Verhandlungen
zum Ziele führen, Anfang 386 ein Gesetz über die freie Ausübung des
Gottesdienstes. Dann erhob der Kaiser den Anspruch aufgrundsätzlich alle Kirchen in
allen Provinzen (seines Reichsteiles): die gesetzliche Grundlage war die lex de

fide, die in der Zeit zwischen der Absendung der Epist. 20 und der Rede gegen
Auxentius veröffentlicht worden war. Valentinian erklärte das homöische
Bekenntnis von Ariminum wie vormals Constantius II. zum offiziellen Bekenntnis
in seinem Reichsteil. Wer sich nicht unterwerfen wollte, war der Vertreibung
ausgeliefert. Die Kirchen konnten zur Übergabe an die Homöer (nach Ambrosius:

Arianer) beschlagnahmt werden46. Das war eine Reihe von Steigerungen.

46 Aufzwingung der Formel von Ariminum - Sermo 25' hanc ergo legem quisquam sequatur, qua
firmatur Ariminense concilium, in quo creatura dictus est Christus.. Epist. 21, 13-14. Quid illis
aliudplacere, nisi (quodabsit) ut Christi divinitas denegetur? Cum usplane bene convemt Ariano,

qui creaturam Christum dicit, quod etiam gentiles ac Judaei promptissime confitentur. - Hoc

scriptum est in Arimmensi synodo: meritoque concilium illud exhorreo, sequens traclatum conci-
lii Nicaeni, a quo me nec mors, nec gladius potent separare Quamfidem etiamparens clementiae
tuae Theodosius beatissimus Imperator et sequitur et probavit. Hanc fidem Galliae tenent, hanc

Hispaniae, et cum pia divini Spiritus confessione custodiunt. Vertreibung aus dem Amt und
Übergabe der Kirchen - Sermo 16: quando per ecclesia lubentur euci catholici sacerdotes,
resistentes gladioferiri, curialesproscribi omnes, nisi mandatum impleverint?; 31: numquidde eccle-

siae basilicis occupandispossunt denarium offene Caesans? (d.h. einen Besitztitel vorweisen);
24 Qui (sc. Auxentius) quos non potuent sermone decipere, eos gladio putat esse feriendos,
cruentas leges ore dictans, manu scribens, et putans quod lex fidem possit homimbus imperare
Et nos per legem Domini nostn Jesu Christi moriamur huic legi, quae sancit decreta perfidiae
Non lex Ecclesiam congregant, sedfides Christi..., Epist. 21,11-12: Quis ent igitur ille, qui cum
legal per totprovincias uno momento esse mandatum, ut quicunque obviaverit imperatori,fenatur
gladio: quicunque Dei lemplum non tradiderit, protinus occidatur? quis, inquam, est quipossit vel

unus, vel interpaucos dicere imperatori: lex tua mihi non probatur? Non permittitur hoc dicere sa-
cerdotibus, permittitur laicis? Et iudicabit de fide qui aut gratiam sperat, aut metuit offensam?
Deinde ipse committam, ut ehgam iudices laicos, qui cum tenuerintfide veritatem, autproscriban-
tur, aut necentur, quod lex de fide lata decernit? Ego igitur aut praevaricationi offeram homines

aut poenae; 19: Atque utinam liquido mihi pateret quod Ariams Ecclesia minime traderetur!
sponte me offenem tuae pietatis arbitrio. Sed si ego solus interstrepo, cur etiam de alus omnibus
invadendis Ecclesus est praeceptum! Auch Epist 21,9 zeigt, dass nach dem neuen Gesetz das

Bekenntnis zum Nicaenum nicht mehr zulässig ist, eben deshalb gilt der Hymnengesang als



Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 53

Die erfolglose, verletzte und durch die Standhaftigkeit und Geradlinigkeit des

Ambrosius gereizte Staatsmacht trat jeweils heftiger und energischer auf. Nachdem

verkündet worden war, dass die in Ariminum aufgestellte dogmatische Formel

rechter Glauben sei, war das nicaenische Bekenntnis in Frage gestellt und
alle katholischen Kirchen, soweit die Befehlsgewalt Valentinians reichte,
grundsätzlich der Verfügungsgewalt des Kaisers ausgeliefert. Was das heisst, werden
wir noch erörtern. Auch die Aulforderung an Ambrosius, sich im Palast einer
Disputation über den Glauben zu stellen, war eine Folge der lex de fide. Dabei war
für Ambrosius die Sachlage klar: Ein freies Religionsgespräch kann es nicht
geben, wo der Kaiser den Ausgang durch ein Gesetz präjudiziert47, und rechtmässige

Konzilien sind nicht möglich, solange ein solches Gesetz in Kraft ist; denn
nicht der Kaiser kann den Glaubensinhalt festsetzen, indem er diese oder jene
aus Diskussionen und Interpretationen entstandene Formel mit Gesetzesvoll-
macht ausstattet. (Auch die Väter von Nicaea haben ja nicht Glaubensgut
geschaffen, sondern nur aufgeschrieben - können wir in Gedanken hinzufügen.)
Das nicht im Wortlaut erhaltene, aber von Ambrosius mehrfach erwähnte Gesetz

Valentinians bestimmte a) den verbindlichen Inhalt des Glaubensgutes, b)
den Geltungsbereich und c) den Spielraum für den Einsatz der Staatsmacht.
Nun sind hinsichtlich des Gesetzestextes Zweifel an der Zuverlässigkeit der
Aussagen des Ambrosius geäussert worden. Man hält sie für tendenziöse Erfindungen

und Übertreibungen. Die Bedenken sind gegenstandslos, weil 1. alle wesentlichen

Hinweise im Briefdes Ambrosius an den Kaiser (Epist. 21) zu finden sind,
also eben nicht nur in dem stark polemisch eingefärbten Sermo, und 2. ein Brief
des Gegenkaisers Maximus, der zugunsten der Orthodoxie eingriff, die entscheidenden

Punkte bestätigt. Maximus weiss, dass ein Kampfgesetz gegen die katholische

Kirche erlassen wurde, er weiss von der Belagerung der Kirchen, der
Androhung der Strafen einschliesslich der Todesstrafe, der Besetzung von Bistümern

mit Arianern und vom Druck auf die Untertanen, das Bekenntnis von
Ariminum anzunehmen48.

aufruhrerisch, weil er dieses Glaubensbekenntnis enthalt, certatim omnes student fidem fateri
Patrem, et Fthum, et Spintum sanctum norunt verstbuspraedtcare (Sermo 34), alle Gememde-
mitglieder, die sich am Gesang beteiligen, sind damit Confessores

47 Daruber Ambrosius ausfuhrlich im Brief an den Kaiser (Epist 21,9-11. 15-20). Er begründet
seine Weigerung, an emem Glaubensgesprach vor dem Kaiser teilzunehmen, weil eine solche

Disputation nur m der Kirche, nicht ausserhalb stattfinden dürfe und im übrigen nur nach
Beseitigung des Glaubensgesetzes eine Erörterung der Glaubensfragen möglich sein könne
Unter den gegebenen Umstanden regiere nur kaiserlicher Zwang'

48 Coli Avell 39,3 und 8 (CSEL XXXV 1, p 89f.) audio entm nouts clementiae tuae edictis
ecclesns catholicis utm illatam futsse, obstderi in basthcis sacerdotes, multam esse propositam,
poenam capitis adiectam et legem sanctissimam sub nomine nescio cuius legis euerti (8) unde

aequum admodum est, ne sancto numini dicata conuellas, Italiam omnem et uenerabilem Romam

ceterasque proutnctas suis ecclesns, suis sacerdotibus reddas neque te medius interseras, cum fas
sit tustius, qui a catholica ecclesia Arianorum interpretatione discesserint, errorem suum uera
religione mutare quam rede sentientibus suam inmittere prauitatem



54 Gunther Gottlieb

Die lex defide ist einige Zeit vor dem 17. Juni, dem Tag der Auffindung der
Märtyrergebeine in der Bischofskirche, wahrscheinlich bald nach dem Scheitern
der kaiserlichen Ansprüche während der Osterwoche, erlassen worden. Natürlich

haben radikale arianische Gruppierungen am Hofe unter der Anführer-
schaft der Iustina und des Mercurinus (Auxentius) den Kaiser gedrängt. Ambrosius

spielt auf solche Zusammenhänge an49.

Die erste Folge war die Anordnung, Ambrosius solle seine Bischofskirche
dem Auxentius übergeben und selbst in die Verbannung gehen, sofern er den
orthodoxen Glauben bewahre: Massnahmen also, wie sie bis Ostern 386 (Epist. 20
als terminus post quem) nicht ergriffen wurden und auch bis dahin keine
Rechtsgrundlage gehabt hätten.

5. Abschliessende Würdigung

Zum Schluss die wichtige Frage nach dem Sinn und den möglichen Folgen
der vom Kaiser verfügten Massnahmen. Wir nehmen den Widerspruch
zwischen der Einschätzung durch Ambrosius und der Deutung durch H. von
Campenhausen zum methodischen Ansatzpunkt:
1. Ambrosius, dessen anklagende Kritik so eindeutig ist: Wann jemals sei zuvor

befohlen worden, rechtgläubige Bischöfe zu vertreiben, die sich Widersetzenden

dem Richterschwert auszuliefern und die Mitglieder der Gemeinderäte
zu verbannen, falls sie die kaiserlichen Anordnungen nicht ausführen ...50

2. H. von Campenhausen: Die Frage sei, wie weit die Drohungen des Ediktes
buchstäblich ernst genommen werden dürften; die kirchenpolitische Bedeutung

der letzten 'arianischen' Reaktion werde überschätzt; die bescheidenen
Anfänge des Kampfes liessen keinen weitgreifenden kirchenpolitischen Plan
erkennen; ein Versuch ausserhalb Mailands mit dem Edikt durchzudringen,
sei nicht überliefert ...51

Natürlich kennen wir das äussere Erscheinungsbild: Was sich wirklich
ereignet hat, reichte nicht über Mailand hinaus. Die erste Erprobung blieb auf
Mailand beschränkt. Daraus könnte abgeleitet werden, der Kaiser habe seinen
Erlass zwar sicher ernst gemeint, nur die Verhältnisse, nämlich das rasche Nachgeben

des Kaisers vor dem kirchlichen Widerstand in Mailand, hätten den
Nachweis der Ernsthaftigkeit verhindert. Dann bliebe die Frage nach weiterreichenden

Absichten letztlich unentschieden. Wir könnten auch sagen, das, was in
Mailand geschehen ist, sei auch ohne sonstige Folgen wichtig genug, um einen
gebührenden Platz in der Kirchengeschichte des 4. Jahrhunderts einzunehmen:
Denn die gesetzliche Grundlage war geschaffen (das ist entscheidend), und der
Hofmachte auch sofort den ernsthaften Versuch, nach dem Gesetz zu verfahren,

49 Sermo 15-17 22-24 26, Epist 21, 6 13. 16

50 Vgl oben S. 52-54
51 Ambrosius 206f



Der Mailander Kirchenstreit von 385/386 55

indem er Ambrosius aufforderte, seine Bischofskirche dem Auxentius zu
ubergeben und ms Exil zu gehen, falls er bei seinem Glauben verharre Wir verstehen
die Schritte kaum, wenn wir sie nur vom Scheitern des kaiserlichen Versuches
und mcht von der Zielsetzung her einordnen

Die Würdigung der kaiserlichen Gesetzgebung hangt aber letztlich auch
mcht an der Tatsache, dass alles sich nur in einer Stadt abgespielt hat und um eine
Kirche drehte Die ganze Sache hatte ihre grundsatzhche Bedeutung, wobei die
Beschrankung auf einen Schauplatz eher zweitrangig ist, denn betroffen war
mcht nur das Glaubensgut der Kirche, sondern auch die Freiheit der Kirche in
Angelegenheiten des Glaubens Kirche und Glauben bedeuteten fur Ambrosius
die volle Einheit der Kirche unter dem nicaenischen Bekenntnis und die volle
Hoheit der Kirche in Glaubensdmgen Wurden diese Vorbedingungen und
Grundregeln an einem Platz in Frage gestellt, dann war das keine harmlose
Nebensache, sondern ein Anstoss erregender Vorfall von reichsweiter Wichtigkeit

Das wird noch deutlicher, wenn wir Eigenarten der Rechtsanschauung in
den Gedankengang einfügen Was der Kaiser verordnete, musste nicht sofort
mit Hilfe der Staatsmacht planmassig und reichsweit in die Tat umgesetzt werden

Natürlich galt das Gesetz grundsätzlich im ganzen Herrschaftsbereich Va-
lentinians Aber nur in Mailand sass damals die anamsche Gruppierung, deren
Ansprüche befriedigt werden sollten Wir dürfen also getrost annehmen, dass

beispielsweise m Gallien, wo es keine Arianer (Homoer) gab, auch nichts
geschah So lange nicht bestimmte Rechte aufgrund bestehender Erlasse eingefordert

wurden oder von Staats wegen unbedingt durchgesetzt werden sollten,
ruhte in der Regel das juristische und exekutive Instrumentarium Nur im Falle
ernsthaft erhobener Ansprüche oder - weitergehend - im Falle von Anzeigen,
hatten auch m Aquileia, Rom oder Karthago52 Zwangsmassnahmen gegen die
kathohsche Kirche eingeleitet werden können'

Die Konfiskation von Kirchen (oder einer Kirche) war unter den vorgegebenen

Rechtsbedingungen nicht anders möglich als auf dem Wege eines
Glaubensgesetzes, das die Rechte der Nicaener aufhob Em Glaubensgesetz schuf
aber Bedingungen, auf die sich die Andersgesinnten, nämlich die abweichende
dogmatische Richtung des homoischen Bekenntnisses von Ariminum, sofern
erforderhch, wirksam berufen konnten

Um so mehr musste Ambrosius die Angelegenheit von ihrer grundsätzlichen

Seite her würdigen, die auch wir angesichts der damals geltenden
Voraussetzungen mcht ausser acht lassen dürfen

52 Grundsatzlich auch in Gallien, nur dass Gallien damals in der Hand des Usurpators Maximus
war Aber Valentiman II hatte natürlich nicht auf Gallien verzichtet


	Der Mailänder Kirchenstreit von 385/386 : Datierung, Verlauf, Deutung

