
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike

Von Fritz Wehrli, Zürich

Von allen Glaubensgemeinschaften, welche in der römischen Kaiserzeit
hervortraten, wurden die Christen wohl am unerbittlichsten bekämpft. Ein
Hauptgrund dafür muss ihre Weigerung gewesen sein, sich an den Kulthandlungen

zu beteiligen, von welchen das öffentliche Leben durchdrungen war, an
der Verehrung des Kaisers sowohl wie der das Staatswesen beschirmenden
Gottheiten'. Die Streitschriften, mit welchen sie sich verteidigten, weisen
jedenfalls mit besonderem Nachdruck die Behauptung der Altgläubigen zurück,
die vielfachen Katastrophen der Gegenwart seien die Rache der Götter für
ihre Vernachlässigung2.

Den unmittelbarsten Rückhalt für ihre Hartnäckigkeit fanden die christlichen

Autoren in den alttestamentlichen Verboten, fremde Götter zu verehren.
Die Allmacht und Erhabenheit des biblischen Weltschöpfers schloss für sie

jede Anerkennung des Polytheismus von Griechen und Römern aus, wie sie

glaubten, diesen verstehen zu müssen.
Ihre Kritik war hauptsächlich vom Bild der olympischen Götter mit ihren

menschlich-allzumenschlichen Zügen bestimmt, das schon von Piaton und
anderen griechischen Autoren als unfromm angegriffen worden war. Trotz ihrer
Allgegenwart in Dichtung und bildender Kunst vermochten diese Schöpfungen

profaner Phantasie den Glauben indessen nicht zu bestimmen. Dieser
haftete zunächst an heiligen Stätten, wenn er nicht von der Erfahrung göttlicher

Mächte in weiter Umwelt oder persönlichem Erleben ausging. Die
Anfänge einer theologischen Systematisierung reichen in vorhomerische Zeit
zurück. Einem Abschluss von dogmatischer Geschlossenheit kam am nächsten
die Stoa. Monotheistische und polytheistische Vorstellungen blieben
nebeneinander bestehen3, und besonders im Bereich des Kosmischen brauchte ein
Träger göttlicher Macht durchaus nicht personhafter Natur zu sein. Für beides

zeugt ein jahrhundertelang geläufiger Sprachgebrauch: Andacht gebietende
Vorgänge wurden beliebig bald auf einen ungenannten Gott, &eoc; schlechthin,
bald auf die Götter insgesamt, 9eoi, zurückgeführt. Vollends aber verzichtete
man auf eine fest umrissene Vorstellung des Erlebten, wenn die Erfahrung

1 C. Plini et Traiani Epistulae 97.

2 Ausführlich darüber Augustin, De civitate Dei (CD) 1-5, besonders 2 und Retractationes cap.
69; dazu Orosius in der von Augustin angeregten Historia adversus paganos.

3 W. J. Verdenius, Entretiens Hardt I (Geneve 1952) 244; W. K. C. Guthrie, A History of Greek

Philosophy I (Cambridge 1962) 375.



184 Fritz Wehrli

höheren Waltens kurzerhand auf ein flslov, etwas Göttliches, bezogen wurde4.
In der christlichen Polemik ist von dieser undogmatischen Fülle von
Glaubensformen wenig zu spüren, obwohl sie in der philosophischen Kosmosfrömmigkeit,

vom Piatonismus getragen, weit über die Spätantike hinaus gewirkt
hat.

Die Verbreitung des Begriffs Asvov im Sprachgebrauch des 5. Jahrhunderts

v.Chr. spricht für seine Entstehung in der vorsokratischen Seinslehre,
und tatsächlich haben nach aristotelischem Zeugnis Anaximander und «die
meisten Physiologen» alles Sein und Werden auf ein göttliches Prinzip, fleiov,
von unvergänglicher Natur zurückgeführt5. Wesentlich, wenn auch nicht im
Wortlaut damit übereinstimmend, bewertet Heraklit (Vorsokr. 22 B 32) die im
Kosmos wirkende Vernunft (xö ooipöv), denn die Anerkennung ihres göttlichen

Wesens liegt in seiner Bemerkung, sie verlange nach dem Namen des
Zeus und zugleich verschmähe sie diesen. Das personhafte Wesen des homerischen

Göttervaters wird dadurch zur blossen Metapher, und damit eröffnet
sich seiner kultischen Verehrung ein kosmischer Aspekt6. Die unmittelbarste
Wirkung übte auf die Nachwelt der Glaube an eine teleologische Gesetzlichkeit

des Naturgeschehens aus, welche Diogenes von Apollonia vertrat. Seinerseits

am unmittelbarsten Anaxagoras und Anaximenes verpflichtet, betrachtete

er die Luft als göttliches Wesen, welches im Besitz von Vernunft sei und in
deren Sinn alles lenke und beherrsche7.

Dieser Theologie der Vorsokratik gedenkt Piaton mit zwei Bemerkungen8.
Dank den astronomischen Entdeckungen des Eudoxos von Knidos gelangte er
dazu, der bisher rein spekulativen Lehre einen wissenschaftlichen Rückhalt zu
geben und dabei die Gesetzlichkeit der Gestirnbewegungen zu einem eigentlichen

Gottesbeweis zu machen9. Ein Hauptzeugnis für seine kosmische
Frömmigkeit ist der Timaios, in welchem er das All als selige Gottheit und Träger
einer vernunftbegabten Seele feiert (34 a; 36 e). Auf die Nachwelt übte dieser

4 Über das Wort äetov cf. W Jaeger, The theology of the early Greek philosophers (Oxford
1947) 203 Anm 44.

5 Aristoteles Phys 203 b 13ff (Vorsokr 12 A 13-B 3)
6 Mit diesem Schwanken darf der gelegentliche Wechsel zwischen personhafter und abstrakter

Bezeichnung des Göttlichen sogar bei christlichen Autoren verglichen werden Als Beispiel
sei die Anrufung Gottes als Veritas oder sapientia durch Augustin genannt (Conf 6, 5, 10, 10,

40, 65; CD 8, 1) Fur ausserchnstliche Flerkunft dieser dogmatischen Freiheit spricht der
bekannte Anfang des lohannes-Evangehums 6 Xoyoc, fjv itpcx; röv 3söv Kai 9eö<; fjv 6 Xoyoc,.
Dass Gott hier zugleich Trager des Logos und mit demselben identisch sein soll, spricht
dafür, dass es sich um auswechselbare Aussagen jener Denk- oder Vorstellungsweise handelt,
welche durch Symbol und Allegorie charakterisiert wird In der Spatantike sinkt die
Personifizierung zunehmend zur blossen Stilfigur herab (Prudentius, Martianus Capella, Boethius)

7 Vorsokr 64 B 5, zur Überlieferung W K C Guthrie, a.O. (oben Anm 3)11369
8 Phaidon 97 c (Berufung auf Anaxagoras) und Philebos 28 c (Berufung auf navrcc; ol aocpoi).
9 Piaton Nomoi 821 a ff 966 e ff, ferner Epinomis 983 a ff., cf W. Burkert, Griechische Religion

der archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977) 479ff



Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike 185

Altersdialog eine grundlegende Wirkung aus: Für den Neuplatonismus lässt
sich als Beispiel Plotins Schrift über das Weltall nennen (Enneaden 2, 1), und
nach der stoischen Variante der nachplatonischen Seinslehre wurde die Weltseele

(StVF I 532) als aktives Prinzip der Materie als dem passiven gegenübergestellt.

Dass sie, oft auch dem Äther oder Feuer gleichgesetzt (StVF I 532.

534), schlechthin als Gottheit bezeichnet werden konnte, kam der vorsokrati-
schen Vorstellung eines himmlischen Beiov besonders nahe (vgl. oben S. 183f.).

Christlichen Autoren, wie z.B. Augustin (CD 4, 12; 8, 10)10, konnte diese

Theologie trotz ihrem teleologischen Charakter nicht genügen. Was sie in ihr
vermissen Vnussten, waren Monotheismus und Schöpfungslehre, vor allem
aber wohl die Gewissheit eines dem Gläubigen verstehend und helfend
zugewandten personhaften Gottes. Dass indessen der Timaios trotz seinem vorhin
angedeuteten Inhalt in unmittelbare Beziehung zur alttestamentlichen Tradition

gebracht wurde, geht auf die Fehlinterpretation eines unbekannten
Autors zurück. Dieser glaubte nämlich die von Piaton erfundene Kosmogonie
als Nachbildung einer präexistenten Welt der Ideen mit der Weltschöpfung
der Genesis gleichsetzen zu dürfen. Seine ausführliche, von Augustin CD 8, 11

wiedergegebene Beweisführung bedarf keiner Widerlegung. Wenn auch
einzelne der von ihm behaupteten Ähnlichkeiten bestehen mögen, so fehlt ihnen
doch jedes Gewicht, weil der sogenannte Demiurg, Piatons Weltbaumeister, so

eng mit den pantheistischen Elementen seines Werkes verwoben ist, dass er
sich faktisch gar nicht über sie erhebt. Für den anonymen Interpreten des

Timaios galt es jedoch, seine vermeintliche Entdeckung zu erklären, und dies
geschah durch die Behauptung der Abhängigkeit Piatons vom alten Testament.

Das Modell dazu fand sich in den zahlreichen griechischen Überlieferungen

der Aneignung von Kulturgütern des bewunderten Ostens; denn, da
eine Bildungsreise Piatons nach Ägypten fester Bestandteil seiner Biographie
war, liess sich an diese anknüpfen, er sei dort Juden begegnet, welche ihn mit
alttestamentlichen Texten bekannt gemacht hätten. Schwieriger als diese
Beweisführung war es, auch die Priorität des christlichen Glaubens dem Platonismus

gegenüber zu behaupten. Man half sich jedoch mit der Erfindung, Piaton
habe das zu erwartende Kommen des Erlösers aus biblischen Prophezeiungen
erfahren". Anscheinend setzte man dabei voraus, dass er zugleich mit christlichem

Lehrgut bekannt wurde12.

10 Eine positive Würdigung der Kosmosfrömmigkeit findet sich immerhin z.B. bei Minutius
Felix, Octavius 19.

11 Augustin CD 8, 11 (Platonem Hieremiam audisse prophetam vel scripturas propheticas in
eadem peregnnalione legisse).

12 Andeutende Erwähnungen von monotheistischen Anschauungen Piatons sowie bei Platoni-
kern und Angehörigen anderer «Sekten» (sectae), die sich bei Augustin finden (CD 8, 9-10),
haben wenig Gewicht und scheinen doxographischen Angaben entnommen zu sein. Über

Augustins Skepsis gegenüber der Behauptung, Piaton habe den alttestamentlichen - und
damit christlichen - Gott gekannt, vgl. unten S. 188 und Anm. 19.

13 Museum Helveticum



186 Fritz Wehrh

Eine dem Piatonismus zunehmend freundliche Stimmung lässt sich daran
erkennen, dass unbekannte ältere Autoren die angebliche Übernahme christlichen

Gedankengutes Piaton als Diebstahl anrechnen, Clemens von Alexandrien

dagegen, der jene zitiert, von einer göttüchen Planung spricht, Griechen
wie Juden dem Erlösungswerk Christi entgegenzufuhren13.

Die gesellschaftliche Integration der christlichen Gemeinden führte
besonders im Osten des römischen Reiches zu einer Annäherung, die sich in der
Übernahme oder auch blossen Umdeutung platonischer Begriffe äusserte. So

gab Clemens als Leiter der alexandrinischen Katechetenschule das biblische
Wort über den Menschen als Abbild Gottes mit opoicoCTi^ flerä, der für Platoni-
ker geläufigen Bezeichnung für ein Gleichwerden mit Gott14 wieder. Vermutlich

wollte er damit dem Verständnis von Schülern nichtchristlicher Herkunft
entgegenkommen. Seinem Vorbild folgte unter anderen der dem Piatonismus
nahestehende Gregor von Nyssa. Die ältesten Belege für die Formel finden
sich in Piatons Dialogen Theaitetos 176 a und Politeia 613 a15, wo auch ihr
ursprünglicher Sinn erläutert wird. Nach der erstgenannten und ausführlicheren

Textstelle hat sich der Mensch zu bestreben, der dem Bösen verhafteten
irdischen Welt unter die Obhut der Götter zu entfliehen. Diese Flucht bedeute
aber nichts anderes als eine Bemühung um das nie voll erreichbare Ziel, Gott
durch Gerechtigkeit, Frömmigkeit und Einsicht (cppövr|<n<;) gleich zu werden.
Die artikellose Bezeichnung fleöi; erlaubte dank ihrer Abstraktheit, das göttliche

Prinzip nicht personhaft, sondern als sittliche Vollkommenheit an sich zu
deuten (vgl. oben S. 183), ebenso wie die Flucht zu den Göttern und damit
Piatons ganzer metaphysisch-kosmischer Dualismus als Metapher
gekennzeichnet ist. Mit dem aller Anschaulichkeit entbehrenden Sprachgebrauch von
9eö<; und Seoi (s. Anm. 15) hält sich Piaton an altüberlieferten Sprachgebrauch.

Eine solche Sinngebung für das Göttliche befreite den Anspruch auf
öpovcomc; flecp um so eher von Anstössigkeit, als ein solcher ohnehin wenigstens
potentiell in der platonischen Seelenlehre angelegt war. Gegenüber der
Erhabenheit des christlichen Gottes ziemte sich dagegen nur Demut, und zwar um
so mehr, als auch die Gnadenlehre eine solche forderte. Die platonische Formel

vermochte sich denn auch auf die Dauer gegen angemessenere Wiederga-

13 Clemens Stromateis 1, cap 17, 84, 7 zitiert als einstiges Urteil über solche Platomker, welche
christliches Gedankengut vorwegzunehmen schienen, sie seien KXeitxat Kai kriaxai, und
ebendort 1, cap 5, 28, 1 nennt er in eigenem Namen die griechische Philosophie 7tpottai8Eia
xoic x-pv ttitmv 8t' cmoSEt^cftx; KapTtoupEvon; Über diese ganze Thematik E Molland, On
the origin of Greek philosophy, Symbolae Osloenses 15 (1936).

14 Über die Vorgeschichte von opoioiaic; 9eß) vgl A Merki, Von der platonischen Angleichung
an Gott zur Gottahnlichkeit bei Gregor von Nyssa (Freiburg/Schweiz 1952).

15 Piaton Theaitetos 176 a rcEipäcrdai xph ev9ev8e skeicte (psoyeiv ön xayiaxa. <pi)yr| 8e öpoito-
au; 9eS) Kaxä xö ouvaxov opoicoai«; 8e Sikoiov Kai öaiov pexa ippovr|a£co^ yEvsaäai. Piaton
Politeia 613 a oü. Otto y£ 9e6>v koxe üpEÄEixai ög ftv TtpoSupEiaSui EÜEkp Sikuioc; yiyvea9ai
Kai eiuxtiSeoiöv dpexriv ei<; öcrov 8t>vaxöv ävSpdmqi öpoioücr3ai 9eö)



Zum Problem des Piatonismus in der christlichen Antike 187

ben des Originaltextes wie griechisch sIkcov und lateinisch imago, similitudo,
imitatio u. a. nicht zu behaupten.

Eine ergiebigere, wenn auch mindestens ebenso gewalttätige Platonisie-
rung erfuhr das biblische Gebot, Gott über alles zu lieben (5. Buch Mose 6, 5;

Evang. Luc. 10, 27). Unter Berufung auf die Etymologie des Wortes 'Philosophie',

Liebe zur Weisheit, wurde nämlich die Sehnsucht nach Gott und damit
die christliche Frömmigkeit zur allein wahren Philosophie erklärt, weil Gott
und Weisheit (crotpia) eines seien16. Dieser dem christlichen Selbstbewusstsein
wichtige Vergleich zwischen Weisheitsstreben und Gottesliebe muss mindestens

zusätzlich durch den platonischen Eros, die Sehnsucht nach einer
überirdischen Vollkommenheit angeregt worden sein; denn als affektives Streben
nach höchsten Werten kommt er einer auch unter Christen verbreiteten Sehnsucht

in der Tat nahe. Eine solchen Kreisen nachweislich bekannte Ausgestaltung

dieser Metaphorik enthält Plotins Schrift Ilepi xoö Ka/.oü (Enneaden
1, 6)17, welche von Ambrosius, dem Bischof von Mailand, als literarische Vorlage

benützt worden ist, ihm also mit ihrem ganzen Inhalt bekannt sein musste.
Für die Anregung christlicher Autoren ist indessen auch mit älteren Platoni-
kern zu rechnen.

Das lehrreichste Beispiel der Auseinandersetzung zwischen christlichem
Glauben und Piatonismus bieten die Schriften Augustins. Als Sohn einer
gläubigen Christin, aber in heidnischer Tradition rhetorisch und philosophisch
gebildet, fand er nach eigener Darstellung (Conf. 3,4) den Weg zu Gott dank der
Lektüre von Ciceros Hortensius, einer platonisch bestimmten Mahnung zu
philosophischer Lebensführung. Was er rückblickend in derselben vermisste,
war der Name Christi, an welchen die Gnadenlehre gebunden ist. Anderseits
fühlte er sich jedoch von der Heiligen Schrift, die er danach zu lesen versuchte,
wegen ihres schlichten Stils abgestossen (Conf. 3, 5 visa mihi est indigna quam
Tullianae dignitati compararem). So verfiel er den Manichäern und ihrer
rationalistischen Bibelkritik, bis ihn im Jahre 387 als mehr als Dreissigjährigen der
Umgang mit einem Kreise christlicher Platoniker in Mailand und wohl besonders

mit dem dortigen Bischof Ambrosius zur Taufe sowie zur Preisgabe seiner
rhetorischen Lehrtätigkeit bewog. Die Dialoge, welche er als Niederschrift
damals geführter Gespräche bezeichnet, weisen ein seltsames Schwanken
zwischen christlicher und platonischer Ausdrucksweise auf. Motiviert ist dieses
offensichtlich durch die in seiner Umgebung herrschende Überzeugung, dass

16 Über die Personifizierung von Abstracta, zu welchen diese Gleichsetzung gehört, vgl oben
Anm 6. Augustin setzt dieselbe als bekannt voraus CD 8, 1 si sapientia Deus est In CD 8, 8

führt er sie auf Piaton zurück' Platonem determinasse hoc esse philosophan, amare Deum -
vermutlich geschieht auch dies in Erinnerung an dessen philosophischen Eros

17 P. Courcelle, Recherches sur les Confessions de Saint Augustin (Pans 1950) 107ff Beispiele
der plotinischen Metaphorik a.O sind die folgenden Prägungen üvaßaxF.ov siti to
öcyaOov. rcoiotx; äv kt/oi Eptoxa<;; Kai xcov ä/J.cov eptoxtov KinaycXäv ev xr) 3f,<i xoü xoiouxou
(sc Ka/.oü) Kai cntokautov aüxoü opoioup£vo<;



188 Fritz Wehrli

Glaube und Philosophie gehaltmässig im wesentlichen übereinstimmen. In
einem Traktat jener Zeit, der aber nicht zu den Dialogen zählt, erklärt Augustin

denn auch, ein Platoniker brauche nur wenige Worte seiner Lehre zu
ändern, um Christ zu werden18. Wenn er damit meinte, jenem sei der Gnadengedanke

fremd, so hat er demselben damals noch geringe Bedeutung
beigemessen. Dass er anderseits im Ernst den Monotheismus als gemeinsamen
Glauben von Christen und Piatonikern behandelt habe, ist unglaubhaft: Sein
Geständnis, es falle ihm schwer, sich von Piatons Kenntnis der mosaischen
Schöpfungslehre überzeugen zu lassen19, stellt mindestens dessen angebliche
Begegnung mit jüdischen Schriftgelehrten in Frage, und die in Anmerkung 12

notierten Bemerkungen über ausserchristliche Monotheisten sind unverbindlich.

Grosses Gewicht legt Augustin auf seine Erklärung, dass er Ambrosius
eine neue Möglichkeit verdanke, dogmatische Zweifel durch eine vom
buchstäblichen Wortsinn befreite Schriftauslegung zu überwinden (Conf. 6, 4). Aus
der Homerinterpretation der Griechen übernommen und schon in jener bis
zur Allegorese entwickelt, diente diese dazu, bedenkliche Textstellen
irgendwelcher Art umzudeuten. «Kindliche Naivitäten» (Conf. 6, 4, 5 infantiles nu-
gae) hatten ihn bisher immer wieder abgestossen. Das Wichtigste muss für ihn
nun gewesen sein, alle körperhaften Züge der biblischen Gottesvorstellung als

Metaphorik beurteilen zu dürfen, weil Gott Geist sei (Conf. 6, 3, 4). Seine

Personhaftigkeit wollte Augustin jedoch im Gegensatz zu griechischen Vorstellungen

eines Setov (vgl. oben S. 183f.) keineswegs in Frage gestellt wissen, hat er
doch in den Confessiones alles, was ihn bedrängte, in vollem Ernst seinem
Gott als väterlichem Richter vorgelegt.

Die Jahre nach seiner Taufe, in welchen Augustin als Priester und Bischof
eine asketische Lebensform fand, müssen ihn zusehends dem Piatonismus
entfremdet haben20. Die Bedeutung, welche der Gnadengedanke damals für ihn
gewann, zeigt sich besonders deutlich in seinen Kampfschriften gegen Pelagius
und dessen Anhänger. Von der gleichen Gesinnung wie diese sind seine Re-
tractationes bestimmt, eine wenige Jahre vor seinem Tod in Angriff genommene

Überarbeitung seines Lebenswerkes, durch welche stilistische und
gegenständliche Reminiszenzen unbiblischen Charakters nach Möglichkeit
getilgt wurden. Als Modell für diese Unternehmung darf die ebenfalls in Augu-
stins Spätzeit entstandene Doctrina Christiana gelten, ein Bildungsprogramm
der Distanzierung von der griechischen Kulturtradition im allgemeinen und
damit auch vom Piatonismus. Nach diesem soll aus dem Lehrstoff der artes
getilgt werden, was der blossen Unterhaltung oder Befriedigung von Neuis

De vera religione 4, 7 paucis mutatis verbis Christiani fierent.
19 CD 8, 11 illud. me plurimum adducit ut paene assentiar Platonem illorum Itbrorum expertem

non fuisse...
20 Vgl. H. von Campenhausen, Lateinische Kirchenväter (Stuttgart 1960) 168 u. a.



Zum Problem des Piatonismus in der christlichen Antike 189

gierde diene; denn gebilligt wird einzig ein Wissen, das die Andacht vor den
Wundern der Schöpfung fördere oder unmittelbar das Bibelverständnis er-
schliesse. In den ausschliesslichen Dienst der Bibel sollen auch die zentralen
Disziplinen der Dialektik und Rhetorik gestellt werden, die eine zur Erklärung
dunkler Textstellen, die andere als Mittel der Seelenführung.

Bei allgemeiner Gefolgschaft hätte dieses Programm besonders den Westen

des römischen Reiches bedeutende Teile seines Kulturerbes kosten können.

Eine führende Rolle übernahm bei dessen Verteidigung die Senatsaristokratie

Roms, welche sowohl für den alten Glauben als auch die literarische
Überlieferung eintrat21. Zu ihren spätesten Vertretern gehörte Boethius, der
sich den Zeitumständen gemäss zwar zum christlichen Glauben bekannte,
aber keinen .Widerspruch darin sah, als politischer Gefangener in der griechischen

Philosophie Trost und Rückhalt zu suchen. Sein bis heute nicht vergessenes

Werk, die Consolatio philosophiae, enthält ein im Kerker geführtes
Gespräch zwischen der personifizierten Philosophie und dem Verfasser. Als Dialog

war dieses anscheinend durch die literarische Tradition geschützt, doch
durfte der Verfasser sich auch von der allerdings umstrittenen Überzeugung
leiten lassen, dass Glaube und Philosophie sich nicht zu widersprechen brauchen.

Das Zwiegespräch beginnt mit einer dialektischen Darlegung der
Autarkie sittücher Werte, in welcher stoisches Gedankengut dominiert, und findet
einen Höhepunkt im Bekenntnis zur platonischen Seinslehre. Aus dieser ergibt
sich für Boethius vollends die ontologische Nichtigkeit des Bösen sowie der
von ihm verschuldeten Leiden. Den kosmogonischen Abschnitt des Timaios
behandelt er, als gehörte er zur alttestamentlichen Schöpfungslehre. Offenbar
schenkte er der alten Behauptung Glauben, Piaton habe jene in Ägypten
kennengelernt (vgl. oben S. 185), und er mag sich durch dieselbe in seiner
konfessionellen Unbefangenheit bestärkt gefühlt haben.

Noch wirkungsvoller als durch Boethius wurde die platonische Tradition
im lateinischen Westen des Reiches durch Übersetzungen und Kommentare
einer Schriftensammlung unbekannter Herkunft getragen, welche dem
Paulusschüler Dionysios Areopagita (Acta Apostolorum 17, 34) zugeschrieben
wurde und darum in Spätantike und Mittelalter ein nur selten angefochtenes
Vertrauen genoss.

Im Osten konnte sich der Piatonismus dank den gesicherteren Verhältnissen

besser behaupten als im Westen. Schulen wie die von Athen, Byzanz und
Alexandrien boten ihm zum Teil noch unter christlichen Kaisern einigen
Rückhalt22. Wenigstens Vertrautheit mit ihm zur Schau zu stellen scheint nicht
als Verstoss gegen den herrschenden Glauben, sondern als Beweis von Bildung

21 P. de Labriolle, La reaction payenne, etude sur la polemique antichretienne du Ier au Vie siecle
(Paris 1948) 340ff.; J. Vogt, Der Niedergang Roms (Zürich 1965) 2808".

22 A. Cameron, The last days of the Academy at Athens (Proc. Cambr. Philol. Soc. NS 15, 1969)
7ff.; J. P. Lynch, Aristotle's school, a study ofa Greek educational institution (Berkeley 1972).



190 Fritz Wehrli: Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike

behandelt worden zu sein. Noch um die Wende zum 5. Jahrhundert durchsetzte

Synesios, ein Bischof von Ptolemals, in seinen Hymnen christliche
Frömmigkeit unbefangen mit Elementen platonischer Andacht. Sein ungefährer
Zeitgenosse Nemesios, der in Emesa Bischof war, benützte Gedankengut des

Platonikers Porphyrios für eine christliche Seelenlehre, wobei er den Gewährsmann

zwar nannte, aber als Christenfeind brandmarkte23. Ein ähnliches Interesse

mit Vorbehalten zeigte im 8. Jahrhundert Johannes von Damaskos für
Platoniker sowie auch für andere griechische Denker, indem er sie in seine

Dogmatik einbezog, und Michael Psellos (11. Jahrhundert) setzte sich sogar
durch Vorlesungen über Piaton dem Verdacht von Ungläubigkeit aus. Als letzter

sei Gemistos Plethon genannt, welcher anlässlich des Konzils von Ferrara
im Jahre 1438 nach Italien kam und in der von Cosimo Medici gegründeten
platonischen Akademie Wesentliches zu einer Neubelebung des christlichen
Platonismus beitrug.

23 H. Dorrie, Porphyrios' Symmikta Zetemata I (München 1959) 18ff.


	Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike

