Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike
Autor: Wehrli, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike

Von Fritz Wehrli, Ziirich

Von allen Glaubensgemeinschaften, welche in der romischen Kaiserzeit
hervortraten, wurden die Christen wohl am unerbittlichsten bekimpft. Ein
Hauptgrund dafiir muss ihre Weigerung gewesen sein, sich an den Kulthand-
lungen zu beteiligen, von welchen das 6ffentliche Leben durchdrungen war, an
der Verehrung des Kaisers sowohl wie der das Staatswesen beschirmenden
Gottheiten!. Die Streitschriften, mit welchen sie sich verteidigten, weisen je-
denfalls mit besonderem Nachdruck die Behauptung der Altgldubigen zuriick,
die vielfachen Katastrophen der Gegenwart seien die Rache der Géotter fur
ihre Vernachlissigung?.

Den unmittelbarsten Riickhalt fiir ihre Hartnéckigkeit fanden die christli-
chen Autoren in den alttestamentlichen Verboten, fremde Gotter zu verehren.
Die Allmacht und Erhabenheit des biblischen Weltschopfers schloss fiir sie
jede Anerkennung des Polytheismus von Griechen und Romern aus, wie sie
glaubten, diesen verstehen zu miissen.

Ihre Kritik war hauptsichlich vom Bild der olympischen Goétter mit ihren
menschlich-allzumenschlichen Ziigen bestimmt, das schon von Platon und an-
deren griechischen Autoren als unfromm angegriffen worden war. Trotz ihrer
Allgegenwart in Dichtung und bildender Kunst vermochten diese Schopfun-
gen profaner Phantasie den Glauben indessen nicht zu bestimmen. Dieser
haftete zunédchst an heiligen Stitten, wenn er nicht von der Erfahrung gottli-
cher Michte in weiter Umwelt oder personlichem Erleben ausging. Die An-
fange einer theologischen Systematisierung reichen in vorhomerische Zeit zu-
rick. Einem Abschluss von dogmatischer Geschlossenheit kam am néichsten
die Stoa. Monotheistische und polytheistische Vorstellungen blieben neben-
einander bestehen?, und besonders im Bereich des Kosmischen brauchte ein
Trager gottlicher Macht durchaus nicht personhafter Natur zu sein. Fiir beides
zeugt ein jahrhundertelang geldufiger Sprachgebrauch: Andacht gebietende
Vorgidnge wurden beliebig bald auf einen ungenannten Gott, 3€0¢ schlechthin,
bald auf die Gotter insgesamt, S¢oi, zuriickgefithrt. Vollends aber verzichtete
man auf eine fest umrissene Vorstellung des Erlebten, wenn die Erfahrung

1 C. Plini et Traiani Epistulae 97.

2 Ausfiihrlich dariiber Augustin, De civitate Dei (CD) 1-5, besonders 2 und Retractationes cap.
69; dazu Orosius in der von Augustin angeregten Historia adversus paganos.

3 W.J. Verdenius, Entretiens Hardt I (Genéve 1952) 244; W. K. C. Guthrie, A History of Greek
Philosophy 1 (Cambridge 1962) 375.



184 Fritz Wehrli

hoheren Waltens kurzerhand auf ein 3€iov, etwas Gottliches, bezogen wurde?,
In der christlichen Polemik ist von dieser undogmatischen Fiille von Glau-
bensformen wenig zu spiiren, obwohl sie in der philosophischen Kosmosfrom-
migkeit, vom Platonismus getragen, weit iiber die Spatantike hinaus gewirkt
hat.

Die Verbreitung des Begriffs 3€iov im Sprachgebrauch des 5. Jahrhun-
derts v.Chr. spricht fiir seine Entstehung in der vorsokratischen Seinslehre,
und tatsdchlich haben nach aristotelischem Zeugnis Anaximander und «die
meisten Physiologen» alles Sein und Werden auf ein gottliches Prinzip, 3€iov,
von unvergédnglicher Natur zuriickgefiihrt>. Wesentlich, wenn auch nicht im
Wortlaut damit iibereinstimmend, bewertet Heraklit (Vorsokr. 22 B 32) die im
Kosmos wirkende Vernunft (10 copov), denn die Anerkennung ihres gottli-
chen Wesens liegt in seiner Bemerkung, sie verlange nach dem Namen des
Zeus und zugleich verschmihe sie diesen. Das personhafte Wesen des homeri-
schen Gottervaters wird dadurch zur blossen Metapher, und damit er6ffnet
sich seiner kultischen Verehrung ein kosmischer Aspekté. Die unmittelbarste
Wirkung iibte auf die Nachwelt der Glaube an eine teleologische Gesetzlich-
keit des Naturgeschehens aus, welche Diogenes von Apollonia vertrat. Seiner-
seits am unmittelbarsten Anaxagoras und Anaximenes verpflichtet, betrach-
tete er die Luft als gottliches Wesen, welches im Besitz von Vernunft sei und in
deren Sinn alles lenke und beherrsche’.

Dieser Theologie der Vorsokratik gedenkt Platon mit zwei Bemerkungen?.
Dank den astronomischen Entdeckungen des Eudoxos von Knidos gelangte er
dazu, der bisher rein spekulativen Lehre einen wissenschaftlichen Riickhalt zu
geben und dabei die Gesetzlichkeit der Gestirnbewegungen zu einem eigentli-
chen Gottesbeweis zu machen®. Ein Hauptzeugnis fir seine kosmische From-
migkeit ist der Timaios, in welchem er das All als selige Gottheit und Triger
einer vernunftbegabten Seele feiert (34 a; 36 e). Auf die Nachwelt iibte dieser

4 Uber das Wort 9eiov cf. W. Jaeger, The theology of the early Greek philosophers (Oxford
1947) 203 Anm. 44.

5 Aristoteles Phys. 203 b 13ff. (Vorsokr. 12 A 13-B 3).

6 Mit diesem Schwanken darf der gelegentliche Wechsel zwischen personhafter und abstrakter
Bezeichnung des Gottlichen sogar bei christlichen Autoren verglichen werden. Als Beispiel
sei die Anrufung Gottes als veritas oder sapientia durch Augustin genannt (Conf. 6, 5, 10; 10,
40, 65; CD 8, 1). Fur ausserchristliche Herkunft dieser dogmatischen Freiheit spricht der
bekannte Anfang des Iohannes-Evangeliums 6 Loyog fiv tpoO¢ tOv 3£0v kai 380¢ fiv 6 Loyoc.
Dass Gott hier zugleich Triger des Logos und mit demselben identisch sein soll, spricht
dafiir, dass es sich um auswechselbare Aussagen jener Denk- oder Vorstellungsweise handelt,
welche durch Symbol und Allegorie charakterisiert wird. In der Spatantike sinkt die Personi-
fizierung zunehmend zur blossen Stilfigur herab (Prudentius, Martianus Capella, Boethius).

7 Vorsokr. 64 B 5; zur Uberlieferung W. K. C. Guthrie, a.0. (oben Anm. 3) II 369.

8 Phaidon 97 c (Berufung auf Anaxagoras) und Philebos 28 ¢ (Berufung auf navtec oi cogot).

9 Platon Nomoi 821 a ff.; 966 e ff., ferner Epinomis 983 a ff.; cf. W. Burkert, Griechische Reli-
gion der archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977) 47911,



Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike 185

Altersdialog eine grundlegende Wirkung aus: Fiir den Neuplatonismus ldsst
sich als Beispiel Plotins Schrift iiber das Weltall nennen (Enneaden 2, 1), und
nach der stoischen Variante der nachplatonischen Seinslehre wurde die Welt-
seele (StVF I 532) als aktives Prinzip der Materie als dem passiven gegeniiber-
gestellt. Dass sie, oft auch dem Ather oder Feuer gleichgesetzt (StVF I 532.
534), schlechthin als Gottheit bezeichnet werden konnte, kam der vorsokrati-
schen Vorstellung eines himmlischen 3€iov besonders nahe (vgl. oben S. 183f.).

Christlichen Autoren, wie z. B. Augustin (CD 4, 12; 8, 10)!9, konnte diese
Theologie trotz ihrem teleologischen Charakter nicht geniigen. Was sie in ihr
vermissen ‘mussten, waren Monotheismus und Schépfungslehre, vor allem
aber wohl die Gewissheit eines dem Glaubigen verstehend und helfend zuge-
wandten personhaften Gottes. Dass indessen der Timaios trotz seinem vorhin
angedeuteten Inhalt in unmittelbare Beziehung zur alttestamentlichen Tradi-
tion gebracht wurde, geht auf die Fehlinterpretation eines unbekannten
Autors zuriick. Dieser glaubte ndmlich die von Platon erfundene Kosmogonie
als Nachbildung einer préaexistenten Welt der Ideen mit der Weltschopfung
der Genesis gleichsetzen zu diirfen. Seine ausfiihrliche, von Augustin CD 8, 11
wiedergegebene Beweisfuhrung bedarf keiner Widerlegung. Wenn auch ein-
zelne der von ihm behaupteten Ahnlichkeiten bestehen mdgen, so fehlt ihnen
doch jedes Gewicht, weil der sogenannte Demiurg, Platons Weltbaumeister, so
eng mit den pantheistischen Elementen seines Werkes verwoben ist, dass er
sich faktisch gar nicht iiber sie erhebt. Fiir den anonymen Interpreten des
Timaios galt es jedoch, seine vermeintliche Entdeckung zu erkldren, und dies
geschah durch die Behauptung der Abhingigkeit Platons vom alten Testa-
ment. Das Modell dazu fand sich in den zahlreichen griechischen Uberliefe-
rungen der Aneignung von Kulturgiitern des bewunderten Ostens; denn, da
eine Bildungsreise Platons nach Agypten fester Bestandteil seiner Biographie
war, liess sich an diese ankniipfen, er sei dort Juden begegnet, welche ihn mit
alttestamentlichen Texten bekannt gemacht hétten. Schwieriger als diese Be-
weisfithrung war es, auch die Prioritét des christlichen Glaubens dem Platonis-
mus gegenilber zu behaupten. Man half sich jedoch mit der Erfindung, Platon
habe das zu erwartende Kommen des Erlosers aus biblischen Prophezeiungen
erfahren!!. Anscheinend setzte man dabei voraus, dass er zugleich mit christli-
chem Lehrgut bekannt wurde!2.

10 Eine positive Wiirdigung der Kosmosfrommigkeit findet sich immerhin z.B. bei Minutius
Felix, Octavius 19.

11 Augustin CD 8, 11 (Platonem Hieremiam audisse prophetam vel scripturas propheticas in
eadem peregrinatione legisse).

12 Andeutende Erwidhnungen von monotheistischen Anschauungen Platons sowie bei Platoni-
kern und Angehérigen anderer «Sekten» (sectae), die sich bei Augustin finden (CD 8, 9-10),
haben wenig Gewicht und scheinen doxographischen Angaben entnommen zu sein. Uber
Augustins Skepsis gegeniiber der Behauptung, Platon habe den alttestamentlichen — und
damit christlichen — Gott gekannt, vgl. unten S. 188 und Anm. 19.

13 Museum Helveticum



186 Fritz Wehrli

Eine dem Platonismus zunehmend freundliche Stimmung lésst sich daran
erkennen, dass unbekannte iltere Autoren die angebliche Ubernahme christli-
chen Gedankengutes Platon als Diebstahl anrechnen, Clemens von Alexan-
drien dagegen, der jene zitiert, von einer gottlichen Planung spricht, Griechen
wie Juden dem Erlosungswerk Christi entgegenzufithren!3,

Die gesellschaftliche Integration der christlichen Gemeinden fithrte be-
sonders im Osten des romischen Reiches zu einer Annaherung, die sich in der
Ubernahme oder auch blossen Umdeutung platonischer Begriffe dusserte. So
gab Clemens als Leiter der alexandrinischen Katechetenschule das biblische
Wort iiber den Menschen als Abbild Gottes mit opoiwoig 3€d, der fiir Platoni-
ker geldufigen Bezeichnung fiir ein Gleichwerden mit Gott!4 wieder. Vermut-
lich wollte er damit dem Verstandnis von Schiilern nichtchristlicher Herkunft
entgegenkommen. Seinem Vorbild folgte unter anderen der dem Platonismus
nahestehende Gregor von Nyssa. Die dltesten Belege fiir die Formel finden
sich in Platons Dialogen Theaitetos 176 a und Politeia 613 a's, wo auch ihr
urspriinglicher Sinn erldautert wird. Nach der erstgenannten und ausfithrliche-
ren Textstelle hat sich der Mensch zu bestreben, der dem Bosen verhafteten
irdischen Welt unter die Obhut der Gétter zu entflichen. Diese Flucht bedeute
aber nichts anderes als eine Bemiithung um das nie voll erreichbare Ziel, Gott
durch Gerechtigkeit, Frommigkeit und Einsicht (ppovnoic) gleich zu werden.
Die artikellose Bezeichnung 8€o¢ erlaubte dank ihrer Abstraktheit, das gottli-
che Prinzip nicht personhaft, sondern als sittliche Vollkommenbheit an sich zu
deuten (vgl. oben S. 183), ebenso wie die Flucht zu den Goéttern und damit
Platons ganzer metaphysisch-kosmischer Dualismus als Metapher gekenn-
zeichnet ist. Mit dem aller Anschaulichkeit entbehrenden Sprachgebrauch von
Je0¢ und Jeoi (s. Anm. 15) hilt sich Platon an altiiberlieferten Sprachge-
brauch. Eine solche Sinngebung fiir das Géttliche befreite den Anspruch auf
opotmotc Y@ um so eher von Anstossigkeit, als ein solcher ohnehin wenigstens
potentiell in der platonischen Seelenlehre angelegt war. Gegeniiber der Erha-
benheit des christlichen Gottes ziemte sich dagegen nur Demut, und zwar um
so mehr, als auch die Gnadenlehre eine solche forderte. Die platonische For-
mel vermochte sich denn auch auf die Dauer gegen angemessenere Wiederga-

13 Clemens Stromateis 1, cap. 17, 84, 7 zitiert als einstiges Urteil iiber solche Platoniker, welche
christliches Gedankengut vorwegzunehmen schienen, sie seien xAéntar xai Anotai, und
ebendort 1, cap. 5, 28, 1 nennt er in eigenem Namen die griechische Philosophie rponaideia
10i¢ THv mioTwv &' dnodeifeng kapnovpévoic. Uber diese ganze Thematik E. Molland, On
the origin of Greek philosophy, Symbolae Osloenses 15 (1936).

14 Uber die Vorgeschichte von époincic 9sd vgl. A. Merki, Von der platonischen Angleichung
an Gott zur Gottdhnlichkeit bei Gregor von Nyssa (Freiburg/Schweiz 1952).

15 Platon Theaitetos 176 a neipéic3ar ypn EvIEivde Exeioe gevyely OTL TdYI0TA. QUYT BE OpOiW-
o1g 9ed xota 10 duvatov: dpoimoig 8¢ Sikatov kai doov petd povioeng yevéc3ar Platon
Politeia 613 a o0 ... 016 ye Yedv note dueleitar d¢ v npovpucicYar £3éAn dikaog yiyves dar
Kai Emtndevmv dpetny gic doov duvatov avipone opoodcJal Ied.



Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike 187

ben des Originaltextes wie griechisch e€ixov und lateinisch imago, similitudo,
imitatio u.a. nicht zu behaupten.

Eine ergiebigere, wenn auch mindestens ebenso gewalttitige Platonisie-
rung erfuhr das biblische Gebot, Gott iiber alles zu lieben (5. Buch Mose 6, 5;
Evang. Luc. 10, 27). Unter Berufung auf die Etymologie des Wortes ‘Philoso-
phie’, Liebe zur Weisheit, wurde ndmlich die Sehnsucht nach Gott und damit
die christliche Frommigkeit zur allein wahren Philosophie erklédrt, weil Gott
und Weisheit (copin) eines seien!®. Dieser dem christlichen Selbstbewusstsein
wichtige Vergleich zwischen Weisheitsstreben und Gottesliebe muss minde-
stens zusdtzlich durch den platonischen Eros, die Sehnsucht nach einer iiber-
irdischen Vollkommenheit angeregt worden sein; denn als affektives Streben
nach hochsten Werten kommt er einer auch unter Christen verbreiteten Sehn-
sucht in der Tat nahe. Eine solchen Kreisen nachweislich bekannte Ausgestal-
tung dieser Metaphorik enthilt Plotins Schrift ITepi 100 xaiod (Enneaden
1, 6)!7, welche von Ambrosius, dem Bischof von Mailand, als literarische Vor-
lage beniitzt worden ist, ihm also mit ihrem ganzen Inhalt bekannt sein musste.
Fir die Anregung christlicher Autoren ist indessen auch mit dlteren Platoni-
kern zu rechnen.

Das lehrreichste Beispiel der Auseinandersetzung zwischen christlichem
Glauben und Platonismus bieten die Schriften Augustins. Als Sohn einer gldu-
bigen Christin, aber in heidnischer Tradition rhetorisch und philosophisch ge-
bildet, fand er nach eigener Darstellung (Conf. 3, 4) den Weg zu Gott dank der
Lektiire von Ciceros Hortensius, einer platonisch bestimmten Mahnung zu
philosophischer Lebensfithrung. Was er riickblickend in derselben vermisste,
war der Name Christi, an welchen die Gnadenlehre gebunden ist. Anderseits
fuhlte er sich jedoch von der Heiligen Schrift, die er danach zu lesen versuchte,
wegen ihres schlichten Stils abgestossen (Conf. 3, 5 visa mihi est indigna quam
Tullianae dignitati compararem). So verfiel er den Manichédern und ihrer ratio-
nalistischen Bibelkritik, bis ihn im Jahre 387 als mehr als Dreissigjahrigen der
Umgang mit einem Kreise christlicher Platoniker in Mailand und wohl beson-
ders mit dem dortigen Bischof Ambrosius zur Taufe sowie zur Preisgabe seiner
rhetorischen Lehrtitigkeit bewog. Die Dialoge, welche er als Niederschrift da-
mals gefithrter Gespriache bezeichnet, weisen ein seltsames Schwanken zwi-
schen christlicher und platonischer Ausdrucksweise auf. Motiviert ist dieses
offensichtlich durch die in seiner Umgebung herrschende Uberzeugung, dass

16 Uber die Personifizierung von Abstracta, zu welchen diese Gleichsetzung gehdrt, vgl. oben
Anm. 6. Augustin setzt dieselbe als bekannt voraus: CD 8, 1 si sapientia Deus est. In CD 8, 8
fithrt er sie auf Platon zuriick: Platonem determinasse ... hoc esse philosophari, amare Deum —
vermutlich geschieht auch dies in Erinnerung an dessen philosophischen Eros.

17 P. Courcelle, Recherches sur les Confessions de Saint Augustin (Paris 1950) 107ff. Beispiele
der plotinischen Metaphorik a.O. sind die folgenden Prigungen: dvafatéov ... &ni 10
@yadov. noiovg &v loygor Epotag; kai tdv AoV Epdtov KatayeAdv. &v Tf] 3£¢ Tob To100ToL
(sc. kaho¥) Kai droladmv abTod OHOLOVUEVOC.



188 Fritz Wehrli

Glaube und Philosophie gehaltmissig im wesentlichen iibereinstimmen. In
einem Traktat jener Zeit, der aber nicht zu den Dialogen zéhlt, erklart Augu-
stin denn auch, ein Platoniker brauche nur wenige Worte seiner Lehre zu
dndern, um Christ zu werden!8. Wenn er damit meinte, jenem sei der Gnaden-
gedanke fremd, so hat er demselben damals noch geringe Bedeutung beige-
messen. Dass er anderseits im Ernst den Monotheismus als gemeinsamen
Glauben von Christen und Platonikern behandelt habe, ist unglaubhaft: Sein
Gestidndnis, es falle ihm schwer, sich von Platons Kenntnis der mosaischen
Schopfungslehre tiberzeugen zu lassen!®, stellt mindestens dessen angebliche
Begegnung mit jiidischen Schriftgelehrten in Frage, und die in Anmerkung 12
notierten Bemerkungen iiber ausserchristliche Monotheisten sind unverbind-
lich.

Grosses Gewicht legt Augustin auf seine Erkldrung, dass er Ambrosius
eine neue Moglichkeit verdanke, dogmatische Zweifel durch eine vom buch-
stiblichen Wortsinn befreite Schriftauslegung zu iiberwinden (Conf. 6, 4). Aus
der Homerinterpretation der Griechen itbernommen und schon in jener bis
zur Allegorese entwickelt, diente diese dazu, bedenkliche Textstellen irgend-
welcher Art umzudeuten. «Kindliche Naivitdten» (Conf. 6, 4, 5 infantiles nu-
gae) hatten ihn bisher immer wieder abgestossen. Das Wichtigste muss fiir ihn
nun gewesen sein, alle korperhaften Ziige der biblischen Gottesvorstellung als
Metaphorik beurteilen zu diirfen, weil Gott Geist sei (Conf. 6, 3, 4). Seine
Personhaftigkeit wollte Augustin jedoch im Gegensatz zu griechischen Vorstel-
lungen eines 3€iov (vgl. oben S. 183f.) keineswegs in Frage gestellt wissen, hat er
doch in den Confessiones alles, was ihn bedridngte, in vollem Ernst seinem
Gott als viterlichem Richter vorgelegt.

Die Jahre nach seiner Taufe, in welchen Augustin als Priester und Bischof
eine asketische Lebensform fand, miissen ihn zusehends dem Platonismus ent-
fremdet haben??. Die Bedeutung, welche der Gnadengedanke damals fiir ihn
gewann, zeigt sich besonders deutlich in seinen Kampfschriften gegen Pelagius
und dessen Anhénger. Von der gleichen Gesinnung wie diese sind seine Re-
tractationes bestimmt, eine wenige Jahre vor seinem Tod in Angriff genom-
mene Uberarbeitung seines Lebenswerkes, durch welche stilistische und ge-
genstindliche Reminiszenzen unbiblischen Charakters nach Moglichkeit ge-
tilgt wurden. Als Modell fiir diese Unternehmung darf die ebenfalls in Augu-
stins Spitzeit entstandene Doctrina Christiana gelten, ein Bildungsprogramm
der Distanzierung von der griechischen Kulturtradition im allgemeinen und
damit auch vom Platonismus. Nach diesem soll aus dem Lehrstoff der artes
getilgt werden, was der blossen Unterhaltung oder Befriedigung von Neu-

18 De vera religione 4, 7 paucis mutatis verbis Christiani fierent.

19 CD 8, 11 illud ... me plurimum adducit ut paene assentiar Platonem illorum librorum expertem
non fuisse ...

20 Vgl. H. von Campenhausen, Lateinische Kirchenvdter (Stuttgart 1960) 168 u.a.



Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike 189

gierde diene; denn gebilligt wird einzig ein Wissen, das die Andacht vor den
Wundern der Schopfung férdere oder unmittelbar das Bibelverstindnis er-
schliesse. In den ausschliesslichen Dienst der Bibel sollen auch die zentralen
Disziplinen der Dialektik und Rhetorik gestellt werden, die eine zur Erkldrung
dunkler Textstellen, die andere als Mittel der Seelenfithrung.

Bei allgemeiner Gefolgschaft hitte dieses Programm besonders den We-
sten des romischen Reiches bedeutende Teile seines Kulturerbes kosten kon-
nen. Eine fiihrende Rolle iibernahm bei dessen Verteidigung die Senatsaristo-
kratie Roms, welche sowohl fiir den alten Glauben als auch die literarische
Uberlieferung eintrat?!. Zu ihren spitesten Vertretern gehorte Boethius, der
sich den Zeitumstanden geméss zwar zum christlichen Glauben bekannte,
aber keinen.Widerspruch darin sah, als politischer Gefangener in der griechi-
schen Philosophie Trost und Riickhalt zu suchen. Sein bis heute nicht vergesse-
nes Werk, die Consolatio philosophiae, enthilt ein im Kerker gefiihrtes Ge-
sprach zwischen der personifizierten Philosophie und dem Verfasser. Als Dia-
log war dieses anscheinend durch die literarische Tradition geschiitzt, doch
durfte der Verfasser sich auch von der allerdings umstrittenen Uberzeugung
leiten lassen, dass Glaube und Philosophie sich nicht zu widersprechen brau-
chen. Das Zwiegesprich beginnt mit einer dialektischen Darlegung der Aut-
arkie sittlicher Werte, in welcher stoisches Gedankengut dominiert, und findet
einen Hohepunkt im Bekenntnis zur platonischen Seinslehre. Aus dieser ergibt
sich fir Boethius vollends die ontologische Nichtigkeit des Bosen sowie der
von ithm verschuldeten Leiden. Den kosmogonischen Abschnitt des Timaios
behandelt er, als gehorte er zur alttestamentlichen Schopfungslehre. Offenbar
schenkte er der alten Behauptung Glauben, Platon habe jene in Agypten ken-
nengelernt (vgl. oben S. 185), und er mag sich durch dieselbe in seiner konfes-
sionellen Unbefangenheit bestarkt gefiihlt haben.

Noch wirkungsvoller als durch Boethius wurde die platonische Tradition
im lateinischen Westen des Reiches durch Ubersetzungen und Kommentare
einer Schriftensammlung unbekannter Herkunft getragen, welche dem Pau-
lusschiiler Dionysios Areopagita (Acta Apostolorum 17, 34) zugeschrieben
wurde und darum in Spitantike und Mittelalter ein nur selten angefochtenes
Vertrauen genoss.

Im Osten konnte sich der Platonismus dank den gesicherteren Verhiltnis-
sen besser behaupten als im Westen. Schulen wie die von Athen, Byzanz und
Alexandrien boten ihm zum Teil noch unter christlichen Kaisern einigen
Riickhalt22. Wenigstens Vertrautheit mit ihm zur Schau zu stellen scheint nicht
als Verstoss gegen den herrschenden Glauben, sondern als Beweis von Bildung

21 P.de Labriolle, La réaction payenne, étude sur la polémique antichrétienne du Ier au Ve siécle
(Paris 1948) 340fT.; J. Vogt, Der Niedergang Roms (Ziirich 1965) 280ff.

22 A. Cameron, The last days of the Academy at Athens (Proc. Cambr. Philol. Soc. NS 15, 1969)
78.; J. P. Lynch, Aristotle’s school, a study of a Greek educational institution (Berkeley 1972).



190 Fritz Wehrli: Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike

behandelt worden zu sein. Noch um die Wende zum 5. Jahrhundert durch-
setzte Synesios, ein Bischof von Ptolemais, in seinen Hymnen christliche From-
migkeit unbefangen mit Elementen platonischer Andacht. Sein ungefahrer
Zeitgenosse Nemesios, der in Emesa Bischof war, beniitzte Gedankengut des
Platonikers Porphyrios fiir eine christliche Seelenlehre, wobei er den Gewihrs-
mann zwar nannte, aber als Christenfeind brandmarkte?3. Ein dhnliches Inter-
esse mit Vorbehalten zeigte im 8. Jahrhundert Johannes von Damaskos fiir
Platoniker sowie auch fiir andere griechische Denker, indem er sie in seine
Dogmatik einbezog, und Michael Psellos (11. Jahrhundert) setzte sich sogar
durch Vorlesungen iiber Platon dem Verdacht von Unglaubigkeit aus. Als letz-
ter sei Gemistos Plethon genannt, welcher anlisslich des Konzils von Ferrara
im Jahre 1438 nach Italien kam und in der von Cosimo Medici gegriindeten
platonischen Akademie Wesentliches zu einer Neubelebung des christlichen
Platonismus beitrug.

23 H. Dorrie, Porphyrios’ Symmikta Zetemata 1 (Miinchen 1959) 18ff.



	Zum Problem des Platonismus in der christlichen Antike

