Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Cicero, "De divinatione" und Poseidonios
Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Cicero, ‘De divinatione’ und Poseidonios

Von Christoph Schéublin, Bern

I

Die veteres, hilt Cicero gegen Ende des Prodmiums zum 1. Buch von ‘De
divinatione’ fest (5)!, anerkannten die Mantik, weil sie sich von ihrer Wirksam-
keit und ihrem Nutzen in der Praxis hatten iiberzeugen lassen (rerum ... even-
tis); hingegen fehlte ihnen noch eine theoretische Begriindung und Erklarung
(ratio). Diese sei dann von den Philosophen nachgeliefert worden. Es schliesst
ein doxographischer Uberblick an; freilich zielt er nicht auf die argumenta der
verschiedenen Schulen oder auch Einzelner, sondern auf die Frage, wer das
Phédnomen in welchem Umfang iiberhaupt gebilligt, wer es verworfen habe.
Die Aufzihlung mutet eher ungeordnet an und wirkt auf den ersten Blick wohl
mehr durch ihre Fiille als ihre Klarheit: Cicero stellt zu Beginn in Aussicht, er
werde de antiquissimis sprechen?, erwdhnt dann aber namentlich nur Xeno-
phanes, qui ... divinationem funditus sustulit; ‘alle ibrigen’ hétten die divinatio
gutgeheissen — mit Ausnahme Epikurs: ihn aber kann man schwerlich den
antiquissimi zurechnen?. In der Tat verbergen sich auch hinter dem Ausdruck
reliqui omnes nicht irgendwelche “Vorsokratiker’, sondern Sokrates omnesque
Socratici, Zenon und die Stoa: selbst keine antiqui, vielmehr wird ihnen ma-
nere in antiquorum philosophorum sententia attestiert; und als wollte er die
Schar der Zeugen noch vermehren und die Ubereinstimmung der Schulen
zusitzlich unterstreichen4, nimmt Cicero die Socratici in einem Nachtrag aus-
einander: vetere Academia et Peripateticis consentientibus. Es folgen Pythago-
ras — der doch die Liicke bei den antiquissimi hitte filllen kdnnen — und Demo-
krit. Diesen Befiirwortern der Mantik in allen ihren Formen werden nun

1 Den folgenden Ausfiithrungen liegt die neue Teubneriana von R. Giomini zugrunde (1975);
ihre Vorziige und Schwichen sind ersichtlich aus den Rezensionen von S. Lanciotti, RFIC

107 (1979) 73ff.; W.-D. Lebek, Gnomon 51 (1979) 245ff.; K. Vretska, Anz. f. d. Altertumswiss.

33 (1980) 4ff. Unentbehrlich ist ferner der Kommentar von A. S. Pease, University of Illinois

Studies in Language and Literature 6 (1920) 161ff. und 8 (1923) 153ff. (Neudruck Darmstadt

1963). Was Poseidonios anbelangt, so wird natiirlich ausgegangen von W. Theiler, Poseido-

nios. Die Fragmente, 2 Bde. (Berlin/New York 1982).

2 Dabei denkt man unwillkiirlich — und wohl zu Recht — an die ‘Vorsokratiker’; vgl. Tusc. 5, 10
sed ab antiqua philosophia usque ad Socratem ... numeri motusque tractabantur.

3 Xenophanes und Epikur sind miteinander verbunden auch in den Placita (5, 1, 2) des Aetius,
vgl. H. Diels, Doxographi Graeci (Berlin 1879; 21958) 415. Das Kapitel Ilepi pavtikiig bei

Aetius lasst sich iiberhaupt in verschiedener Hinsicht mit Ciceros Liste vergleichen, s. Diels,

a.0. 224f. und Pease, a.0. 19f.
4 Vgl. Pease, a.0. 57.



158 Christoph Schiublin

Dicaearchus Peripateticus und der zeitgenossische Peripatetiker Kratipp, fami-
liaris noster, entgegengestellt: Sie hitten lediglich die raturalis divinatio (d.h.
Traume und prophetische Ekstase) gelten lassen und die artificiosa divinatio
abgelehnt® — im Gegensatz zu den Stoikern, die beide Arten vertriten. Das
stoische Interesse an der Sache gehe letztlich auf die commentarii Zenons zu-
riick; es bekunde sich auch bei Kleanthes, wiahrend mit Chrysipp die einschlé-
gige stoische Schriftstellerei einsetzt: Cicero gibt einen Katalog von Autoren
(Chrysipp, Diogenes von Babylon, Antipater, Poseidonios) und ihrer Werke;
am Ende steht Panaitios, Posidoni doctor, discipulus Antipatri, gegen die Chro-
nologie also, aber mit gutem Grund, denn er hatte es gewagt, zumindest Zwei-
fel zu dussern, so dass Cicero sich fiir sein Unternehmen — eine skeptische
Behandlung der Mantik im Gefolge des Karneades (7) — sogar auf ein stoisches
Schulhaupt berufen kann.

Abgesehen von den kleineren Ungereimtheiten, auf die hingewiesen
wurde, springt natiirlich ins Auge, dass Zenon und die Stoa in der analysierten
Liste gleich zweimal begegnen. Der Grund liegt auf der Hand: Cicero hat,
nicht eben geschickt, tatsichlich zwei Listen miteinander verbunden, einen
doxographischen Abriss® und einen Katalog stoischer Autoren Ilepi pavti-
kfic’, der Autoren also, die direkt oder durch Poseidonios’ Vermittlung den
Ausfithrungen seines Bruders Quintus im 1. Buch zugrundeliegen®. Einige
Aufmerksamkeit erheischt die Nahtstelle: nam cum Socrates omnesque Socra-
tici Zenoque et ii, qui ab eo essent profecti, manerent in antiquorum philosopho-
rum sententia ... cumque huic rei magnam auctoritatem Pythagoras iam ante
tribuisset ... plurumisque locis gravis auctor Democritus praesensionem rerum
Sfuturarum comprobaret, Dicaearchus Peripateticus cetera divinationis genera
sustulit, somniorum et furoris reliquit, Cratippusque, familiaris noster, quem ego
parem summis Peripateticis iudico, isdem rebus fidem tribuit, reliqua divinationis
genera reiecit. (6) sed cum Stoici omnia fere illa defenderent, quod et Zeno in suis
commentariis quasi semina quaedam sparsisset et ea Cleanthes paulo uberiora

5 Die Begriffe naturalis und artificiosa divinatio (vgl. 1, 72. 127) begegnen im Proémium noch
nicht, doch ist die Zweiteilung an sich bereits vorausgesetzt. S. auch unten S. 160f. mit
Anm. 15.

6 Vgl die parallele Aufzidhlung 1, 87: dixi de Pythagora, de Democrito, de Socrate, excepi de
antiquis praeter Xenophanem neminem, adiunxi veterem Academiam, Peripateticos, Stoicos;
unus dissentit Epicurus. Hier herrscht allerdings eine bessere Ordnung.

7 Dass der «scriptorum index» aus der gleichen «collectio» bezogen sei wie der doxographische
Abriss, ist denkbar (vgl. Diels, a.0. 225, der seine Vermutung mit einem «haud dubie»
bekriftigt, und ihm folgend Pease, a.0. 20), doch diirfte die nicht recht gegliickte Verkniip-
fung der beiden Listen Ciceros Werk sein.

8 Eine allerseits befriedigende Quellenscheidung ist noch nicht gelungen, ja sie mag letztlich
undurchfithrbar sein (vgl. Pease, a.0. 20ff.; R. Philippson, Art. M. Tullius Cicero, RE TA,
1939, 1157ff.; K. Reinhardt, Art. Poseidonios, RE 22, 1953, 792ff.; Theiler, a.0. 2, 289ff. zu
F 371b); auf jeden Fall aber geht Quintus von einer stoischen Grundposition aus, und er
arbeitet vielfach mit stoischem Material.



Cicero, ‘De divinatione’ und Poseidonios 159

fecisset, accessit acerrumo vir ingenio, Chrysippus, qui totam de divinatione duo-
bus libris explicavit sententiam ... Was heisst cum Stoici omnia fere illa defende-
rent ..., accessit ... Chrysippus ...7 Wie ist zuerst einmal accedere zu verstehen?
Gewiss nicht in dem Sinn, dass auch Chrysipp mit dem betreffenden Gegen-
stand ‘sich zu beschiftigen begonnen’ habe, denn in diesem Fall diirfte die
‘Zielangabe’ (accessit ad ...) nicht fehlen®. Vielmehr scheint eine Aufzihlung
weitergefithrt zu werden!? — dann aber ergibt der einleitende Kausalsatz kei-
nen Sinn: ‘weil die Stoiker ... verteidigten, kam als nédchster Chrysipp hinzu’.
Anderseits widerstrebt einem narrativen cum der katalogartige Kontext; in
den Blick kime ein ganz bestimmter ‘Kampf (‘als die Stoiker verteidigten’)
und nicht allgemein die Position der Stoa. Darum empfiehlt es sich wohl, mit
accessit einen neuen Satz zu erdoffnen — die Stellung des Verbums, asyndetisch,
am Anfang ist bei solcher Verwendung ausgesprochen beliebt!! — und cum
(adversativ) zur vorausgehenden Periode zu ziehen: Cratippusque ... reliqua
divinationis genera reiecit, [sed] cum Stoici omnia fere illa defenderent, quod ...
fecisset. accessit acerrumo vir ingenio ...

Gegen diese Wiederherstellung liesse sich allenfalls einwenden, dass eine
bereits recht schwer iiberblickbare Periode noch ausladender und mit zwei
verwinkelten cum-Sitzen, vor und hinter dem Hauptsatz, nicht eben eleganter
wiirde: nam cum Socrates omnesque Socratici ... manerent ... cumque ... Pytha-
goras ... tribuisset ... plurumisque locis ... Democritus ... comprobaret, Dicaear-
chus ... reliquit Cratippusque ... reiecit, [sed] cum Stoici ... defenderent, quod ...
fecisset. Wenn aber irgendwo, miisste ein Einschnitt wohl zwischen Dikaiarch
und Kratipp liegen. Zwar verbindet Cicero die beiden in seiner Vorstellung
eng miteinander!2. Anderseits beschliesst Dikaiarch den eigentlichen doxogra-

9 Vgl. die im ThesLL 1, 260, 34ff. unter dem Titel «de consilio hominum: de suscipientibus
aliquam rem» gesammelten Belege. Auch wenn von «adiungentes sese et adsentientes» die
Rede ist (261, 83ff.), folgt normalerweise ad (oder ein Dativ). Der ThesLL verzeichnet drei
(spite) Belege fuir absoluten Gebrauch (262, 75.).

10 Der ThesLL umschreibt diesen Gebrauch mit «accedere augendi causa» (1, 264, 81fF.) und
ordnet hier auch De div. 1, 6 ein (265, 21).

11 Vgl. Cic. De fin. 1, 59 animi autem morbi sunt cupiditates immensae et inanes divitiarum,
gloriae, dominationis, lubidinosarum etiam voluptatum. accedunt aegritudines, molestiae, mae-
rores ... 60 accedit etiam mors ...; Tusc. 3, 2 cum vero parentibus redditi, dein magistris traditi
sumus, tum ... variis imbuimur erroribus ... 3 accedunt etiam poetae ...; 3, 72 sed plures sunt
causae suscipiendi doloris. primum illa opinio mali ...; deinde etiam gratum mortuis se facere, si
graviter eos lugeant, arbitrantur. accedit superstitio muliebris quaedam ...; Caes. Bell. civ. 3,79,
2f. sed Caesarem Apollonia a directo itinere averterat; Pompeius per Candaviam iter in Macedo-
niam expeditum habebal. accessit etiam ex improviso aliud incommodum ... Dazu Kiihner/
Stegmann, Ausfiihrliche Grammatik der lat. Sprache 2, 2 (Hannover 21914) 600.

12 Im Parallelkatalog 1, 87 (s. Anm. 6) sind sie beide nicht genannt, obwohl Dikaiarch, wie Aet.
Plac. 5, 1, 4 zeigt (bei Diels, a.0. 416), bereits iiber einen festen Platz in der Doxographie
Iepi pavrikfic verfiigte. Gemeinsam treten sie 1, 113 und 2, 100 auf. Da iibrigens in 1, 113
das ut dixi nur zu Kratipps Namen gesetzt ist, diirfte Quintus hier nicht aufs Prodmium



160 Christoph Schiaublin

phischen Abriss (vgl. Aet. Plac. 5, 1, 4). Kratipp dagegen hat sich seine Erwih-
nung als Zeitgenosse und familiaris verdient; iiberdies steht er mit den im
folgenden genannten Stoikern zusammen hinter den Darlegungen des Bruders
Quintus im 1. Buch und gehort also eigentlich in die Ndhe des ‘Autorenkata-
logs’13. Vielleicht sollte man deshalb nach Dicaearchus ... somniorum et furoris
reliquit stark interpungieren und mit Davies fortfahren: Cratippus (quo)que'*.
Dass dadurch die etwas matte Ausdrucksweise der Uberlieferung (‘Dikaiarch
verwarf und anerkannte und Kratipp anerkannte und verwarf”) erheblich kraf-
tiger wiirde, steht wohl ausser Zweifel; ferner gewidnne die Aufzihlung eine
immerhin sinnvolle Gliederung.

Das Proomium des 1. Buches gibt freilich noch weitere Probleme auf: Es
liest sich iiber weite Strecken, im Grunde bis zur Erwdhnung des Panaitios (6),
der seine Zweifel angemeldet habe, wie eine Rechtfertigung, ja ein Preis der
divinatio. Gleich die ersten Worte heben — durchaus beglaubigend — ihr Alter
hervor (vetus opinio est ...), betonen, dass alle Volker in ihrer Anerkennung
iibereinstimmten (omnium gentium firmata consensu), und verleihen ihr gera-
dezu gottlichen Rang. Der anschliessende (2-3a) Uberblick iiber die Wahrsa-
gekunst ausserhalb Roms (von den Assyrern iiber die Agypter bis hin zu den
Griechen) soll wohl insbesondere das Argument des consensus gentium erhir-
ten, doch verschiedene Wendungen (principio Assyrii; Aegyptii longinquitate
temporum innumerabilibus paene saeculis) sorgen dafiir, dass wir auch den Ge-
sichtspunkt des hohen Alters nicht aus den Augen verlieren. Von den gentes
wandert der Blick nach Rom, und zwar werden anhand der besonders reichen
romischen Praxis — eines Kennzeichens romischer religio — die verschiedenen
Formen der divinatio vorgefithrt. Zuerst spricht Cicero von den Auspizien und
der Haruspizin (3), dann von den Sibyllini versus, den hariolorum ... et vatum
furibundae praedictiones und von Triumen (4), d.h.: er legt, noch ohne recht
deutlich zu werden und véllig unvermittelt, die Zweiteilung in eine artificiosa
und eine naturalis divinatio zugrunde, die nachher das ganze Werk beherr-
schen wird!3. Verriterisch wirkt vor allem das Bindeglied zwischen den beiden
Abschnitten; es fiihrt deutlich die zwei Bereiche der naturalis divinatio ein, zu
Unrecht allerdings wie etwas ldngst Bekanntes (4): et cum duobus modis animi
sine ratione et scientia motu ipsi suo soluto et libero incitarentur, uno furente,

zuriickweisen (was natiirlich der gleiche Fehler wire, wie ihn Cicero tatsichlich in 1, 87
begangen hat: s. unten S. 163), sondern auf 1, 70f.

13 Freilich hilt es schwer, Kratipps Anteil im 1. Buch abzugrenzen, zumal wegen seiner «Posei-
donios-Nihex; vgl. Theiler, a.0. 2, 290.

14 Die Konjektur, fiir die Davies sich auf gewisse Handschriften beruft, wurde von W. A.
Falconer in seiner zweisprachigen Ausgabe (Loeb Class. Library 1923, viele Nachdrucke)
iibernommen.

15 Vgl. auch oben Anm. 5. Die Zweiteilung wird explizit zuerst in 1, 11 erwidhnt: duo sunt enim
divinandi genera, quorum alterum artis est, alterum naturae (vgl. 1, 34. 72 usw.). Sie diirfte auf
Poseidonios zuriickgehen, vgl. Theiler, a.0. 2, 291f.



Cicero, ‘De divinatione’ und Poseidonios 161

altero somniante ...'. Der Hinweis auf die reine Empirie der Alten beschliesst
die Betrachtung der Mantik ‘in Geschichte und Gegenwart’ und leitet, wie
eingangs gezeigt, zu ihrer wissenschaftlichen Erforschung durch die Philoso-
phen iiber (5). ‘

Gewiss, am Ende des ‘Philosophenkatalogs’ stehen Panaitios (6) und Kar-
neades (7), und sie ermdglichen es Cicero, zu seinem Anliegen und dem Zweck
seines Buches zu kommen (7): ut diligenter etiam atque etiam argumenta cum
argumentis comparemus. Trotzdem kann man sich des Eindrucks nicht erweh-
ren, dass das enkomiastische Proomium dem Geist des ganzen Werks wider-
spricht!’, will der Autor doch — bei aller Anerkennung der Gotter und echter
religio — die divinatio in ihren simtlichen Formen als superstitio entlarven und
ihre vollige Wesenlosigkeit nachweisen!8. Natiirlich passt das Prodmium eini-
germassen zum 1. Buch, in dem ja Quintus Cicero die Mantik verteidigt; doch
tragt es Marcus Cicero im eigenen Namen vor — er, der im 2. Buch den Angriff
fithren wird. Oder fassen wir hier wohl einen der nur vermeintlichen Selbst-
‘Widerspriiche’, die sich auflosen, wenn man einmal mit W. Gorler darauf
aufmerksam geworden ist, dass Cicero auf verschiedenen Ebenen denkt und
argumentiert, je nachdem, ob es thm um «rationale Gewissheit» oder, spekula-
tiv, um einen «erwiinschten Glauben» zu tun ist?!? In der Tat scheint Quintus
seine Uberzeugung auf der héchsten, der spekulativen Stufe des Erkennens
ansiedeln zu wollen — aber so verfahrt eben doch nur Quintus29. Marcus selbst
hat seine Reserven der Mantik gegeniiber nie abgelegt, wiewohl er sich zuwei-
len anerkennender dussert als in ‘De divinatione’?!, und der Widerspruch
bleibt demnach bestehen.

Das 1. Buch von ‘De divinatione’ vermag in mancher Hinsicht nicht zu
iiberzeugen, ja man hat es schon — vielleicht doch etwas zu hart — als blosse
«Materialsammlung» abgetan?2. Unbefriedigend, nicht recht eingepasst wirkt
auch das Prodmium. Seine Aufgabe besteht offenkundig darin, die Bedeutung

16 Vgl. etwa 1, 12 quae est autem gens aut quae civitas, quae non ... aut somniorum aut vaticinatio-
num (haec enim duo naturalia putantur) praedictione moveatur?

17 R. Badali, Il proemio del ‘De divinatione’, Riv. di cult. class. e medioevale 18 (1976) 271f. tut
dem Text schwere Gewalt an, um zum Ergebnis zu gelangen, Cicero wolle zwar den Ein-
druck von Objektivitit erwecken, werte die divinatio aber bereits im Proosmium durchgehend
ab. Alles, was positiv klingt — und das ist nicht wenig —, soll «ironisch» gemeint sein.

18 Vgl. besonders 2, 148ff.; dazu R. J. Goar, The Purpose of ‘De divinatione’, TAPA 99 (1968)
241f1.; eine wortliche Wiederholung des Aufsatzes (ohne Verweis!) in: R. J. Goar, Cicero and
the State Religion (Amsterdam 1972) 96ff.

19 Vgl. W. Gorler, Untersuchungen zu Ciceros Philosophie (Heidelberg 1974).

20 Vgl. Gorler, a.0. 60. 116f. 142f. 158fF.

21 Grundsitzlich Gorler, a.0. passim, bes. 52. 60. Die Linie der Anerkennung fillt von De har.
resp. 18f. iiber De leg. 2, 32f. zu De div. 2 ab; vgl. J. Kroymann, Cicero und die rémische
Religion, in: Ciceroniana. Hommages 4 K. Kumaniecki (Leiden 1975) 116ff.

22 So M. Gelzer, Cicero. Ein biographischer Versuch (Wiesbaden 1969) 336; dhnlich W. Siiss,
Cicero. Eine Einfiihrung in seine philosoph. Schriften, Abh. Ak. Wiss. u. Lit. Mainz 1965, Nr.
5,122.

11 Museumn Helveticum



162 Christoph Schiublin

des Gegenstands, der zur Sprache kommen wird, hervorzuheben, denn: atten-
tos ... faciemus [sc. auditores), si demonstrabimus ea quae dicturi erimus magna,
nova, incredibilia esse, aut ad omnes aut ad eos qui audient aut ad aliquos illu-
stres homines aut ad deos immortales aut ad summam rem publicam pertinere
(Cic. De inv. 1, 23). Nun betonten aber die Grosse und Wiirde der divinatio
zweifellos nur solche Texte, die ihr giinstig gesinnt waren: ein solcher muss
demnach Cicero als Vorlage gedient haben und, etwas romisch iibermalt, fiir
die — irrefithrende — positive Tendenz des Prodmiums verantwortlich sein23.
Diese wird im Blick aufs Ganze nur wenig beeintrichtigt durch die paar relati-
vierenden Wendungen, die Cicero seinem Zweck entsprechend eingeflochten
hat24, Mit aller Wahrscheinlichkeit handelt es sich um denselben Text, von
dem Quintus in seinem Plddoyer 1, 86ff. ausgeht: Auch der Bruder unterschei-
det die unreflektierte Annahme der divinatio durch die Alten von der wissen-
schaftlich begriindeten durch die Philosophen, und auch er wartet mit einem
doxographischen Uberblick auf; dieser wirkt zwar sehr viel geordneter als die
Liste des Proomiums, aber die gemeinsame Herkunft ist uniibersehbar (1, 86—
87a)?. Quintus verweist dann auf die antiquitas der Erscheinung (1, 87b-89);
seine Belege (Calchas, Amphilochus, Mopsus usw.) stammen aus einer Epo-
che, die in 1, 1 angemessen mit heroica tempora umschrieben wird. Aber auch
das Argument des consensus gentium ldsst er sich nicht entgehen (1, 90ff.),
wobei er freilich noch einen zusitzlichen Gesichtspunkt ins Spiel bringt (1, 93—
94): die Beforderung gewisser Formen der Mantik durch die natiirliche Umge-
bung. Eben mit diesem Abschnitt stimmt 1, 2 iiberein (Assyrien, Babylon,
Aegypten, Cilicien, Pisidien), ja Marcus hat sich nicht einmal die Mithe ge-
macht, die besondere Ausrichtung der ‘Quelle’ auf die Beschaffenheit der loca
iiberall auszumerzen?®. Anderseits scheint Quintus mit seiner gerafften Dar-
stellung der Mantik in Griechenland (1, 95f.) einfach néher auszufithren, was
Marcus im Prodmium ganz knapp angedeutet hatte (1, 3a): nichts Grosses sei
dort ins Werk gesetzt worden sine ... oraculo, sine consilio deorum; allein schon
die identischen Listen von Orakelstitten stellen den Zusammenhang sicher?’.

23 Schon Philippson, a.0. (oben Anm. 8) 1157 hatte, weil in 1, 1 die divinatio als salutaris
qualifiziert wird, auf eine «dogmatische Vorlage» geschlossen.

24 Am kriftigsten klingt noch 1, 1 si modo est ulla; dazu treten hier und da putantur, putant,
traditur u.4.

25 S. Anm. 6.

26 1, 93 etenim Aegyptii et Babylonii in camporum patentium aequoribus habitantes, cum ex terra
nihil emineret, quod contemplationi caeli officere posset, omnem curam in siderum cognitione
posuerunt. ~ 1, 2 principio Assyrii ... propter planitiam magnitudinemque regionum, quas
incolebant, cum caelum ex omni parte patens atque apertum intuerentur, traiectiones motusque
stellarum observitaverunt. Vgl. Pease, a.0. 261 (zu ac mihi), der ebenfalls mit einem gemeinsa-
men Gewédhrsmann fiir die beiden Abschnitte rechnet, aber annimmt, sie kimen «from two
different passages»: kaum zu Recht.

27 1, 95 aut Delphis oraclum aut ab Hammone aut a Dodona petebant ~ 1, 3 sine Pythio aut
Dodonaeo aut Hammonis oraculo.



Cicero, ‘De divinatione’ und Poseidonios 163

Und dann nimmt Marcus, wie schon bemerkt, mit seiner Zweiteilung der romi-
schen Mantik (1, 3f.) das entscheidende Gliederungsprinzip des Bruders vor-
weg?8, Gleichsam eine Bestitigung des Gesagten mag man schliesslich in dem
Lapsus finden, dass Quintus behauptet (1, 87): dixi de Pythagora, de Democrito
... Nicht er hat bereits vorher die Meinungen der Philosophen referiert, son-
dern sein Bruder, im Proémium (1, 5); doch beide bedienen sich offenbar
derselben Vorlage.

Reinhardt und Theiler sind sich einig darin, dass in 1, 87-96 poseidoni-
sches Gut verarbeitet sei?®. Mit Poseidonios’ Hilfe — und zwar zeichnet sich im
wesentlichen der gleiche Komplex mit der gleichen Begrenzung ab — diirfte
Cicero also schon das Proomium gestaltet haben: sie muss daran schuld sein,
dass sich zu einem Preis auswuchs, was entsprechend der Gesamtanlage des
Werks bestenfalls eine Einfiihrung in die divinatio hétte werden sollen oder
eine Schilderung ihrer unbestreitbaren Bedeutung fiir das Leben der antiken
Staaten und Individuen. Wire es da wohl ganz abwegig, Poseidonios auch den
Hinweis auf die Zasur zuzutrauen, welche die Philosophie in der Geschichte
der Mantik bedeutet habe, und iiberdies den doxographischen Abriss?3°

II

Nachdem Quintus die lingste Zeit allein mit Beispielen argumentiert hat
— was ihm sein Bruder dann auch vorwerfen wird (2, 27) — und mit der Be-
hauptung, angesichts des reichen Erfahrungsmaterials bediirfe die divinatio
eigentlich keiner wissenschaftlichen Begriindung?!, stellt er in 1, 109 endlich
doch eine ratio in Aussicht. Er entwickelt sie in zwei Gingen. Wihrend die
Herkunft des ersten ‘Beweises’ (1, 109—116) umstritten ist312, gehért der zweite
(117-129 oder 131) zu den wenigen Stiicken in ‘De divinatione’, deren Grund-
ziige mit Sicherheit Poseidonios verdankt werden32. 1, 125 sagt nimlich Ci-
cero: quocirca primum mihi videtur, ut Posidonius facit, a deo, de quo satis
dictum est, deinde a fato, deinde a natura vis omnis divinandi ratioque repetenda.
Den Riickgang aufs fatum vollzieht er 125-128; davon, wie die divinatio in der
natura grinde, beginnt er in 129 zu handeln. Der entschieden umfangreichste
Abschnitt aber gehort ‘Gott’ (darum ist die Bemerkung de quo satis dictum est

28 S. Anm. 5 und 15.

29 Vgl. Reinhardt, a.0. (oben Anm. 8) 805; Theiler, a.0. 1, 298ff. = F 374. An poseidonische
Herkunft von 1, 1-6 hatte bereits Pease, a.0. 20 gedacht, ohne seine Vermutung freilich ndher
zu belegen. Vgl. auch D. Heeringa, Philologus 68 (1909) 562.

30 Zum doxographischen Abriss vgl. bereits Diels, a.0. 225. Diels hat ja den Verfasser der von
ihm erschlossenen Vetusta Placita dem «Kreise des Poseidonios» zugeordnet, vgl. B. Wyss,
Art. Doxographie, RAC 4 (1959) 200f.

31 Vgl 1, 12. 15. 16. 23. 85f. 109; vgl. auch 2, 46.

3la Reinhardt, a.O. 793fF. hatte ihn auf Kratipp zuriickgefithrt, Theiler, nach andern, auf Posei-
donios (= F 375).

32 Theiler, a.0. 1, 302ff. = F 376-378; vgl. Posidonius F 107 und 110 Edelstein/Kidd.



164 Christoph Schiublin

durchaus verstindlich); er setzt offenbar in 117 ein und erstreckt sich, was den
poseidonischen Anteil betrifft, bis 121, mit Zusitzen bis 125a322,

Am Anfang des fraglichen Gedankengangs (117) steht eine magna quae-
stio: quo modo autem aut vates aut somniantes ea videant, quae nusquam etiam
tunc sint. Ihre Beantwortung wird moglich sein — explizit erfolgt sie in der Tat
in 128 — im Anschluss an gewisse grundsitzliche Uberlegungen, die vorweg
durchzufiihren sind. Die erste von ihnen betrifft eben die natura deorum, und
zwar will Quintus dabei die Position einnehmen, die von Marcus im 2. Buch
von ‘De natura deorum’ umrissen worden sei, d. h. die stoische?3: es gebe Got-
ter; mit ihrer Vorsehung lenkten sie den Kosmos; und sie kiimmerten sich um
die Belange der Menschheit insgesamt, aber auch um die jedes Einzelnen.
Halte man an diesen Voraussetzungen unverbriichlich fest, profecto hominibus
a dis futura significari necesse est’4. Freilich gilt es nun zu klidren, auf welche
Weise die Gotter das significare in jedem einzelnen Fall bewerkstelligen (118).
Dabei fillt iibrigens sofort auf, dass Ciceros einleitende Frage, ‘wie die Seher
oder die Triumenden (also die Vertreter der naturalis divinatio) das wahrzu-
nehmen vermd&chten, was noch gar nicht vorhanden sei’, zu eng formuliert ist,
denn von Anfang an wird die artificiosa divinatio in die Betrachtung miteinbe-
zogen, und in der eigentlichen Antwort (128) ist dann generell von divinantes
die Rede, von der concitata mens aut soluta somno einerseits, von ratio aut
coniectura anderseits3>.

Doch nun zum stoischen Versuch zu erkldren, wie die gottliche Vorsehung
faktisch dafir sorgt, dass die Zukunft sich den Menschen erschliesse (118):
Unter keinen Umstinden darf Gott selbst unmittelbar an jeder mantischen
Erscheinung beteiligt sein, denn ein solches Verhalten widersprache seiner
Wiirde. Vielmehr wurde der Kosmos von Beginn an so geordnet und angelegt,
ut certis rebus certa signa praecurrerent, wobei diese ‘Zeichen’ die mannigfaltig-

32a Uber dieses ‘poseidonische’ Stiick und seinen Platz im 1. Buch von De div. vgl. zuletst \
Dragona-Monachou, Posidonius’ ‘Hierarchy’ between God, Fate and Nature and Cicero’s D¢
Divinatione’, il ocopia 4 (1974) 286ff. Sie zeigt gegen frithere Interpreten, dass zumindest
Cicero keinen Hinweis auf eine ‘Hierarchie’ gibt und dass er auch keine Verbindung je
zwischen einer der drei Instanzen und einer entsprechenden Form der divinatio herstellt;
vielmehr gilten alle drei fiir alle Formen (d. h. von jeder von ihnen aus lasse sich die Existenz
aller Formen sichern). Indes hat Frau D.-M. iibersehen, dass mit 1, 109 doch etwas Neues
einsetzt. Bisher hatte Quintus in der Tat nur gerade die Existenz der divinatio behauptet, und
diese sollte etwa auch die altstoische ratio (1, 82f.) erweisen. Jetzt will er mehr geben (1, 109):
si nihil queam disputare, quam ob rem quidque fiat, et tantum modo fieri ea, quae commemoravi,
doceam, parumne Epicuro Carneadive respondeam [das hiesse, sich mit der Anerkennung der
Existenz zufrieden geben)? quid, si etiam ratio exstat ...? Mit dieser ratio will Quintus offenbar
die Frage quam ob rem beantworten (vgl. auch 1, 125. 129), d.h. er sucht wissenschaftlich zu
erkldren, weshalb die divinatio wirken kann, ja letztlich wie sie wirkt: diesem Zweck dienen
die anschliessenden Erorterungen.

33 Ausdriicklich bekennt er sich zu ihr bereits in 1, 9.

34 Vgl. De leg. 2, 32, dazu auch den éltern stoischen ‘Beweis’ De div. 1, 82f.

35 Vgl. Theiler, a.0. 2, 300 zu F 376.



Cicero, ‘De divinatione’ und Poseidonios 165

sten Formen annehmen konnen. Man findet sie in Eingeweiden, im Gesang
und Flug von Vogeln, in Blitzen usw., aber auch in Traumerscheinungen und
ekstatischen Ausserungen. Aufgabe des Menschen ist es, die Zeichen wahrzu-
nehmen und richtig zu deuten: hoc autem posito atque concesso, esse quandam
vim divinam hominum vitam continentem, non difficile est, quae fieri certe vide-
mus, ea qua ratione flant suspicari. nam et ad hostiam deligendam potest dux esse
vis quaedam sentiens, quae est toto confusa mundo, et tum ipsum, cum immolare
velis, extorum fieri mutatio potest, ut aut absit aliquid aut supersit,; parvis enim
momentis multa natura aut adfingit aut mutat aut detrahit. Dass Poseidonios —
im Anschluss an dltere Stoiker — die hier vorgetragene eigenartige Auffassung
in der Tat vertreten habe, bezeugt Marcus in seiner Replik 2, 35.

Entscheidend ist offenbar die als vis quaedam sich dussernde gottliche
Omniprésenz. Da jedes kiinftige Ereignis ja unbedingt feststeht — als Glied der
fatum geheissenen Kausalkette (125-127) —, lisst sie nach Bedarf im voraus die
zugehorigen Zeichen entstehen und bringt sie zur Kenntnis der Menschen,
denen ein Wissen zugedacht ist. Soviel wird deutlich. Wie aber verhalten sich
die quaedam vis divina hominum vitam continens und die vis quaedam sentiens
quae est toto confusa mundo zueinander? An ihrer Identitit zu zweifeln, verbie-
ten natiirlich grundsétzliche Erwdagungen, aber auch ein Blick auf spitere For-
mulierungen Ciceros: In 1, 120 nennt er die vis quaedam sentiens, die in der
Natur wirkt, divina mens, und in 2, 35 verweist er auf die vis quaedam sentiens
atque divina zuriick. Dann wird man aber fragen, weswegen er in 1, 118 diese
‘gottliche Kraft’ anlédsslich ihrer zweiten Erwidhnung gleichsam als etwas
Neues, noch Unbekanntes einfithrt. Wenn ihm der Begriff schon so wichtig
war, dass er ihn durch eine Verdoppelung hervorheben wollte, musste er doch
eine Beziehung zur ersten Nennung herstellen, ja er war geradezu verpflichtet
zu zeigen, dass es die gleiche vis sei, die das menschliche Leben lenkt und die
zugunsten der Menschen die mantischen Zeichen schafft. Kurz, man erwartete
zumindest: potest dux esse vis illa sentiens.

Etwas Weiteres kommt hinzu: Fiir den ganzen Abschnitt iiber ‘Gott’ sind
— wie gezeigt — die Grunddogmen der stoischen Theologie vorausgesetzt (1,
117). In Frage steht also nicht, ob die Gotter sich der res humanae iberhaupt
annehmen, sondern wie sie ihre Fiirsorge in der Mantik bekunden und Wirk-
lichkeit werden lassen (118 sed distinguendum videtur, quonam modo). Ein un-
mittelbares Eingreifen Gottes im Einzelfall wird abgelehnt; statt dessen postu-
liert Cicero eben jenes Zusammenspiel von res und signa, das die Menschen
einmal hétten erkennen und dessen Deutung sie sich hétten aneignen miissen.
Dies vorausgesetzt, gilt es weiterzufragen, wie ein Zeichen tatséchlich zustan-
dekommt, und darauf wird der Stoiker antworten, die allgegenwirtige vis di-
vina (oder die natura’®) fihre es jeweils im Augenblick herbei?’. — Aus dem

36 Mitihr ist natiirlich dasselbe Prinzip gemeint; sie begegnet in 2, 35 wieder als deorum numen.
37 quae fieri certe videmus bezieht sich doch wohl generell auf den Zusammenhang zwischen



166 Christoph Schiublin

Gesagten sollte sich ergeben haben, dass hoc autem posito atque concesso zu-
riickweist: dass Cicero sich mit dieser Wendung der Pramisse vergewissert,
‘bestimmten Ereignissen liefen bestimmte Zeichen voraus’. Dann aber hangt
esse quandam vim divinam ... continentem syntaktisch in der Luft, und in der
Tat gehen die Worte auch inhaltlich ins Leere, denn sie bestitigen nur die
stoische Grundposition; diese aber ist gegenwirtig dem Streit iiberhaupt ent-
zogen. Man wird also zu schreiben haben: hoc autem posito atque concesso [esse
quandam vim divinam hominum vitam continentem) non difficile est, quae fieri
certe videmus, ea qua ratione fiant suspicari. nam et ad hostiam deligendam
potest dux esse vis quaedam sentiens ... Auch die etwas noch Ungenanntes an-
kiindigende Formulierung vis quaedam sentiens hat dann ihren Sinn.

An der Unklarheit des Textes diirfte in diesem Fall die Uberlieferung
schuld sein. Gerade im hier betrachteten Abschnitt stellt sich indes manchmal
der Verdacht ein, Cicero selbst habe es an der nétigen Sorgfalt gegeniiber der
poseidonischen Vorlage fehlen lassen — wie ja die Schiussworte des dem fatum
gewidmeten Teils nichts Gutes verheissen (1, 128): atque haec quidem et quae-
dam eius modi argumenta ... ducuntur a fato. Insbesondere wird dort, wo vom
fatum als einer series causarum die Rede ist (1, 125 cum causae causa nexa rem
ex se gignat), nicht recht deutlich, was der divinans eigentlich wahrnimmt. Am
Ende von 126 spricht Cicero so, als vermittelten beide Formen der divinatio,
die artificiosa wie die naturalis, einen Blick auf die causae ... rerum futurarum.
In 127 dagegen bleibt die Kenntnis der causae zuerst Gott vorbehalten, und
die Menschen miissen sich mit signa quaedam begniigen?8, wihrend Cicero aus
dem (poseidonischen) Bild der rudentis explicatio dann wieder abzuleiten
scheint, zumindest die Vertreter der naturalis divinatio sihen eben doch die
causae selbst und nur die artificiosa divinatio sei auf die Beobachtung und
Auswertung von signa beschrinkt?®. Mag sein, dass Reinhardt recht hatte mit
seiner Vorstellung einer poseidonischen «umfassenden Theorie der signa» und
«Allsemiotik»4?; er konnte sich dafiir insbesondere auch auf den erwahnten
Satz berufen, seit Beginn des Kosmos kiindigten bestimmte signa, durch beide
Grundformen der Mantik vermittelt, im voraus bestimmte res an (1, 118).

signa und res. Darum wire videmus (in extis et in avibus) nicht «deutlicher»: gegen Theiler,

a.0. 2,300 zu F 376.

38 Tatsichlich dussert sich Cicero hier in dem Sinn, dass nur Gott imstande sei, die Verbindung
aller Ursachen zu erkennen (si quis mortalis possit esse, qui conligationem causarum omnium
perspiciat animo, nihil eum profecto fallat ... quod cum nemo facere nisi deus possit, relinquen-
dum est homini ...). Sein Schluss, deshalb miissten die Menschen sich an gewissen Zeichen
orientieren, ist logisch unsauber, zu radikal; korrekt wire: die Menschen miissten sich mit der
Kenntnis einiger Ursachen zufrieden geben und im iibrigen eben ‘Zeichen’ zu Hilfe nehmen
— aber auch so wiire natiirlich ein vollstindiges Wissen unerreichbar.

39 Mit qui etsi causas ipsas non cernunt diirften allein die zuletzt genannten ii quibus cursus
rerum observando notatus est gemeint sein, und in der Tat ist anschliessend von der Ausbil-

dung der artificiosa divinatio die Rede.
40 Vgl. Reinhardt, a.0. (0. Anm. 8) 798.



Cicero, ‘De divinatione’ und Poseidonios 167

Anderseits wird man das “Seil’ schwerlich von der series causarum trennen
diirfen: wer den steten Prozess des ‘Entrollens’ erfasst, dem tritt eben die Folge
von Ursachen und Wirkungen vor Augen. Die Inkonsequenz in Ciceros Darle-
gungen liesse sich allenfalls damit erkliren, dass Poseidonios den Traiumenden
und Sehern — wohl nur ihnen — zwar zugesteht, sie schauten zuweilen die eigent-
lichen causae (wenn auch nicht immer und nicht alle), dass diese aber in der
mantischen Praxis letztlich doch die Funktion von signa erfiillen.



	Cicero, "De divinatione" und Poseidonios

