
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Cicero, "De divinatione" und Poseidonios

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cicero, 'De divinatione' und Poseidonios

Von Christoph Schäublin, Bern

I

Die veteres, hält Cicero gegen Ende des Proömiums zum 1. Buch von 'De
divinatione' fest (5)1, anerkannten die Mantik, weil sie sich von ihrer Wirksamkeit

und ihrem Nutzen in der Praxis hatten überzeugen lassen (rerum even-
tis)\ hingegen fehlte ihnen noch eine theoretische Begründung und Erklärung
(ratio). Diese sei dann von den Philosophen nachgeliefert worden. Es schliesst
ein doxographischer Überblick an; freilich zielt er nicht auf die argumenta der
verschiedenen Schulen oder auch Einzelner, sondern auf die Frage, wer das
Phänomen in welchem Umfang überhaupt gebilligt, wer es verworfen habe.
Die Aufzählung mutet eher ungeordnet an und wirkt auf den ersten Blick wohl
mehr durch ihre Fülle als ihre Klarheit: Cicero stellt zu Beginn in Aussicht, er
werde de antiquissimis sprechen2, erwähnt dann aber namentlich nur Xeno-
phanes, qui... divinationem funditus sustulit; 'alle übrigen' hätten die divinatio
gutgeheissen - mit Ausnahme Epikurs: ihn aber kann man schwerlich den

antiquissimi zurechnen3. In der Tat verbergen sich auch hinter dem Ausdruck
reliqui omnes nicht irgendwelche 'Vorsokratiker', sondern Sokrates omnesque
Socratici, Zenon und die Stoa: selbst keine antiqui, vielmehr wird ihnen ma-
nere in antiquorum philosophorum sententia attestiert; und als wollte er die
Schar der Zeugen noch vermehren und die Übereinstimmung der Schulen
zusätzlich unterstreichen4, nimmt Cicero die Socratici in einem Nachtrag
auseinander: vetere Academia et Peripateticis consentientibus. Es folgen Pythagoras

- der doch die Lücke bei den antiquissimi hätte füllen können - und Demo-
krit. Diesen Befürwortern der Mantik in allen ihren Formen werden nun

1 Den folgenden Ausfuhrungen hegt die neue Teubneriana von R. Giomim zugrunde (1975);
ihre Vorzüge und Schwachen sind ersichtlich aus den Rezensionen von S. Lanciotti, RFIC
107 (1979) 73ff.; W.-D. Lebek, Gnomon 51 (1979) 245ff.; K. Vretska, Anz. f. d. Altertumswiss.
33 (1980) 4ff. Unentbehrlich ist ferner der Kommentar von A. S. Pease, University of Illinois
Studies in Language and Literature 6 (1920) lölff. und 8 (1923) 153ff. (Neudruck Darmstadt
1963). Was Poseidonios anbelangt, so wird naturlich ausgegangen von W. Theiler, Poseidonios.

Die Fragmente, 2 Bde. (Berlin/New York 1982).
2 Dabei denkt man unwillkürlich - und wohl zu Recht - an die 'Vorsokratiker'; vgl. Tusc. 5, 10

sed ab antiquaphilosophia usque ad Socratem numeri motusque tractabantur
3 Xenophanes und Epikur sind miteinander verbunden auch in den Placita (5, 1, 2) des Aetius,

vgl. H Diels, Doxographi Graeci (Berlin 1879; 31958) 415. Das Kapitel rispi pavriKf|C bei
Aetius lässt sich überhaupt in verschiedener Hinsicht mit Ciceros Liste vergleichen, s Diels,
a.O. 224f. und Pease, a.O. 19f.

4 Vgl. Pease, a.O 57.



158 Christoph Schäublin

Dicaearchus Peripateticus und der zeitgenössische Peripatetiker Kratipp,/arm-
liaris noster, entgegengestellt: Sie hätten lediglich die naturalis divinatio (d.h.
Träume und prophetische Ekstase) gelten lassen und die artificiosa divinatio
abgelehnt5 - im Gegensatz zu den Stoikern, die beide Arten verträten. Das
stoische Interesse an der Sache gehe letztlich auf die commentarii Zenons
zurück; es bekunde sich auch bei Kleanthes, während mit Chrysipp die einschlägige

stoische Schriftstellerei einsetzt: Cicero gibt einen Katalog von Autoren
(Chrysipp, Diogenes von Babylon, Antipater, Poseidonios) und ihrer Werke;
am Ende steht Panaitios, Posidoni doctor, discipulus Antipatri, gegen die
Chronologie also, aber mit gutem Grund, denn er hatte es gewagt, zumindest Zweifel

zu äussern, so dass Cicero sich für sein Unternehmen - eine skeptische
Behandlung der Mantik im Gefolge des Karneades (7) - sogar auf ein stoisches

Schulhaupt berufen kann.
Abgesehen von den kleineren Ungereimtheiten, auf die hingewiesen

wurde, springt natürlich ins Auge, dass Zenon und die Stoa in der analysierten
Liste gleich zweimal begegnen. Der Grund liegt auf der Hand: Cicero hat,
nicht eben geschickt, tatsächlich zwei Listen miteinander verbunden, einen
doxographischen Abriss6 und einen Katalog stoischer Autoren riepi puvn-
Kf)<;7, der Autoren also, die direkt oder durch Poseidonios' Vermittlung den
Ausführungen seines Bruders Quintus im 1. Buch zugrundeliegen8. Einige
Aufmerksamkeit erheischt die Nahtstelle: nam cum Socrates omnesque Socra-
tici Zenoque et ii, qui ab eo essent profecti, manerent in antiquorum philosopho-
rum sententia cumque huic rei magnam auctoritatem Pythagoras iam ante
tribuisset plurumisque locis gravis auctor Democritus praesensionem rerum
futurarum comprobaret, Dicaearchus Peripateticus cetera divinationis genera
sustulit, somniorum etfuroris reliquit, Cratippusque, familiaris noster, quem ego

parem summis Peripateticis iudico, isdem rebus fidem tribuit, reliqua divinationis
genera reiecit. (6) sed cum Stoici omnia fere ilia defenderent, quod et Zeno in suis
commentariis quasi semina quaedam sparsisset et ea Cleanthes paulo uberiora

5 Die Begriffe naturalis und artificiosa divinatio (vgl. 1, 72. 127) begegnen im Proomium noch
nicht, doch ist die Zweiteilung an sich bereits vorausgesetzt. S. auch unten S. 160f. mit
Anm. 15.

6 Vgl. die parallele Aufzählung 1, 87: dixi de Pythagora, de Democnto, de Socrate, except de

antiquis praeter Xenophanem neminem, adtunxt veterem Academiam, Peripateticos, Stoicos;
unus dissentit Epicurus Hier herrscht allerdings eine bessere Ordnung.

7 Dass der «scriptorum index» aus der gleichen «collectio» bezogen sei wie der doxographische
Abriss, ist denkbar (vgl. Diels, a.O. 225, der seine Vermutung mit einem «haud dubie»
bekräftigt, und ihm folgend Pease, a.O. 20), doch dürfte die nicht recht geglückte Verknüpfung

der beiden Listen Ciceros Werk sein.
8 Eine allerseits befriedigende Quellenscheidung ist noch nicht gelungen, ja sie mag letztlich

undurchführbar sein (vgl. Pease, a.O. 20ff.; R. Philippson, Art. M. Tulhus Cicero, RE 7A,
1939, 1157ff.; K. Reinhardt, Art. Poseidonios, RE 22, 1953, 792ff.; Theiler, a.O. 2, 289ff. zu
F 371b), auf jeden Fall aber geht Quintus von einer stoischen Grundposition aus, und er
arbeitet vielfach mit stoischem Material.



Cicero, 'De divinatione' und Poseidomos 159

fecisset, accessit acerrumo vir ingenio, Chrysippus, qui totam de divinatione duo-
bus libris explicavit sententiam Was heisst cum Stoici omnia fere ilia defende-
rent..., accessit... Chrysippus Wie ist zuerst einmal accedere zu verstehen?
Gewiss nicht in dem Sinn, dass auch Chrysipp mit dem betreffenden Gegenstand

'sich zu beschäftigen begonnen' habe, denn in diesem Fall dürfte die
'Zielangabe' (accessit ad nicht fehlen9. Vielmehr scheint eine Aufzählung
weitergeführt zu werden10 - dann aber ergibt der einleitende Kausalsatz keinen

Sinn: 'weil die Stoiker verteidigten, kam als nächster Chrysipp hinzu'.
Anderseits widerstrebt einem narrativen cum der katalogartige Kontext; in
den Blick käme ein ganz bestimmter 'Kampf ('als die Stoiker verteidigten')
und nicht allgemein die Position der Stoa. Darum empfiehlt es sich wohl, mit
accessit einen neuen Satz zu eröffnen - die Stellung des Verbums, asyndetisch,
am Anfang ist bei solcher Verwendung ausgesprochen beliebt11 - und cum
(adversativ) zur vorausgehenden Periode zu ziehen: Cratippusque reliqua
divinationis genera reiecit, [sed\ cum Stoici omnia fere ilia defenderent, quod
fecisset. accessit acerrumo vir ingenio

Gegen diese Wiederherstellung liesse sich allenfalls einwenden, dass eine
bereits recht schwer überblickbare Periode noch ausladender und mit zwei
verwinkelten cwm-Sätzen, vor und hinter dem Hauptsatz, nicht eben eleganter
würde: nam cum Socrates omnesque Socratici... manerent... cumque Pythagoras

tribuisset... plurumisque locis Democritus comprobaret, Dicaear-
chus reliquit Cratippusque reiecit, [sed\ cum Stoici... defenderent, quod...
fecisset. Wenn aber irgendwo, müsste ein Einschnitt wohl zwischen Dikaiarch
und Kratipp liegen. Zwar verbindet Cicero die beiden in seiner Vorstellung
eng miteinander12. Anderseits beschliesst Dikaiarch den eigentlichen doxogra-

9 Vgl. die im ThesLL 1, 260, 34ff. unter dem Titel «de consiho hominum: de suscipientibus
aliquam rem» gesammelten Belege. Auch wenn von «adiungentes sese et adsentientes» die
Rede ist (261, 83ff.), folgt normalerweise ad (oder ein Dativ). Der ThesLL verzeichnet drei
(spate) Belege für absoluten Gebrauch (262, 75ff.).

10 Der ThesLL umschreibt diesen Gebrauch mit «accedere augendi causa» (1, 264, 81 ff.) und
ordnet hier auch De div. 1, 6 ein (265, 21).

11 Vgl. Cic. De fin. 1, 59 animi autem morbi sunt cupiditates tmmensae et inanes dtvittarum,
glortae, dominationis, lubtdinosarum etiam voluptatum. accedunt aegritudines, molestiae, mae-

rores 60 accedit etiam mors ...; Tusc. 3, 2 cum vero parentibus redditt, dem magistris traditi
sumus, tum variis imbuimur erroribus 3 accedunt etiam poetae ...; 3, 72 sedplures sunt
causae susciptendi dolorts. prtmum ilia opinio malt...; detnde etiam gratum mortuis se facere, si

graviter eos lugeant, arbitrantur. accedit superstitio muliebris quaedam ...; Caes. Bell. ctv. 3, 79,

2f. sed Caesarem Apollonia a dtreclo itinere averterat, Pompeiusper Candavtam iter in Macedo-

ntam expeditum habebat. accessit etiam ex improviso aliud tncommodum Dazu Kühner/
Stegmann, Ausführliche Grammatik der lat. Sprache 2, 2 (Hannover 21914) 600.

12 Im Parallelkatalog 1, 87 (s. Anm. 6) sind sie beide nicht genannt, obwohl Dikaiarch, wie Aet
Plac. 5, 1, 4 zeigt (bei Diels, a.O. 416), bereits über einen festen Platz in der Doxographie
rispi pavTtKfi? verfügte. Gemeinsam treten sie 1,113 und 2, 100 auf. Da übrigens in 1, 113

das ut dtxt nur zu Kratipps Namen gesetzt ist, dürfte Quintus hier nicht aufs Proomium



160 Christoph Schäublin

phischen Abriss (vgl. Aet. Plac. 5, 1, 4). Kratipp dagegen hat sich seine Erwähnung

als Zeitgenosse und familiaris verdient; überdies steht er mit den im
folgenden genannten Stoikern zusammen hinter den Darlegungen des Bruders
Quintus im 1. Buch und gehört also eigentlich in die Nähe des 'Autorenkatalogs'13.

Vielleicht sollte man deshalb nach Dicaearchus somniorum et furoris
reliquit stark interpungieren und mit Davies fortfahren: Cratippus (quo)que14.
Dass dadurch die etwas matte Ausdrucksweise der Überlieferung ('Dikaiarch
verwarf und anerkannte und Kratipp anerkannte und verwarf) erheblich kräftiger

würde, steht wohl ausser Zweifel; ferner gewänne die Aufzählung eine
immerhin sinnvolle Gliederung.

Das Proömium des 1. Buches gibt freilich noch weitere Probleme auf: Es

liest sich über weite Strecken, im Grunde bis zur Erwähnung des Panaitios (6),
der seine Zweifel angemeldet habe, wie eine Rechtfertigung, ja ein Preis der
divinatio. Gleich die ersten Worte heben - durchaus beglaubigend - ihr Alter
hervor (veto opinio est betonen, dass alle Völker in ihrer Anerkennung
übereinstimmten (omnium gentium firmata consensu), und verleihen ihr geradezu

göttlichen Rang. Der anschliessende (2-3a) Überblick über die Wahrsagekunst

ausserhalb Roms (von den Assyrern über die Ägypter bis hin zu den
Griechen) soll wohl insbesondere das Argument des consensus gentium erhärten,

doch verschiedene Wendungen (principio Assyrii; Aegyptii longinquitate
temporum innumerabilibus paene saeculis) sorgen dafür, dass wir auch den
Gesichtspunkt des hohen Alters nicht aus den Augen verlieren. Von den gentes
wandert der Blick nach Rom, und zwar werden anhand der besonders reichen
römischen Praxis - eines Kennzeichens römischer religio - die verschiedenen
Formen der divinatio vorgeführt. Zuerst spricht Cicero von den Auspizien und
der Haruspizin (3), dann von den Sibyllini versus, den hariolorum et vatum
furibundaepraedictiones und von Träumen (4), d.h.: er legt, noch ohne recht
deutlich zu werden und völlig unvermittelt, die Zweiteilung in eine artificiosa
und eine naturalis divinatio zugrunde, die nachher das ganze Werk beherrschen

wird15. Verräterisch wirkt vor allem das Bindeglied zwischen den beiden
Abschnitten; es führt deutlich die zwei Bereiche der naturalis divinatio ein, zu
Unrecht allerdings wie etwas längst Bekanntes (4): et cum duobus modis animi
sine ratione et scientia motu ipsi suo soluto et libero incitarentur, uno furente,

zurückweisen (was natürlich der gleiche Fehler wäre, wie ihn Cicero tatsächlich xn 1, 87

begangen hat: s. unten S. 163), sondern auf 1, 70f.
13 Freilich halt es schwer, Kratipps Anteil im 1. Buch abzugrenzen, zumal wegen seiner «Posei-

donios-Nähe»; vgl. Theiler, a.O 2, 290
14 Die Konjektur, für die Davies sich auf gewisse Handschnften beruft, wurde von W. A

Falconer in seiner zweisprachigen Ausgabe (Loeb Class. Library 1923, viele Nachdrucke)
übernommen.

15 Vgl. auch oben Anm. 5. Die Zweiteilung wird explizit zuerst in 1, 11 erwähnt: duo sunt enim
divinandi genera, quorum alterum artis est, alterum naturae (vgl 1, 34. 72 usw.). Sie dürfte auf
Poseidonios zurückgehen, vgl Theiler, a.O. 2, 29 lf.



Cicero, 'De divinatione' und Poseidonios 161

altero somniante ...16. Der Hinweis auf die reine Empirie der Alten beschliesst
die Betrachtung der Mantik 'in Geschichte und Gegenwart' und leitet, wie
eingangs gezeigt, zu ihrer wissenschaftlichen Erforschung durch die Philosophen

über (5).
Gewiss, am Ende des 'Philosophenkatalogs' stehen Panaitios (6) und Kar-

neades (7), und sie ermöglichen es Cicero, zu seinem Anliegen und dem Zweck
seines Buches zu kommen (7): ut diligenter etiam atque etiam argumenta cum
argumentis comparemus. Trotzdem kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,

dass das enkomiastische Proömium dem Geist des ganzen Werks
widerspricht17, will der Autor doch - bei aller Anerkennung der Götter und echter
religio - die divinatio in ihren sämtlichen Formen als superstitio entlarven und
ihre völlige Wesenlosigkeit nachweisen18. Natürlich passt das Proömium eini-
germassen zum 1. Buch, in dem ja Quintus Cicero die Mantik verteidigt; doch
trägt es Marcus Cicero im eigenen Namen vor - er, der im 2. Buch den Angriff
fuhren wird. Oder fassen wir hier wohl einen der nur vermeintlichen Selbst-
'Widersprüche', die sich auflösen, wenn man einmal mit W. Görler darauf
aufmerksam geworden ist, dass Cicero auf verschiedenen Ebenen denkt und
argumentiert, je nachdem, ob es ihm um «rationale Gewissheit» oder, spekulativ,

um einen «erwünschten Glauben» zu tun ist?19 In der Tat scheint Quintus
seine Überzeugung auf der höchsten, der spekulativen Stufe des Erkennens
ansiedeln zu wollen - aber so verfährt eben doch nur Quintus20. Marcus selbst
hat seine Reserven der Mantik gegenüber nie abgelegt, wiewohl er sich zuweilen

anerkennender äussert als in 'De divinatione'21, und der Widerspruch
bleibt demnach bestehen.

Das 1. Buch von 'De divinatione' vermag in mancher Hinsicht nicht zu
überzeugen, ja man hat es schon - vielleicht doch etwas zu hart - als blosse

«Materialsammlung» abgetan22. Unbefriedigend, nicht recht eingepasst wirkt
auch das Proömium. Seine Aufgabe besteht offenkundig darin, die Bedeutung

16 Vgl. etwa 1, 12 quae est autem gens aut quae civitas, quae non... aut somniorum aut vaticinatio-
num (haec enim duo naturalia putantur) praedietione moveatur?

17 R. Badali, IIproemio del 'De divinatione', Riv. di cult, class, e medioevale 18 (1976) 27ff. tut
dem Text schwere Gewalt an, um zum Ergebnis zu gelangen, Cicero wolle zwar den
Eindruck von Objektivität erwecken, werte die divinatio aber bereits im Proömium durchgehend
ab. Alles, was positiv klingt - und das ist nicht wenig -, soll «ironisch» gemeint sein.

18 Vgl. besonders 2, 148ff.; dazu R. J. Goar, The Purpose of'De divinatione', TAPA 99 (1968)
241ff.; eine wörtliche Wiederholung des Aufsatzes (ohne Verweis!) in: R. J. Goar, Cicero and
the State Religion (Amsterdam 1972) 96ff.

19 Vgl. W. Görler, Untersuchungen zu Ciceros Philosophie (Heidelberg 1974).
20 Vgl. Görler, a.O. 60. 116f. 142ff. 158fT.

21 Grundsätzlich Görler, a.O. passim, bes. 52. 60. Die Linie der Anerkennung fällt von De har.

resp. 18f. über De leg. 2, 32f. zu De div. 2 ab; vgl. J. Kroymann, Cicero und die römische

Religion, in: Ciceroniana. Hommages ä K. Kumaniecki (Leiden 1975) llöff.
22 So M. Geizer, Cicero. Ein biographischer Versuch (Wiesbaden 1969) 336; ähnlich W. Süss,

Cicero. Eine Einführung in seine philosoph. Schriften, Abh. Ak. Wiss. u. Lit. Mainz 1965, Nr.
5, 122.

11 Museum Helveücum



162 Christoph Schäublin

des Gegenstands, der zur Sprache kommen wird, hervorzuheben, denn: atten-
tos... faciemus [sc. auditores], si demonstrabimus ea quae dicturi erimus magna,
nova, incredibilia esse, aut ad omnes aut ad eos qui audient aut ad aliquos
illustres homines aut ad deos immortales aut ad summam rem publicam pertinere
(Cic. De inv. 1, 23). Nun betonten aber die Grösse und Würde der divinatio
zweifellos nur solche Texte, die ihr günstig gesinnt waren: ein solcher muss
demnach Cicero als Vorlage gedient haben und, etwas römisch übermalt, für
die - irreführende - positive Tendenz des Proömiums verantwortlich sein23.

Diese wird im Blick aufs Ganze nur wenig beeinträchtigt durch die paar
relativierenden Wendungen, die Cicero seinem Zweck entsprechend eingeflochten
hat24. Mit aller Wahrscheinlichkeit handelt es sich um denselben Text, von
dem Quintus in seinem Plädoyer 1, 86ff. ausgeht: Auch der Bruder unterscheidet

die unreflektierte Annahme der divinatio durch die Alten von der
wissenschaftlich begründeten durch die Philosophen, und auch er wartet mit einem
doxographischen Überblick auf; dieser wirkt zwar sehr viel geordneter als die
Liste des Proömiums, aber die gemeinsame Herkunft ist unübersehbar (1, 86-
87a)25. Quintus verweist dann auf die antiquitas der Erscheinung (1, 87b-89);
seine Belege (Calchas, Amphilochus, Mopsus usw.) stammen aus einer Epoche,

die in 1, 1 angemessen mit heroica tempora umschrieben wird. Aber auch
das Argument des consensus gentium lässt er sich nicht entgehen (1, 90ff.),
wobei er freilich noch einen zusätzlichen Gesichtspunkt ins Spiel bringt (1, 93-
94): die Beförderung gewisser Formen der Mantik durch die natürliche Umgebung.

Eben mit diesem Abschnitt stimmt 1, 2 überein (Assyrien, Babylon,
Aegypten, Cilicien, Pisidien), ja Marcus hat sich nicht einmal die Mühe
gemacht, die besondere Ausrichtung der 'Quelle' auf die Beschaffenheit der loca
überall auszumerzen26. Anderseits scheint Quintus mit seiner gerafften
Darstellung der Mantik in Griechenland (1, 95f.) einfach näher auszuführen, was
Marcus im Proömium ganz knapp angedeutet hatte (1, 3a): nichts Grosses sei

dort ins Werk gesetzt worden sine... oraculo, sine consilio deorum; allein schon
die identischen Listen von Orakelstätten stellen den Zusammenhang sicher27.

23 Schon Philippson, a.O. (oben Anm. 8) 1157 hatte, weil in 1, 1 die divinatio als salutaris
qualifiziert wird, auf eine «dogmatische Vorlage» geschlossen.

24 Am kräftigsten klingt noch 1, 1 si modo est ulla; dazu treten hier und da putantur, putant,
tradilur u.ä.

25 S. Anm. 6.

26 1, 93 etenim Aegyptii ei Babylonii in camporum patentium aequoribus habitantes, cum ex terra
nihil emineret, quod contemplationi caeli officere possei, omnem curam in siderum cognilione
posuerunt. ~ 1, 2 principio Assyrii propter planitiam magnitudinemque regionum, quas
incolebant, cum caelum ex omni parte patens atque apertum intuerentur, traiectiones motusque
stellarum observitaverunt. Vgl. Pease, a.O. 261 (zu ac mihi), der ebenfalls mit einem gemeinsamen

Gewährsmann für die beiden Abschnitte rechnet, aber annimmt, sie kämen «from two
different passages»: kaum zu Recht.

27 1, 95 aut Delphis oraclum aut ab Hammone aut a Dodona petebant — 1, 3 sine Pythio aut
Dodonaeo aut Hammonis oraculo.



Cicero, 'De divinatione' und Poseidonios 163

Und dann nimmt Marcus, wie schon bemerkt, mit seiner Zweiteilung der römischen

Mantik (1, 3f.) das entscheidende Gliederungsprinzip des Bruders
vorweg28. Gleichsam eine Bestätigung des Gesagten mag man schliesslich in dem
Lapsus finden, dass Quintus behauptet (1, 87): dixi de Pythagora, de Democrito

Nicht er hat bereits vorher die Meinungen der Philosophen referiert,
sondern sein Bruder, im Proömium (1, 5); doch beide bedienen sich offenbar
derselben Vorlage.

Reinhardt und Theiler sind sich einig darin, dass in 1, 87-96 poseidonisches

Gut verarbeitet sei29. Mit Poseidonios' Hilfe - und zwar zeichnet sich im
wesentlichen der gleiche Komplex mit der gleichen Begrenzung ab - dürfte
Cicero also schon das Proömium gestaltet haben: sie muss daran schuld sein,
dass sich zu, einem Preis auswuchs, was entsprechend der Gesamtanlage des
Werks bestenfalls eine Einführung in die divinatio hätte werden sollen oder
eine Schilderung ihrer unbestreitbaren Bedeutung für das Leben der antiken
Staaten und Individuen. Wäre es da wohl ganz abwegig, Poseidonios auch den
Hinweis auf die Zäsur zuzutrauen, welche die Philosophie in der Geschichte
der Mantik bedeutet habe, und überdies den doxographischen Abriss?30

II
Nachdem Quintus die längste Zeit allein mit Beispielen argumentiert hat

- was ihm sein Bruder dann auch vorwerfen wird (2, 27) - und mit der
Behauptung, angesichts des reichen Erfahrungsmaterials bedürfe die divinatio
eigentlich keiner wissenschaftlichen Begründung31, stellt er in 1, 109 endlich
doch eine ratio in Aussicht. Er entwickelt sie in zwei Gängen. Während die
Herkunft des ersten 'Beweises' (1, 109-116) umstritten ist313, gehört der zweite
(117-129 oder 131) zu den wenigen Stücken in 'De divinatione', deren Grundzüge

mit Sicherheit Poseidonios verdankt werden32. 1, 125 sagt nämlich
Cicero: quocirca primum mihi videtur, ut Posidonius facit, a deo, de quo satis
dictum est, deinde a fato, deinde a natura vis omnis divinandi ratioque repetenda.
Den Rückgang aufs fatum vollzieht er 125-128; davon, wie die divinatio in der
natura gründe, beginnt er in 129 zu handeln. Der entschieden umfangreichste
Abschnitt aber gehört 'Gott' (darum ist die Bemerkung de quo satis dictum est

28 S. Anm. 5 und 15.

29 Vgl. Reinhardt, a.O. (oben Anm. 8) 805; Theiler, a.O. 1, 298ff. F 374. An poseidonische
Herkunft von 1,1-6 hatte bereits Pease, a.O. 20 gedacht, ohne seine Vermutung freilich näher
zu belegen. Vgl. auch D. Heeringa, Philologus 68 (1909) 562.

30 Zum doxographischen Abriss vgl. bereits Diels, a.O. 225. Diels hat ja den Verfasser der von
ihm erschlossenen Vetusta Placita dem «Kreise des Poseidonios» zugeordnet, vgl. B. Wyss,
Art. Doxographie, RAC 4 (1959) 200f.

31 Vgl. 1, 12. 15. 16. 23. 85f. 109; vgl. auch 2,46.
31a Reinhardt, a.O. 793ff. hatte ihn auf Kratipp zurückgeführt, Theiler, nach andern, auf Posei¬

donios F 375).
32 Theiler, a.O. 1, 302ff. F 376-378; vgl. Posidonius F 107 und 110 Edelstein/Kidd.



164 Christoph Schäublin

durchaus verständlich); er setzt offenbar in 117 ein und erstreckt sich, was den
poseidonischen Anteil betrifft, bis 121, mit Zusätzen bis 125a32a.

Am Anfang des fraglichen Gedankengangs (117) steht eine magna quae-
stio: quo modo autem aut vates aut somniantes ea videant, quae nusquam etiam
tunc sint. Ihre Beantwortung wird möglich sein - explizit erfolgt sie in der Tat
in 128 - im Anschluss an gewisse grundsätzliche Überlegungen, die vorweg
durchzufuhren sind. Die erste von ihnen betrifft eben die natura deorum, und
zwar will Quintus dabei die Position einnehmen, die von Marcus im 2. Buch
von 'De natura deorum' umrissen worden sei, d.h. die stoische33: es gebe Götter;

mit ihrer Vorsehung lenkten sie den Kosmos; und sie kümmerten sich um
die Belange der Menschheit insgesamt, aber auch um die jedes Einzelnen.
Halte man an diesen Voraussetzungen unverbrüchlich fest, profecto hominibus
a dis futura significari necesse est34. Freilich gilt es nun zu klären, auf welche
Weise die Götter das significare in jedem einzelnen Fall bewerkstelligen (118).
Dabei fällt übrigens sofort auf, dass Ciceros einleitende Frage, 'wie die Seher
oder die Träumenden (also die Vertreter der naturalis divinatio) das wahrzunehmen

vermöchten, was noch gar nicht vorhanden sei', zu eng formuliert ist,
denn von Anfang an wird die artificiosa divinatio in die Betrachtung miteinbezogen,

und in der eigentlichen Antwort (128) ist dann generell von divinantes
die Rede, von der concitata mens aut soluta somno einerseits, von ratio aut
coniectura anderseits35.

Doch nun zum stoischen Versuch zu erklären, wie die gottliche Vorsehung
faktisch dafür sorgt, dass die Zukunft sich den Menschen erschliesse (118):
Unter keinen Umständen darf Gott selbst unmittelbar an jeder mantischen
Erscheinung beteiligt sein, denn ein solches Verhalten widerspräche seiner
Würde. Vielmehr wurde der Kosmos von Beginn an so geordnet und angelegt,
ut certis rebus certa signa praecurrerent, wobei diese 'Zeichen' die mannigfaltig-

32a Über dieses 'poseidonische' Stuck und seinen Platz im 1 Buch von De div vgl. zulet/i M

Dragona-Monachou, Posidonius' 'Hierarchy' between God, Fate and Nature and Cicero's 'De
Divmatione', Oikoaoqna 4 (1974) 286ff Sie zeigt gegen frühere Interpreten, dass zumindest
Cicero keinen Hinweis auf eine 'Hierarchie' gibt und dass er auch keine Verbindung je
zwischen einer der drei Instanzen und einer entsprechenden Form der divinatio herstellt;
vielmehr galten alle drei für alle Formen (d. h von jeder von ihnen aus lasse sich die Existenz
aller Formen sichern) Indes hat Frau D -M übersehen, dass mit 1, 109 doch etwas Neues
einsetzt Bisher hatte Quintus in der Tat nur gerade die Existenz der divinatio behauptet, und
diese sollte etwa auch die altstoische ratio (1, 82f) erweisen Jetzt will er mehr geben (1, 109)

si nihil queam disputare, quam ob rem quidquefiat, et tantum modo fieri ea, quae commemoravi,
doceam, parumne Epicuro Carneadive respondeam [das hiesse, sich mit der Anerkennung der
Existenz zufrieden geben]? quid, si etiam ratio exstat Mit dieser ratio will Quintus offenbar
die Frage quam ob rem beantworten (vgl auch 1, 125 129), d.h er sucht wissenschaftlich zu
erklaren, weshalb die divinatio wirken kann, ja letztlich wie sie wirkt, diesem Zweck dienen
die anschliessenden Erörterungen

33 Ausdrücklich bekennt er sich zu ihr bereits in 1, 9

34 Vgl De leg 2, 32, dazu auch den altern stoischen 'Beweis' De div 1, 82f
35 Vgl Theiler, a O. 2, 300 zu F 376.



Cicero, 'De divinatione' und Poseidonios 165

sten Formen annehmen können. Man findet sie in Eingeweiden, im Gesang
und Flug von Vögeln, in Blitzen usw., aber auch in Traumerscheinungen und
ekstatischen Äusserungen. Aufgabe des Menschen ist es, die Zeichen wahrzunehmen

und richtig zu deuten: hoc autem posito atque concesso, esse quandam
vim divinam hominum vitam continentem, non difficile est, quae fieri certe vide-

mus, ea qua rationefiant suspicari. nam et ad hostiam deligendam potest dux esse

vis quaedam sentiens, quae est toto confusa mundo, et tum ipsum, cum immolare
velis, extorum fieri mutatio potest, ut aut absit aliquid aut supersit; parvis enim
momentis multa natura aut adfingit aut mutat aut detrahit. Dass Poseidonios -
im Anschluss an ältere Stoiker - die hier vorgetragene eigenartige Auffassung
in der Tat vertreten habe, bezeugt Marcus in seiner Replik 2, 35.

Entscheidend ist offenbar die als vis quaedam sich äussernde göttliche
Omnipräsenz. Da jedes künftige Ereignis ja unbedingt feststeht - als Glied der
fatum geheissenen Kausalkette (125-127) -, lässt sie nach Bedarf im voraus die
zugehörigen Zeichen entstehen und bringt sie zur Kenntnis der Menschen,
denen ein Wissen zugedacht ist. Soviel wird deutlich. Wie aber verhalten sich
die quaedam vis divina hominum vitam continens und die vis quaedam sentiens

quae est toto confusa mundo zueinander? An ihrer Identität zu zweifeln, verbieten

natürlich grundsätzliche Erwägungen, aber auch ein Blick auf spätere
Formulierungen Ciceros: In 1, 120 nennt er die vis quaedam sentiens, die in der
Natur wirkt, divina mens, und in 2, 35 verweist er auf die vis quaedam sentiens

atque divina zurück. Dann wird man aber fragen, weswegen er in 1, 118 diese

'göttliche Kraft' anlässlich ihrer zweiten Erwähnung gleichsam als etwas
Neues, noch Unbekanntes einführt. Wenn ihm der Begriff schon so wichtig
war, dass er ihn durch eine Verdoppelung hervorheben wollte, musste er doch
eine Beziehung zur ersten Nennung herstellen, ja er war geradezu verpflichtet
zu zeigen, dass es die gleiche vis sei, die das menschliche Leben lenkt und die
zugunsten der Menschen die mantischen Zeichen schafft. Kurz, man erwartete
zumindest: potest dux esse vis ilia sentiens.

Etwas Weiteres kommt hinzu: Für den ganzen Abschnitt über 'Gott' sind

- wie gezeigt - die Grunddogmen der stoischen Theologie vorausgesetzt (1,
117). In Frage steht also nicht, ob die Götter sich der res humanae überhaupt
annehmen, sondern wie sie ihre Fürsorge in der Mantik bekunden und
Wirklichkeit werden lassen (118 sed distinguendum videtur, quonam modo). Ein
unmittelbares Eingreifen Gottes im Einzelfall wird abgelehnt; statt dessen postuliert

Cicero eben jenes Zusammenspiel von res und signa, das die Menschen
einmal hätten erkennen und dessen Deutung sie sich hätten aneignen müssen.
Dies vorausgesetzt, gilt es weiterzufragen, wie ein Zeichen tatsächlich
zustandekommt, und darauf wird der Stoiker antworten, die allgegenwärtige vis
divina (oder die natura36) führe es jeweils im Augenblick herbei37. - Aus dem

36 Mit ihr ist natürlich dasselbe Prinzip gemeint; sie begegnet in 2, 35 wieder als deorum numen.
37 quae fieri certe videmus bezieht sich doch wohl generell auf den Zusammenhang zwischen



166 Chnstoph Schau bhn

Gesagten sollte sich ergeben haben, dass hoc autem posito atque concesso
zurückweist: dass Cicero sich mit dieser Wendung der Prämisse vergewissert,
'bestimmten Ereignissen liefen bestimmte Zeichen voraus'. Dann aber hängt
esse quondam vim divinam continentem syntaktisch in der Luft, und in der
Tat gehen die Worte auch inhaltlich ins Leere, denn sie bestätigen nur die
stoische Grundposition; diese aber ist gegenwärtig dem Streit überhaupt
entzogen. Man wird also zu schreiben haben: hoc autem posito atque concesso [esse

quandam vim divinam hominum vitam continentem] non difficile est, quae fieri
certe videmus, ea qua ratione fiant suspicari. nam et ad hostiam deligendam
potest dux esse vis quaedam sentiens Auch die etwas noch Ungenanntes
ankündigende Formulierung vis quaedam sentiens hat dann ihren Sinn.

An der Unklarheit des Textes dürfte in diesem Fall die Überlieferung
schuld sein. Gerade im hier betrachteten Abschnitt stellt sich indes manchmal
der Verdacht ein, Cicero selbst habe es an der nötigen Sorgfalt gegenüber der
poseidonischen Vorlage fehlen lassen - wie ja die Schlussworte des dem fatum
gewidmeten Teils nichts Gutes verheissen (1, 128): atque haec quidem et quaedam

eius modi argumenta ducuntur a fato. Insbesondere wird dort, wo vom
fatum als einer series causarum die Rede ist (1, 125 cum causae causa nexa rem
ex se gignat), nicht recht deutlich, was der divinans eigentlich wahrnimmt. Am
Ende von 126 spricht Cicero so, als vermittelten beide Formen der divinatio,
die artificiosa wie die naturalis, einen Blick auf die causae rerum futurarum.
In 127 dagegen bleibt die Kenntnis der causae zuerst Gott vorbehalten, und
die Menschen müssen sich mit signa quaedam begnügen38, während Cicero aus
dem (poseidonischen) Bild der rudentis explicatio dann wieder abzuleiten
scheint, zumindest die Vertreter der naturalis divinatio sähen eben doch die
causae selbst und nur die artificiosa divinatio sei auf die Beobachtung und
Auswertung von signa beschränkt39. Mag sein, dass Reinhardt recht hatte mit
seiner Vorstellung einer poseidonischen «umfassenden Theorie der signa» und
«Allsemiotik»40; er konnte sich dafür insbesondere auch auf den erwähnten
Satz berufen, seit Beginn des Kosmos kündigten bestimmte signa, durch beide
Grundformen der Mantik vermittelt, im voraus bestimmte res an (1, 118).

Signa und res Darum ware videmus {in extis et in avibus) nicht «deutlicher», gegen Theiler,
a O 2, 300 zu F 376

38 Tatsächlich äussert sich Cicero hier in dem Sinn, dass nur Gott imstande sei, die Verbindung
aller Ursachen zu erkennen {st quis mortahs possit esse, qui conhgationem causarum omnium
perspiciat ammo, nihil eum profecto fallat quod cum nemo facere nisi deus possit, relmquen-
dum est homim Sem Schluss, deshalb mussten die Menschen sich an gewissen Zeichen
orientieren, ist logisch unsauber, zu radikal, korrekt ware die Menschen mussten sich mit der
Kenntnis einiger Ursachen zufrieden geben und im übrigen eben 'Zeichen' zu Hilfe nehmen

- aber auch so ware natürlich ein vollständiges Wissen unerreichbar
39 Mit qui etsi causas ipsas non cernunt durften allem die zuletzt genannten u quibus cursus

rerum observando notatus est gemeint sein, und m der Tat ist anschliessend von der Ausbildung

der artificiosa divinatio die Rede
40 Vgl Reinhardt, a O (o Anm. 8) 798.



Cicero, 'De divinatione' und Poseidonios 167

Anderseits wird man das 'Seil' schwerlich von der series causarum trennen
dürfen: wer den steten Prozess des 'Entrollens' erfasst, dem tritt eben die Folge

von Ursachen und Wirkungen vor Augen. Die Inkonsequenz in Ciceros

Darlegungen Hesse sich allenfalls damit erklären, dass Poseidonios den Träumenden
und Sehern -wohl nur ihnen - zwar zugesteht, sie schauten zuweilen die eigent-
üchen causae (wenn auch nicht immer und nicht alle), dass diese aber in der
mantischen Praxis letztüch doch die Funktion von signa erfüllen.


	Cicero, "De divinatione" und Poseidonios

