
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Die Wege zur aret bei Platon und Aristoteles

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wege zur apsxf) bei Piaton und Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern

Mein philologischer Lehrer Peter Von der Mühll ist kein Freund Piatons

gewesen. Den Künstler bewunderte er zwar uneingeschränkt, doch sein Urteil
über Piatons Staatskonstruktion unterschied sich kaum von demjenigen, das

später Karl Popper in seinem bekannten Buche 1944 formuliert hat; ich erinnere

mich noch lebhaft, wie er 1935 in einem Gespräch mit Paul Friedländer
Piatons Staat mit einem KZ verglich und damit begreiflicherweise die
leidenschaftliche Entrüstung seines Partners hervorrief. Gelegentlich bezeichnete er
Piatons ganze Art als «pfaffisch», was den Studenten nicht wenig verwirrte
und zu der Frage veranlasste, ob vielleicht die Liebe zu Epikur unvermeidlich
mit der Antipathie gegen Piaton verbunden sei. Nun, mit der Zeit kann man
die Erfahrung machen, dass Piaton ganz anders, nämlich gerade umgekehrt,
beurteilt werden kann.

Es zeigte sich, dass Piatons wichtigste philosophische Positionen weit
widerstandsfähiger sind, als man es vermuten mochte. Fragt man nach den
ursprünglichen und eigentlichen Intentionen, aus denen die Staatskonstruktion
der «Politeia» wie die Ideenlehre des «Phaidon» wie die Psychologie des

«Phaidros» hervorging, so wird ein aufmerksames Denken sie nicht leicht
anfechten können; es sei denn, man unternehme es, die Extravaganz der platonischen

Thesen mit nicht weniger extravaganten Gegenthesen zu bekämpfen.
Tief verwundbar ist Piaton an ganz anderer Stelle, in seinem Künstler-

tum, genauer gesagt, in der Konstruktion seiner Dialoge. Da reiht sich eine
Gewaltsamkeit an die andere, und die Rücksichtslosigkeit, mit der immer wieder

ein von vornherein feststehendes Ergebnis erzwungen werden soll, grenzt
nicht selten an Zynismus.

Da haben wir zunächst die Absicht, das wahre Philosophieren mit So-
krates sozusagen aus dem Nichts oder, aus dem Geiste des Sokrates gesprochen:

aus nichts anderem als einem Gebot der Gottheit selbst hervorgehen zu
lassen. Dies haben denn auch Aristoteles De part. anim. 642 a 28-31 und
Cicero Tusc. disp. 5, 10, um nur diese zu nennen, auf ihre Weise richtig
verstanden. Diese Stilisierung des Sokrates zum Archegeten war jedoch nur möglich,

wenn es gelang, all das, was Sokrates und vor allem Piaton selber (also der
platonische Sokrates) den vorausgehenden Generationen verdankten,
vollständig oder nahezu vollständig im Dunkeln verschwinden zu lassen. Erst eine
sehr sorgfältig nachrechnende Interpretation bringt es an den Tag, wieviel
Pia ton all jenen verdankt, die wir pauschal Sophisten zu nennen gezwungen



134 Olof Gigon

sind, wieviele ihrer Theoreme er benutzt, ohne auch nur mit einem Worte zu
verstehen zu geben, dass diese Theoreme weder von ihm noch von Sokrates
entworfen worden sind.

Dazu kommt zweitens, dass jeder Dialog mit einem Sieg des Sokrates
enden muss. Sokrates ist immer deijenige, der alles besser weiss als alle seine

Partner, oder deijenige, der als der einzige weiss, dass er nichts weiss. Die
Auseinandersetzungen mit Protagoras, mit Gorgias, mit dem Gorgias-Schüler
Menon sind zielbewusst darauf angelegt, den Gegner seine Thesen so vorführen

zu lassen, dass er nach kurzer Zeit der unbeirrbaren Klugheit des Sokrates
hilflos ausgeliefert ist.

Dem steht allerdings drittens gegenüber, dass Piaton vop Anfang an
gespalten war zwischen den Forderungen seines eigenen von Grund auf dogmatischen

Temperamentes und den Gegebenheiten des geschichtlichen Sokrates,
über die er zum mindesten in einem entscheidenden Punkte sich nicht einfach
hinwegsetzen konnte. Sokrates ist Aporetiker gewesen, nur das Eine wissend,
dass er nichts weiss; wobei wir erst noch vermuten dürfen, dass es ihm weit
weniger darum ging, sein Nichtwissen gegen das Wissen der Sophisten
auszuspielen, als vielmehr die Konsequenz aus seinem Glauben zu ziehen, dass Gott
allein weise ist. Piaton hatte weder einen solchen Glauben, noch konnte er sich
mit der blossen Aporie begnügen. Doch seine sökratischen Dialoge mussten,
koste es, was es wolle, mit der Aporie enden.

Drei Ziele soll also der Dialog als solcher erreichen. Sokrates muss sich als

der Archeget des wahren Philosophierens erweisen, als der im Gespräch allen
Partnern unfehlbar Überlegene und gleichzeitig als der Aporetiker, der weiss,
dass er letzten Endes nichts weiss. Dieses Ziel ist nur zu erreichen dadurch,
dass der Verfasser Schritt für Schritt kalkuliert, was er den Sokrates sagen lässt
und was den Partner. Hinter der scheinbaren Spontaneität wird ein komplizierter

Mechanismus sichtbar, ein Spiel konstruierter Naivitäten, bewusster
Missverständnisse und hinterhältiger Liebenswürdigkeiten.

Der Philosoph Piaton bleibt bewundernswert, der Verfasser der sökratischen

Dialoge ist zwar nicht immer, aber oft genug ein Zyniker. Der nachfolgende

Versuch soll an einem konkreten philosophischen Problem zeigen, was
ich damit meine.

Im platonischen Menon 86 c-87 c (vgl. 100 b) ärgert sich Sokrates
darüber, dass man zuerst nach den Wegen zur Tugend gefragt habe, bevor man
wisse, was die Tugend sei (so auch Protag. 360 e-361 e). Theoretisch gesehen
ist es natürlich richtig, dass die Frage nach dem Was einer Sache der Frage
nach der Realisierbarkeit eben dieser Sache vorangehen muss. Doch damit ist
nicht alles gesagt. Die Akzente verschieben sich, wenn man beachtet, dass die
Frage nach der Tugend gerade nicht nur oder vielleicht sogar überhaupt nicht
eine theoretische Frage ist. Mit geradezu provozierender Krassheit bemerkt
dies Aristoteles Nik. Eth. 1103 b 26-30: Die Frage, was die Tugend ist, interes-



Die Wege zur üpetr) bei Piaton und Aristoteles 135

siert uns überhaupt nicht, sondern nur, wie wir selber tugendhaft werden können.

Aristoteles hat die Formel gewählt, weil es ihm darauf ankam, den
Gegensatz zwischen den theoretischen Wissenschaften, die begreifen wollen, was
die Wirklichkeit ist, und den praktischen Disziplinen, die den Menschen darauf

aufmerksam machen, wie er handeln soll, so scharf wie möglich herauszuarbeiten.

Von daher verstehen wir auch den Text, der uns nun mitten in unser
Problem hineinführt, Eud. Eth. 1214 a 12-30. Die Fragen, die nur theoretischer

Natur sind, werden flüchtig beiseite geschoben. Der Leser soll folgern,
dass das, was untersucht werden wird, anderer Art ist. Der Unterschied, der
gemeint, aber nicht ausgesprochen wird, ist offensichtlich genau der, von dem
in der Nik. Eth. 1103 b 26-30 die Rede war. Die theoretische Frage nach dem
Wesen der Tugend ist unwichtig gegenüber der praktischen Frage, wie der
Mensch sie erwirbt. Also wird mit dieser begonnen und jene unbedenklich
zurückgestellt; woraus sich auch ergibt, dass die Fragestellung im platonischen
Protagoras und noch mehr im Menon keineswegs kapriziös oder gedankenlos
ist (auch wenn Piaton sie so zu stilisieren scheint), sondern eine programmatische

Bedeutung hat.
Eud. Eth. formuliert allerdings auch wieder sehr ungenau. Die mit 1214

a 15 einsetzende Liste: tpuaic;, pdflrimc;, aaKTiaic;, evOouaiaopö^, xuxfl zeigt
evident erstens, dass sie nur auf die Frage, wie das eu £f|v erworben werde,
antwortet und nicht auf die ungeschickt beigefügte Frage, worin es bestehe,
und zweitens, dass das, was erworben werden soll, nicht etwa die Eudaimonia
ist, sondern die apexi). Gewiss stellt sich die Eudaimonia dort ein, wo die dpexr|
erreicht wurde, doch nur die apsxf| kann durch stete Einübung angeeignet
werden, und nur sie zu erwerben ist eine Leistung im strengen Sinne; denn,
wie das wichtige Kapitel Nik. Eth. 1, 12 lehrt, nur die dpexf) ist ein ejtaivexöv
und als Leistung rühmenswert, die Eudaimonia dagegen ist xipiov wie die
Gottheit. Die dpexr) ist vielleicht ein Gegenstand des Lernens, die Eudaimonia
niemals.

Fünf Wege zur apexi) werden genannt: die Natur(anlage), das Lernen,
wodurch die Tugend zu einer Episteme wird, die Einübung (stillschweigend
wird vorausgesetzt, dass es Episteme nur vom Guten geben kann, Einübung
dagegen von Gutem wie von Schlechtem), dann davon abgetrennt das
Geschenk der Gottheit, drastisch als Gottbesessenheit interpretiert, endlich das
Glück und der Zufall.

Es folgt ein Schema, das rein formalistisch sämtlichen Möglichkeiten
gerecht zu werden sucht. Mehr Wege als diese fünf gibt es offensichtlich nicht.
Das Ziel kann erreicht werden entweder auf allen fünf Wegen oder auf einigen

oder auf einem unter ihnen. Anmerkungsweise und offenbar mit Rücksicht

auf eine andere Formel wird erklärt, dass der Weg der didvoia nichts
anderes bedeute als den Weg der Episteme.



136 Olof Gigon

Eine Entscheidung fällt nicht. Immerhin werden wir vermuten, dass der
vierte und fünfte Weg sofort ausscheiden, weil sie die Tugend ganz dem Willen
der Gottheit anheimstellen oder dem Zufall ausliefern. Es bleiben also
zunächst die drei ersten Wege. Es sind diejenigen Wege, die vereint in einem
angeblichen Zitat aus einem Meyac; Xöyo<; des Protagoras erscheinen (VS 80

B 3). Ich halte das Zitat für einen Schwindel, nicht nur weil die Bezeugung
mehr als dürftig ist, sondern auch und vor allem, weil die beiden Sätze denkbar

banal sind (zum ersten etwa Diog. Laert. 5, 18, zum zweiten Nik. Eth. 1103
b 24-25 und 1104 b 11-12). Merkwürdig ist allerdings, dass das Zitat
ausdrücklich dazu dient, Epikurs Insinuation, Protagoras sei öv|/ipa0ri<; gewesen,
zu widerlegen. Wer mag nach der Mitte des 3. Jahrhunderts ein Interesse an
einer solchen Ehrenrettung des Protagoras gehabt haben? Umgekehrt könnte
man feststellen, dass die beiden Sätze mit dem, was sich aus den Dialogen
Piatons an Lehre des Protagoras gewinnen lässt, kaum in Übereinstimmung
gebracht werden können.

Von alledem abgesehen wird man sich sagen, dass eine Reduktion der
dpETi) auf die Natur(anlage) in dieselbe Sackgasse führt wie die Reduktion auf
ein Geschenk der Gottheit oder die Gunst der Tyche. In allen diesen Fällen
verliert die Ethik, die die Frage beantwortet, was der Mensch tun soll, ihren
Gegenstand. Als diskutierbare Möglichkeiten verbleiben nur die Belehrung
und die Einübung.

Wenden wir uns zur Nik. Eth., so wird dort das Schema der fünf Wege
nirgends ausdrücklich vorgeführt, wie dies im Eingang der Eud. Eth. geschah.
Wohl aber wird es vorausgesetzt; doch der Verfasser behandelt es mit souveräner

Nonchalance.
1099 b 9-11 werden vier der Wege im Stichwort genannt. Wir konstatieren

einmal die Sonderbarkeit, dass aoKT|oi<; und eOiopöc;, die in Eud. Eth.
synonym verwendet worden waren, hier offenbar unterschieden werden sollen,
ohne dass wir erfahren, worin der Unterschied besteht (sitzt etwa aaKT|cn.c; im
vorgegebenen Schema fest, doch soll es sofort durch cOi^eaOai ergänzt werden,

weil es von 1103 a 17ff. ausschliesslich auf das eOi^eoOcu ankommt?);
weiterhin fehlt der Weg der (pücnc;, was sich einfach damit erklärt, dass er in
1103 a 18ff. nachgetragen wird.

An unserer Stelle scheint die Absicht die zu sein, zunächst die Wege vier
und fünf im Schema der Eud. Eth. zu behandeln. Dies ist sinnvoll, sofern diese
beiden Wege dem Bereich menschlicher Erfahrung und Tätigkeit vollständig
entzogen sind.

Überraschend ist der Anfang 1099 b 11-20. Die Möglichkeit eines
Geschenks der Gottheit, die in Eud. Eth. sofort als Gottbesessenheit verstanden
und damit durch eine Art von Reductio ad absurdum ausmanövriert worden
war, erscheint hier als ein höchst ernsthaftes theologisches Problem. Es ist
nämlich nicht leicht zu erklären, warum die Gottheit, das vollkommene We-



Die Wege zur äpsxr) bei Piaton und Aristoteles 137

sen, dem Menschen gerade nicht die Tugend (und damit die Eudaimonia) als
die vollkommenste Gabe schenkt, sondern nur die Güter zweiten und dritten
Ranges. Es ist genau die Aporie, die bei Cicero De nat. deor. 3, 86-88 Karnea-
des mit aller Schärfe gegen die Stoa geltend gemacht hat. Aristoteles selber
will an unserer Stelle auf das Problem nicht näher eingehen. Er hat es also
anderswo diskutiert, und man wird in der Tat vermuten, dass der Dialog Elepi
euxfl? gerade an diesem Problem kaum hat vorbeigehen können. In denselben
Zusammenhang gehört augenscheinlich auch der nicht nur bei Xen. Mem. 1,

3, 2, sondern auch anderswo reich bezeugte Gedanke, dass der Mensch die
Gottheit nur um das Gute überhaupt bitten soll, da alle Güter, um die man
bitten könnte, Reichtum, Macht und dergleichen, ihrer eigenen Natur nach
ambivalent sind, also zum Guten wie zum Schlechten ausschlagen können;
was für den Bittenden gut ist, weiss nur Gott. Stillschweigende Voraussetzung
ist, dass die Tugend nicht zu diesen Gütern gehört und auch nicht von der
Gottheit erbeten werden kann.

Ein Rätsel bleibt die Relation von Nik. Eth. 1099 b 11-20 zu Eud. Eth.
1214 a 12-14. Dass der Text von Eud. Eth. dem platonischen Menon 99 b-
100 b nahesteht, ist unbestreitbar, doch damit kommen wir, wie sich gleich
zeigen wird, nicht sehr viel weiter1.

Von 1099 b 20 an wird überaus breit der Weg der Tyche behandelt. Auf
das Einzelne gehe ich hier nicht ein. Dass Aristoteles hier wiederum seine
eigenen Dialoge benutzt, scheint mir wahrscheinlich (zum «Eudemos» etwa
1100 a 10-30 und 1101 a 22-b 9; und wenn auf SVF 3, 585 Verlass ist, wird
sich die Stoa - doch wohl Zenon selber - nicht gegen unsere Stelle, sondern
gegen eine Darlegung in einem Dialoge gewandt haben).

Die Wege der Belehrung und der Einübung werden nur beiläufig 1099
b 15-16 und 19-20 erwähnt. Wir verstehen es. Denn die Entscheidung
zwischen diesen beiden Möglichkeiten kann erst getroffen werden, nachdem die
Psychologie den Unterschied zwischen dem köyo<; 9ecopr|TiKÖ<;, der autonom
die Wahrheit erkennt, und dem Köyoc, 7ipaKriKÖ<;, der auf die Kooperation mit
dem akoyov angewiesen ist, herausgearbeitet hat. Dies geschieht erst, mühsam

genug, in 1102 a 18-1103 a 3 (vgl. 1098 a 3-5). Fundamental ist, dass das

akoyov nicht (rational) belehrt, sondern nur (irrational) überredet/überzeugt
werden kann. Das Stichwort ist rcEiOew (1098 a 4; 1102 b 26. 31. 33). Es ist
dasselbe 7tev9eiv, das uns im «Gorgias» (und in der Karikatur Piatons) als das
Charakteristikum der Methodik des Gorgias wieder begegnen wird (vgl. Gorg.
452 e 1. 8; 453 a 2; 453 e 6-7; 454 e 5-9; 458 e 6-459 e 1). Dem Überzeugen
steht das Belehren gegenüber, der Einübung das Lernen. Da endlich der Logos
immer das Richtige erkennt, das akoyov jedoch entweder dem Logos gehorchend

das Richtige tun kann oder den Gehorsam verweigernd (Nik. Eth. 1102

1 Eine Auseinandersetzung mit den wirren Darlegungen Dirlmeiers im Komm, zu Eud. Eth.
1214 a 23, der wie gewohnt am wesentlichen vorbeigeht, lohnt sich nicht.



138 Olof Gigon

b 16-18 und 23-25) autonom das Falsche tun wird, so ist nur die Tugend eine

Leistung, da sie in der Überwindung des Widerstandes des otAoyov besteht.
Der Mensch, der das aXoyov dazu gebracht hat, den Einsichten des Logos zu
gehorchen, handelt tugendhaft.

Die Terminologie des Aristoteles ist freilich in diesem Punkte sonderbar.
Er stellt die ethische Tugend, die dann vorhanden ist, wenn das aXoyov sich an
den Gehorsam dem Logos gegenüber «gewöhnt» hat, in einen Gegensatz zur
Siavor|i:iKf| aperi), wobei der Leser nur konstatieren kann einmal, dass von der
öidvoia bisher noch gar nicht die Rede war (zu vermuten ist, dass die Anmerkung

der Eud. Eth. 1214 a 29-30 eben diese Formel berücksichtigt), und
sodann, dass in der Formel t)&vki) dpstf) der Begriff der äp£TT| etwas ganz anderes

bedeuten muss als in der 5ioivot|tikti aperf|. Im einen Falle ist aperi) die
Leistung, die sich gegen einen qualifizierten Widerstand des aXoyov durchgesetzt

hat, im anderen meint sie nicht mehr als das, was in 1098 a 8-12 dargelegt
war: die optimale Verwirklichung einer Sache (dazu natürlich schon Piaton
Rep. 353 bc).

Der Eindruck besteht, dass nicht nur Piaton mit einem schon fixierten
Sprachgebrauch arbeitet, sondern dass auch Aristoteles in dem schwierigen
Abschnitt 1103 a 3-18 ein ihm schon vorliegendes Schema benutzt. In unserem
Kontext kommt es freilich nur auf das Ergebnis an, dass die qUitci) im strengen
Sinne eine Angelegenheit nicht der pdür|Gig und des 8t8doKeiv ist, sondern
der äaKT|CTi<; und des rcsi&eiv.

Und nun Piaton, und zwar zunächst der «Menon». Ohne dass dem Leser
mitgeteilt würde, wo und wann das Gespräch stattfindet, beginnt Menon mit
der Frage an Sokrates, welchen Weg zur Tugend er für den richtigen halte.
Von den fünf Wegen, die Eud. Eth. 1214 a 12-30 aufzählt, werden die drei
ersten ausdrücklich genannt; man darf folgern, dass mit dem aXXra nvi xpÖTicp

die zwei verbleibenden Wege, Geschenk der Gottheit und Gunst der Tyche,
gemeint sind. Menon kennt also schon das System der fünf Wege. Da er wenig
später als Freund und Schüler des Gorgias bezeichnet wird, drängt sich die
Vermutung auf, dass Menon das System nicht selber aufgebaut, sondern bei
Gorgias kennengelernt hat, was wiederum nur bedeuten kann, dass es in einer
Schrift des Gorgias vorkam.

Menon hat die Frage präzis und sachlich nüchtern gestellt. Um so peinlicher

wirkt es, dass Sokrates auf eine sachlich gestellte Frage nicht sachüch zu
antworten vermag, sondern zu einem ironischen Kompliment an die Thessaler
ausholt, die sich neuerdings unter dem Einfluss des Gorgias auch durch Weisheit

auszuzeichnen beginnen. Vollends unpassend wird das Kompliment
dadurch, dass Sokrates versichert, die Thessaler trauten sich nun zu, auf jede
beliebige Frage zu antworten. Man mag zwar verstehen, dass Piaton die beiden

geschichtlichen Tatsachen, dass Gorgias Larisa besucht hat2 und dass er
2 Was wohl durch Arist. Pol. 1275 b 26-30 bestätigt wird. Dass die Aleuaden, die alten Aristo-



Die Wege zur üpstr) bei Piaton und Aristoteles 139

den Anspruch erhob, auf jede Frage antworten zu können, hier entflechten
wollte. Dies ändert aber nichts an der Tatsache, dass Menon keineswegs eine
beliebige Frage pompös beantwortet, sondern in aller Einfachheit eine Frage
gestellt hat. In Athen, so schliesst Sokrates, vermöge man nicht nur Menons
Frage nicht zu beantworten, sondern ebensowenig die umfassende Frage, was
die Tugend sei. Da bringt also Piaton sofort die methodische Forderung an,
von deren Tragweite oben schon gesprochen wurde: Was bei Aristoteles seinen

guten Sinn hatte (Primat der praktischen vor der theoretischen Frage), wird
bei Piaton ein blosser methodischer Fehler. Immerhin akzeptiert Menon die
Forderung und trägt nun die Beschreibung der Tugend vor, die Gorgias gegeben

hatte. Sokrates repliziert wiederum ironisch, Menon habe ihm einen ganzen

Bienenschwarm von Bestimmungen angeboten; und wiederum ist die Antwort

unangemessen. Denn was 71 e 1-72 a 5 vorführt, ist nichts weniger als
eine beliebige Aufhäufung. Entfaltet wird ein bestimmtes Prinzip. Die ctpexf|

hängt am cpyov (72 a 3-4), und wo das epyov der Menschen ein verschiedenes
ist, ist auch ihre apexi) eine verschiedene, womit wir in die Nähe der Überlegungen

des Aristoteles Nik. Eth. 1097 b 24-1098 a 3 gelangen. Konkret ergibt
sich, dass Mann und Frau, Erwachsene und Kinder, Freie und Sklaven je eine
verschiedene und je ihre eigene ctpexf) besitzen. Dies wiederum berührt sich
mit Aristoteles Pol. 1260 a 14-28, wo Aristoteles es an Spott nicht fehlen lässt
über diejenigen, die meinen, mit einer einheitlichen Gesamtdefinition der
ctpexf) auskommen zu können; da sei es weit besser, die Tugenden aufzuzählen,

wie es Gorgias getan habe. Die Stellen Menon 71 e 1-72 a 5 und Arist. Pol.
1260 a 14-28 ergänzen einander gegenseitig und werden beide von derselben
Schrift des Gorgias ausgehen. Aristoteles greift über Piaton hinweg auf die
Sophistik zurück.

Bei Piaton versucht sich Menon nun in einer ersten Allgemeinbestimmung
der dpexT) (73 c 9). Man sieht auf den ersten Blick, dass sie nur eine

Variante dessen ist, was in 71 e 1-5 als die besondere ctpexf) des Mannes
umschrieben worden war. Um Menon zu widerlegen, hebt Sokrates bezeichnenderweise

nicht etwa im Sinne von 71 e 1-72 a 5 hervor, dass auch mit der

apexr) der Frauen, Kinder usw. gerechnet werden müsse, sondern vielmehr,
dass in dieser Bestimmung nur eine einzige, besondere Tugend zum Zuge
komme, die andern Tugenden also leer ausgingen. Mit einem Beispiel will nun
Sokrates dem Partner weiterhelfen 75 a 5-77 b 1. Nach der Bestimmung der
geometrischen Gestalt wird gefragt, dann nach deijenigen der Farbe. Da wird
nun, einigermassen überraschend, aus Gorgias ein Stück naturphilosophischer
Wahrnehmungslehre zitiert, und zwar scheint Gorgias nicht nur von der
Entstehung der Farbe, sondern auch von derjenigen der Töne und der Gerüche

kraten, die boshafte Bemerkung über die massenhaft aufgenommenen Neubürger in ihrer
Stadt geschätzt haben, kann man sich vorstellen.



140 Olof Gigon

gesprochen zu haben, also von jenen drei Sinnesempfindungen, die nicht wie
Schmecken und Tasten durch Berührung, sondern durch Fernwirkung
zustande kommen. Die Stelle 76 c 4-e 2 ist darum wichtig, weil sie zeigt, dass
Piaton sich unmittelbar auf einen bestimmten Text des Gorgias stützt und
diesen auswertet3.

77 b 2-86 c 3 können wir übergehen und setzen wieder ein bei 86 c 4-6,
das die Frage 79 e 5-6 aufnimmt: Was ist die aperij? Menon beharrt jedoch
auf seiner 70 a 1-4 gestellten Frage nach den Wegen zur apsTtj. Sokrates gibt
87 b 2ff. seufzend nach. Der Methodik der Geometrie entsprechend soll
vorausgesetzt werden, dass wir hypothetisch wissen, was die aperf| ist. So kann
denn die Antwort auf die Ausgangsfrage Menons endlich in Gang kommen.
Unbestritten ist der Satz, dass alles Lehrbare Episteme ist und umgekehrt. Also
fragt es sich, ob die Tugend Episteme ist; ist die Tugend «gut» und die
Episteme ebenso, so scheint die Gleichung gesichert (87 b 5-e 1). Doch ehe dies

Ergebnis erreicht ist, springt die Diskussion vom «Guten» über zum «Nützlichen»,

und wir erfahren zu unserem Staunen, dass «nützlich» nur die (ppovp-
ctk; ist, und sonst nichts. Die Güter sämtlicher drei Klassen4 können ebensogut
nützlich wie schädlich sein und werden nützlich nur unter der Leitung der
cppövr|0i<;; dies gilt ausdrücklich auch für die seelischen Güter. Demnach ist
nicht bloss die Tapferkeit ambivalent, sondern auch die ao)<ppoaijvr| und sogar
die Gerechtigkeit; doch darüber, was man sich unter einer Gerechtigkeit
vorzustellen hat, die schädlich ist, soweit sie ohne <ppövr|cn<; geübt wird, äussert
sich der platonische Sokrates nicht. Da hat Piaton ein überaus folgenreiches
Theorem flüchtig eingearbeitet (87 e 1-89 a 5).

Wir erwarten nun, dass nach der Relation zwischen (ppovpaic; und
Episteme gefragt wird. Dies geschieht jedoch nicht, sondern Sokrates geht zu einer
ebenso knappen wie oberflächlichen Widerlegung des Weges der cpüau; über.
Die Tugend kann nicht tpuaEi gegeben sein, weil man sonst die zur Tugend
Begabten wie einen kostbaren Schatz hüten würde, was offenbar nicht
geschieht (89 a 5-b 7).

Genau so oberflächlich wird das Problem behandelt, ob die Tugend
Episteme sei. Sokrates begnügt sich mit der Folgerung, dass es dort, wo Episteme
vorliegt, auch Lehrer und Schüler geben müsse. Gibt es Lehrer der Tugend?
Sokrates erklärt sofort, dass er trotz grösster Anstrengung keinen gefunden
habe (89 b 9-e 9). Begründet wird dies nicht. Dass dies einfach damit zusam-

3 Dass dies die Schrift Ilepi roü pfi övxot; war, habe ich vor Jahren zu zeigen versucht, Hermes
71 (1936) 207ff.

4 Dass Aristot. Nik. Eth. 1098 b 16-18 diese Aufteilung als alt und allgemein anerkannt
bezeichnet und Piaton sie an unserer Stelle wie anderswo kommentarlos voraussetzt, zwingt zur
Folgerung, dass sie spätestens von einem der grossen Sophisten geschaffen sein muss. Wie sie

dann im Hellenismus zu einer für den Peripatos charakteristischen Lehre werden konnte, ist
eine andere Frage.



Die Wege zur äpexfi bei Piaton und Aristoteles 141

menhängt, dass Piaton die Argumente aus Protag. 319 a 10-320 b 5 hier nicht
wiederholen wollte, nimmt man ungerne an. Wie dem auch sei, unversehens
tritt 89 e 9 Anytos auf, den Menon augenscheinlich nicht kennt, so dass er
diesem mit einigen zweideutigen Komplimenten vorgestellt werden muss; die
Zeit des Prozesses von 399 ist nahe. Dem Anytos wird die Aufgabe überbürdet,
die von Sokrates unverbindlich vorgetragene These, Lehrer der Tugend seien
die Sophisten, auf das schärfste abzuweisen. Für ihn sind dies vielmehr die
Kakoi Kctya&oi, konkret die Politiker. Der Reihe nach werden die grossen Politiker

Themistokles, Aristeides, Perikles und Thukydides daraufhin geprüft, in
jedem Falle mit erstaunlich präzisen Einzelheiten, von denen man sich fragen
wird, woher Piaton, der immerhin über zwei Generationen später schreibt, sie
kennt. Für Sojcrates steht es wie schon im «Protagoras» fest, dass keiner dieser
Männer in der Lage war, seinen Söhnen diejenige apexf) durch Belehrung zu
vermitteln, die er doch selber besass. Zornig und mit einer mehr als durchsichtigen

Warnung an Sokrates zieht sich nun Anytos zurück (94 e 3-95 a 1). Das
Ergebnis scheint an dieser Stelle zu sein, dass weder die aus dem Ausland nach
Athen hergereisten Sophisten noch die in Athen selber tätigen Politiker die
dpexf| als Episteme zu lehren fähig sind. Dies führt uns unmittelbar zu dem
problemreichen und streckenweise heillos unübersichtlichen Schlusskapitel
von Arist. Nik. Eth. 10, 105. Einigermassen deutlich werden hier 1180 b 28-
1181 a 23 die Sophisten und die Politiker einander gegenübergestellt. Beide
müssen als Lehrer versagen. Denn der Sophist ist Theoretiker ohne politische
Praxis und der Politiker ein reiner Praktiker ohne theoretisch formulierbares
Wissen. Man hat den Eindruck, dass bei Aristoteles trotz einigen Verwirrungen
knapp und sachlich genau das gesagt wird, was im platonischen Dialog
gemeint, aber durch die etwas krampfhaften Aktualisierungen (erst der Hass des

Anytos auf die Ausländer, dann die Ironie des Sokrates über die nichtsnutzigen

Söhne der athenischen Politiker) verschüttet ist.
Sowie Sokrates und Menon allein sind, gewinnt der Dialog wieder an

Niveau. Es zeigt sich sofort, dass auch für Menon die Politiker als Lehrer der

apexr) wegfallen. Es bleiben die Sophisten. Dazu steuert Menon die
bedeutungsvolle Mitteilung bei (95 c 1-4), dass Gorgias erstens selber sich nie als
Lehrer der apexij bezeichnet hat, zweitens diejenigen verachtet, die diesen

Anspruch erheben (der Zusammenhang mit dem in 91 c 6-e 9 als einzigem
Sophisten namentlich und ausführlich erwähnten Protagoras stellt sich leicht
her); er selber will seine Schüler nur Aiyetv Sewouc; machen.

Richtig verstehen lässt sich dies nur, wenn wir das Gespräch zwischen
Sokrates und Gorgias im Gorg. 449 e-461 b heranziehen und hier wiederum den
entscheidenden Sätzen 452 e 1-4 und 454 e 5-455 a 2 ihr volles Gewicht
lassen. Der Ort der Tätigkeit des Gorgias ist das Politische in dem präzisen Sinne,
in dem es sich in die Bereiche der drei klassischen Gewalten aufteilt: Recht-

5 Auch R. Stark, Aristotelesstudien (Zetemata 8, 1954) 16ff. hat es nicht zu entwirren vermocht.



142 Olof Gigon

sprechung, Legislative und Exekutive6. In diesen Bereichen gibt es in der Tat
weder eine Episteme noch ein 8i8ci<tkeiv und pavSavEiv. Wir bewegen uns im
Felde des jtsiöeiv, was an unserer Stelle mit Leysiv jxoieiv 5eivo6<; umschrieben

wird (95 c 4). Zweifellos hat sich Gorgias selber programmatisch (in einer
Programmschrift) so geäussert. Dass jedoch Piaton an dieser Stelle gerade
diese Formel einsetzt, hat seinen guten Grund. Es wird sich nämlich (um dies
gleich zu sagen) von diesem Punkte an zeigen, dass er den Dialog so arrangiert,
um dem Leser den Ausblick auf denjenigen Weg zur apexf| zu versperren, der
für Gorgias und dann für Aristoteles der einzig gangbare ist: den Weg der

und des rceifleiv. Für Piaton selber ist die ctpexf| letzten Endes eine
Episteme und damit Gegenstand des Lehrens und Lernens. Dieses Resultat
darf im Dialog nicht erreicht werden, da ja das Gespräch aporetisch zu enden
verpflichtet ist. Also werden einerseits gegen die Gleichung der apexf| mit der
Episteme Gründe vorgebracht, deren Dürftigkeit und Unzulänglichkeit jeder
Leser sofort erkennt, andererseits aber auch die Hinweise auf die Konkurrenzthese,

die als einzige Piaton gefährlich werden könnte, dass nämlich die dpext)
eine Sache der Einübung und des Jiei&siv sei, so verwischt, dass der Leser nicht
ernsthaft auf sie aufmerksam werden kann. In 95 c 7 zeigt es sich, dass Menon
sich nicht vollständig mit Gorgias identifiziert. Er ist nicht sicher, ob er die
Sophisten als Lehrer (im Sinne der Episteme) anerkennen soll oder nicht. So-
krates bestätigt, dass auch Theognis geschwankt habe. So bleibt alles offen.
Weder über die Sophisten noch über die Politiker ist ein Consensus erkennbar
(96 a 6-b 8). Die Folgerung scheint unausweichlich, dass die apsxf| nicht lehrbar,

also auf dem Wege der Episteme nicht zu erreichen ist.
Eine neue Perspektive setzt in 96 d 5 ein, und zwar müssen wir den

Einleitungsworten des Sokrates entnehmen, dass das Folgende weder mit Gorgias
noch mit Prodikos etwas zu tun hat; Sokrates ist so gut wie Menon von seinem
Lehrer im Stiche gelassen. Teilweise im Anschluss an 87 e 1-89 a 5 wird
konstatiert, dass die alltägliche Praxis nicht auf die Episteme angewiesen ist,
sondern sich mit der aLriflric; öö^a begnügen kann (97 a 9-c 5). Nach dem Unterschied

zwischen beiden wird gefragt, und zwar nicht etwa nach demjenigen
zwischen der Episteme, die immer wahr ist, und der 8o^a überhaupt, die wahr
und falsch sein kann, sondern nach demjenigen zwischen der Episteme und
der von vornherein wahren 8ö^u. Die Absicht wird sofort klar. Es liegt Piaton
daran, die Bestimmung der Episteme als Wissen von der Ursache hereinzubringen,

also jene Bestimmung, die für den aristotelischen Begriff der Epi-
6 Dass Gorgias später 454 b 6 nur noch von den öiKaaTipiu und den äXkoi öyjkoi spricht, und

459 a 3 überhaupt nur noch vom b%Xo^, ist ein besonders perfides Arrangement Piatons, der
sich die Widerlegung des Gegners dadurch leicht machen will, dass er diesen die öiKaatripia,
das ßonkauxfipiov und die f.KK/.r|aia einfach durch den byXoq ersetzen lässt. Nicht weniger
bedenklich ist, dass Piaton das jisi&eiv neben das oük fASevui rückt, um zu der boshaften
Formel 459 c 9-e 1 zu gelangen. Die Möglichkeit, dass es neben der Episteme noch andere
Formen des Wissens gibt, wird skrupellos unterschlagen.



Die Wege zur üpetf] bei Piaton und Aristoteles 143

steme fundamental ist (Metaph. 983 a 25-26 u.a.), bei Piaton selber schon im
Gorg. 465 a und 501 a vorkam: Dort wurde von da her die Techne der Empei-
ria gegenübergestellt wie hier die Episteme der wahren Doxa. An allen drei
Stellen bleibt der Eindruck, dass Piaton gewaltsam und etwas überflüssigerweise

eine These einmengt, die als solche gar nicht seine eigene ist. Hat er sie

von einem anderen übernommen, so ist dieser andere, wie ich überzeugt bin,
gewiss nicht Gorgias, auch nicht Protagoras, sondern Demokrit, der erste
Philosoph, für den die Frage nach der aixia der Erscheinungen nachweisbar eine
entscheidende Bedeutung besass7. Wir dürfen vielleicht noch einen Schritt
weitergehen. Mit einem hübschen Vergleich erklärt Sokrates, das Wissen
müsse «festgemacht» werden, sonst laufe es davon. Die Episteme in der
Kenntnis der aixia ist eben ein solches festgemachtes, zum Stehen gebrachtes
Wissen. Ich vermute, dass dieser Vergleich genau so wie der nicht ganz leicht
zu erklärende Vergleich bei Aristoteles Anal. Post. 100 a 12-13 letzten Endes
dazu dient, der Etymologie von e7ti-orxT|pT|, die das Wort auf (S7ti)taxaa3ai
zurückführt, die nötige Anschaulichkeit zu verleihen. Es wäre nötig, die
Herkunft und Geschichte dieser Etymologie, die bei Piaton wie bei Aristoteles
öfters vorausgesetzt zu sein scheint, einmal näher zu verfolgen. Dass auch sie

von Demokrit stammt, ist immerhin nicht unmöglich.
Als eine Sonderbarkeit notiere ich, wie unbekümmert Sokrates nach dem

sehr entschieden dogmatischen Abschnitt 97 d 4-98 a 9 sich wieder in die
Aporetik zurückzieht, freiüch nicht ganz: Dass Sö^a und smaxfipri voneinander

verschieden sind, dies weiss er mit Sicherheit. Die Aporie bezieht sich nur
auf die Explikation der Verschiedenheit anhand der Frage nach der aixia. Ist
dies geradezu ein Eingeständnis, dass Piaton eine fremde These aufnimmt, für
die er seinen Sokrates nicht verantwortlich machen will? So scheint sich die
ödr)&Ti<; (öp9f|) 8o£a als ein möglicher Weg zur äpexf| eröffnet zu haben.

Rekapitulierend wird 96 c 10-d 8 nochmals betont, dass der Weg der
(pbcnc; ungangbar ist, später beigefügt, dass erst recht die Tyche nicht in Frage
kommt 99 a 3-4. Von den fünf Wegen, die die Eud. Eth. 1214 a 12-30 aufgezählt

hatte, bleibt also nur einer, der noch nicht berücksichtigt wurde, die
ap£xf| als Geschenk der Gottheit.

Er ist es, der von 99 b 11 an auf eine geradezu groteske Weise ins Spiel
gebracht wird. In 99 a 1-b 10 schien die Frage des Menon 70 a 1-4 einer
Klärung so nahe als nur möglich gebracht worden zu sein. In der Konkurrenz
waren verblieben die Episteme (die gelehrt und gelernt werden kann) und die

öö^a, die faktisch mit der aoKT|oi<; in der Liste Menons identisch ist
und die durch ein TieiOeiv und TieiOsaOai zu erreichen ist (bezeichnenderweise

7 Dies gilt, auch wenn man den Verdacht haben wird, dass das eindrucksvolle Zitat VS 68 B 118

nicht einem Buche Demokrits, sondern einem der Briefe entstammt, die im Hellenismus
unter zum Teil recht geschickter Benutzung authentischen Materials fabriziert worden sind.
Das oi im griechischen Text, worauf Diels aufmerksam macht, beweist nichts.



144 Olof Gigon

fehlen in unserem Kontext diese beiden Begriffe, die, wie wir sahen, für Gor-
gias wie für Aristoteles eine entscheidende Bedeutung haben, völlig). Mit
einem halsbrecherischen Sprung gelangen wir in 99 b 11 von der 86E,a zu einer
suöo^ia, einem Worte, das in sämtlichen Stellen, an denen es sonst bei Piaton
begegnet (zwei in Rep., vier in Legg. und zwei im Menex.) ausnahmslos
«Ruhm, gutes Ansehen» bezeichnet, hier aber anscheinend gleichzeitig an die

öoqa erinnern und von ihr Distanz schaffen soll. Denn der Besitz
dieser d/,r|9f|c; 5ö^a wird nun kurzerhand mit demjenigen Enthusiasmos
identifiziert, der im Schema der fünf Wege Eud. Eth. 1214 a 12-30 den zweitletzten
Platz einnahm. Eine scheinbare Berechtigung hat diese monströse Gleichsetzung

(als ob deijenige, der aufgrund seiner üX.t|9t|<; 56c,a den Weg nach Larisa
findet, ein xpT|opö)86<; und ein Gottbesessener wäre lediglich insofern, als
sowohl das Wissen der 862,a wie dasjenige des Enthusiasmos natürlich kein
el8evai im Sinne der Episteme ist. Doch dies reicht wahrhaftig nicht aus, um
den Gegensatz zwischen dem 86£,ot-Wissen des einen und dem ekstatischen
Reden des andern, der selber überhaupt nicht weiss, was die Gottheit durch
ihn hindurch verkündet, zu bagatellisieren8.

Umgekehrt verstehen wir indessen sehr wohl, in welcher Absicht Piaton
den Dialog mit einer solchen Absurdität hat enden lassen. Fürs erste darf der
Weg, für den er selber optiert, der Weg der Episteme, nicht bis zum Schlüsse
durchschritten werden. Der Dialog soll ja aporetisch auslaufen. Deshalb wird
auch nirgends gefragt, was unter Episteme im strengen Sinne zu verstehen ist.
Die Bestimmung als ama<; A-oyicrpöt; (98 a 3-4) ist zwar nicht falsch, führt aber
in einem gewissen Sinne auf eine falsche Fährte. Wesentlich für Piaton ist, im
Stichwort gesagt, nicht dies, sondern die Bindung der Episteme an das övtcoc
öv. So wird denn auch die These, dass der Weg zur äpsif) über die Episteme
führt, mit Erwägungen widerlegt, die, wie schon bemerkt, gänzlich an der
Oberfläche bleiben und bleiben sollen.

Wird also diese Antwort auf die Frage Menons ausgeklammert, so
versteht es sich von selbst, dass zweitens auch über die zweite mögliche Antwort,
also diejenige, die Gorgias gegeben haben dürfte und Aristoteles später
faktisch gegeben hat, hinweggegangen wird, schon weil es Piaton niemals in den
Sinn kommen konnte, dem Sophisten Gorgias einen Sieg über Sokrates zu
verschaffen. So wird die Frage nach der <x^t|9t)c; 86c;a in dem Augenblick
abgeschnitten, in dem sie den einzig gangbaren Ausweg zu zeigen im Begriffe
war.

Von den fünf Wegen der Eud. Eth. war, wie gesagt, derjenige über das
Geschenk der Gottheit bisher unerledigt geblieben. Wir dürfen jetzt konstatie-

8 Unergiebig für unsern Zweck sind sowohl J. Sprute, Der Begriff der öoc,u in der platonischen
Philosophie (Hypomnemata 2, 1962) wie auch Y. Lafrance, La theorie plalonicienne de la
doxa (Coli. Et. anc. Noesis, Paris 1981).



Die Wege zur äpetr) bei Piaton und Aristoteles 145

ren, dass Piaton ihn bis zum Schluss aufgespart hat, um ihn als den scheinbar
richtigen Weg gegen alle andern ausspielen zu können.

Dass es nur ein scheinbar richtiger Weg ist, weiss er natürlich selber. 99
b 11-100 b 4 ist ein einziges Feuerwerk giftiger Ironie. Die athenischen Politiker

werden zu 9stot av8p£<; hochstilisisiert, der ehrwürdige Begriff der 9eia
potpa wird bemüht und schliesslich gar der Vers Homers über Teiresias
angebracht (Od. 10, 485), derselbe Vers, den nach dem vielzitierten Bericht des

Polybios 36, 8, 7 der Censor Cato rühmend auf den jüngeren Scipio bezogen
hat (vgl. Plut. Mor. 200 a; 804 f u.a.). Cato ist sicherlich nicht durch unsern
Text dazu angeregt worden, diesen prächtigen Vers anzuführen. Sollte der Vers
schon bei einem Autor des 5. Jahrhunderts dem Ruhme eines weisen und
klugen Mannes gedient haben derart, dass Cato in seiner Huldigung von
jenem Texte ausging und Piaton sich den Spass machen konnte, sie im Menon
zu ironisieren? Dass Piaton mit Vergnügen die Gelegenheit wahrnahm, die
Politiker Athens insgesamt durch eine derartige Enkomiastik lächerlich zu
machen, verwundert uns nicht. Wir sehen allerdings auch, wieviel an Kalkül hinter

dieser letzten Seite des Menon steckt.
Nicht ganz aufklären kann ich die Relation zwischen unserem Text und

der Charakterisierung des vierten Weges zur apexf) in der Eud. Eth. Ein
Zusammenhang muss bestehen. Wir vermögen indessen nur festzustellen, dass
Eud. Eth. den Weg des Geschenkes der Gottheit klar vom Wege der aaKt|oi<;
abtrennt, während Piaton es sich gerade leistet, die beiden Wege
durcheinanderzuwerfen und den Weg der &>,T|9f|<; 86£,a in denjenigen des Enthusiasmos
zu verwandeln. Dann aber ist methodisch das Schema der Eud. Eth. primär
und die Manipulation Piatons sekundär; und dann ist es vielleicht sogar etwas
unvorsichtig, die Worte der Eud. Eth. zu sehr von den Äusserungen des «Menon»

her zu interpretieren. Ist der Satz der Eud. Eth. tatsächlich ironisch
gemeint oder mindestens als eine Reductio ad absurdum? Möglich, aber
vielleicht nicht ganz sicher. Was dagegen sprechen könnte, ist, dass in 1214 a 23-
24 mit der Wendung srunvoiu 5aipoviou xivöc; der Begriff euSaipovia erklärt
werden soll, sozusagen als ein Gegenstück zu Xenokrates Frg. 236-239 ed.
Isnardi-Parente. Jedenfalls hat Piaton einen Eud. Eth. 1214 a 22-24 nahestehenden

Text gekannt und für seine Zwecke umfunktioniert.
Noch schwieriger zu beurteilen ist das Verhältnis von Eud. Eth. 1214

a 22-24 zu Nik. Eth. 1099 b 10-20. Wir müssen davon ausgehen, dass Aristoteles

das Schema der fünf Wege gekannt hat, das Eud. Eth. bietet, und dass
dieses nach dem Zeugnis des «Menon» schon von Gorgias vorgetragen worden
sein muss. Man kann natürlich, wenn man will, das Schema in der Helena des

Gorgias VS 82 B 11, 6 vergleichen. Der platonische «Gorgias» zwingt zur
Folgerung, dass Gorgias sich für den Weg der aaicr|cn<; und damit des 7tei9eiv,
nicht 8i8dcjK£iv entschieden hat. Aristoteles hat sich dem widerspruchslos
angeschlossen. Doch hat er 1214 a 22-24 durch den vollständig anderen Text

10 Museum Helveücum



146 Olof Gigon

Nik. Eth. 1099 b 10-20 ersetzt. Die Absicht kann nur die gewesen sein, an die
Stelle der geradezu folkloristisch anmutenden Beschreibung in der Eud. Eth.9
ein bestimmtes theologisches Problem zu setzen, ein Problem, das er, wie wir
vermuteten, ausfuhrlich in fiept euxb? behandelt haben muss. Auch dass in
der Nik. Eth. der Weg der Tyche unverhältnismässig breit behandelt wird,
dürfte mit der Tatsache zusammenhängen, dass Aristoteles reichlich Material
aus dem «Eudemos» und wohl auch aus anderen Dialogen benutzt hat.
Ausserdem werden wir uns daran erinnern, dass sowohl Theophrast in seinem
«Kallisthenes» und in seinem Traktat Ilspi eöSuipoviat; wie auch Demetrios
von Phaleron in seinem Buche flepi töxiK10 das Problem der Tyche nach allen
Richtungen durchdiskutiert haben dürften.

Zum «Gorgias» ist nicht viel zu sagen. Dass in 447 c-461 b die Rücksicht
auf das, was der geschichtliche Gorgias tatsächlich gelehrt hat (schliesslich
lagen einem gebildeten Leser im zweiten Viertel des 4. Jh. nicht nur Piatons
Dialoge, sondern auch eine wohl ansehnliche Menge von Schriften des Gorgias

vor), immer wieder durchkreuzt wird durch den Willen, Gorgias in
widersprüchliche, lächerliche und ausweglose Positionen hineinzumanövrieren,
wurde an einem paradigmatischen Falle schon verfolgt: In 452 e 1-4 wird der
Raum, in dem sich die Aktivität des Gorgias bewegt, sachlich und genau
bestimmt, in 454 b 6 beginnt schon die karikierende Vereinfachung, und in 459
a 3 ist die Karikatur vollendet und Gorgias hoffnungslos der Lächerlichkeit
preisgegeben.

Dazu passt, dass Gorgias in 454 e 5-455 a 5 korrekt anerkennt, dass sein
Geschäft nicht SiSdaicetv, sondern TtevBsiv ist, sein Adressat also nicht zum
eiSsvai, sondern zum ntoxeueiv gebracht wird. Dies hätte auch Aristoteles
sagen können. Der platonische Sokrates beginnt aber sofort die Basis der
Diskussion zu verschieben, indem er unterstellt, dass derjenige, der neiBei, selber
im radikalen Sinne nichts weiss, sondern nur zu wissen vorgibt, womit die

ganze Leistung des «Rhetors», also Theoretikers der Politik, daraufhinausläuft
(pcuvEcj&ai tote; oute riööai pa/Aov eiöevai rräv siööxcov (459 c 1-2); und Piaton

scheut sich nicht, Gorgias diese perfide Formel naiv und dümmlich beklatschen

zu lassen (459 c 3-5).
Piaton vermeidet es auch, Gorgias gegen die bedenkenlose Parallelisie-

rung seines Programms mit der Techne des Arztes protestieren zu lassen.
Protagoras, der nicht Rhetor, sondern Sophist ist und der in einem determinierten
Sektor Episteme zu lehren beansprucht, hat das Recht, seine Aktivität mit
derjenigen des Arztes zu vergleichen11. Gorgias, der ausdrücklich nicht 8t-

9 Wenn Dirlmeier im Komm, zu 1214 a 23 bemerkt, es lägen da Begriffe vor, «denen wir eher
in einer Religionsgeschichte zu begegnen erwarteten», so hat er in der Tat etwas Richtiges
geahnt; der Rest des Kommentars ist unbrauchbar.

10 Frg. 79-81 Wehrli; soweit ich sehe, das erste griechische Werk dieses Titels.
11 Theait. 166 d 5-167 b 7. Dass der Gegenstand seiner Episteme nicht das Wahre und Falsche,

sondern das Nützliche und Schädliche ist, tut in unserm Kontext nichts zur Sache.



Die Wege zur äpexri bei Piaton und Aristoteles 147

5äaK£i, sondern 7i8t8si, hat dieses Recht nicht. Seine Sache ist gerade nicht
Episteme/Techne. Der platonische Gorgias übersieht indessen diese Distink-
tion, was dem Sokrates die Widerlegung ungemein erleichtert. Derselbe
platonische Gorgias hat zum Schluss auch nicht den Mut, daran festzuhalten, dass

im politischen Bereich das Sikcuov, kciXov, uyaSöv (eine Trias, die Piaton wie
die Trias byieta, küXXoq icrxbt; schon bei den Sophisten vorgefunden haben
muss) tatsächlich nicht der Gegenstand eines eiSsvai, wie es Sokrates versteht,
sein kann, sondern eines anderen, durch 7CEi9f.iv/ itsivkcrSai vermittelten Wissens.

So kommt es zum Selbstwiderspruch des Gorgias und einem leicht
gewonnenen Sieg des Sokrates (459 c 6-461 a 2)12.

Auch über den «Protagoras» nur noch wenige Worte. Hier ist teilweise der
Zynismus Piatons so stark, dass schon ältere Interpreten bedenklich geworden
sind und nach dem eigentlichen Sinn des Dialogs gefragt haben; doch der
gläubige Klassizismus W. Jaegers und sogar von Wilamowitz haben sich durch
nichts irre machen lassen.

Ich greife nur zwei Momente heraus. Die Brutalität, mit der Sokrates 313
c 4-314 b 6 den Sophisten charakterisiert und den Hippokrates vor dem
Umgang mit solchen gewissenlosen Charlatanen warnt, hindert erstens beide
mcht, ohne zu zögern, Protagoras und die andern Sophisten aufzusuchen. Später

ist zweitens weder in der Selbstvorstellung des Protagoras 316 c 5-317 c 5

noch in den nachfolgenden Diskussionen etwas von jener Charlatanerie zu
bemerken. Am ärgsten treibt es Piaton allerdings in den letzten Worten des

Dialoges 361 d 7-362 a 3. Die Auseinandersetzung war zeitweilig ziemlich
scharf gewesen. Doch Protagoras (den man sich etwa 25 Jahre älter als
Sokrates vorzustellen hat) endet nicht bloss mit einem freundlichen Kompliment
an Sokrates, sondern mit der ausdrücklichen Erklärung, er habe schon vielen
Leuten gesagt, dass Sokrates dereinst e/Aoyipoc; siti ootpia werden könnte. Die
Frage ist erlaubt, ob nicht Protagoras tatsächlich in einer seiner Schriften in
dieser Weise von Sokrates gesprochen hat. Dann möchte man sich an das
erinnern, was Diog. Laert. 9, 36 und andere über den angeblichen Aufenthalt
Demokrits in Athen erzählen: Er sei nach Athen gekommen, habe aber nichts
getan, um in Athen bekannt zu werden; er habe zwar Sokrates, doch Sokrates

12 Ich kann am Rande nicht ganz unterlassen, auf den Zusammenhang zwischen Gorg 455

e 5-7 und Theail 172 c-173 b hinzuweisen Der Philosoph hat Zeit und kann sich fur seme
Gespräche behebig viel Zeit lassen Der Politiker ist stets unter Druck und hat niemals Zeit
An der Stelle des Gorg wird dies so gedreht, dass das 5i8aaKeiv viel Zeit in Anspruch nimmt,
und da der Politiker nicht über viel Zeit verfugt, so muss er auf das StSaoKEtv verzichten und
sich mit dem tceOeiv begnügen Der moderne Leser wird allerdings bezweifeln, dass das
heiSeiv des a/.oyov im Menschen schneller vor sich geht als das 5i5cktkeiv des Logos Die
merkwürdigen und engen Beziehungen zwischen dem Gorg 484 c-486 d und dem Theait
172 c-177 b sollen an einem anderen Orte behandelt werden Den beiden Texten hegt
teilweise dasselbe Substrat zugrunde, dessen Herkunft allerdings vorlaufig noch unbestimmbar
bleibt



148 Olof Gigon

nicht ihn gekannt. Die ausdrückliche Erklärung des Demetrios von Phaleron
Frg. 93 Wehrli beweist, dass das Ganze eine Erfindung ist, und VS 68 B 116

wird aus einem hellenistisch fabrizierten Briefe Demokrits stammen. Gewiss
wird es zur Absicht des Erfinders gehört haben, das völlige Schweigen Piatons
über Demokrit zu erklären (dazu natürlich Diog. Laert. 9, 40). Es könnte aber
auch sein, dass Demokrit in einen bewussten Gegensatz zu Protagoras gerückt
werden sollte. Protagoras hat sich ausdrücklich und rühmend über Sokrates

geäussert, während Sokrates von Demokrit überhaupt nichts wusste.
Uns ist indessen etwas anderes wichtiger. Auf die Freundlichkeit des

Protagoras antwortet Sokrates ausgesprochen grob und schnoddrig: Er sei nur
dem schönen Kallias zuliebe so lange geblieben. Es hat ihn demnach weder die
Person des Protagoras interessiert noch das Problem, über das diskutiert worden

war; es lag ihm einzig daran, dem Gastgeber gegenüber höflich zu sein.

Entschuldigungen lassen sich immer finden. Was der Text selber hergibt, ist
der Gegensatz zwischen dem liebenswürdig überlegenen Protagoras und dem
jüngeren Manne, der sich einfach nicht zu benehmen weiss. Piaton hat sicherlich

nicht den Protagoras als den Helden des Dialogs schildern wollen; doch er
konnte es nicht unterlassen, an der exponiertesten Stelle seinen Sokrates noch
einmal seine Verachtung des Sophisten, mit dem man nur Zeit verliert, demonstrieren

zu lassen.
Zum Problem der fünf Wege schliesslich folgendes: 319 a lOff. ist die

Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend gestellt. Sokrates bringt Bedenken vor,
Protagoras widerlegt sie zunächst mit dem Mythos 320 c 8-323 a 413, dann mit
einer Reihe von Argumenten, die nicht leicht zu widerlegen sind (323 a 5-328
b 1). Für uns wichtig ist nur 323 c 3-e 3. Protagoras stellt fest, dass jedermann
die dpexT) besitzen müsse, wenn die Gemeinschaft der Polis überhaupt
zustande kommen soll. Doch diese apexf| besitzt der Mensch weder (pbasi noch
anö xoö aüxopdxou, wofür gleich nachher zweimal xüxü eintritt, sondern nur
durch 8r5axfl und doKriai^/STupB/xia. Da erscheinen also vier der fünf Wege.
Auf den Unterschied zwischen 8i5axfi und aoKTian; wird hier wie später
nirgends eingegangen, oder vielmehr: Nachher ist nur von der Möglichkeit der
8t5axfi die Rede, also von dem Falle, dass die apsxf| die Sache einer Episteme
ist, so vor allem in 357 a 5-c 114. Der fünfte der Wege wird nicht erwähnt, doch

13 Wenn überhaupt etwas an diesem zwar anspruchsvollen, aber schlecht komponierten Mythos
dem historischen Protagoras gehört, so nur die Bemerkung 322 a 3-6, die im Kontext der
Erzählung überflüssig ist: Der Mensch hat eine 9eia potpa, die ihn als einziges Lebewesen
befähigt, erstens an Götter zu glauben und ihnen einen Kult auszurichten und zweitens die

Sprache zu erfinden.
14 Bedeutungsvoll erklärt dazu Sokrates, um was für eine isr/vp/cTna-riiim es sich handelt, solle

spater erörtert werden Da öffnet sich für einen Augenblick die Perspektive auf den platonischen

Begriff der Episteme, den der Verfasser im Sinn hat, aber an dieser Stelle nicht diskutieren

will Nicht unterlassen mochte ich emen ausdrücklichen Hinweis auf die berühmt-
berüchügte Abhandlung über die Eutychia am Ende der Eud Eth. Es ist nicht leicht, sich in



Die Wege zur apsxfj bei Piaton und Aristoteles 149

hat dies seinen guten Grund. Was die 9eia poipa leistet, war ja schon im Mythos

vorweggenommen, vor allem in 322 c 1-323 a 3: Dass der Mensch
überhaupt die Anlage zu aibox; und 8ikt| bzw. zu acotppoouvr) und ötKaioauvp
besitzt, verdankt er der Gottheit. Sollen wir also annehmen, dass schon Protagoras,

einige Zeit vor Gorgias, das Schema der fünf Wege zur ctpexri gekannt
und benutzt hat? Es scheint so zu sein. Wir müssen nur folgern, dass die Option

des Protagoras eine andere war als diejenige des Gorgias. Gorgias hat den
Weg der Episteme, des SibdoKeiv und pavhüvEiv ausdrücklich verworfen und
sich an die jreiöco und das iteiöeiv und 7iei9eo9ai gehalten. Dies dürfen wir
den Angaben im «Menon» wie im «Gorgias» unbedenklich entnehmen. Protagoras

muss sich umgekehrt entschieden haben. Ich bemerkte schon, dass die
spitzen Bemerkungen im Menon 95 c 1-4 vermutlich direkt Protagoras
anvisieren, der kurz zuvor in 91 de als einziger Sophist ausdrücklich erwähnt worden

war. Wir werden uns nicht irre machen lassen durch die Diskussion 329 b-
334 c und 349 a-360 e, in der Sokrates mit teilweise sehr bedenklichen Mitteln
Protagoras dazu zwingt, die Lehrbarkeit der Tugend preiszugeben. Die
Verschiedenheit/Ähnlichkeit aller Tugenden untereinander, die Protagoras vertritt

(und vor allem in 331 c 2; e 2-4; 332 a 1; 349 d 3-5 tapfer verteidigt), wird
von Sokrates rücksichtslos in einen exklusiven konträren Gegensatz umge-
falscht: Wo für Protagoras die Klugheit und die Gerechtigkeit einander ähnlich,

aber nicht dasselbe sind, folgert Sokrates einfach, dass die Gerechtigkeit
und die Klugheit nichts miteinander zu tun haben, die Gerechtigkeit also keine
Episteme ist und nicht als Episteme erworben werden kann. Dies ist platonische

Manipulation mit dem Zweck, am Schluss die beiden Partner ihre Positionen

völlig vertauschen zu lassen, womit eine besonders effektvolle Apone
erreicht ist (361 a-c).

Auf Einzelheiten brauchen wir an dieser Stelle nicht mehr einzutreten15.
Was gezeigt werden sollte, war auf der einen Seite die Geschichte eines Schemas,

das sich von Aristoteles über Piaton in die Sophistik hinein verfolgen
lasst, auf der anderen Seite die Unbedenklichkeit, ja Skrupellosigkeit, mit der

den nachlassigen und kapriziösen Formulierungen zurechtzufinden, dazu kommt eine
ungewöhnlich schlechte Textuberheferung Dennoch scheint es mir evident, dass dem ganzen
Text das Schema von 1214 a 14-25 zugrundehegt Was behandelt wird, sind die drei Wege
zur Euttpuviu, die der Verfugung des Menschen entzogen sind, der Weg der (puoi^, derjenige
der xuxrj und derjenige der Einwirkung Gottes (bsd 1248 a 24-b 3) Dirlmeier z St gibt
einige wenige Andeutungen, doch sollte es, wie ich glaube, gelingen, in sorgfaltiger Interpretation

den Knäuel zu entwirren und eine nuancenreiche Untersuchung über die fünf Wege
zur Arete/Eudaimonia freizulegen Mit dem Epilog des Ganzen, der 1248 b 8 einsetzt und
bekanntlich in eine 9eo0 Sscopia einmundet (die man von Nik Eth 1177 a 13-21 nicht
abtrennen wird), hat das Kapitel über die Eutychia nichts zu schaffen

15 Es sei nur knapp daraufhingewiesen, dass zwischen 329 de und 349 c und der bei Aristoteles
etwa in Meteor 388 a 10-20 formulierten und fur Anaxagoras wichtigen Antithese von
öpoiojiEpij und ctvojioiojiEpij ein Zusammenhang bestehen muss, der noch nicht hinreichend
interpretiert ist



150 Olof Gigon: Die Wege zur apexfi bei Piaton und Aristoteles

Platon die Mittel wählt, die den Dialog zu dem vom Verfasser von vornherein
angesetzten Ziele bringen sollen. Der Rang der philosophischen Thesen
Piatons wird dadurch nicht in Frage gestellt, wohl aber die Methode, mit der er im
sokratischen Dialog seinen Thesen zum Siege zu verhelfen sucht.


	Die Wege zur aretē bei Platon und Aristoteles

