Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Die Wege zur aret bei Platon und Aristoteles
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32622

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wege zur dpetn bei Platon und Aristoteles

Von Olof Gigon, Bern

Mein philologischer Lehrer Peter Von der Miihll ist kein Freund Platons
gewesen. Den Kiinstler bewunderte er zwar uneingeschriankt, doch sein Urteil
iiber Platons Staatskonstruktion unterschied sich kaum von demjenigen, das
spiter Karl Popper in seinem bekannten Buche 1944 formuliert hat; ich erin-
nere mich noch lebhaft, wie er 1935 in einem Gesprich mit Paul Friedldnder
Platons Staat mit einem KZ verglich und damit begreiflicherweise die leiden-
schaftliche Entriistung seines Partners hervorrief. Gelegentlich bezeichnete er
Platons ganze Art als «pfiffischy, was den Studenten nicht wenig verwirrte
und zu der Frage veranlasste, ob vielleicht die Liebe zu Epikur unvermeidlich
mit der Antipathie gegen Platon verbunden sei. Nun, mit der Zeit kann man
die Erfahrung machen, dass Platon ganz anders, nimlich gerade umgekehrt,
beurteilt werden kann.

Es zeigte sich, dass Platons wichtigste philosophische Positionen weit wi-
derstandsfahiger sind, als man es vermuten mochte. Fragt man nach den ur-
springlichen und eigentlichen Intentionen, aus denen die Staatskonstruktion
der «Politeian wie die Ideenlehre des «Phaidon» wie die Psychologie des
«Phaidros» hervorging, so wird ein aufmerksames Denken sie nicht leicht an-
fechten kénnen; es sei denn, man unternehme es, die Extravaganz der platoni-
schen Thesen mit nicht weniger extravaganten Gegenthesen zu bekimpfen.

Tief verwundbar ist Platon an ganz anderer Stelle, in seinem Kiinstler-
tum, genauer gesagt, in der Konstruktion seiner Dialoge. Da reiht sich eine
Gewaltsamkeit an die andere, und die Riicksichtslosigkeit, mit der immer wie-
der ein von vornherein feststehendes Ergebnis erzwungen werden soll, grenzt
nicht selten an Zynismus.

Da haben wir zunédchst die Absicht, das wahre Philosophieren mit So-
krates sozusagen aus dem Nichts oder, aus dem Geiste des Sokrates gespro-
chen: aus nichts anderem als einem Gebot der Gottheit selbst hervorgehen zu
lassen. Dies haben denn auch Aristoteles De part. anim. 642 a 28-31 und
Cicero Tusc. disp. 5, 10, um nur diese zu nennen, auf ihre Weise richtig ver-
standen. Diese Stilisierung des Sokrates zum Archegeten war jedoch nur mog-
lich, wenn es gelang, all das, was Sokrates und vor allem Platon selber (also der
platonische Sokrates) den vorausgehenden Generationen verdankten, voll-
stindig oder nahezu vollstindig im Dunkeln verschwinden zu lassen. Erst eine
sehr sorgfiltig nachrechnende Interpretation bringt es an den Tag, wieviel
Platon all jenen verdankt, die wir pauschal Sophisten zu nennen gezwungen



134 Olof Gigon

sind, wieviele ihrer Theoreme er benutzt, ohne auch nur mit einem Worte zu
verstehen zu geben, dass diese Theoreme weder von ihm noch von Sokrates
entworfen worden sind.

Dazu kommt zweitens, dass jeder Dialog mit einem Sieg des Sokrates
enden muss. Sokrates ist immer derjenige, der alles besser weiss als alle seine
Partner, oder derjenige, der als der einzige weiss, dass er nichts weiss. Die
Auseinandersetzungen mit Protagoras, mit Gorgias, mit dem Gorgias-Schiiler
Menon sind zielbewusst darauf angelegt, den Gegner seine Thesen so vorfiih-
ren zu lassen, dass er nach kurzer Zeit der unbeirrbaren Klugheit des Sokrates
hilflos ausgeliefert ist.

Dem steht allerdings drittens gegeniiber, dass Platon von Anfang an ge-
spalten war zwischen den Forderungen seines eigenen von Grund auf dogma-
tischen Temperamentes und den Gegebenheiten des geschichtlichen Sokrates,
iiber die er zum mindesten in einem entscheidenden Punkte sich nicht einfach
hinwegsetzen konnte. Sokrates ist Aporetiker gewesen, nur das Eine wissend,
dass er nichts weiss; wobei wir erst noch vermuten diirfen, dass es ihm weit
weniger darum ging, sein Nichtwissen gegen das Wissen der Sophisten auszu-
spielen, als vielmehr die Konsequenz aus seinem Glauben zu ziehen, dass Gott
allein weise ist. Platon hatte weder einen solchen Glauben, noch konnte er sich
mit der blossen Aporie begniigen. Doch seine sokratischen Dialoge mussten,
koste es, was es wolle, mit der Aporie enden.

Drei Ziele soll also der Dialog als solcher erreichen. Sokrates muss sich als
der Archeget des wahren Philosophierens erweisen, als der im Gesprich allen
Partnern unfehlbar Uberlegene und gleichzeitig als der Aporetiker, der weiss,
dass er letzten Endes nichts weiss. Dieses Ziel ist nur zu erreichen dadurch,
dass der Verfasser Schritt fiir Schritt kalkuliert, was er den Sokrates sagen lisst
und was den Partner. Hinter der scheinbaren Spontaneitit wird ein kompli-
zierter Mechanismus sichtbar, ein Spiel konstruierter Naivitdten, bewusster
Missverstandnisse und hinterhaltiger Liebenswiirdigkeiten.

Der Philosoph Platon bleibt bewundernswert, der Verfasser der sokrati-
schen Dialoge ist zwar nicht immer, aber oft genug ein Zyniker. Der nachfol-
gende Versuch soll an einem konkreten philosophischen Problem zeigen, was
ich damit meine.

Im platonischen Menon 86 c—87 c (vgl. 100 b) drgert sich Sokrates dar-
iiber, dass man zuerst nach den Wegen zur Tugend gefragt habe, bevor man
wisse, was die Tugend sei (so auch Protag. 360 e-361 e). Theoretisch gesehen
ist es natiirlich richtig, dass die Frage nach dem Was einer Sache der Frage
nach der Realisierbarkeit eben dieser Sache vorangehen muss. Doch damit ist
nicht alles gesagt. Die Akzente verschieben sich, wenn man beachtet, dass die
Frage nach der Tugend gerade nicht nur oder vielleicht sogar iiberhaupt nicht
eine theoretische Frage ist. Mit geradezu provozierender Krassheit bemerkt
dies Aristoteles Nik. Eth. 1103 b 26—-30: Die Frage, was die Tugend ist, interes-



Die Wege zur apetn bei Platon und Aristoteles 135

siert uns itberhaupt nicht, sondern nur, wie wir selber tugendhaft werden kon-
nen. Aristoteles hat die Formel gewihlt, weil es ihm darauf ankam, den Ge-
gensatz zwischen den theoretischen Wissenschaften, die begreifen wollen, was
die Wirklichkeit ist, und den praktischen Disziplinen, die den Menschen dar-
auf aufmerksam machen, wie er handeln soll, so scharf wie moglich herauszu-
arbeiten.

Von daher verstehen wir auch den Text, der uns nun mitten in unser
Problem hineinfiihrt, Eud. Eth. 1214 a 12-30. Die Fragen, die nur theoreti-
scher Natur sind, werden fliichtig beiseite geschoben. Der Leser soll folgern,
dass das, was untersucht werden wird, anderer Art ist. Der Unterschied, der
gemeint, aber nicht ausgesprochen wird, ist offensichtlich genau der, von dem
in der Nik. Eth. 1103 b 26-30 die Rede war. Die theoretische Frage nach dem
Wesen der Tugend ist unwichtig gegeniiber der praktischen Frage, wie der
Mensch sie erwirbt. Also wird mit dieser begonnen und jene unbedenklich
zuriickgestellt; woraus sich auch ergibt, dass die Fragestellung im platonischen
Protagoras und noch mehr im Menon keineswegs kaprizios oder gedankenlos
ist (auch wenn Platon sie so zu stilisieren scheint), sondern eine programmati-
sche Bedeutung hat.

Eud. Eth. formuliert allerdings auch wieder sehr ungenau. Die mit 1214
a 15 einsetzende Liste: @uoig, padnoig, doknoig, éviovciaopdg, toyn zeigt
evident erstens, dass sie nur auf die Frage, wie das e (fjv erworben werde,
antwortet und nicht auf die ungeschickt beigefiigte Frage, worin es bestehe,
und zweitens, dass das, was erworben werden soll, nicht etwa die Eudaimonia
ist, sondern die apetn. Gewiss stellt sich die Eudaimonia dort ein, wo die apetn
erreicht wurde, doch nur die dpetn kann durch stete Einiibung angeeignet
werden, und nur sie zu erwerben ist eine Leistung im strengen Sinne; denn,
wie das wichtige Kapitel Nik. Eth. 1, 12 lehrt, nur die &petn ist ein Enaivetov
und als Leistung rithmenswert, die Eudaimonia dagegen ist tijov wie die
Gottheit. Die apern ist vielleicht ein Gegenstand des Lernens, die Eudaimonia
niemals.

Funf Wege zur dpetn werden genannt: die Natur(anlage), das Lernen,
wodurch die Tugend zu einer Episteme wird, die Einiibung (stillschweigend
wird vorausgesetzt, dass es Episteme nur vom Guten geben kann, Einiibung
dagegen von Gutem wie von Schlechtem), dann davon abgetrennt das Ge-
schenk der Gottheit, drastisch als Gottbesessenheit interpretiert, endlich das
Gliick und der Zufall.

Es folgt ein Schema, das rein formalistisch simtlichen Moglichkeiten ge-
recht zu werden sucht. Mehr Wege als diese funf gibt es offensichtlich nicht.
Das Ziel kann erreicht werden entweder auf allen finf Wegen oder auf eini-
gen oder auf einem unter ihnen. Anmerkungsweise und offenbar mit Riick-
sicht auf eine andere Formel wird erklirt, dass der Weg der diavoia nichts
anderes bedeute als den Weg der Episteme.



136 Olof Gigon

Eine Entscheidung fallt nicht. Immerhin werden wir vermuten, dass der
vierte und fiinfte Weg sofort ausscheiden, weil sie die Tugend ganz dem Willen
der Gottheit anheimstellen oder dem Zufall ausliefern. Es bleiben also zu-
nichst die drei ersten Wege. Es sind diejenigen Wege, die vereint in einem
angeblichen Zitat aus einem Mé&yoc Adyoc des Protagoras erscheinen (VS 80
B 3). Ich halte das Zitat fiir einen Schwindel, nicht nur weil die Bezeugung
mehr als diirftig ist, sondern auch und vor allem, weil die beiden Satze denk-
bar banal sind (zum ersten etwa Diog. Laert. 5, 18, zum zweiten Nik. Eth. 1103
b 24-25 und 1104 b 11-12). Merkwiirdig ist allerdings, dass das Zitat aus-
driicklich dazu dient, Epikurs Insinuation, Protagoras sei dyipodng gewesen,
zu widerlegen. Wer mag nach der Mitte des 3. Jahrhunderts ein Interesse an
einer solchen Ehrenrettung des Protagoras gehabt haben? Umgekehrt konnte
man feststellen, dass die beiden Sitze mit dem, was sich aus den Dialogen
Platons an Lehre des Protagoras gewinnen lisst, kaum in Ubereinstimmung
gebracht werden kénnen.

Von alledem abgesehen wird man sich sagen, dass eine Reduktion der
apetn auf die Natur(anlage) in dieselbe Sackgasse fithrt wie die Reduktion auf
ein Geschenk der Gottheit oder die Gunst der Tyche. In allen diesen Fillen
verliert die Ethik, die die Frage beantwortet, was der Mensch tun soll, ihren
Gegenstand. Als diskutierbare Moglichkeiten wverbleiben nur die Belehrung
und die Einiibung.

Wenden wir uns zur Nik. Eth., so wird dort das Schema der fiinf Wege
nirgends ausdriicklich vorgefiihrt, wie dies im Eingang der Eud. Eth. geschah.
Wohl aber wird es vorausgesetzt; doch der Verfasser behandelt es mit souveri-
ner Nonchalance.

1099 b 9-11 werden vier der Wege im Stichwort genannt. Wir konstatie-
ren einmal die Sonderbarkeit, dass Goxnoig und é31opdc, die in Eud. Eth. syn-
onym verwendet worden waren, hier offenbar unterschieden werden sollen,
ohne dass wir erfahren, worin der Unterschied besteht (sitzt etwa doxnoicim
vorgegebenen Schema fest, doch soll es sofort durch £3iec3a1 erginzt wer-
den, weil es von 1103 a 17ff. ausschliesslich auf das £3i{es3a1 ankommt?);
weiterhin fehlt der Weg der ¢voic, was sich einfach damit erklirt, dass er in
1103 a 18ff. nachgetragen wird.

An unserer Stelle scheint die Absicht die zu sein, zuniachst die Wege vier
und fiinf im Schema der Eud. Eth. zu behandeln. Dies ist sinnvoll, sofern diese
beiden Wege dem Bereich menschlicher Erfahrung und Tétigkeit vollstindig
entzogen sind.

Uberraschend ist der Anfang 1099 b 11-20. Die Moglichkeit eines Ge-
schenks der Gottheit, die in Eud. Eth. sofort als Gottbesessenheit verstanden
und damit durch eine Art von Reductio ad absurdum ausmanévriert worden
war, erscheint hier als ein hochst ernsthaftes theologisches Problem. Es ist
ndmlich nicht leicht zu erkliren, warum die Gottheit, das vollkommene We-



Die Wege zur apetn bei Platon und Aristoteles 137

sen, dem Menschen gerade nicht die Tugend (und damit die Eudaimonia) als
die vollkommenste Gabe schenkt, sondern nur die Giiter zweiten und dritten
Ranges. Es ist genau die Aporie, die bei Cicero De nat. deor. 3, 86—88 Karnea-
des mit aller Schirfe gegen die Stoa geltend gemacht hat. Aristoteles selber
will an unserer Stelle auf das Problem nicht niher eingehen. Er hat es also
anderswo diskutiert, und man wird in der Tat vermuten, dass der Dialog Ilgpi
evyfc gerade an diesem Problem kaum hat vorbeigehen kénnen. In denselben
Zusammenhang gehoért augenscheinlich auch der nicht nur bei Xen. Mem. 1,
3, 2, sondern auch anderswo reich bezeugte Gedanke, dass der Mensch die
Gottheit nur um das Gute iiberhaupt bitten soll, da alle Giiter, um die man
bitten konnte, Reichtum, Macht und dergleichen, ihrer eigenen Natur nach
ambivalent sind, also zum Guten wie zum Schlechten ausschlagen kénnen;
was fiir den Bittenden gut ist, weiss nur Gott. Stillschweigende Voraussetzung
ist, dass die Tugend nicht zu diesen Giitern gehért und auch nicht von der
Gottheit erbeten werden kann.

Ein Ritsel bleibt die Relation von Nik. Eth. 1099 b 11-20 zu Eud. Eth.
1214 a 12-14. Dass der Text von Eud. Eth. dem platonischen Menon 99 b—
100 b nahesteht, ist unbestreitbar, doch damit kommen wir, wie sich gleich
zeigen wird, nicht sehr viel weiter!.

Von 1099 b 20 an wird tiberaus breit der Weg der Tyche behandelt. Auf
das Einzelne gehe ich hier nicht ein. Dass Aristoteles hier wiederum seine
eigenen Dialoge benutzt, scheint mir wahrscheinlich (zum «Eudemos» etwa
1100 a 10-30 und 1101 a 22-b 9; und wenn auf SVF 3, 585 Verlass ist, wird
sich die Stoa — doch wohl Zenon selber — nicht gegen unsere Stelle, sondern
gegen eine Darlegung in einem Dialoge gewandt haben).

Die Wege der Belehrung und der Einiibung werden nur beildufig 1099
b 15-16 und 19-20 erwihnt. Wir verstehen es. Denn die Entscheidung zwi-
schen diesen beiden Moglichkeiten kann erst getroffen werden, nachdem die
Psychologie den Unterschied zwischen dem Adyoc Sewpnrtikog, der autonom
die Wahrheit erkennt, und dem Adyog npaktikdc, der auf die Kooperation mit
dem Gloyov angewiesen ist, herausgearbeitet hat. Dies geschieht erst, mithsam
genug, in 1102 a 18-1103 a 3 (vgl. 1098 a 3-5). Fundamental ist, dass das
dAoyov nicht (rational) belehrt, sondern nur (irrational) iiberredet/iiberzeugt
werden kann. Das Stichwort ist meidewv (1098 a 4; 1102 b 26. 31. 33). Es ist
dasselbe neidewv, das uns im «Gorgias» (und in der Karikatur Platons) als das
Charakteristikum der Methodik des Gorgias wieder begegnen wird (vgl. Gorg.
452 e 1.8; 453 a 2; 453 e 6-7; 454 € 5-9; 458 ¢ 6—459 ¢ 1). Dem Uberzeugen
steht das Belehren gegeniiber, der Einiibung das Lernen. Da endlich der Logos
immer das Richtige erkennt, das dAoyov jedoch entweder dem Logos gehor-
chend das Richtige tun kann oder den Gehorsam verweigernd (Nik. Eth. 1102

1 Eine Auseinandersetzung mit den wirren Darlegungen Dirlmeiers im Komm. zu Eud. Eth.
1214 a 23, der wie gewohnt am wesentlichen vorbeigeht, lohnt sich nicht.



138 Olof Gigon

b 1618 und 23-25) autonom das Falsche tun wird, so ist nur die Tugend eine
Leistung, da sie in der Uberwindung des Widerstandes des &Aoyov besteht.
Der Mensch, der das a@Aoyov dazu gebracht hat, den Einsichten des Logos zu
gehorchen, handelt tugendhaft.

Die Terminologie des Aristoteles ist freilich in diesem Punkte sonderbar.
Er stellt die ethische Tugend, die dann vorhanden ist, wenn das GAoyov sich an
den Gehorsam dem Logos gegeniiber «gewohnty hat, in einen Gegensatz zur
dwavonTikt Gpetn, wobei der Leser nur konstatieren kann einmal, dass von der
owdvowa bisher noch gar nicht die Rede war (zu vermuten ist, dass die Anmer-
kung der Eud. Eth. 1214 a 29-30 eben diese Formel beriicksichtigt), und so-
dann, dass in der Formel 7191x1 apetn der Begriff der dpetn etwas ganz ande-
res bedeuten muss als in der dravontikn apetn. Im einen Falle ist apetn die
Leistung, die sich gegen einen qualifizierten Widerstand des d@Aoyov durchge-
setzt hat, im anderen meint sie nicht mehr als das, was in 1098 a 8-12 dargelegt
war: die optimale Verwirklichung einer Sache (dazu natiirlich schon Platon
Rep. 353 bce). ;

Der Eindruck besteht, dass nicht nur Platon mit einem schon fixierten
Sprachgebrauch arbeitet, sondern dass auch Aristoteles in dem schwierigen
Abschnitt 1103 a 3-18 ein ihm schon vorliegendes Schema benutzt. In unserem
Kontext kommt es freilich nur auf das Ergebnis an, dass die 1j31kn im strengen
Sinne eine Angelegenheit nicht der padnoic und des 5i1ddckev ist, sondern
der Goxnoic und des neidewv.

Und nun Platon, und zwar zunichst der «Menon». Ohne dass dem Leser
mitgeteilt wiirde, wo und wann das Gesprich stattfindet, beginnt Menon mit
der Frage an Sokrates, welchen Weg zur Tugend er fiir den richtigen halte.
Von den fiinf Wegen, die Eud. Eth. 1214 a 12-30 aufzihlt, werden die drei
ersten ausdriicklich genannt; man darf folgern, dass mit dem dAA® Tvi TponE
die zwei verbleibenden Wege, Geschenk der Gottheit und Gunst der Tyche,
gemeint sind. Menon kennt also schon das System der funf Wege. Da er wenig
spéter als Freund und Schiiler des Gorgias bezeichnet wird, dringt sich die
Vermutung auf, dass Menon das System nicht selber aufgebaut, sondern bei
Gorgias kennengelernt hat, was wiederum nur bedeuten kann, dass es in einer
Schrift des Gorgias vorkam.

Menon hat die Frage prizis und sachlich niichtern gestellt. Um so peinli-
cher wirkt es, dass Sokrates auf eine sachlich gestellte Frage nicht sachlich zu
antworten vermag, sondern zu einem ironischen Kompliment an die Thessaler
ausholt, die sich neuerdings unter dem Einfluss des Gorgias auch durch Weis-
heit auszuzeichnen beginnen. Vollends unpassend wird das Kompliment da-
durch, dass Sokrates versichert, die Thessaler trauten sich nun zu, auf jede
beliebige Frage zu antworten. Man mag zwar verstehen, dass Platon die bei-
den geschichtlichen Tatsachen, dass Gorgias Larisa besucht hat? und dass er

2 Was wohl durch Arist. Pol. 1275 b 2630 bestitigt wird. Dass die Aleuaden, die alten Aristo-



Die Wege zur apetn bei Platon und Aristoteles 139

den Anspruch erhob, auf jede Frage antworten zu koénnen, hier einflechten
wollte. Dies dndert aber nichts an der Tatsache, dass Menon keineswegs eine
beliebige Frage pompds beantwortet, sondern in aller Einfachheit eine Frage
gestellt hat. In Athen, so schliesst Sokrates, vermége man nicht nur Menons
Frage nicht zu beantworten, sondern ebensowenig die umfassende Frage, was
die Tugend sei. Da bringt also Platon sofort die methodische Forderung an,
von deren Tragweite oben schon gesprochen wurde: Was bei Aristoteles seinen
guten Sinn hatte (Primat der praktischen vor der theoretischen Frage), wird
bei Platon ein blosser methodischer Fehler. Immerhin akzeptiert Menon die
Forderung und trigt nun die Beschreibung der Tugend vor, die Gorgias gege-
ben hatte. Sokrates repliziert wiederum ironisch, Menon habe ihm einen gan-
zen Bienenschwarm von Bestimmungen angeboten; und wiederum ist die Ant-
wort unangemessen. Denn was 71 e 1-72 a 5 vorfiihrt, ist nichts weniger als
eine beliebige Aufhdufung. Entfaltet wird ein bestimmtes Prinzip. Die dpetn
hingt am &pyov (72 a 3—4), und wo das €pyov der Menschen ein verschiedenes
ist, ist auch ihre &petn eine verschiedene, womit wir in die Nahe der Uberle-
gungen des Aristoteles Nik. Eth. 1097 b 24-1098 a 3 gelangen. Konkret ergibt
sich, dass Mann und Frau, Erwachsene und Kinder, Freie und Sklaven je eine
verschiedene und je ihre eigene dpetn besitzen. Dies wiederum berithrt sich
mit Aristoteles Pol. 1260 a 14-28, wo Aristoteles es an Spott nicht fehlen lisst
iiber diejenigen, die meinen, mit einer einheitlichen Gesamtdefinition der
dpetn auskommen zu konnen; da sei es weit besser, die Tugenden aufzuzih-
len, wie es Gorgias getan habe. Die Stellen Menon 71 e 1-72 a 5 und Arist. Pol.
1260 a 14-28 erginzen einander gegenseitig und werden beide von derselben
Schrift des Gorgias ausgehen. Aristoteles greift iiber Platon hinweg auf die
Sophistik zuriick.

Bei Platon versucht sich Menon nun in einer ersten Allgemeinbestim-
mung der épetn (73 ¢ 9). Man sieht auf den ersten Blick, dass sie nur eine
Variante dessen ist, was in 71 e 1-5 als die besondere apetn des Mannes um-
schrieben worden war. Um Menon zu widerlegen, hebt Sokrates bezeichnen-
derweise nicht etwa im Sinne von 71 e 1-72 a 5 hervor, dass auch mit der
apetn der Frauen, Kinder usw. gerechnet werden miisse, sondern vielmehr,
dass in dieser Bestimmung nur eine einzige, besondere Tugend zum Zuge
komme, die andern Tugenden also leer ausgingen. Mit einem Beispiel will nun
Sokrates dem Partner weiterhelfen 75 a 5-77 b 1. Nach der Bestimmung der
geometrischen Gestalt wird gefragt, dann nach derjenigen der Farbe. Da wird
nun, einigermassen iiberraschend, aus Gorgias ein Stiick naturphilosophischer
Wahrnehmungslehre zitiert, und zwar scheint Gorgias nicht nur von der Ent-
stehung der Farbe, sondern auch von derjenigen der Téne und der Geriiche

kraten, die boshafte Bemerkung iiber die massenhaft aufgenommenen Neubiirger in ihrer
Stadt geschiitzt haben, kann man sich vorstellen.



140 Olof Gigon

gesprochen zu haben, also von jenen drei Sinnesempfindungen, die nicht wie
Schmecken und Tasten durch Berithrung, sondern durch Fernwirkung zu-
stande kommen. Die Stelle 76 ¢ 4—e 2 ist darum wichtig, weil sie zeigt, dass
Platon sich unmittelbar auf einen bestimmten Text des Gorgias stiitzt und
diesen auswertet?.

77 b 2-86 c 3 kénnen wir itbergehen und setzen wieder ein bei 86 ¢ 4-6,
das die Frage 79 e 5-6 aufnimmt: Was ist die apetn? Menon beharrt jedoch
auf seiner 70 a 1-4 gestellten Frage nach den Wegen zur apetr. Sokrates gibt
87 b 2ff. seufzend nach. Der Methodik der Geometrie entsprechend soll vor-
ausgesetzt werden, dass wir hypothetisch wissen, was die dpetn ist. So kann
denn die Antwort auf die Ausgangsfrage Menons endlich in Gang kommen.
Unbestritten ist der Satz, dass alles Lehrbare Episteme ist und umgekehrt. Also
fragt es sich, ob die Tugend Episteme ist; ist die Tugend «gut» und die Epi-
steme ebenso, so scheint die Gleichung gesichert (87 b 5—e 1). Doch ehe dies
Ergebnis erreicht ist, springt die Diskussion vom «Guteny iiber zum «Niitzli-
cheny, und wir erfahren zu unserem Staunen, dass ¢niitzlichy nur die ¢povn-
o1¢ ist, und sonst nichts. Die Giiter saimtlicher drei Klassen kénnen ebensogut
niitzlich wie schidlich sein und werden niitzlich nur unter der Leitung der
opovnoig; dies gilt ausdriicklich auch fiir die seelischen Giiter. Demnach ist
nicht bloss die Tapferkeit ambivalent, sondern auch die co@pocsivn und sogar
die Gerechtigkeit; doch dariiber, was man sich unter einer Gerechtigkeit vor-
zustellen hat, die schidlich ist, soweit sie ohne @povnoic geiibt wird, dussert
sich der platonische Sokrates nicht. Da hat Platon ein iiberaus folgenreiches
Theorem fliichtig eingearbeitet (87 e 1-89 a 5).

Wir erwarten nun, dass nach der Relation zwischen ¢povnoic und Epi-
steme gefragt wird. Dies geschieht jedoch nicht, sondern Sokrates geht zu einer
ebenso knappen wie oberflichlichen Widerlegung des Weges der ¢vo1ic iiber.
Die Tugend kann nicht @vcel gegeben sein, weil man sonst die zur Tugend
Begabten wie einen kostbaren Schatz hiiten wiirde, was offenbar nicht ge-
schieht (89 a 5-b 7).

Genau so oberflachlich wird das Problem behandelt, ob die Tugend Epi-
steme sei. Sokrates begniigt sich mit der Folgerung, dass es dort, wo Episteme
vorliegt, auch Lehrer und Schiiler geben miisse. Gibt es Lehrer der Tugend?
Sokrates erklart sofort, dass er trotz grosster Anstrengung keinen gefunden
habe (89 b 9-¢ 9). Begriindet wird dies nicht. Dass dies einfach damit zusam-

3 Dass dies die Schrift ITepi tod pn dvrog war, habe ich vor Jahren zu zeigen versucht, Hermes
71 (1936) 2071t

4 Dass Aristot. Nik. Eth. 1098 b 16-18 diese Aufteilung als alt und allgemein anerkannt be-
zeichnet und Platon sie an unserer Stelle wie anderswo kommentarlos voraussetzt, zwingt zur
Folgerung, dass sie spitestens von einem der grossen Sophisten geschaffen sein muss. Wie sie
dann im Hellenismus zu einer fiir den Peripatos charakteristischen Lehre werden konnte, ist
eine andere Frage.



Die Wege zur apetn bei Platon und Aristoteles 141

menhingt, dass Platon die Argumente aus Protag. 319 a 10-320 b 5 hier nicht
wiederholen wollte, nimmt man ungerne an. Wie dem auch sei, unversehens
tritt 89 e 9 Anytos auf, den Menon augenscheinlich nicht kennt, so dass er
diesem mit einigen zweideutigen Komplimenten vorgestellt werden muss; die
Zeit des Prozesses von 399 ist nahe. Dem Anytos wird die Aufgabe iiberbiirdet,
die von Sokrates unverbindlich vorgetragene These, Lehrer der Tugend seien
die Sophisten, auf das schirfste abzuweisen. Fiir ihn sind dies vielmehr die
kool kdyadot, konkret die Politiker. Der Reihe nach werden die grossen Poli-
tiker Themistokles, Aristeides, Perikles und Thukydides daraufhin gepriift, in
jedem Falle mit erstaunlich priazisen Einzelheiten, von denen man sich fragen
wird, woher Platon, der immerhin iber zwei Generationen spiter schreibt, sie
kennt. Fiir Sokrates steht es wie schon im «Protagorasy fest, dass keiner dieser
Mainner in der Lage war, seinen Séhnen diejenige dpetn durch Belehrung zu
vermitteln, die er doch selber besass. Zornig und mit einer mehr als durchsich-
tigen Warnung an Sokrates zieht sich nun Anytos zuriick (94 e 3-95 a 1). Das
Ergebnis scheint an dieser Stelle zu sein, dass weder die aus dem Ausland nach
Athen hergereisten Sophisten noch die in Athen selber titigen Politiker die
apetn als Episteme zu lehren fahig sind. Dies fihrt uns unmittelbar zu dem
problemreichen und streckenweise heillos uniibersichtlichen Schlusskapitel
von Arist. Nik. Eth. 10, 105. Einigermassen deutlich werden hier 1180 b 28—
1181 a 23 die Sophisten und die Politiker einander gegeniibergestellt. Beide
missen als Lehrer versagen. Denn der Sophist ist Theoretiker ohne politische
Praxis und der Politiker ein reiner Praktiker ohne theoretisch formulierbares
Wissen. Man hat den Eindruck, dass bei Aristoteles trotz einigen Verwirrungen
knapp und sachlich genau das gesagt wird, was im platonischen Dialog ge-
meint, aber durch die etwas krampfhaften Aktualisierungen (erst der Hass des
Anytos auf die Auslidnder, dann die Ironie des Sokrates iiber die nichtsnutzi-
gen S6hne der athenischen Politiker) verschiittet ist.

Sowie Sokrates und Menon allein sind, gewinnt der Dialog wieder an
Niveau. Es zeigt sich sofort, dass auch fiir Menon die Politiker als Lehrer der
apetn wegfallen. Es bleiben die Sophisten. Dazu steuert Menon die bedeu-
tungsvolle Mitteilung bei (95 ¢ 1-4), dass Gorgias erstens selber sich nie als
Lehrer der dpetn) bezeichnet hat, zweitens diejenigen verachtet, die diesen
Anspruch erheben (der Zusammenhang mit dem in 91 ¢ 6—¢ 9 als einzigem
Sophisten namentlich und ausfiihrlich erwdahnten Protagoras stellt sich leicht
her); er selber will seine Schiiler nur Aéyewv dewvodg machen.

Richtig verstehen lisst sich dies nur, wenn wir das Gesprich zwischen So-
krates und Gorgias im Gorg. 449 e-461 b heranziehen und hier wiederum den
entscheidenden Sitzen 452 e 1-4 und 454 ¢ 5-455 a 2 ihr volles Gewicht las-
sen. Der Ort der Tatigkeit des Gorgias ist das Politische in dem prizisen Sinne,
in dem es sich in die Bereiche der drei klassischen Gewalten aufteilt: Recht-

5 Auch R. Stark, Aristotelesstudien (Zetemata 8, 1954) 16ff. hat es nicht zu entwirren vermocht.



142 Olof Gigon

sprechung, Legislative und Exekutive®. In diesen Bereichen gibt es in der Tat
weder eine Episteme noch ein 18doxewv und pavdavewv. Wir bewegen uns im
Felde des meidelv, was an unserer Stelle mit Afyewv moigilv deivoug umschrie-
ben wird (95 c 4). Zweifellos hat sich Gorgias selber programmatisch (in einer
Programmschrift) so gedussert. Dass jedoch Platon an dieser Stelle gerade
diese Formel einsetzt, hat seinen guten Grund. Es wird sich nimlich (um dies
gleich zu sagen) von diesem Punkte an zeigen, dass er den Dialog so arrangiert,
um dem Leser den Ausblick auf denjenigen Weg zur dpetn zu versperren, der
fur Gorgias und dann fiir Aristoteles der einzig gangbare ist: den Weg der
doxnoic und des neidewv. Fiir Platon selber ist die dpetn letzten Endes eine
Episteme und damit Gegenstand des Lehrens und Lernens. Dieses Resultat
darf im Dialog nicht erreicht werden, da ja das Gesprich aporetisch zu enden
verpflichtet ist. Also werden einerseits gegen die Gleichung der dpetn mit der
Episteme Griinde vorgebracht, deren Diirftigkeit und Unzuldnglichkeit jeder
Leser sofort erkennt, andererseits aber auch die Hinweise auf die Konkurrenz-
these, die als einzige Platon gefihrlich werden kénnte, dass ndamlich die apetn
eine Sache der Einiibung und des nei3ewv sei, so verwischt, dass der Leser nicht
ernsthaft auf sie aufmerksam werden kann. In 95 ¢ 7 zeigt es sich, dass Menon
sich nicht vollstindig mit Gorgias identifiziert. Er ist nicht sicher, ob er die
Sophisten als Lehrer (im Sinne der Episteme) anerkennen soll oder nicht. So-
krates bestitigt, dass auch Theognis geschwankt habe. So bleibt alles offen.
Weder iiber die Sophisten noch iiber die Politiker ist ein Consensus erkennbar
(96 a 6-b 8). Die Folgerung scheint unausweichlich, dass die dpetn nicht lehr-
bar, also auf dem Wege der Episteme nicht zu erreichen ist.

Eine neue Perspektive setzt in 96 d 5 ein, und zwar miissen wir den Einlei-
tungsworten des Sokrates entnehmen, dass das Folgende weder mit Gorgias
noch mit Prodikos etwas zu tun hat; Sokrates ist so gut wic Menon von seinem
Lehrer im Stiche gelassen. Teilweise im Anschluss an 87 ¢ 1-89 a 5 wird kon-
statiert, dass die alltiagliche Praxis nicht auf die Episteme angewiesen ist, son-
dern sich mit der aAn97¢ 66&0 begniigen kann (97 a 9—c 5). Nach dem Unter-
schied zwischen beiden wird gefragt, und zwar nicht etwa nach demjenigen
zwischen der Episteme, die immer wahr ist, und der 86&a iiberhaupt, die wahr
und falsch sein kann, sondern nach demjenigen zwischen der Episteme und
der von vornherein wahren 80&a. Die Absicht wird sofort klar. Es liegt Platon
daran, die Bestimmung der Episteme als Wissen von der Ursache hereinzu-
bringen, also jene Bestimmung, die fiir den aristotelischen Begriff der Epi-

6 Dass Gorgias spiter 454 b 6 nur noch von den dikactfpre und den GAlor dyrowspricht, und
459 a 3 iiberhaupt nur noch vom 6y Aog, ist ein besonders perfides Arrangement Platons, der
sich die Widerlegung des Gegners dadurch leicht machen will, dass er diesen die S ikactipia,
das Bovievtnprov und die ékkAnoia einfach durch den dyAog ersetzen ldsst. Nicht weniger
bedenklich ist, dass Platon das meiSewv neben das odx eidévan riickt, um zu der boshaften
Formel 459 ¢ 9-e 1 zu gelangen. Die Moglichkeit, dass es neben der Episteme noch andere
Formen des Wissens gibt, wird skrupellos unterschlagen.



Die Wege zur épetn bei Platon und Aristoteles 143

steme fundamental ist (Metaph. 983 a 25-26 u.a.), bei Platon selber schon im
Gorg. 465 a und 501 a vorkam: Dort wurde von da her die Techne der Empei-
ria gegeniibergestellt wie hier die Episteme der wahren Doxa. An allen drei
Stellen bleibt der Eindruck, dass Platon gewaltsam und etwas iiberfliissiger-
weise eine These einmengt, die als solche gar nicht seine eigene ist. Hat er sie
von einem anderen itbernommen, so ist dieser andere, wie ich iiberzeugt bin,
gewiss nicht Gorgias, auch nicht Protagoras, sondern Demokrit, der erste Phi-
losoph, fiir den die Frage nach der aitia der Erscheinungen nachweisbar eine
entscheidende Bedeutung besass”. Wir diirfen vielleicht noch einen Schritt
weitergehen. Mit einem hiibschen Vergleich erklart Sokrates, das Wissen
miisse «festgemachty werden, sonst laufe es davon. Die Episteme in der
Kenntnis der aitia ist eben ein solches festgemachtes, zum Stehen gebrachtes
Wissen. Ich vermute, dass dieser Vergleich genau so wie der nicht ganz leicht
zu erklarende Vergleich bei Aristoteles Anal. Post. 100 a 12-13 letzten Endes
dazu dient, der Etymologie von éni-ctnun, die das Wort auf (ént)ictacdar
zuriickfithrt, die notige Anschaulichkeit zu verleihen. Es wire notig, die Her-
kunft und Geschichte dieser Etymologie, die bei Platon wie bei Aristoteles
Ofters vorausgesetzt zu sein scheint, einmal nidher zu verfolgen. Dass auch sie
von Demokrit stammt, ist immerhin nicht unméglich.

Als eine Sonderbarkeit notiere ich, wie unbekiitmmert Sokrates nach dem
sehr entschieden dogmatischen Abschnitt 97 d 4-98 a 9 sich wieder in die
Aporetik zuriickzieht, freilich nicht ganz: Dass 66£a und émiotnun voneinan-
der verschieden sind, dies weiss er mit Sicherheit. Die Aporie bezieht sich nur
auf die Explikation der Verschiedenheit anhand der Frage nach der aitia. Ist
dies geradezu ein Eingestindnis, dass Platon eine fremde These aufnimmt, fiir
die er seinen Sokrates nicht verantwortlich machen will? So scheint sich die
aAndnc (6p31) 86Ea als ein moglicher Weg zur apetn erdffnet zu haben.

Rekapitulierend wird 96 ¢ 10—d 8 nochmals betont, dass der Weg der
pvo1C ungangbar ist, spiter beigefiigt, dass erst recht die Tyche nicht in Frage
kommt 99 a 3—4. Von den finf Wegen, die die Eud. Eth. 1214 a 12-30 aufge-
zahlt hatte, bleibt also nur einer, der noch nicht beriicksichtigt wurde, die
apetn als Geschenk der Gottheit.

Er ist es, der von 99 b 11 an auf eine geradezu groteske Weise ins Spiel
gebracht wird. In 99 a 1-b 10 schien die Frage des Menon 70 a 1-4 einer Kli-
rung so nahe als nur moglich gebracht worden zu sein. In der Konkurrenz
waren verblieben die Episteme (die gelehrt und gelernt werden kann) und die
dAnd1c 86&a, die faktisch mit der Goknoig in der Liste Menons identisch ist
und die durch ein neiSewv und nei3ecdar zu erreichen ist (bezeichnenderweise

7 Dies gilt, auch wenn man den Verdacht haben wird, dass das eindrucksvolle Zitat VS 68 B 118
nicht einem Buche Demokrits, sondern einem der Briefe entstammt, die im Hellenismus
unter zum Teil recht geschickter Benutzung authentischen Materials fabriziert worden sind.
Das oi im griechischen Text, worauf Diels aufmerksam macht, beweist nichts.



144 Olof Gigon

fehlen in unserem Kontext diese beiden Begriffe, die, wie wir sahen, fiir Gor-
gias wie fiir Aristoteles eine entscheidende Bedeutung haben, vollig). Mit
einem halsbrecherischen Sprung gelangen wir in 99 b 11 von der d6&a zu einer
gvdotia, einem Worte, das in simtlichen Stellen, an denen es sonst bei Platon
begegnet (zwei in Rep., vier in Legg. und zwei im Menex.) ausnahmslos
- «Ruhm, gutes Ansehen» bezeichnet, hier aber anscheinend gleichzeitig an die
aAindnc 60La erinnern und von ihr Distanz schaffen soll. Denn der Besitz
dieser dAn9mn¢ 86Ea wird nun kurzerhand mit demjenigen Enthusiasmos iden-
tifiziert, der im Schema der fiinf Wege Eud. Eth. 1214 a 12-30 den zweitletzten
Platz einnahm. FEine scheinbare Berechtigung hat diese monstrose Gleichset-
zung (als ob derjenige, der aufgrund seiner aAn9dm¢ d0fa den Weg nach Larisa
findet, ein ypnouwdoc und ein Gottbesessener wire ...) lediglich insofern, als
sowohl das Wissen der d0&a wie dasjenige des Enthusiasmos natiirlich kein
eidévat im Sinne der Episteme ist. Doch dies reicht wahrhaftig nicht aus, um
den Gegensatz zwischen dem 66£a-Wissen des einen und dem ekstatischen
Reden des andern, der selber iiberhaupt nicht weiss, was die Gottheit durch
ihn hindurch verkiindet, zu bagatellisieren?.

Umgekehrt verstehen wir indessen sehr wohl, in welcher Absicht Platon
den Dialog mit einer solchen Absurditit hat enden lassen. Fiirs erste darf der
Weg, fiir den er selber optiert, der Weg der Episteme, nicht bis zum Schlusse
durchschritten werden. Der Dialog soll ja aporetisch auslaufen. Deshalb wird
auch nirgends gefragt, was unter Episteme im strengen Sinne zu verstehen ist.
Die Bestimmung als aitiac Aoyiopoc (98 a 3—4) ist zwar nicht falsch, fithrt aber
in einem gewissen Sinne auf eine falsche Fiahrte. Wesentlich fiir Platon ist, im
Stichwort gesagt, nicht dies, sondern die Bindung der Episteme an das 6vtwg
ov. So wird denn auch die These, dass der Weg zur dapetr) iiber die Episteme
fithrt, mit Erwigungen widerlegt, die, wie schon bemerkt, gianzlich an der
Oberflache bleiben und bleiben sollen.

Wird also diese Antwort auf die Frage Menons ausgeklammert, so ver-
steht es sich von selbst, dass zweitens auch tiber die zweite mogliche Antwort,
also diejenige, die Gorgias gegeben haben diirfte und Aristoteles spiter fak-
tisch gegeben hat, hinweggegangen wird, schon weil es Platon niemals in den
Sinn kommen konnte, dem Sophisten Gorgias einen Sieg iiber Sokrates zu
verschaffen. So wird die Frage nach der aindmng 80&a in dem Augenblick
abgeschnitten, in dem sie den einzig gangbaren Ausweg zu zeigen im Begriffe
war.

Von den funf Wegen der Eud. Eth. war, wie gesagt, derjenige iiber das
Geschenk der Gottheit bisher unerledigt geblieben. Wir diirfen jetzt konstatie-

8 Unergiebig fiir unsern Zweck sind sowohl J. Sprute, Der Begriff der 56&a in der platonischen
Philosophie (Hypomnemata 2, 1962) wie auch Y. Lafrance, La théorie platonicienne de la
doxa (Coll, Et. anc. Noésis, Paris 1981).



Die Wege zur dpetn bei Platon und Aristoteles 145

ren, dass Platon ihn bis zum Schluss aufgespart hat, um ihn als den scheinbar
richtigen Weg gegen alle andern ausspielen zu kénnen.

Dass es nur ein scheinbar richtiger Weg ist, weiss er natiirlich selber. 99
b 11-100 b 4 ist ein einziges Feuerwerk giftiger Ironie. Die athenischen Politi-
ker werden zu 9€ior avdpec hochstilisisiert, der ehrwiirdige Begriff der 3eia
poipa wird bemiiht und schliesslich gar der Vers Homers iiber Teiresias ange-
bracht (Od. 10, 485), derselbe Vers, den nach dem vielzitierten Bericht des
Polybios 36, 8, 7 der Censor Cato rithmend auf den jiingeren Scipio bezogen
hat (vgl. Plut. Mor. 200 a; 804 f u.a.). Cato ist sicherlich nicht durch unsern
Text dazu angeregt worden, diesen prichtigen Vers anzufithren. Sollte der Vers
schon bei einem Autor des 5. Jahrhunderts dem Ruhme eines weisen und
klugen Mannes gedient haben derart, dass Cato in seiner Huldigung von je-
nem Texte ausging und Platon sich den Spass machen konnte, sie im Menon
zu ironisieren? Dass Platon mit Vergniigen die Gelegenheit wahrnahm, die
Politiker Athens insgesamt durch eine derartige Enkomiastik ldcherlich zu ma-
chen, verwundert uns nicht. Wir sehen allerdings auch, wieviel an Kalkiil hin-
ter dieser letzten Seite des Menon steckt.

Nicht ganz aufkliaren kann ich die Relation zwischen unserem Text und
der Charakterisierung des vierten Weges zur dpetr in der Eud. Eth. Ein Zu-
sammenhang muss bestechen. Wir vermogen indessen nur festzustellen, dass
Eud. Eth. den Weg des Geschenkes der Gottheit klar vom Wege der doxnoig
abtrennt, wihrend Platon es sich gerade leistet, die beiden Wege durcheinan-
derzuwerfen und den Weg der éAndng d0fa in denjenigen des Enthusiasmos
zu verwandeln. Dann aber ist methodisch das Schema der Eud. Eth. primir
und die Manipulation Platons sekundir; und dann ist es vielleicht sogar etwas
unvorsichtig, die Worte der Eud. Eth. zu sehr von den Ausserungen des «Me-
nony» her zu interpretieren. Ist der Satz der Eud. Eth. tatsdchlich ironisch ge-
meint oder mindestens als eine Reductio ad absurdum? Madglich, aber viel-
leicht nicht ganz sicher. Was dagegen sprechen konnte, ist, dass in 1214 a 23—
24 mit der Wendung &ninvoiq dayoviov tivog der Begriff evdoaipovia erklirt
werden soll, sozusagen als ein Gegenstiick zu Xenokrates Frg. 236-239 ed.
Isnardi-Parente. Jedenfalls hat Platon einen Eud. Eth. 1214 a 22-24 naheste-
henden Text gekannt und fiir seine Zwecke umfunktioniert.

Noch schwieriger zu beurteilen ist das Verhiltnis von Eud. Eth. 1214
a 22-24 zu Nik. Eth. 1099 b 10-20. Wir miissen davon ausgehen, dass Aristote-
les das Schema der fiinf Wege gekannt hat, das Eud. Eth. bietet, und dass
dieses nach dem Zeugnis des «Menon» schon von Gorgias vorgetragen worden
sein muss. Man kann natiirlich, wenn man will, das Schema in der Helena des
Gorgias VS 82 B 11, 6 vergleichen. Der platonische «Gorgiasy zwingt zur
Folgerung, dass Gorgias sich fiir den Weg der doknoig und damit des neideuy,
nicht 816dcxelv entschieden hat. Aristoteles hat sich dem widerspruchslos an-
geschlossen. Doch hat er 1214 a 22-24 durch den vollstindig anderen Text

10 Museum Helveticum



146 Olof Gigon

Nik. Eth. 1099 b 10-20 ersetzt. Die Absicht kann nur die gewesen sein, an die
Stelle der geradezu folkloristisch anmutenden Beschreibung in der Eud. Eth.?
ein bestimmtes theologisches Problem zu setzen, ein Problem, das er, wie wir
vermuteten, ausfithrlich in Ilepi edyfic behandelt haben muss. Auch dass in
- der Nik. Eth. der Weg der Tyche unverhiltnismaissig breit behandelt wird,
diirfte mit der Tatsache zusammenhingen, dass Aristoteles reichlich Material
aus dem «Eudemos» und wohl auch aus anderen Dialogen benutzt hat. Aus-
serdem werden wir uns daran erinnern, dass sowohl Theophrast in seinem
«Kallisthenes» und in seinem Traktat ITept ebdapoviag wie auch Demetrios
von Phaleron in seinem Buche ITepi toync!® das Problem der Tyche nach allen
Richtungen durchdiskutiert haben diirften.

Zum «Gorgiasy ist nicht viel zu sagen. Dass in 447 c—461 b die Riicksicht
auf das, was der geschichtliche Gorgias tatsdchlich gelehrt hat (schliesslich
lagen einem gebildeten Leser im zweiten Viertel des 4. Jh. nicht nur Platons
Dialoge, sondern auch eine wohl ansehnliche Menge von Schriften des Gor-
gias vor), immer wieder durchkreuzt wird durch den Willen, Gorgias in wider-
spriichliche, ldcherliche und ausweglose Positionen hineinzumandvrieren,
wurde an einem paradigmatischen Falle schon verfolgt: In 452 e 1-4 wird der
Raum, in dem sich die Aktivitit des Gorgias bewegt, sachlich und genau be-
stimmt, in 454 b 6 beginnt schon die karikierende Vereinfachung, und in 459
a 3 ist die Karikatur vollendet und Gorgias hoffnungslos der Licherlichkeit
preisgegeben.

Dazu passt, dass Gorgias in 454 e 5-455 a 5 korrekt anerkennt, dass sein
Geschift nicht 618ackelv, sondern neidewv ist, sein Adressat also nicht zum
gidévay, sondern zum mctevelv gebracht wird. Dies hitte auch Aristoteles
sagen konnen. Der platonische Sokrates beginnt aber sofort die Basis der Dis-
kussion zu verschieben, indem er unterstellt, dass derjenige, der neidey, selber
im radikalen Sinne nichts weiss, sondern nur zu wissen vorgibt, womit die
ganze Leistung des «Rhetorsy, also Theoretikers der Politik, darauf hinauslauft
eoivecdar 1oic ovk 10001 pdAlov gldéval TV €100tV (459 ¢ 1-2); und Pla-
ton scheut sich nicht, Gorgias diese perfide Formel naiv und diimmlich beklat-
schen zu lassen (459 ¢ 3-5).

Platon vermeidet es auch, Gorgias gegen die bedenkenlose Parallelisie-
rung seines Programms mit der Techne des Arztes protestieren zu lassen. Pro-
tagoras, der nicht Rhetor, sondern Sophist ist und der in einem determinierten
Sektor Episteme zu lehren beansprucht, hat das Recht, seine Aktivitat mit
derjenigen des Arztes zu vergleichen!!. Gorgias, der ausdriicklich nicht &

9 Wenn Dirlmeier im Komm. zu 1214 a 23 bemerkt, es ligen da Begriffe vor, «denen wir eher
in einer Religionsgeschichte zu begegnen erwarteten», so hat er in der Tat etwas Richtiges
geahnt; der Rest des Kommentars ist unbrauchbar.

10 Frg. 79-81 Wehrli; soweit ich sehe, das erste griechische Werk dieses Titels.
11 Theait. 166 d 5-167 b 7. Dass der Gegenstand seiner Episteme nicht das Wahre und Falsche,
sondern das Niitzliche und Schidliche ist, tut in unserm Kontext nichts zur Sache.



Die Wege zur apetn bei Platon und Aristoteles 147

dackel, sondern meidey, hat dieses Recht nicht. Seine Sache ist gerade nicht
Episteme/Techne. Der platonische Gorgias iibersieht indessen diese Distink-
tion, was dem Sokrates die Widerlegung ungemein erleichtert. Derselbe pla-
tonische Gorgias hat zum Schluss auch nicht den Mut, daran festzuhalten, dass
im politischen Bereich das dikaiov, kaAov, dya3ov (eine Trias, die Platon wie
die Trias vyiewa, kdAAoc, ioyvc schon bei den Sophisten vorgefunden haben
muss) tatsdchlich nicht der Gegenstand eines gid&vai, wie es Sokrates versteht,
sein kann, sondern eines anderen, durch nei3e1v/neideo 3o vermittelten Wis-
sens. So kommt es zum Selbstwiderspruch des Gorgias und einem leicht ge-
wonnenen Sieg des Sokrates (459 ¢ 6-461 a 2)'2,

Auch iiber den «Protagoras» nur noch wenige Worte. Hier ist teilweise der
Zynismus Platons so stark, dass schon &ltere Interpreten bedenklich geworden
sind und nach dem eigentlichen Sinn des Dialogs gefragt haben; doch der
glaubige Klassizismus W. Jaegers und sogar von Wilamowitz haben sich durch
nichts irre machen lassen.

Ich greife nur zwei Momente heraus. Die Brutalitit, mit der Sokrates 313
c4-314 b 6 den Sophisten charakterisiert und den Hippokrates vor dem Um-
gang mit solchen gewissenlosen Charlatanen warnt, hindert erstens beide
nicht, ohne zu z6gern, Protagoras und die andern Sophisten aufzusuchen. Spi-
ter ist zweitens weder in der Selbstvorstellung des Protagoras 316 ¢ 5-317 ¢ 5
noch in den nachfolgenden Diskussionen etwas von jener Charlatanerie zu
bemerken. Am #rgsten treibt es Platon allerdings in den letzten Worten des
Dialoges 361 d 7-362 a 3. Die Auseinandersetzung war zeitweilig ziemlich
scharf gewesen. Doch Protagoras (den man sich etwa 25 Jahre alter als So-
krates vorzustellen hat) endet nicht bloss mit einem freundlichen Kompliment
an Sokrates, sondern mit der ausdriicklichen Erklarung, er habe schon vielen
Leuten gesagt, dass Sokrates dereinst EALOYOC Enti co@ig werden konnte. Die
Frage ist erlaubt, ob nicht Protagoras tatsichlich in einer seiner Schriften in
dieser Weise von Sokrates gesprochen hat. Dann méchte man sich an das
erinnern, was Diog. Laert. 9, 36 und andere iiber den angeblichen Aufenthalt
Demokrits in Athen erzdhlen: Er sei nach Athen gekommen, habe aber nichts
getan, um in Athen bekannt zu werden; er habe zwar Sokrates, doch Sokrates

12 Ich kann am Rande nicht ganz unterlassen, auf den Zusammenhang zwischen Gorg. 455
e 5-7 und Theait. 172 c-173 b hinzuweisen: Der Philosoph hat Zeit und kann sich fiir seine
Gespriche beliebig viel Zeit lassen. Der Politiker ist stets unter Druck und hat niemals Zeit.
An der Stelle des Gorg. wird dies so gedreht, dass das d18ackewv viel Zeit in Anspruch nimmt,
und da der Politiker nicht iiber viel Zeit verfiigt, so muss er auf das di18dokeiv verzichten und
sich mit dem nei8ewv begniigen. Der moderne Leser wird allerdings bezweifeln, dass das
neidewv des Ghoyov im Menschen schneller vor sich geht als das 818aokewv des Logos. Die
merkwiirdigen und engen Beziehungen zwischen dem Gorg. 484 c-486 d und dem Theait.
172 c-177 b sollen an einem anderen Orte behandelt werden. Den beiden Texten liegt teil-

weise dasselbe Substrat zugrunde, dessen Herkunft allerdings vorldufig noch unbestimmbar
bleibt.



148 Olof Gigon

nicht ihn gekannt. Die ausdriickliche Erkldrung des Demetrios von Phaleron
Frg. 93 Wehrli beweist, dass das Ganze eine Erfindung ist, und VS 68 B 116
wird aus einem hellenistisch fabrizierten Briefe Demokrits stammen. Gewiss
wird es zur Absicht des Erfinders gehort haben, das vollige Schweigen Platons
iiber Demokrit zu erkliren (dazu natiirlich Diog. Laert. 9, 40). Es kénnte aber
auch sein, dass Demokrit in einen bewussten Gegensatz zu Protagoras geriickt
werden sollte. Protagoras hat sich ausdriicklich und rithmend iiber Sokrates
gedussert, wihrend Sokrates von Demokrit iiberhaupt nichts wusste.

Uns ist indessen etwas anderes wichtiger. Auf die Freundlichkeit des Pro-
tagoras antwortet Sokrates ausgesprochen grob und schnoddrig: Er sei nur
dem schonen Kallias zuliebe so lange geblieben. Es hat ihn demnach weder die
Person des Protagoras interessiert noch das Problem, tiber das diskutiert wor-
den war; es lag ihm einzig daran, dem Gastgeber gegeniiber hoflich zu sein.
Entschuldigungen lassen sich immer finden. Was der Text selber hergibt, ist
der Gegensatz zwischen dem liebenswiirdig iiberlegenen Protagoras und dem
jiingeren Manne, der sich einfach nicht zu benehmen weiss. Platon hat sicher-
lich nicht den Protagoras als den Helden des Dialogs schildern wollen; doch er
konnte es nicht unterlassen, an der exponiertesten Stelle seinen Sokrates noch
einmal seine Verachtung des Sophisten, mit dem man nur Zeit verliert, demon-
strieren zu lassen.

Zum Problem der fiinf Wege schliesslich folgendes: 319 a 10ff. ist die
Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend gestellt. Sokrates bringt Bedenken vor,
Protagoras widerlegt sie zunichst mit dem Mythos 320 ¢ 8-323 a 413, dann mit
einer Reihe von Argumenten, die nicht leicht zu widerlegen sind (323 a 5-328
b 1). Fiir uns wichtig ist nur 323 c 3—e 3. Protagoras stellt fest, dass jedermann
die dpetn besitzen miisse, wenn die Gemeinschaft der Polis iiberhaupt zu-
stande kommen soll. Doch diese apetn besitzt der Mensch weder guogl noch
amo tod avtopdatov, wofiir gleich nachher zweimal toyn eintritt, sondern nur
durch 818ayn und doknoic/émpuérewn. Da erscheinen also vier der fiinf Wege.
Auf den Unterschied zwischen 81860y und doknoic wird hier wie spiter nir-
gends eingegangen, oder vielmehr: Nachher ist nur von der Moglichkeit der
d1dayn die Rede, also von dem Falle, dass die dpetn die Sache einer Episteme
ist, so vor allem in 357 a 5—c 1'4. Der fiinfte der Wege wird nicht erwiahnt, doch

13 Wenn iiberhaupt etwas an diesem zwar anspruchsvollen, aber schlecht komponierten Mythos
dem historischen Protagoras gehort, so nur die Bemerkung 322 a 3-6, die im Kontext der
Erzihlung iiberfliissig ist: Der Mensch hat eine 3eia poipa, die ihn als einziges Lebewesen
befdhigt, erstens an Gotter zu glauben und ihnen einen Kult auszurichten und zweitens die
Sprache zu erfinden.

14 Bedeutungsvoll erklirt dazu Sokrates, um was fiir eine téyxvn/&émniotnun es sich handelt, solle
spater erortert werden. Da offnet sich fir einen Augenblick die Perspektive auf den platoni-
schen Begriff der Episteme, den der Verfasser im Sinn hat, aber an dieser Stelle nicht disku-
tieren will. Nicht unterlassen mochte ich einen ausdriicklichen Hinweis auf die berithmt-
beriichtigte Abhandlung {iber die Eutychia am Ende der Eud. Eth. Es ist nicht leicht, sich in



Die Wege zur apetn bei Platon und Aristoteles 149

hat dies seinen guten Grund. Was die S¢io poipa leistet, war ja schon im My-
thos vorweggenommen, vor allem in 322 ¢ 1-323 a 3: Dass der Mensch iiber-
haupt die Anlage zu aidmc und dikn bzw. zu coepocvvn und dikatocvvny
besitzt, verdankt er der Gottheit. Sollen wir also annehmen, dass schon Prota-
goras, einige Zeit vor Gorgias, das Schema der fiinf Wege zur dpetr gekannt
und benutzt hat? Es scheint so zu sein. Wir miissen nur folgern, dass die Op-
tion des Protagoras eine andere war als diejenige des Gorgias. Gorgias hat den
Weg der Episteme, des d1ddoketv und povddavery ausdriicklich verworfen und
sich an die mew3o und das neiSewv und neidecdar gehalten. Dies diirfen wir
den Angaben im «Menony» wie im «Gorgias» unbedenklich entnehmen. Prota-
goras muss sich umgekehrt entschieden haben. Ich bemerkte schon, dass die
spitzen Bemerkungen im Menon 95 ¢ 1-4 vermutlich direkt Protagoras anvi-
sieren, der kurz zuvor in 91 de als einziger Sophist ausdriicklich erwihnt wor-
den war. Wir werden uns nicht irre machen lassen durch die Diskussion 329 b—
334 c und 349 a-360 e, in der Sokrates mit teilweise sehr bedenklichen Mitteln
Protagoras dazu zwingt, die Lehrbarkeit der Tugend preiszugeben. Die Ver-
schiedenheit/Ahnlichkeit aller Tugenden untereinander, die Protagoras ver-
tritt (und vor allem in 331 ¢ 2; e 2-4; 332 a 1; 349 d 3-5 tapfer verteidigt), wird
von Sokrates riicksichtslos in einen exklusiven kontriren Gegensatz umge-
falscht: Wo fiir Protagoras die Klugheit und die Gerechtigkeit einander dhn-
lich, aber nicht dasselbe sind, folgert Sokrates einfach, dass die Gerechtigkeit
und die Klugheit nichts miteinander zu tun haben, die Gerechtigkeit also keine
Episteme ist und nicht als Episteme erworben werden kann. Dies ist platoni-
sche Manipulation mit dem Zweck, am Schluss die beiden Partner ihre Positio-
nen vollig vertauschen zu lassen, womit eine besonders effektvolle Aporie er-
reicht ist (361 a—c).

Auf Einzelheiten brauchen wir an dieser Stelle nicht mehr einzutreten's.
Was gezeigt werden sollte, war auf der einen Seite die Geschichte eines Sche-
mas, das sich von Aristoteles iiber Platon in die Sophistik hinein verfolgen
lasst, auf der anderen Seite die Unbedenklichkeit, ja Skrupellosigkeit, mit der

den nachlissigen und kapriziosen Formulierungen zurechtzufinden; dazu kommt eine unge-
wohnlich schlechte Textiiberlieferung. Dennoch scheint es mir evident, dass dem ganzen
Text das Schema von 1214 a 14-25 zugrundeliegt. Was behandelt wird, sind die drei Wege
zur edmpayia, die der Verfiigung des Menschen entzogen sind, der Weg der gioic, derjenige
der toxn und derjenige der Einwirkung Gottes (bsd. 1248 a 24-b 3). Dirlmeier z.St. gibt
einige wenige Andeutungen, doch sollte es, wie ich glaube, gelingen, in sorgfiltiger Interpre-
tation den Kniuel zu entwirren und eine nuancenreiche Untersuchung iiber die fiinf Wege
zur Arete/Eudaimonia freizulegen. Mit dem Epilog des Ganzen, der 1248 b 8 einsetzt und
bekanntlich in eine 3sod Yempia einmiindet (die man von Nik. Eth. 1177 a 13-21 nicht
abtrennen wird), hat das Kapitel iiber die Eutychia nichts zu schaffen.

15 Es sei nur knapp darauf hingewiesen, dass zwischen 329 de und 349 c und der bei Aristoteles
etwa in Meteor. 388 a 10-20 formulierten und fiir Anaxagoras wichtigen Antithese von
opolopepf) und d@voporopeph ein Zusammenhang bestehen muss, der noch nicht hinreichend
interpretiert ist.



150 Olof Gigon: Die Wege zur apett bei Platon und Aristoteles

Platon die Mittel wihlt, die den Dialog zu dem vom Verfasser von vornherein
angesetzten Ziele bringen sollen. Der Rang der philosophischen Thesen Pla-
tons wird dadurch nicht in Frage gestellt, wohl aber die Methode, mit der er im
sokratischen Dialog seinen Thesen zum Siege zu verhelfen sucht.



	Die Wege zur aretē bei Platon und Aristoteles

