Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Herodot Uber die Namen der Gétter : Polytheismus als historisches
Problem

Autor: Burkert, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herodot iiber die Namen der Gotter:
Polytheismus als historisches Problem

Von Walter Burkert, Ziirich

«Dass Homer und Hesiod den Griechen ihre Gotter geschenkt» haben, ist
ein gern zitierter Satz Herodots, der einen Grundzug der griechischen Kultur-
entwicklung zu treffen scheint!. Die bei Herodot damit verbundene These frei-
lich, wonach die Namen der griechischen Gotter agyptischer Herkunft sind,
wird allenfalls als Beispiel unangebrachter Agyptomanie bel4chelt oder lieber
mit Stillschweigen tibergangen. Und doch handelt es sich bei diesen Aussagen
Herodots nicht um vereinzelte, provozierende Apercus, sondern um Glieder
eines systematischen Beweisgangs, der volle Aufmerksamkeit verdient. Nicht
zufallig tritt in diesem Zusammenhang das ‘Ich’ des Historikers auffillig in den
Yordergrund: seine Methoden der Argumentation, die ihm vorliegenden Da-
ten und die Art der Verarbeitung sind hier besonders deutlich zu fassen.

I

Es handelt sich um einen Exkurs? im Zusammenhang der Darstellung der
dgyptischen vopot (2, 37-98). Diese hat sich alsbald auf die Religion, insbeson-
dere das Opferwesen konzentriert und so zum «Fest des Dionysos» (2, 48, 1)
gefithrt, zu dem ein Umzug mit phallischen Figuren gehort. Dies veranlasst
Herodot festzustellen, dass die Phallagogie fiir Dionysos in Griechenland aus
Agypten stamme (2, 49).

Der Gedankengang zunichst dieses Kapitels sei Satz fiir Satz unter Beto-
nung der logischen Beziehungen verdeutlicht: (1) Melampus hat dieses dgypti-
sche Fest gekannt. (2) Er ndmlich (yap 8n) hat in Griechenland «den Namen,
das Opfer, den Phallos-Umzug» des Dionysos eingefiihrt. (3=2.1) Einschran-
kend (pev od): den zum Ritus gehorigen Adyog haben erst spitere cogiotal in
vollerem Masse bekannt gemacht. (4=2) Doch (& wv) die Phallagogie hat
Melampus in Griechenland eingefiihrt. (5 =1) Personliche Synthese (£yd pév
vOv enut): Melampus hat, neben anderem, den leicht modifizierten Dionysos-
kult in Griechenland eingefithrt. (6 =1.1) Begriindung, personlich gefirbt (o0
Yap 81 ... pnom): Solche Ubereinstimmung kann kein Zufall sein. (7=1.1.1)

1 Das Zitat bei B. Snell, Der Glaube an die Olympischen Gétter, in: Das Neue Bild der Antike |
(Leipzig 1942) 122f. = Die Entdeckung des Geistes* (Gottingen 1975) 40.

2 Dazu F. Jacoby, RE Suppl. II (1913) 295-298, allgemein 379-392, vgl. auch J. Cobet, Hero-
dots Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes (Wiesbaden 1971).



122 Walter Burkert

Beweis e contrario (ydp &v): sonst miissten die Riten fiir Griechen «gleichge-
artet» (opotpona) sein und nicht junger Import. (8 =1.2) Andererseits (ov pév
0vdE pNiom) sei eine Entlehnung von Griechenland nach Agypten ausgeschlos-
sen. Die Konsequenz: also haben die Griechen von den Agyptern geborgt,
wird hier nicht ausgesprochen, vielmehr folgt, wieder als personliche Ansicht
(9=1.3 8¢ po doxeey) der Hinweis, Melampus habe von Kadmos dem Tyrier
Auskunft iiber Dionysos erhalten koénnen.

Vorausgesetzte Daten und eigene Schliisse sind hier klar entfaltet. Voraus-
gesetzt ist der Mythos, der Melampus mit dionysischem Ritual verbindet?,
ferner ein Gefithl des ‘Befremdens’ gegeniiber dem Phallos-Ritual4 und aus-
serdem der Kadmos-Mythos mit den Verbindungen zu Phoénikern einerseits,
zu Semele-Dionysos andererseits. Die These der Entlehnung, auf die der Autor
zielt, wird methodisch bewiesen, indem zunéchst (1.1) die Moglichkeit einer
unabhédngigen Parallelentwicklung und dann (1.2) die einer Entlehnung in
umgekehrter Richtung ausgeschieden wird; zur Begriindung dient im ersten
Fall eine reductio ad absurdum, wihrend im zweiten Fall der Grundtenor des
ganzen Agyptenberichts beschworen wird. Es bleibt nur noch (1.3) der rechte
Vermittler fur den Kulturkontakt zu suchen. Dass alle Argumentation um kul-
turelle ‘Einfliisse’ bis heute im Grund auf den gleichen Bahnen verlduft, be-
darf kaum der Hervorhebung. Wesentlicher ist wohl die Feststellung, dass
Herodot natiirlich kein syllogistisches Schema beniitzt’, sondern die ‘eleati-
sche’ Form der Argumentation, die seit Parmenides und Zenon durch ‘Fall-
unterscheidung’ und reductio ad absurdum gepragt ist. Die Wiederaufnahme
der leitenden These ist auf dem Hintergrund der ‘archaischen Ringkomposi-
tion’ zu sehens.

Die folgenden Kapitel stellen das gewonnene Ergebnis in einen allgemei-
neren Rahmen und beginnen mit einer kithnen Verallgemeinerung: (1) «So
ziemlich alle» Gétternamen der Griechen kommen aus Agypten. Diese These,
die wiederum am Anfang steht, ruht auf zwei Pfeilern, die begriindend nach-
getragen werden: (2 =1.1 pév yap) ‘Erkundung’ ergibt, dass die. Gotternamen

3 Zu denken ist an die Heilung der ‘rasenden’ Frauen von Argos, Hdt. 9, 34, eine dionysische
Version des Agrionia-Komplexes, vgl. W. Burkert, Homo Necans (Berkeley 1983) 168-179;
eine attische Parallelversion iiber die ‘rasenden’ Tochter des Eleuther und Dionysos Melanai-
gis (Suda p 451) darf man vielleicht mit Dionysos Eleuthereus und der Phallagogie an den
Dionysien assoziieren.

4 Deutlich auch in Heraklit B 15 = 50 Marcovich sowie den aitiologischen Erzihlungen zur
Phallagogie (Burkert, a.0. 70); zudem ist Dionysos stets der ‘neue’, neu eingefiihrte Gott, vgl.
Eur. Bacch. 219. 256. 272. 467 usw.

5 A. B. Lloyd, Herodotus Book Two: Commentary 1-98 (Leiden 1976) 232 (zu 2, 50): «H. has
unsystematically and typically stated his conclusions before all the evidence has been dis-
cussed. Ch. 50 belongs logically after Ch. 52 ...» Zur eleatischen Logik W. Burkert, Lore and
Science in Ancient Pythagoreanism (Cambridge, Mass. 1972) 259f.

6 J. Beck, Die Ringkomposition bei Herodot und ihre Bedeutung fiir die Beweistechnik (Hildes-
heim 1971).



Herodot tiber die Namen der Gétter 123

von Barbaren kommen; (3 =1.2) dann aber, nach eigener Meinung (doxéw &
®V), miissen sie aus Agypten kommen. Das folgende begriindet zunéchst diese
zweite Aussage: (4=1.2.1 yap 87) Mit gewissen Ausnahmen sind die Gotter-
namen bei den Agyptern seit je im Lande; (5=1.2.1.1) so sagen die Agypter
selbst. (6 =1.2.2) Die Ausnahmen stammen von den Pelasgern, ausser Posei-
don; (7=1.2.3) dieser stammt von den Libyern, (8 =1.2.3.1) denn bei ihnen ist
der Poseidonkult urspriinglich. Eine weitere Ausnahme ist noch anzuschliessen
(9=12.4 & ®v): es gibt in Agypten keinen Heroenkult. Damit ist Herodot so
weit, dass er die Anfangsthese wiederholen kann (2, 51, 1: 10=1 pév vov):
Dies also kommt aus Agypten, wobei auf weitere dhnliche Fille im voraus
verwiesen wird (vgl. Kapitel 54-58).

Nun dringt sich aber, nachdem der Pelasgername gefallen ist, eine wei-
tere Ausnahme in den Vordergrund und fordert einen Exkurs im Exkurs, der
ein Kapitel (2, 51) fillt: (1) Auch die ithyphallischen Hermen stammen nicht
aus Agypten, sondern sind von den Pelasgern zu den Athenern, von diesen zu
den anderen Griechen gekommen. (2=1.1 yap) Begriindung: Athener und
Pelasger waren in Attika in Kontakt; der zweite Teil der Begriindung (1.2)
miisste lauten: Pelasger aber haben seit je mit ithyphallischen Hermen zu tun,
wie die Mysterien von Samothrake zeigen. Eben dieser Satz aber wird unter-
driickt durch das Schweigegebot der Mysterien: (3) «Wer aber in die Orgien
der Kabiren eingeweiht ist ... weiss, was ich meine»’. Explizit bleibt nur ein
Hilfssatz (4 =1.2.1 ydp): Die samothrakischen Mysterien gehen auf die glei-
chen Pelasger zuriick, mit denen die Athener Kontakt hatten. Damit ldsst sich
die Anfangsthese wiederholen (5 =1 @v): die ithyphallischen Hermen kamen
von den Pelasgern zu den Athenern, von diesen zu den anderen Griechen. Ein
Nachsatz (6£) nimmt nochmals Bezug aufs ausgefallene Argument (6 =1.2): es
gibt einen 1epoc Adyocder Samothrakischen Mysterien dariiber.

Nach diesem Exkurs im Exkurs kehrt Herodot zur begonnenen Argumen-
tation zuriick (2, 52), wobei das Stichwort ‘Pelasger’ allerdings bedeutsam
bleibt. Jene ‘Erkundung’ (1 = Kapitel 50, 1.1) ergab, und zwar in Dodona,
dass die Pelasger ‘frither’ beim Opfer nur 3¢oi, ohne weitere Namensnennung,
anzurufen pflegten. Es folgt (2) eine Etymologie des Wortes 3goivom Stamme
9¢-8. Dann setzt eine historische Synthese ein, fortschreitend mit dem ‘Verlauf
der Zeit’: (3) ‘Nach langer Zeit’ erfuhren die Pelasger von den dgyptischen
Gotternamen, mit Ausnahme von Dionysos, der jiinger ist (vgl. 2, 49); (4)
‘nach einiger Zeit’ befragten sie das Orakel von Dodona; (5) dieses war das

7 Fiir uns tritt Kallim. Fr, 199, Varro L.L 5, 58, Cic. N.d. 3, 56, Hippol. Ref. 5, 8, 9f., Serv. auct.
Aen. 1, 297; 4, 577 ein — keine dieser Stellen bei Lloyd (oben Anm. 5) 242, der sich mit
unprizisen Hinweisen auf B. Hemberg, Die Kabiren (Uppsala 1950) begniigt.

8 Wieder aufgenommen wurde diese Etymologie von C. Gallavotti, SMSR 33 (1962) 25-43,
doch spricht alles fiir einen Stamm 8¢c-, P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la
langue grecque (Paris 1968) 430.



124 Walter Burkert

ilteste und damals einzige Orakel im griechischen Bereich; (6) es autorisierte
den Gebrauch der Gotternamen; (7) von da an hielten es die Pelasger so und
(8) nach ihnen die Griechen. Der Gedankengang ist damit wieder zum Aus-
gangspunkt zuriickgekehrt: Die Goétternamen sind zu den Griechen letztlich
aus Agypten gekommen.

Doch Herodot fiithrt seine historische Synthese weiter zu einem neuen
Zeithorizont, «neulich, sozusagen gestern» (2, 53): Genaue Kenntnis iiber Got-
tergenealogie und Gottereigenart ist in Griechenland ganz jung. Denn Hesiod
und Homer sind, nach eigener Ansicht des Verfassers (doxéw), vor etwa 400
Jahren zu datieren — also weit nach Melampus, der vor den troischen Krieg
gehort®, und noch viel weiter nach jenem viel frither erfolgten Import zu den
Pelasgern —; sie aber sind es, «die eine Theogonie fiir die Griechen gemacht
haben, den Géttern ihre Beinamen gegeben haben, ihre Ehren und Werkberei-
che eingeteilt haben und Gestalten von ihnen bezeichnet haben» (2, 53, 2).
Ausgeschieden wird die Gegenthese, andere Dichter — man denkt an Orpheus
— seien vor Hesiod und Homer anzusetzen, wieder mit personlicher Stellung-
nahme (£potye doxéery). Dann nennt Herodot zum Abschluss nochmals seine
Quellen: Informanten fiir den ersten Teil sind ‘die Priesterinnen von Dodona’
— die blosse Ortsangabe (2, 52, 1) wird so konkretisiert —, «das spitere aber, das
sich auf Hesiod und Homer bezieht, sage ich».

Die folgende Erzdhlung iiber die Begriindung des Orakels von Dodona
vom #gyptischen Theben aus setzt mit neuer Uberschrift (ypnotnpiov 8¢ népt)
neu ein: Dies ist ein weiterer Fall 4gyptisch-griechischer Entlehnung; weitere
Hinweise auf Opfer-Mantik (2,.57, 3), auf «Feste, Umziige, Bittprozessionen»
iitberhaupt (2, 58) schliessen sich an, und die dem ganzen zugrundeliegende
These wird als Begriindung (texpunpiov) nochmals wiederholt: All dies ist uralt
in Agypten, ‘neu’ in Griechenland (vgl. Kapitel 49, 1.2; 50, 1.2.1). Damit ist der
Gesamtexkurs abgeschlossen, die Beschreibung der dgyptischen Feste nimmt
thren Fortgang (2, 59-63).

Deutlich unterscheidet Herodot zwischen vorgefundenen Informationen
und eigenen Schliissen. Es ist seine Annahme, dass die Gotternamen letztlich
aus Agypten kommen, es ist seine Datierung des Hesiod, Homer und der ande-
ren Dichter, die die Entfaltung des griechischen Pantheon so spit ansetzt.
Ergebnis seiner Rekonstruktion sind itberhaupt die Zeithorizonte, die sich er-
geben: eine fritheste Epoche, in der ‘Pelasger’ in Griechenland nur ‘Gétter’
iiberhaupt verehren, eine erste Akkulturation, als mit Billigung des Orakels die
Pelasger die fremden Gotternamen iibernahmen (und andere dazufiigen),
dann die Epoche des Melampus und Kadmos, als Dionysos hinzukommt,
schliesslich weit nach dem Troischen Krieg die epische Gotterdichtung. Die
‘Pelasger’, d.h. die Informanten, die er in Dodona befragen konnte und die

9 Herodot datiert Kadmos und damit Melampus ‘S Generationen vor Herakles’, 2, 44, 2.



Herodot iiber die Namen der Gotter 125

schliesslich als ‘Priesterinnen’ bezeichnet werden, sprachen nur davon, dass die
Gotternamen «von den Barbaren» kommen (50, 1 ~ 52, 3); es ist Herodot, der
glaubt, diese Fremden identifizieren zu kdnnen.

Die Auskunft, auf die sich Herodot beruft und die er seiner ganzen Kon-
struktion zugrundelegt, reduziert sich im Grund auf eine Angabe iiber einen
‘urspriinglichen’ Kult der ‘Pelasger’ — denn dass die Anderung dann durch ein
Orakel beglaubigt wurde, ist fiir Griechen eine Selbstverstindlichkeit, also
wohl eher Rekonstruktion Herodots als unabhingige ‘Auskunft’. «Frither
brachten die Pelasger alle ihre Opfer dar, indem sie 3eot dazu anriefen» (2, 52,
1). Diese Nachricht ist von Herodots Folgerungen unabhingig und zunichst
als gegeben anzuerkennen!®. Freilich ist die Vermutung naheliegend, dass
auch ihr eine Rekonstruktion zugrundeliegt. Theorien iiber ‘urspriingliche’
Formen des Kultes sind bereits im 5. Jahrhundert im Schwange, begegnen uns
dann bei Platon und vor allem im Werk des Theophrast ‘Uber Frommigkeit’.
In diesem nun ist ganz deutlich, wie historische Schliisse aus der Abfolge des
tatsachlich praktizierten Rituals gezogen werden: indem die Tieropfer als be-
denklich und daher ‘sekundidr’ eliminiert werden, bleiben die Voropfer als
unschuldig-reine, ‘urspriingliche’ Formen der Religion iibrig, der Weihrauch
etwa, und die Gerstenkorner (ovioybtat). Schon Empedokles scheint dhnlich
verfahren zu sein!!. Dies fiihrt fiir Herodots Information auf die Vermutung,
dass es in Dodona ein Voropfer gab, bei dem $eoi ohne weitere Namensnen-
nung angerufen wurden, und dass nachdenkliche Priester und Beobachter den
Schluss zogen, hier sei besonders Urspriingliches bewahrt. An die relativ un-
scheinbaren Opfer fiir ‘Alle Gotter’, die aus dem mykenischen Knossos be-
zeugt sind, darf man von fern erinnern!2.

I

Herodots These vom &dgyptischen Ursprung der griechischen Gétterna-
men ist seit langem mit einer speziellen Kontroverse belastet: Es ist nicht zu
iibersehen, dass Herodot an anderen Stellen ausdriicklich Aquivalente zwi-
schen authentisch dgyptischen und griechischen Gétternamen gibt und damit

10 Fiir verschiedene Deutungen und Auswertungen dieser Angabe sei auf Lloyd (oben Anm. 5)
244 verwiesen, ferner H. W. Parke, The Oracles of Zeus (Cambridge, Mass. 1967) 52-59, der
aber die Abschnitte 50-53 und 54-57 unterschiedslos zusammennimmt. Das Problem der
‘Pelasger’ bei Herodot ist hier nicht weiter zu verfolgen.

11 Theophrast bei Porph. Abst. 2, S; J. Bernays, Theophrastos’ Schrift iiber Frommigkeit (Berlin
1866) 40f. — Plat. Leg. 782 c; Empedokles B 128. Nach gleicher Methode verfiahrt noch
S. Eitrem, Opferritus und Voropfer der Griechen und Romer (Kristiania 1915) 468: «Die ‘Vor-
opfer’ ... gab es einmal als selbstindige Opferhandlungen und galten damals den ‘Gei-
stern’ ...»

12 M. Gérard-Rousseau, Les mentions religieuses dans les tablettes mycéniennes (Paris 1968)
170-172. Alteres Material bei F. Jacobi, ITavtec $coi (Halle 1930).



126 Walter Burkert

voraussetzt, dass die dgyptischen und die griechischen Gotternamen keines-
wegs identisch sind. «Die Agypter nennen den Zeus Amun» (2, 42, 5), entspre-
chend heisst Apollon dort Horos (2, 144, 2; 2, 156), Dionysos Osiris (2, 42, 2; 2,
144, 2), Demeter Isis (2, 59, 2; 2, 156, 1), Artemis Bubastis (2, 137, 5; 2, 156),
Pan Mendes (3, 46, 3) und Epaphos Apis (2, 153, 2). Dass die Griechen fremde
Gotternamen fiir iibersetzbar hielten, dass es eine interpretatio Graeca gibt,
der spiter eine interpretatio Romana folgte, betrachtet man mit Recht als ein
Charakteristikum der alten Religionen, und Herodot ist der vorziiglichste Re-
priasentant solcher Haltung. Wenn aber dgyptische Gotternamen sich ins Grie-
chische iibersetzen lassen, kénnen die griechischen Bezeichnungen nicht ihrer-
seits dgyptisch sein.

Eine Losung des Widerspruchs hat bereits Stein in seinem Kommentar
vorgeschlagen, und viele sind ihm gefolgt: Bei der Entlehnung der ‘Namen’ sei
«nicht an lautliche Ubereinstimmung» gedacht, es gehe vielmehr um die mit
dem Namen bezeichneten «eigentiimlichen Typen, Charaktere und Kulte»!3.
Doch ist diese Deutung ihrerseits wiederholt bestritten worden, so in einer
sorgfaltigen Abhandlung von Richmond Lattimore und neuerdings im Kom-
mentar von Lloyd: Zu behaupten, dass obvopa nicht ‘Name’ oder zumindest
eben auch ‘Name’ bedeuten soll, heisse «to fly full in the face of lexicogra-
phy»!4. Freilich sieht sich Lloyd selbst zu einem Kompromiss gezwungen, in-
dem er dann «names and concepts» (232) oder «names and personalities»
(245) paraphrasiert. Zudem erfordert die These, Herodot habe in aller
Schlichtheit auch ‘Zeus’ und ‘Demeter’ fiir eigentlich dgyptische Namen gehal-
ten, unbehagliche Zusatzhypothesen: Herodot miisste etwa angenommen ha-
ben, Amun und Zeus seien dgyptische Alternativnamen, von denen gerade
der, der zu den Griechen kam, in Agypten ausser Gebrauch gekommen sei
(Lloyd 205) — und doch versichert Herodot: «Bei den Agyptern sind diese
Namen immer im Lande» (2, 50, 2).

Hier sollen nun nicht alle Detailprobleme der dgyptisch-griechischen
Gotternamen nochmals diskutiert werden; gefragt sei vielmehr, in welchem
systematischen Kontext in der Epoche Herodots, in der zweiten Hélfte des
5. Jahrhunderts, iiber dvopata, ‘Namen’, nachgedacht wird. Es zeigt sich dann
sogleich, dass dies eben nicht eine lexikographische Frage ist, sondern mitten

13 Herodotos, erklart von H. Stein I (Berlin 1901; urspr. 1856) 62f. zu 2, 50. Danach A. Wiede-
mann, Herodots zweites Buch (Leipzig 1890) 230; W. W. How/J. Wells, A Commentary on
Herodotus 12 (Oxford 1928) 191; I. M. Linforth, Greek gods and foreign gods in Herodotus,
Univ. of Calif. Publ. in Class. Philol. 9 (1926) 1-25, bes. 18f. und (gegen Lattimore) Class.
Philol. 35 (1940) 300f.; M. Pohlenz, Herodot der erste Geschichischreiber des Abendlandes
(Leipzig 1937) 100; Kurt von Fritz, Griechische Geschichtsschreibung (Berlin 1967) I (2) 99;
Parke (oben Anm. 10) 57.

14 Lloyd (oben Anm. 5) 203-205, hier 205 (zu 2, 43). R. Lattimore, Herodotus and the names of
Egyptian gods, Class. Philol. 34 (1939) 357-365; ignoriert wurde Steins These auch von
E. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte (Halle 1892) T 194,



Herodot iiber die Namen der Gétter 127

hineinfiihrt in die ersten Sprachtheorien im Spannungsfeld zwischen Eleatik
und Sophistik. Theorie der Sprache, die eben damals auftritt, versteht sich
ndmlich primér als eine Theorie iiber évoparta, iiber deren ‘Richtigkeit’ und
ihre Beziehung zu den ‘Dingen’, mpaypata.

Aus unserer Sicht ist dieses erste Nachdenken tiber ‘Namen’ von einem
doppelten ‘Noch-Nicht’ gekennzeichnet: Wir nehmen fiir Logik und Sprache
als grundlegend die Unterscheidung von Eigennamen und Appellativa; eben
diese Unterscheidung, dvopa kbprov gegen npocsnyopia, geht aber erst auf die
Stoa zuriick!s. Wir unterscheiden am Wort zwischen Lautgestalt und Bedeu-
tung, signifiant und signifié; dies ist de Saussures Wiedergabe der Distinktion
von onpoivov und onupaivopevov, die gleichfalls von der Stoa stammt!S. Die
alteren, undifferenzierten Reflexionen zu verstehen ist darum fir uns nicht
leicht; um so deutlicher fallen uns in diesen von vornherein charakteristische
Schwierigkeiten auf.

Dies gilt besonders fiir die berithmteste, paradoxeste These iiber ‘Namen’,
die uns furs 5. Jahrhundert bezeugt ist: die ‘Namen’ seien von ‘Natur’ gegeben,
pvoet ti Ovopata. Sie wird in Platons ‘Kratylos’ der Titelgestalt zugeschrieben,
was als historisch gelten kann; die Art freilich, wie die These dann in Platons
Dialog durchgespielt, ad absurdum gefiihrt und in gewissem Sinne wiederge-
wonnen wird, ist evidentermassen Platons Werk!?. Uns scheint unverstindlich,
wie eine solche These je ernsthaft vertreten werden konnte, weil das Gegen-
argument aus der Verschiedenheit der Einzelsprachen absolut durchschlagend
ist, ‘stirker als ein Katapult’, wie schon die antike Skepsis feststellt!s. Und doch
scheint es vorbeizutreffen. Erhalten sind vielmehr in genuin ‘vorsokratischer’
Tradition, von Platon unabhingig, vier Argumente Demokrits gegen eben
diese These: Sie werde widerlegt durch die Tatsachen der Homonymie, der
Synonymie, der Anderung von ‘Namen’ und des Fehlens von erwartbaren
‘Namen’; moAdonpov, icopponov, (petdvopov), avovopov — eben dass diese
eigenwilligen Termini Demokrits an Stelle der aristotelischen wie ‘Homony-
mie’ und ‘Synonymie’ referiert werden, die spéiter allein das Feld behaupten,

15 Chrysipp, SVF 11 45 nr. 147; B. Mates, Stoic Logic (Berkeley 1953, repr. 1973) 11-26.

16 Chrysipp, SVF 11 38 nr. 122; II 48 nr. 166; Mates, a.0. 11-13.

17 Kratylos’ These Plat. Krar. 383 a (doch drocagei ovdev 384 a). Vegl. K. Gaiser, Name und
Sache in Platons ‘Kratylos’, Sitzungsber. Heidelberg 1974, 3. Die Zeugnisse iiber Kratylos bei
Diels-Kranz 65. Zur guoer-Theorie der Sprache H. Steinthal, Geschichte der Sprachwissen-
schaft bei den Griechen und Rémern? (Berlin 1890) I 74-79; F. Heinimann, Nomos und Physis
(Basel 1945) 156-162; W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy 111 (Cambridge 1969)
204-219; D. Fehling, Zwei Untersuchungen zur griechischen Sprachphilosophie, Rhein. Mus.
108 (1965) 212-229, hier 218ff. (der aber auf den historischen Kratylos nicht eingeht und die
von Heinimann herangezogenen Hippokrates-Stellen iibersieht). Siehe jetzt E. Heitsch, Will-
kiir und Problembewusstsein in Platons Kratylos, Abh. Mainz 1984, 11, bes. 61-73, der als
eigentliche, versteckte Intention Platons eben die Unterscheidungsfunktion der ‘Namen’ her-
ausstellt, dvopa ... Sraxpirikdv 11i¢ ovoiag 388 be.

18 Sextus Marh. 1, 145, vgl. Pyrrh. Hyp. 2, 214.



128 Walter Burkert

sichert die Authentizitit dieses Zeugnisses!'®. Das Auffallendste ist, dass eben
das ‘evidente’ Argument von der Verschiedenheit der Sprachen fehlt. Die Ein-
winde konzentrieren sich auf das Verhiltnis von sprachlichen Zeichen und
Gegenstandsbereich: dass das gleiche Zeichen auf Verschiedenes weisen kann
(Homonymie), dass verschiedene Zeichen aufs Gleiche weisen (Synonymie),
dass Zeichen sich dndern, dass Zeichen fehlen. Mit anderen Worten: Hier geht
es um Funktionen des signifié, nicht des signifiant, um Semantik, nicht um
Etymologie. Die Theorie von der ‘naturhaften Richtigkeit’ der Sprache hat
ihren sinnvollen Gehalt in der Hypothese, dass eine eindeutige Beziehung von
sprachlichem Zeichen und Gegenstand, von ‘Namen’ und ‘Ding’ bestehen
miisse, dass zu jedem Ding sein Name gehort und umgekehrt. Dann wire
Sprache als Gesamtheit von ‘Namen’ in der Tat von Dingen, die évopata von
den mpaypata abhidngig. Dieses Verhiltnis der eindeutigen Zuordnung wird
durch die Phanomene der Homonymie und (vollstindigen) Synonymie in der
Tat gestort. Dass es noch in viel grundsitzlicherer Weise nicht zutrifft, dass
Sprache nicht Abbild von Dingen ist, sondern ihrerseits eine Welt im Vor-
entwurf prigt, hat erst die neuere Sprachwissenschaft seit Wilhelm von Hum-
boldt erfasst und diskutiert2°.

‘Synonymie’ gilt in der Regel als eine Entdeckung des Sophisten Prodi-
kos2!, und es scheint dann leicht, als handle es sich um Kunstgriff oder Me-
thode unter bloss rhetorischem Aspekt. Das Demokrit-Zeugnis ldsst demge-
geniiber das prinzipielle Problem erkennen, das hinter Prodikos’ Bemithungen
steht, und zeigt die Richtung, in die sie zielen: Es geht Prodikos darum zu
beweisen, dass es volle Synonyma in der Sprache gar nicht gibt, dass immer
feine Unterschiede bestehen, die jeweils nur ein Wort als treffend zulassen. So
kann die eindeutige Beziehung von Sprache und Gegenstandswelt scheinbar
‘gerettet’ werden.

Einen kosmogonischen Hintergrund solcher Uberlegungen lisst der Pa-
pyrus von Derveni erkennen: Der Verfasser, der im Umkreis des Diogenes von
Apollonia denkt und formuliert, siecht die Entfaltung der Welt, wie sie Anaxa-

19 Demokrit B 26 = 563 Luria. Dagegen ist B 142 = 564 Luria zu streichen als Konfusion mit
einer typisch neuplatonischen Vorstellung: M. Hirschle, Sprachphilosophie und Namenmagie
im Neuplatonismus (Meisenheim 1979).

20 W. v. Humboldt, Uber die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaues, Ges. Schriften
(Berlin 1907) VI 111-303, bes. 179f.; Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues
und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, ibid. VII 1-344;
wieder aufgegriffen als “Whorfsche Hypothese’, B. L. Whorf, Language, Thought, and Reality
(New York 1956) ~ Sprache — Denken — Wirklichkeit (Reinbek 1963),

21 M. Mayer, Prodikos von Keos und die Anfinge der Synonymik bei den Griechen (Paderborn
1913); W. Schmid, Geschichte der griechischen Literatur III (Miinchen 1940) 46f.; Guthrie
(oben Anm. 17) 222-224. Den Zusammenhang mit Demokrit B 26 sah A. Momigliano, IV
Contributo alla storia degli studi classici e del mondo antico (Roma 1969; urspr. 1929) 161. Vgl.
auch G. B. Kerferd, The Sophistic Movement (Cambridge 1981) 71. 73 zu «a one-one relation-
ship between things and names».



Herodot iiber die Namen der Gotter 129

goras beschrieb, in Korrelation zu einer Entfaltung von ‘Namen’. Indem der
Kosmos sich differenziert und Gestalt annimmt, entsteht zugleich je der Ort
fiir ein neues Wort, nein, einen ‘Namen’, der ‘genannt’ wird: Die Dinge vertei-
len sich, und so wurde ‘Moira’ genannt; sie finden sich zusammen in harmoni-
scher Ordnung, und so wurden ‘Aphrodite’, ‘Peitho’, ‘Harmonia’ genannt. «Die
Dinge waren schon vorher da, die Benennung aber, dass sie geworden seien,
erhielten sie, als sie sich abgesondert hatten» (fu pey y[ap kai np]oécdev, dvo-
naodn ot yevéo[Sar] &mei dexpid n)?2. In dem wirren Durcheinander, das
nach Anaxagoras am Anfang stand, gab es noch keinen Ort fiir Sprache; erst
indem die Dinge sich differenzieren, gibt es ein ‘Passen’ der Namen gegeniiber
den Dingen; der Terminus des Derveni-Autors hierfiir ist npoceéperv. Ein
Satz bei Aristoteles lisst erkennen, dass diese Uberlegungen auf Anaxagoras
direkt zuriickgehen: Am Anfang steht die totale Mischung, dann aber «zeigen
sich die Dinge in ihren Unterschieden und werden als voneinander Verschie-
denes benannt»?23.

Dieser Ansatz des Anaxagoras, den der Derveni-Autor weiterfithrt, bringt
ein wesentliches Moment ins Spiel, das die Rede von den évopata sonst eher
verbirgt: Die ‘Namen’ in solcher Sprachbetrachtung stehen in einem gegensei-
tigen Zusammenhang, ja in einem System; was sie kennzeichnet, ist die Diffe-
renzierung gegeniiber den anderen ‘Namen’; was Sprache leistet, ist im we-
sentlichen eben solche Differenzierung, ist Fixierung und Markierung von Un-
terschieden; ‘richtig’ ist Sprache, insofern ihre Differenziertheit der Differen-
ziertheit der Wirklichkeit entspricht: dvopata wie npaypata, eine Abbildtheo-
rie im strikt logischen Sinn — damit ist die These von der ‘naturgegebenen
Richtigkeit der Sprache’ wieder erreicht.

Hinzuweisen ist noch auf eine Formulierung am Anfang der hippokrati-
schen Schrift ‘Uber die Natur des Menschen’, auf die Felix Heinimann in
seiner Dissertation die Aufmerksamkeit gelenkt hat24: Nicht eines, sondern
vier Prinzipien gebe es fiir den Leib des Menschen und seine Gesundheit,
«und von diesen sind erstens nach dem Brauch die Namen geschieden und

22 Vorliufige Edition dieses Textes jetzt ZPE 47 (1982); der zitierte Satz: Kol. XVII 13f,; vgl.
W. Burkert, La genése des choses et des mots, Les Etudes philosophiques 25 (1970) 443-455
(die dort vorausgesetzte Lesung @dvopdacdn 6¢ & kaota ist jetzt zu berichtigen).

23 Arist. Phys. 187 b 2 (nur der Anfang dieses Passus bei Diels-Kranz als 58 A 52): ... paiveo3ar
ot dwgpépovia koi mpocayopevecIar Erepa dAAnlov ... Dies weist den Weg auch zum
Verstdndnis von Hdt. 1, 23 8130pappov ... mowncavia 1€ kai dvopdoavia kai didaEavra:
Zum Hervorbringen gehort die Namengebung (gegen A. Lesky, Geschichte der griechischen
Literatur?, Bern 1971, 262 u.a.m.).

24 Heinimann (vgl. Anm. 17) 158-160; zum Verfasser dieser Schrift, Polybos, vgl. H. Grense-
mann, RE Suppl. XIV (1974) 431-436, und derselbe, Der Arzt Polybos als Verfasser Hippo-
kratischer Schriften, Abh. Mainz 1968, 2. — Heinimann 157f. behandelt daneben Ilepi
téxvnc2 (VI 4 Littré = CMG 1 1, 10, 11), wo dvépata und eidea kontrastieren; hier ist doch
schon mit platonischem Einfluss zu rechnen, H. Diller, Hippokrates, Schriften (Reinbek
1962) 188.

9 Museum Helveticum



130 Walter Burkert

keiner von ihnen hat den gleichen Namen, sodann ist auch von Natur ihre
Erscheinungsweise geschieden, und Schleim gleicht in nichts dem Blut noch
Blut der Galle noch Galle dem Schleim» (VI 40 Littré). Bezeichnungen und
Dinge kommen iiberein, insofern sie in gleicher Weise differenziert sind, so
dass es keine Uberschneidungen gibt: Eines bildet das andere eindeutig ab,
und dies ist richtige Erkenntnis. Dass als Gegenstand der évopato hier das
Wort i8¢a auftritt, konnte iibers Vorsokratische hinausweisen, liegt aber doch
nicht ausserhalb des Vokabulars von Herodot, zu dem nun endlich zuriickzu-
kehren ist.

Herodot selbst hat an einer Stelle die differenzierende Leistung der
obvopata explizit gemacht (4, 45): Er zieht hier die Einteilung der einen Erde
in drei Erdteile, je mit Frauennamen benannt, in Zweifel: «Ich kann nicht
verstehen, warum es fiir die eine Erde dreifache Namen gibt ..., kann auch
nicht diejenigen, die die Namen (odvoparta) eingeteilt haben, fragen, woher sie
die Benennungen (¢nwvopiag) genommen haben.» Hier also scheint die Diffe-
renzierung der Namen iibers Ziel hinausgeschossen zu sein, ist doch der Ge-
genstand, genau besehen, eines. Die zugrundeliegende Uberlegung iiber
rechte Namengebung aber ist dem, was bei Anaxagoras und dem Derveni-
Autor zu finden ist, durchaus gleichlaufend: Es geht um ein dwovpical ta
ovvopata, das der aussersprachlich gegebenen Differenzierung entsprechen
soll. Dabei verwendet Herodot im Zusammenhang der Grundoperation des
‘Einteilens’ das Wort ovvopata, bei der Frage nach dem ‘Woher’ der Namen
dagegen £émmvopin. Der Versuchung, hierin eine iiberlegte und konsequente
Terminologie zu finden, etwa gar im Sinne der Unterscheidung von signifié
und signifiant, muss man freilich widerstehen?’. Sprachtheoretisch explizite
Formulierungen sind bei Herodot gewiss nicht zu erwarten.

Wohl aber ist auf dem umrissenen Hintergrund die Intention von Hero-
dots These, dass die ‘Namen der Gétter’ von Agypten nach Griechenland
kamen, deutlicher geworden: Eben das diovpicat 1@ obvopata gegeniiber
einer dlteren, ungeschiedenen Einheit war es, was die Pelasger von den ‘Frem-
den’ gelernt haben. Es geht nicht um einzelne, punktuelle Entsprechung von
Lautgebilden, sondern darum, dass ein System von Bedeutungen ein anderes
eindeutig abbildet. Eben darum ist Herodot sogleich aufs sorgfaltigste bemiiht
auszugrenzen, was keine Entsprechung hat, Dioskuren, Poseidon, Heroen ...

25 Herodot verwendet énwvopin, wenn die Herkunft des Namens im Blick ist, vgl. 5, 92 & (1®
nodi) and tig kuwEANG Enmvupinv Koyelog obvopa £1€91; insofern ist nur scheinbar 7, 61,
3 obvopa £3€to und v énevopiny Eoyov dquivalent. Zum Problem wird das Fehlen einer
Terminologie 2, 79, iiber Maneros/Linos: xata €3vea obvopa £xel, also verschiedene ‘Na-
men’, und doch ist man sich einig (cupeéperar) iiber die Identitit der ‘Person’, doch der Weg
der Entlehnung ist in diesem Fall unklar, tov Aivov 6x03¢ev Exafov tobvopa: Hier ist obvopa
in anderem Sinne (Bedeutung) als zuvor (Lautgestalt) verwendet; die Herausgeber kommen
Herodot zu Hilfe, indem sie (seit Wesseling) tobvopa an der zweiten Stelle tilgen. — Enwvopin
heisst aber auch ‘Beiname’ einer Gottheit, 5, 45, 1 und so auch 2, 52, 1.



Herodot iiber die Namen der Géotter 131

Was iibrig bleibt, ist eine gegliederte Gesamtheit, die den griechischen Poly-
theismus konstituiert. Er ist, laut Herodot, ein eindeutiges Abbild des dgypti-
schen Gottersystems und historisch von diesem herzuleiten. Die Ubersetzbar-
keit ist in dieser These keineswegs ausgeschlossen, sondern vielmehr erst be-
griindet.

Klare Uberlegungen dieser Art auf dem Hintergrund der zeitgendssischen
Sprachphilosophie bei Herodot, dem scheinbar oft naiven, feststellen zu wol-
len, kann Widerspruch erregen. Und doch findet sich in eben diesem Zusam-
menhang ein offenbares Protagoras-Zitat: «Welcher Art die Goétter an Ge-
stalt» sind, 6koiol té Tiveg ta €16ea, ‘weiss’ man erst seit Hesiod und Homer (2,
53, 1); «welcher Art an Gestalt» die Gotter sind, 6noiol tiveg 1déav, erklart
Protagoras in seinem berithmten Satz (B 4) prinzipiell nicht zu wissen. Die
Ubereinstimmungen gehen, genau besehen, weiter: Die ‘Undeutlichkeit’,
aénAotng, des Gottlichen verhindert nach Protagoras das Wissen; fiir Herodot
ist etwa die geologische Wirkung des Erdbebens ein klarer Befund (¢¢aiveto,
7,129, 4); den Gott Poseidon als dahinterstehende Ursache mag einsetzen, wer
‘elaubt’: Uber den Bereich des ‘Deutlichen’ geht dies hinaus, wie auch mythi-
sche Geographie ins ‘Undeutliche’, agaveg, fithrt (2, 23). Was die Griechen
von ihren Goéttern ‘wissen’, hat seinen Ursprung bei den Dichtern — das ist
ganz nahe bei Xenophanes; «Mir scheint, alle Menschen wissen iiber Gottli-
ches gleich viel» (2, 3, 2), d.h. doch so gut wie nichts. Auch Hesiod und Homer
waren Menschen?26.

Die Entwicklung, die Herodot als Historiker rekonstruiert, von undiffe-
renzierten 3eot liber das System gegenseitig abgegrenzter Namen zur vollen
Gestaltwerdung der Gotter in der homerisch-hesiodischen Dichtung, mit Got-
tergeburten, Gotterfamilien, goéttlichen Aufgabenbereichen, ist fiir ihn alles
andere als ein Fortschritt??. Allerdings folgt Herodot einem Xenophanes eben
nicht auf dem Weg zur schnellfertigen Polemik; sein Anliegen ist, erst einmal
zur Kenntnis zu nehmen, was die anderen zu sagen haben. Schon die ersten
Worte seines Werks markieren diese Haltung: Anstelle der naiv-selbstbewuss-
ten Anfange der fritheren Schriftsteller ‘So spricht ... — m.a.W.: so sage ich,
und so ist es?® — tritt die ‘Darlegung der Erkundung’, ictoping anodefic. Eben
darum, weil in Fragen der Religion der Sachverhalt so wenig ‘deutlich’ ist, hat
zu ihrer Erklarung Herodots Reflexion einen anderen Weg gesucht und gefun-

26 Zu Herodots religioser Haltung sei verwiesen auf Pohlenz (oben Anm. 13) 97-106;
W. Schmid, Geschichte der griechischen Literatur 11 (Miinchen 1934) 613-618; G. C. J.
Daniels, Religieus-Historische Studie over Herodotus (Diss. Nijmwegen 1946); G. Lache-
naud, Mythologies, religion et philosophie de histoire dans Hérodote (Lille 1978) 115-164:
Hérodote et I'histoire des religions; 177-223: Les dieux et le divin dans le devenir historique —
Darlegungen, die sehr im Allgemeinen bleiben.

27 Gegen Lachenaud 197, der einen «progres décisif» erkennen mochte.

28 Vgl. Buchanfinge wie Hekataios FGrHist 1 F 1, Alkmeon Diels-Kranz 24 B 1, vermutlicher
Anfang von Heraklits Buch: ‘HpakAgitov BLocwvog Miinaiov Adyog 6de-



132 Walter Burkert: Herodot iiber die Namen der Gotter

den: Religion ist kulturelle Tradition, die sich geschichtlich entfaltet. Nicht
zufillig gleicht Herodots Rekonstruktion in fast verbliiffender Weise dem, wie
noch moderne Religionshistoriker sich die Entwicklung des Polytheismus gern
zurechtlegen?®. Wichtiger als Einzelheiten aber ist das Prinzip, die Frage nach
der ‘Richtigkeit’ zuriickzustellen zugunsten der Frage nach kulturellen Zusam-
menhédngen. Eben in seinen kithnen Konstruktionen erweist sich Herodot in
eminentem Mass als Historiker.

29 Niamlich von wenig differenzierten prahistorischen ‘Vorstellungen® iiber den ausgeprigten

Polytheismus der alten Hochkulturen zu der speziellen Ausformung der griechischen, ‘home-
rischen’ Religion.



	Herodot über die Namen der Götter : Polytheismus als historisches Problem

