
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Herodot über die Namen der Götter : Polytheismus als historisches
Problem

Autor: Burkert, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herodot über die Namen der Götter:
Polytheismus als historisches Problem

Von Walter Burkert, Zürich

«Dass Homer und Hesiod den Griechen ihre Götter geschenkt» haben, ist
ein gem zitierter Satz Herodots, der einen Grundzug der griechischen
Kulturentwicklung zu treffen scheint1. Die bei Herodot damit verbundene These freilich,

wonach die Namen der griechischen Götter ägyptischer Herkunft sind,
wird allenfalls als Beispiel unangebrachter Ägyptomanie belächelt oder lieber
mit Stillschweigen übergangen. Und doch handelt es sich bei diesen Aussagen
Herodots nicht um vereinzelte, provozierende Aperqus, sondern um Glieder
eines systematischen Beweisgangs, der volle Aufmerksamkeit verdient. Nicht
zufallig tritt in diesem Zusammenhang das 'Ich' des Historikers auffällig in den
Vordergrund: seine Methoden der Argumentation, die ihm vorliegenden Daten

und die Art der Verarbeitung sind hier besonders deutlich zu fassen.

I

Es handelt sich um einen Exkurs2 im Zusammenhang der Darstellung der
ägyptischen vöpoi (2, 37-98). Diese hat sich alsbald auf die Religion, insbesondere

das Opferwesen konzentriert und so zum «Fest des Dionysos» (2, 48, 1)

gefuhrt, zu dem ein Umzug mit phallischen Figuren gehört. Dies veranlasst
Herodot festzustellen, dass die Phallagogie für Dionysos in Griechenland aus
Ägypten stamme (2, 49).

Der Gedankengang zunächst dieses Kapitels sei Satz für Satz unter Betonung

der logischen Beziehungen verdeutlicht: (1) Melampus hat dieses ägyptische

Fest gekannt. (2) Er nämlich (yüp 8tj) hat in Griechenland «den Namen,
das Opfer, den Phallos-Umzug» des Dionysos eingeführt. (3 2.1) Einschränkend

(pev oö): den zum Ritus gehörigen köyoc, haben erst spätere aocpiorai in
vollerem Masse bekannt gemacht. (4 2) Doch (5' u>v) die Phallagogie hat
Melampus in Griechenland eingeführt. (5 1) Persönliche Synthese (ey© pev
vuv tprjpi): Melampus hat, neben anderem, den leicht modifizierten Dionysoskult

in Griechenland eingeführt. (6 1.1) Begründung, persönlich gefärbt (ou
yüp 5f| (pi)affl): Solche Übereinstimmung kann kein Zufall sein. (7=1.1.1)

1 Das Zitat bei B. Snell, Der Glaube an die Olympischen Götter, in: Das Neue Bild der Antike I
(Leipzig 1942) 122f. Die Entdeckung des Geistes4 (Göttingen 1975) 40.

2 Dazu F. Jacoby, RE Suppl. II (1913) 295-298, allgemein 379-392, vgl. auch J. Cobet, Herodots

Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes (Wiesbaden 1971).



122 Walter Burkert

Beweis e contrario (yäp av): sonst müssten die Riten fur Griechen «gleichgeartet»

(6|iÖTpo7tu) sein und nicht junger Import. (8 1.2) Andererseits (ou pev
ou8e (pijaco) sei eine Entlehnung von Griechenland nach Ägypten ausgeschlossen.

Die Konsequenz: also haben die Griechen von den Ägyptern geborgt,
wird hier nicht ausgesprochen, vielmehr folgt, wieder als persönliche Ansicht
(9 1.3 5e poi öokbei) der Hinweis, Melampus habe von Kadmos dem Tyrier
Auskunft über Dionysos erhalten können.

Vorausgesetzte Daten und eigene Schlüsse sind hier klar entfaltet. Vorausgesetzt

ist der Mythos, der Melampus mit dionysischem Ritual verbindet3,
ferner ein Gefühl des 'Befremdens' gegenüber dem Phallos-Ritual4 und
ausserdem der Kadmos-Mythos mit den Verbindungen zu Phönikern einerseits,
zu Semele-Dionysos andererseits. Die These der Entlehnung, auf die der Autor
zielt, wird methodisch bewiesen, indem zunächst (1.1) die Möglichkeit einer
unabhängigen Parallelentwicklung und dann (1.2) die einer Entlehnung in
umgekehrter Richtung ausgeschieden wird; zur Begründung dient im ersten
Fall eine reductio ad absurdum, während im zweiten Fall der Grundtenor des

ganzen Ägyptenberichts beschworen wird. Es bleibt nur noch (1.3) der rechte
Vermittler für den Kulturkontakt zu suchen. Dass alle Argumentation um
kulturelle 'Einflüsse' bis heute im Grund auf den gleichen Bahnen verläuft,
bedarf kaum der Hervorhebung. Wesentlicher ist wohl die Feststellung, dass
Herodot natürlich kein syllogistisches Schema benützt5, sondern die 'eleati-
sche' Form der Argumentation, die seit Parmenides und Zenon durch
'Fallunterscheidung' und reductio ad absurdum geprägt ist. Die Wiederaufnahme
der leitenden These ist auf dem Hintergrund der 'archaischen Ringkomposition'

zu sehen6.

Die folgenden Kapitel stellen das gewonnene Ergebnis in einen allgemeineren

Rahmen und beginnen mit einer kühnen Verallgemeinerung: (1) «So
ziemlich alle» Götternamen der Griechen kommen aus Ägypten. Diese These,
die wiederum am Anfang steht, ruht auf zwei Pfeilern, die begründend
nachgetragen werden: (2 1.1 pev yäp) 'Erkundung' ergibt, dass die Götternamen

3 Zu denken ist an die Heilung der 'rasenden' Frauen von Argos, Hdt 9, 34, eine dionysische
Version des Agrionia-Komplexes, vgl W Burkert, Homo Necans (Berkeley 1983) 168-179,
eine attische Parallelversion über die 'rasenden' Tochter des Eleuther und Dionysos Melanai-
gis (Suda |i 451) darf man vielleicht mit Dionysos Eleuthereus und der Phallagogie an den

Dionysien assoziieren
4 Deutlich auch in Heraklit B 15 50 Marcovich sowie den aitiologischen Erzählungen zur

Phallagogie (Burkert, a O 70), zudem ist Dionysos stets der 'neue', neu eingeführte Gott, vgl
Eur Bacch 219 256 272 467 usw

5 A B Lloyd, Herodotus Book Two- Commentary 1-98 (Leiden 1976) 232 (zu 2, 50) «H has

unsystematically and typically stated his conclusions before all the evidence has been
discussed Ch 50 belongs logically after Ch 52 » Zur eleatischen Logik W Burkert, Lore and
Science in Ancient Pythagoreanism (Cambridge, Mass 1972) 259f

6 J Beck, Die Ringkomposition bei Herodot und ihre Bedeutung fur die Beweistechnik (Hildes-
heim 1971)



Herodot über die Namen der Götter 123

von Barbaren kommen; (3 1.2) dann aber, nach eigener Meinung (öoksco 8'

rav), müssen sie aus Ägypten kommen. Das folgende begründet zunächst diese
zweite Aussage: (4 1.2.1 yäp 8p) Mit gewissen Ausnahmen sind die Götternamen

bei den Ägyptern seit je im Lande; (5 1.2.1.1) so sagen die Ägypter
selbst. (6 1.2.2) Die Ausnahmen stammen von den Pelasgern, ausser Poseidon;

(7= 1.2.3) dieser stammt von den Libyern, (8 1.2.3.1) denn bei ihnen ist
der Poseidonkult ursprünglich. Eine weitere Ausnahme ist noch anzuschliessen
(9 1.2.4 8' (öv): es gibt in Ägypten keinen Heroenkult. Damit ist Herodot so

weit, dass er die Anfangsthese wiederholen kann (2, 51, 1: 10 1 pev vuv):
Dies also kommt aus Ägypten, wobei auf weitere ähnliche Fälle im voraus
verwiesen wird (vgl. Kapitel 54-58).

Nun drängt sich aber, nachdem der Pelasgername gefallen ist, eine weitere

Ausnahme in den Vordergrund und fordert einen Exkurs im Exkurs, der
ein Kapitel (2, 51) füllt: (1) Auch die ithyphallischen Hermen stammen nicht
aus Ägypten, sondern sind von den Pelasgern zu den Athenern, von diesen zu
den anderen Griechen gekommen. (2 1.1 yäp) Begründung: Athener und
Pelasger waren in Attika in Kontakt; der zweite Teil der Begründung (1.2)
müsste lauten: Pelasger aber haben seit je mit ithyphallischen Hermen zu tun,
wie die Mysterien von Samothrake zeigen. Eben dieser Satz aber wird
unterdrückt durch das Schweigegebot der Mysterien: (3) «Wer aber in die Orgien
der Kabiren eingeweiht ist weiss, was ich meine»7. Explizit bleibt nur ein
Hilfssatz (4 1.2.1 yap): Die samothrakischen Mysterien gehen auf die
gleichen Pelasger zurück, mit denen die Athener Kontakt hatten. Damit lässt sich
die Anfangsthese wiederholen (5 1 wv): die ithyphallischen Hermen kamen
von den Pelasgern zu den Athenern, von diesen zu den anderen Griechen. Ein
Nachsatz (8e) nimmt nochmals Bezug aufs ausgefallene Argument (6 1.2): es

gibt einen ispö^ /.oyoc;der Samothrakischen Mysterien darüber.
Nach diesem Exkurs im Exkurs kehrt Herodot zur begonnenen Argumentation

zurück (2, 52), wobei das Stichwort 'Pelasger' allerdings bedeutsam
bleibt. Jene 'Erkundung' (1 Kapitel 50, 1.1) ergab, und zwar in Dodona,
dass die Pelasger 'früher' beim Opfer nur 9eoi, ohne weitere Namensnennung,
anzurufen pflegten. Es folgt (2) eine Etymologie des Wortes Seoivom Stamme
9s-8. Dann setzt eine historische Synthese ein, fortschreitend mit dem 'Verlauf
der Zeit': (3) 'Nach langer Zeit' erfuhren die Pelasger von den ägyptischen
Götternamen, mit Ausnahme von Dionysos, der jünger ist (vgl. 2, 49); (4)
'nach einiger Zeit' befragten sie das Orakel von Dodona; (5) dieses war das

7 Für uns tritt Kallim. Fr. 199, Varro L.l. 5, 58, Cic. N.d. 3, 56, Hippol. Ref. 5, 8, 9f., Serv. auct.
Aen. 1, 297; 4, 577 ein - keine dieser Stellen bei Lloyd (oben Anm. 5) 242, der sich mit
unpräzisen Hinweisen auf B. Hemberg, Die Kabiren (Uppsala 1950) begnügt.

8 Wieder aufgenommen wurde diese Etymologie von C. Gallavotti, SMSR 33 (1962) 25-43,
doch spricht alles für einen Stamm Of.a-, P. Chantraine, Dictionnaire etymologique de la

langue grecque (Paris 1968) 430.



124 Walter Burkert

älteste und damals einzige Orakel im griechischen Bereich; (6) es autorisierte
den Gebrauch der Götternamen; (7) von da an hielten es die Pelasger so und
(8) nach ihnen die Griechen. Der Gedankengang ist damit wieder zum
Ausgangspunkt zurückgekehrt: Die Götternamen sind zu den Griechen letztlich
aus Ägypten gekommen.

Doch Herodot führt seine historische Synthese weiter zu einem neuen
Zeithorizont, «neulich, sozusagen gestern» (2, 53): Genaue Kenntnis über
Göttergenealogie und Göttereigenart ist in Griechenland ganz jung. Denn Hesiod
und Homer sind, nach eigener Ansicht des Verfassers (öokeco), vor etwa 400
Jahren zu datieren - also weit nach Melampus, der vor den troischen Krieg
gehört9, und noch viel weiter nach jenem viel früher erfolgten Import zu den
Pelasgern -; sie aber sind es, «die eine Theogonie für die Griechen gemacht
haben, den Göttern ihre Beinamen gegeben haben, ihre Ehren und Werkbereiche

eingeteilt haben und Gestalten von ihnen bezeichnet haben» (2, 53, 2).
Ausgeschieden wird die Gegenthese, andere Dichter - man denkt an Orpheus
- seien vor Hesiod und Homer anzusetzen, wieder mit persönlicher Stellungnahme

(epovye Sokeeiv). Dann nennt Herodot zum Abschluss nochmals seine

Quellen: Informanten für den ersten Teil sind 'die Priesterinnen von Dodona'

- die blosse Ortsangabe (2, 52, 1) wird so konkretisiert -, «das spätere aber, das
sich auf Hesiod und Homer bezieht, sage ich».

Die folgende Erzählung über die Begründung des Orakels von Dodona
vom ägyptischen Theben aus setzt mit neuer Überschrift (xpr|arr|pio)v 8e rcepi)

neu ein: Dies ist ein weiterer Fall ägyptisch-griechischer Entlehnung; weitere
Hinweise auf Opfer-Mantik (2, 57, 3), auf «Feste, Umzüge, Bittprozessionen»
überhaupt (2, 58) schliessen sich an, und die dem ganzen zugrundeliegende
These wird als Begründung (reKpppiov) nochmals wiederholt: All dies ist uralt
in Ägypten, 'neu' in Griechenland (vgl. Kapitel 49,1.2; 50, 1.2.1). Damit ist der
Gesamtexkurs abgeschlossen, die Beschreibung der ägyptischen Feste nimmt
ihren Fortgang (2, 59-63).

Deutlich unterscheidet Herodot zwischen vorgefundenen Informationen
und eigenen Schlüssen. Es ist seine Annahme, dass die Götternamen letztlich
aus Ägypten kommen, es ist seine Datierung des Hesiod, Homer und der anderen

Dichter, die die Entfaltung des griechischen Pantheon so spät ansetzt.
Ergebnis seiner Rekonstruktion sind überhaupt die Zeithorizonte, die sich
ergeben: eine früheste Epoche, in der 'Pelasger' in Griechenland nur 'Götter'
überhaupt verehren, eine erste Akkulturation, als mit Billigung des Orakels die
Pelasger die fremden Götternamen übernahmen (und andere dazufügen),
dann die Epoche des Melampus und Kadmos, als Dionysos hinzukommt,
schliesslich weit nach dem Troischen Krieg die epische Götterdichtung. Die
'Pelasger', d.h. die Informanten, die er in Dodona befragen konnte und die

9 Herodot datiert Kadmos und damit Melampus '5 Generationen vor Herakles', 2, 44, 2.



Herodot über die Namen der Gotter 125

schliesslich als 'Priesterinnen' bezeichnet werden, sprachen nur davon, dass die
Götternamen «von den Barbaren» kommen (50, 1 ~ 52, 3); es ist Herodot, der
glaubt, diese Fremden identifizieren zu können.

Die Auskunft, auf die sich Herodot beruft und die er seiner ganzen
Konstruktion zugrundelegt, reduziert sich im Grund auf eine Angabe über einen
'ursprünglichen' Kult der 'Pelasger' - denn dass die Änderung dann durch ein
Orakel beglaubigt wurde, ist für Griechen eine Selbstverständlichkeit, also
wohl eher Rekonstruktion Herodots als unabhängige 'Auskunft'. «Früher
brachten die Pelasger alle ihre Opfer dar, indem sie fieoi dazu anriefen» (2, 52,
1). Diese Nachricht ist von Herodots Folgerungen unabhängig und zunächst
als gegeben anzuerkennen10. Freilich ist die Vermutung naheliegend, dass

auch ihr eine Rekonstruktion zugrundeliegt. Theorien über 'ursprüngliche'
Formen des Kultes sind bereits im 5. Jahrhundert im Schwange, begegnen uns
dann bei Piaton und vor allem im Werk des Theophrast 'Über Frömmigkeit'.
In diesem nun ist ganz deutlich, wie historische Schlüsse aus der Abfolge des

tatsächlich praktizierten Rituals gezogen werden: indem die Tieropfer als
bedenklich und daher 'sekundär' eliminiert werden, bleiben die Voropfer als

unschuldig-reine, 'ursprüngliche' Formen der Religion übrig, der Weihrauch
etwa, und die Gerstenkörner (oukoxuxctt). Schon Empedokles scheint ähnlich
verfahren zu sein". Dies führt für Herodots Information auf die Vermutung,
dass es in Dodona ein Voropfer gab, bei dem fieoi ohne weitere Namensnennung

angerufen wurden, und dass nachdenkliche Priester und Beobachter den
Schluss zogen, hier sei besonders Ursprüngliches bewahrt. An die relativ
unscheinbaren Opfer für 'Alle Götter', die aus dem mykenischen Knossos
bezeugt sind, darf man von fern erinnern12.

II

Herodots These vom ägyptischen Ursprung der griechischen Götternamen

ist seit langem mit einer speziellen Kontroverse belastet: Es ist nicht zu
übersehen, dass Herodot an anderen Stellen ausdrücklich Äquivalente
zwischen authentisch ägyptischen und griechischen Götternamen gibt und damit

10 Fur verschiedene Deutungen und Auswertungen dieser Angabe sei auf Lloyd (oben Anm. 5)
244 verwiesen, ferner H. W Parke, The Oracles of Zeus (Cambridge, Mass. 1967) 52-59, der
aber die Abschnitte 50-53 und 54-57 unterschiedslos zusammennimmt Das Problem der

'Pelasger' bei Herodot ist hier nicht weiter zu verfolgen.
11 Theophrast bei Porph Abst 2, 5, J. Bernays, Theophrastos' Schrift über Frömmigkeit (Berlin

1866) 40f - Plat Leg 782 c, Empedokles B 128 Nach gleicher Methode verfahrt noch
S Eitrem, Opferritus und Voropfer der Griechen und Römer (Kristiania 1915) 468 «Die
'Voropfer' gab es einmal als selbständige Opferhandlungen und galten damals den
'Geistern' ..»

12 M. Gerard-Rousseau, Les mentions rehgieuses dans les tablettes myceniennes (Pans 1968)
170-172. Älteres Material bei F Jacobi, ndvrei; 9eo( (Halle 1930)



126 Walter Burkert

voraussetzt, dass die ägyptischen und die griechischen Götternamen keineswegs

identisch sind. «Die Ägypter nennen den Zeus Amun» (2, 42, 5), entsprechend

heisst Apollon dort Horos (2, 144, 2; 2, 156), Dionysos Osiris (2,42,2; 2,

144, 2), Demeter Isis (2, 59, 2; 2, 156, 1), Artemis Bubastis (2, 137, 5; 2, 156),
Pan Mendes (3,46, 3) und Epaphos Apis (2, 153,2). Dass die Griechen fremde
Götternamen für übersetzbar hielten, dass es eine interpretatio Graeca gibt,
der später eine interpretatio Romana folgte, betrachtet man mit Recht als ein
Charakteristikum der alten Religionen, und Herodot ist der vorzüglichste
Repräsentant solcher Haltung. Wenn aber ägyptische Götternamen sich ins
Griechische übersetzen lassen, können die griechischen Bezeichnungen nicht ihrerseits

ägyptisch sein.
Eine Lösung des Widerspruchs hat bereits Stein in seinem Kommentar

vorgeschlagen, und viele sind ihm gefolgt: Bei der Entlehnung der 'Namen' sei

«nicht an lautliche Übereinstimmung» gedacht, es gehe vielmehr um die mit
dem Namen bezeichneten «eigentümlichen Typen, Charaktere und Kulte»13.
Doch ist diese Deutung ihrerseits wiederholt bestritten worden, so in einer
sorgfältigen Abhandlung von Richmond Lattimore und neuerdings im
Kommentar von Lloyd: Zu behaupten, dass oövopu nicht 'Name' oder zumindest
eben auch 'Name' bedeuten soll, heisse «to fly full in the face of lexicography»14.

Freilich sieht sich Lloyd selbst zu einem Kompromiss gezwungen,
indem er dann «names and concepts» (232) oder «names and personalities»
(245) paraphrasiert. Zudem erfordert die These, Herodot habe in aller
Schlichtheit auch 'Zeus' und 'Demeter' für eigentlich ägyptische Namen gehalten,

unbehagliche Zusatzhypothesen: Herodot müsste etwa angenommen
haben, Amun und Zeus seien ägyptische Alternativnamen, von denen gerade
der, der zu den Griechen kam, in Ägypten ausser Gebrauch gekommen sei
(Lloyd 205) - und doch versichert Herodot: «Bei den Ägyptern sind diese
Namen immer im Lande» (2, 50, 2).

Hier sollen nun nicht alle Detailprobleme der ägyptisch-griechischen
Götternamen nochmals diskutiert werden; gefragt sei vielmehr, in welchem
systematischen Kontext in der Epoche Herodots, in der zweiten Hälfte des
5. Jahrhunderts, über övöpata, 'Namen', nachgedacht wird. Es zeigt sich dann
sogleich, dass dies eben nicht eine lexikographische Frage ist, sondern mitten

13 Herodotos, erklart von H Stem I6 (Berlin 1901, urspr 1856) 62f zu 2, 50 Danach A Wiedemann,

Herodots zweites Buch (Leipzig 1890) 230, W W How/J Wells, A Commentary on
Herodotus I2 (Oxford 1928) 191, I M Linforth, Greek gods and foreign gods in Herodotus,
Umv of Calif. Publ in Class Philol 9 (1926) 1-25, bes 18f und (gegen Lattimore) Class
Philol 35 (1940) 300f, M. Pohlenz, Herodot der erste Geschichtschreiber des Abendlandes

(Leipzig 1937) 100; Kurt von Fritz, Griechische Geschichtsschreibung (Berlin 1967) I (2) 99,
Parke (oben Anm 10) 57

14 Lloyd (oben Anm 5) 203-205, hier 205 (zu 2, 43) R Lattimore, Herodotus and the names of
Egyptian gods, Class Philol 34 (1939) 357-365, ignonert wurde Steins These auch von
E Meyer, Forschungen zur alten Geschichte (Halle 1892) I 194



Herodot über die Namen der Götter 127

hineinführt in die ersten Sprachtheorien im Spannungsfeld zwischen Eleatik
und Sophistik. Theorie der Sprache, die eben damals auftritt, versteht sich
nämlich primär als eine Theorie über övöpata, über deren 'Richtigkeit' und
ihre Beziehung zu den 'Dingen', Ttpdypaia.

Aus unserer Sicht ist dieses erste Nachdenken über 'Namen' von einem
doppelten 'Noch-Nicht' gekennzeichnet: Wir nehmen für Logik und Sprache
als grundlegend die Unterscheidung von Eigennamen und Appellativa; eben
diese Unterscheidung, övopa Kuptov gegen Ttpooriyopia, geht aber erst auf die
Stoa zurück15. Wir unterscheiden am Wort zwischen Lautgestalt und Bedeutung,

signifiant und signifies dies ist de Saussures Wiedergabe der Distinktion
von CTT|pavvov und oripaivopevov, die gleichfalls von der Stoa stammt16. Die
älteren, undifferenzierten Reflexionen zu verstehen ist darum für uns nicht
leicht; um so deutlicher fallen uns in diesen von vornherein charakteristische
Schwierigkeiten auf.

Dies gilt besonders für die berühmteste, paradoxeste These über 'Namen',
die uns fürs 5. Jahrhundert bezeugt ist: die 'Namen' seien von 'Natur' gegeben,
(püoev xä övöpara. Sie wird in Piatons 'Kratylos' der Titelgestalt zugeschrieben,
was als historisch gelten kann; die Art freilich, wie die These dann in Pia tons
Dialog durchgespielt, ad absurdum geführt und in gewissem Sinne wiedergewonnen

wird, ist evidentermassen Piatons Werk17. Uns scheint unverständlich,
wie eine solche These je ernsthaft vertreten werden konnte, weil das

Gegenargument aus der Verschiedenheit der Einzelsprachen absolut durchschlagend
ist, 'stärker als ein Katapult', wie schon die antike Skepsis feststellt18. Und doch
scheint es vorbeizutreffen. Erhalten sind vielmehr in genuin 'vorsokratischer'
Tradition, von Piaton unabhängig, vier Argumente Demokrits gegen eben
diese These: Sie werde widerlegt durch die Tatsachen der Homonymie, der
Synonymie, der Änderung von 'Namen' und des Fehlens von erwartbaren
'Namen'; tioLücttipov, iaopporcov, (pcxobvupov), avtovupov - eben dass diese
eigenwilligen Termini Demokrits an Stelle der aristotelischen wie 'Homonymie'

und 'Synonymie' referiert werden, die später allein das Feld behaupten,

15 Chrysipp, SVF II 45 nr. 147; B Mates, Stoic Logic (Berkeley 1953, repr 1973) 11-26
16 Chrysipp, SVF II 38 nr. 122; II 48 nr 166, Mates, a.O. 11-13.
17 Kratylos' These Plat Krat 383 a (doch üicoatitpsi oüSev 384 a). Vgl. K Gatser, Name und

Sache in Piatons 'Kratylos', Sitzungsber Heidelberg 1974, 3 Die Zeugnisse über Kratylos bei
Diels-Kranz 65 Zur cpijoei-Theorie der Sprache H Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft

bei den Griechen und Romern2 (Berlin 1890) I 74-79, F. Heinimann, Nomos und Physis
(Basel 1945) 156-162; W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy III (Cambridge 1969)

204-219; D Fehling, Zwei Untersuchungen zur griechischen Sprachphilosophie, Rhein Mus.
108 (1965) 212-229, hier 218ff. (der aber auf den historischen Kratylos nicht eingeht und die
von Hemimann herangezogenen Hippokrates-Stellen ubersieht). Siehe jetzt E. Heitsch, Willkür

und Problembewusstsein in Piatons Kratylos, Abh. Mainz 1984, 11, bes 61-73, der als

eigentliche, versteckte Intention Piatons eben die Unterscheidungsfunktion der 'Namen'
herausstellt, övopu SiuKpuiKÖv zf]<; oüaiac; 388 bc

18 Sextus Math 1, 145, vgl Pyrrh Hyp. 2, 214



128 Walter Burkert

sichert die Authentizität dieses Zeugnisses19. Das Auffallendste ist, dass eben
das 'evidente' Argument von der Verschiedenheit der Sprachen fehlt. Die
Einwände konzentrieren sich auf das Verhältnis von sprachlichen Zeichen und
Gegenstandsbereich: dass das gleiche Zeichen auf Verschiedenes weisen kann
(Homonymie), dass verschiedene Zeichen aufs Gleiche weisen (Synonymie),
dass Zeichen sich ändern, dass Zeichen fehlen. Mit anderen Worten: Hier geht
es um Funktionen des signifie, nicht des signifiant, um Semantik, nicht um
Etymologie. Die Theorie von der 'naturhaften Richtigkeit' der Sprache hat
ihren sinnvollen Gehalt in der Hypothese, dass eine eindeutige Beziehung von
sprachlichem Zeichen und Gegenstand, von 'Namen' und 'Ding' bestehen
müsse, dass zu jedem Ding sein Name gehört und umgekehrt. Dann wäre
Sprache als Gesamtheit von 'Namen' in der Tat von Dingen, die övöpata von
den irpaynaTa abhängig. Dieses Verhältnis der eindeutigen Zuordnung wird
durch die Phänomene der Homonymie und (vollständigen) Synonymie in der
Tat gestört. Dass es noch in viel grundsätzlicherer Weise nicht zutrifft, dass

Sprache nicht Abbild von Dingen ist, sondern ihrerseits eine Welt im
Vorentwurf prägt, hat erst die neuere Sprachwissenschaft seit Wilhelm von Humboldt

erfasst und diskutiert20.
'Synonymie' gilt in der Regel als eine Entdeckung des Sophisten Prodikos21,

und es scheint dann leicht, als handle es sich um Kunstgriff oder
Methode unter bloss rhetorischem Aspekt. Das Demokrit-Zeugnis lässt
demgegenüber das prinzipielle Problem erkennen, das hinter Prodikos' Bemühungen
steht, und zeigt die Richtung, in die sie zielen: Es geht Prodikos darum zu
beweisen, dass es volle Synonyma in der Sprache gar nicht gibt, dass immer
feine Unterschiede bestehen, die jeweils nur ein Wort als treffend zulassen. So

kann die eindeutige Beziehung von Sprache und Gegenstandswelt scheinbar
'gerettet' werden.

Einen kosmogonischen Hintergrund solcher Überlegungen lässt der
Papyrus von Derveni erkennen: Der Verfasser, der im Umkreis des Diogenes von
Apollonia denkt und formuliert, sieht die Entfaltung der Welt, wie sie Anaxa-

19 Demoknt B 26 563 Luria Dagegen ist B 142 564 Luna zu streichen als Konfusion mit
einer typisch neuplatonischen Vorstellung M. Hirschle, Sprachphilosophie und Namenmagie
im Neuplatonismus (Meisenheim 1979).

20 W v Humboldt, Über die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaues, Ges Schriften
(Berlin 1907) VI 111-303, bes. 179f Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues
und ihren Emfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, ibid. VII 1-344;
wieder aufgegriffen als 'Whorfsche Hypothese', B. L. Whorf, Language, Thought, and Reality
(New York 1956) ~ Sprache - Denken - Wirklichkeit (Reinbek 1963).

21 M. Mayer, Prodikos von Keos und die Anfange der Synonymik bei den Griechen (Paderborn
1913); W Schmid, Geschichte der griechischen Literatur III (München 1940) 46f., Guthrie
(oben Anm 17) 222-224. Den Zusammenhang mit Demoknt B 26 sah A Momigliano, IV
Contributo alia storia degh studi classici e del mondo antico (Roma 1969; urspr 1929) 161 Vgl
auchG B. Kerferd, 77ie Sophistic Movement (Cambridge 1981)71 73 zu «a one-one relationship

between things and names».



Herodot über die Namen der Götter 129

goras beschrieb, in Korrelation zu einer Entfaltung von 'Namen'. Indem der
Kosmos sich differenziert und Gestalt annimmt, entsteht zugleich je der Ort
für ein neues Wort, nein, einen 'Namen', der 'genannt' wird: Die Dinge verteilen

sich, und so wurde 'Moira' genannt; sie finden sich zusammen in harmonischer

Ordnung, und so wurden 'Aphrodite', 'Peitho', 'Harmonia' genannt. «Die
Dinge waren schon vorher da, die Benennung aber, dass sie geworden seien,
erhielten sie, als sie sich abgesondert hatten» (f|p pey y[äp Kai ttpjöoSsv, covo-

pda9r| 8e ysvea[9at] stiel 8tsKpi9[r|)22. In dem wirren Durcheinander, das
nach Anaxagoras am Anfang stand, gab es noch keinen Ort für Sprache; erst
indem die Dinge sich differenzieren, gibt es ein 'Passen' der Namen gegenüber
den Dingen; der Terminus des Derveni-Autors hierfür ist Ttpoatpspetv. Ein
Satz bei Aristoteles lässt erkennen, dass diese Überlegungen auf Anaxagoras
direkt zurückgehen: Am Anfang steht die totale Mischung, dann aber «zeigen
sich die Dinge in ihren Unterschieden und werden als voneinander Verschiedenes

benannt»23.
Dieser Ansatz des Anaxagoras, den der Derveni-Autor weiterführt, bringt

ein wesentliches Moment ins Spiel, das die Rede von den övöpaxa sonst eher
verbirgt: Die 'Namen' in solcher Sprachbetrachtung stehen in einem gegenseitigen

Zusammenhang, ja in einem System; was sie kennzeichnet, ist die
Differenzierung gegenüber den anderen 'Namen'; was Sprache leistet, ist im
wesentlichen eben solche Differenzierung, ist Fixierung und Markierung von
Unterschieden; 'richtig' ist Sprache, insofern ihre Differenziertheit der Differenziertheit

der Wirklichkeit entspricht: övöpaxa wie rcpdypaxa, eine Abbildtheorie
im strikt logischen Sinn - damit ist die These von der 'naturgegebenen

Richtigkeit der Sprache' wieder erreicht.
Hinzuweisen ist noch auf eine Formulierung am Anfang der hippokrati-

schen Schrift 'Über die Natur des Menschen', auf die Felix Heinimann in
seiner Dissertation die Aufmerksamkeit gelenkt hat24: Nicht eines, sondern
vier Prinzipien gebe es für den Leib des Menschen und seine Gesundheit,
«und von diesen sind erstens nach dem Brauch die Namen geschieden und

22 Vorläufige Edition dieses Textes jetzt ZPE 47 (1982); der zitierte Satz' Kol. XVII 13f., vgl.
W. Burkert, La genese des choses et des mots, Les Etudes philosophtques 25 (1970) 443-455
(die dort vorausgesetzte Lesung mvopdoBri 8e £[ kucsto ist jetzt zu berichtigen).

23 Anst. Phys. 187 b 2 (nur der Anfang dieses Passus bei Diels-Kranz als 58 A 52):... (pouveaOai
5e Statpepovxa Kai TtpoaayopEueaOai exspa d/,/_r)>.mv Dies weist den Weg auch zum
Verständnis von Hdt. 1, 23 Sifiüpapßov nonjoavxd xe Kai övopaaavxa Kai öiödcavxa:
Zum Hervorbringen gehört die Namengebung (gegen A. Lesky, Geschichte der griechischen
Literatur3, Bern 1971, 262 u.a.m.).

24 Heinimann (vgl. Anm. 17) 158-160; zum Verfasser dieser Schrift, Polybos, vgl. H. Grense-

mann, RE Suppl. XIV (1974) 431-436, und derselbe, Der Arzt Polybos als Verfasser Htppo-
kratischer Schriften, Abh. Mamz 1968, 2. - Hemimann 157f. behandelt daneben Ilepi
xexvt)? 2 (VI 4 Littre CMG I 1, 10, 11), wo övöpaxa und eäöeu kontrastieren; hier ist doch
schon mit platonischem Einftuss zu rechnen, H. Dlller, Hippokrates, Schriften (Reinbek
1962) 188.

9 Museum Helveticum



130 Walter Burkert

keiner von ihnen hat den gleichen Namen, sodann ist auch von Natur ihre
Erscheinungsweise geschieden, und Schleim gleicht in nichts dem Blut noch
Blut der Galle noch Galle dem Schleim» (VI 40 Littre). Bezeichnungen und
Dinge kommen überein, insofern sie in gleicher Weise differenziert sind, so
dass es keine Überschneidungen gibt: Eines bildet das andere eindeutig ab,
und dies ist richtige Erkenhtnis. Dass als Gegenstand der övöpaxa hier das
Wort iSea auftritt, könnte übers Vorsokratische hinausweisen, liegt aber doch
nicht ausserhalb des Vokabulars von Herodot, zu dem nun endlich zurückzukehren

ist.
Herodot selbst hat an einer Stelle die differenzierende Leistung der

oüvöpaxa explizit gemacht (4, 45): Er zieht hier die Einteilung der einen Erde
in drei Erdteile, je mit Frauennamen benannt, in Zweifel: «Ich kann nicht
verstehen, warum es für die eine Erde dreifache Namen gibt kann auch
nicht diejenigen, die die Namen (ouvöpaxa) eingeteilt haben, fragen, woher sie
die Benennungen (erccovupiai;) genommen haben.» Hier also scheint die
Differenzierung der Namen übers Ziel hinausgeschossen zu sein, ist doch der
Gegenstand, genau besehen, eines. Die zugrundeliegende Überlegung über
rechte Namengebung aber ist dem, was bei Anaxagoras und dem Derveni-
Autor zu finden ist, durchaus gleichlaufend: Es geht um ein Sioupioai xä

oüvöpaxa, das der aussersprachlich gegebenen Differenzierung entsprechen
soll. Dabei verwendet Herodot im Zusammenhang der Grundoperation des

'Einteilern' das Wort oüvöpaxa, bei der Frage nach dem 'Woher' der Namen
dagegen EjKavopiip Der Versuchung, hierin eine überlegte und konsequente
Terminologie zu finden, etwa gar im Sinne der Unterscheidung von signifie
und signifiant, muss man freilich widerstehen25. Sprachtheoretisch explizite
Formulierungen sind bei Herodot gewiss nicht zu erwarten.

Wohl aber ist auf dem umrissenen Hintergrund die Intention von Hero-
dots These, dass die 'Namen der Götter' von Ägypten nach Griechenland
kamen, deutlicher geworden: Eben das 8ioopiaai xä oovöpaxa gegenüber
einer älteren, ungeschiedenen Einheit war es, was die Pelasger von den 'Fremden'

gelernt haben. Es geht nicht um einzelne, punktuelle Entsprechung von
Lautgebilden, sondern darum, dass ein System von Bedeutungen ein anderes
eindeutig abbildet. Eben darum ist Herodot sogleich aufs sorgfältigste bemüht
auszugrenzen, was keine Entsprechung hat, Dioskuren, Poseidon, Heroen

25 Herodot verwendet STt(üvvj|iir|, wenn die Herkunft des Namens im Blick ist, vgl. 5, 92 e (tö
ttatSi) ättö tt)<; ku^e/.ti^ ettcüvuqvriv Koyekoi; oüvopa ete9t|; insofern ist nur scheinbar 7, 61,
3 oövoga 69eto und xf|v EjKovuaiqv ectxov äquivalent. Zum Problem wird das Fehlen einer
Terminologie 2, 79, über Maneros/Linos: Kara e9vca oüvopa exEl> also verschiedene
'Namen', und doch ist man sich einig (auqcpEpexui) über die Identität der 'Person', doch der Weg
der Entlehnung ist in diesem Fall unklar, töv Aivov 6k69ev Ekaßov Toüvopu: Hier ist oüvopa
in anderem Sinne (Bedeutung) als zuvor (Lautgestalt) verwendet; die Herausgeber kommen
Herodot zu Hilfe, indem sie (seit Wesseling) roüvopu an der zweiten Stelle tilgen. - Ettcovupiri
heisst aber auch 'Beiname' einer Gottheit, 5, 45, 1 und so auch 2, 52, 1.



Herodot über die Namen der Götter 131

Was übrig bleibt, ist eine gegliederte Gesamtheit, die den griechischen
Polytheismus konstituiert. Er ist, laut Herodot, ein eindeutiges Abbild des ägyptischen

Göttersystems und historisch von diesem herzuleiten. Die Übersetzbarkeit

ist in dieser These keineswegs ausgeschlossen, sondern vielmehr erst
begründet.

Klare Überlegungen dieser Art auf dem Hintergrund der zeitgenössischen
Sprachphilosophie bei Herodot, dem scheinbar oft naiven, feststellen zu wollen,

kann Widerspruch erregen. Und doch findet sich in eben diesem
Zusammenhang ein offenbares Protagoras-Zitat: «Welcher Art die Götter an
Gestalt» sind, ÖKOtoi xs xivsc; tu eiSeu, 'weiss' man erst seit Hesiod und Homer (2,
53, 1); «welcher Art an Gestalt» die Götter sind, ÖTtoioi xtvs<; iösuv, erklärt
Protagoras in seinem berühmten Satz (B 4) prinzipiell nicht zu wissen. Die
Übereinstimmungen gehen, genau besehen, weiter: Die 'Undeutlichkeit',
ü5r|köxr|c;, des Göttlichen verhindert nach Protagoras das Wissen; für Herodot
ist etwa die geologische Wirkung des Erdbebens ein klarer Befund (ecpaivexo,
7, 129,4); den Gott Poseidon als dahinterstehende Ursache mag einsetzen, wer
'glaubt': Über den Bereich des 'Deutlichen' geht dies hinaus, wie auch mythische

Geographie ins 'Undeutliche', ätpave^, führt (2, 23). Was die Griechen
von ihren Göttern 'wissen', hat seinen Ursprung bei den Dichtern - das ist
ganz nahe bei Xenophanes; «Mir scheint, alle Menschen wissen über Göttliches

gleich viel» (2, 3, 2), d.h. doch so gut wie nichts. Auch Hesiod und Homer
waren Menschen26.

Die Entwicklung, die Herodot als Historiker rekonstruiert, von
undifferenzierten Sfeoi über das System gegenseitig abgegrenzter Namen zur vollen
Gestaltwerdung der Götter in der homerisch-hesiodischen Dichtung, mit
Göttergeburten, Götterfamilien, göttlichen Aufgabenbereichen, ist für ihn alles
andere als ein Fortschritt27. Allerdings folgt Herodot einem Xenophanes eben
nicht auf dem Weg zur schnellfertigen Polemik; sein Anliegen ist, erst einmal
zur Kenntnis zu nehmen, was die anderen zu sagen haben. Schon die ersten
Worte seines Werks markieren diese Haltung: Anstelle der naiv-selbstbewuss-
ten Anfänge der früheren Schriftsteller 'So spricht ...' - m.a.W.: so sage ich,
und so ist es28 - tritt die 'Darlegung der Erkundung', iaxopirn; ctTiöhe^u;. Eben
darum, weil in Fragen der Religion der Sachverhalt so wenig 'deutlich' ist, hat
zu ihrer Erklärung Herodots Reflexion einen anderen Weg gesucht und gefun-

26 Zu Herodots religiöser Haltung sei verwiesen auf Pohlenz (oben Anm 13) 97-106;
W. Schmid, Geschichte der griechischen Literatur II (München 1934) 613-618, G C. J.

Daniels, Religieus-Historische Studie over Herodotus (Diss. Nijmwegen 1946); G. Lache-
naud, Mythologies, religion et philosophic de l'histoire dans Herodote (Lille 1978) 115-164.
Herodote et l'histoire des religions; 177-223; Les dieux et le divin dans le devenir histonque -
Darlegungen, die sehr im Allgemeinen bleiben.

27 Gegen Lachenaud 197, der einen «progres decisif» erkennen möchte
28 Vgl. Buchanfange wie Hekataios FGrHist 1 F 1, Alkmeon Diels-Kranz 24 B 1, vermutlicher

Anfang von Heraklits Buch 'HpaK/xitou BÄöcnovoc; MiXqaiou Xoyoi; 68e



132 Walter Burkert Herodot über die Namen der Gotter

den: Religion ist kulturelle Tradition, die sich geschichtlich entfaltet. Nicht
zufallig gleicht Herodots Rekonstruktion in fast verblüffender Weise dem, wie
noch moderne Religionshistoriker sich die Entwicklung des Polytheismus gern
zurechtlegen29. Wichtiger als Einzelheiten aber ist das Prinzip, die Frage nach
der 'Richtigkeit' zurückzustellen zugunsten der Frage nach kulturellen
Zusammenhängen. Eben in seinen kühnen Konstruktionen erweist sich Herodot in
eminentem Mass als Historiker.

29 Nämlich von wenig differenzierten prähistorischen 'Vorstellungen' über den ausgeprägten
Polytheismus der alten Hochkulturen zu der speziellen Ausformung der griechischen,
'homerischen' Religion.


	Herodot über die Namen der Götter : Polytheismus als historisches Problem

