Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Mousa authigens : Bemerkungen zu einem Typ Pindarischer und
Baccylideischer Epinikien

Autor: Gelzer, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moboa addryevic

Bemerkungen zu einem Typ Pindarischer und Bacchylideischer Epinikien

Von Thomas Gelzer, Bern

Als die Alexandriner die Texte der Lieder und Gedichte der alten Dichter
sammelten und bearbeiteten, teilten sie sie fiir ihre Ausgaben auch in Grup-
pen ein. Sie versuchten dabei nach Moglichkeit Zusammengehoriges zusam-
menzuordnen und sich bei der Einteilung der Texte in solche Gruppen an
Gattungen der alten Dichtung selber zu halten. In manchen Fillen hatten sie
aber Schwierigkeiten, Kriterien fiir die Definition der Gattungen zu finden,
mit deren Namen sie ithre Gruppen bezeichneten, und dementsprechend fiir
die Zuteilung der einzelnen Gedichte zu ihnen. Wie sehr sie da im dunkeln
tappten, illustriert jene Diskussion um ein Lied des Bacchylides, das Kallima-
chos als Paian klassiert hatte, weil darin der Ruf in vorkam, wihrend Aristarch
es dann als dithyrambisch erklirte mit der Begriindung, es enthalte die Ge-
schichte der Kassandra und der Ruf in sei beiden Gattungen — Paian und Di-
thyrambos — gemeinsam, ihm deshalb den Titel ‘Kassandra’ gab und es den
Dithyramben zuteilte!. Ausser der Feststellung, dass es sich um Mythenerzih-
lungen handelt, scheint man kein anderes Kriterium fiir die Einreihung der
Lieder unter die Rubrik Dithyramben gehabt zu haben und befolgte deshalb
auch bei deren Anordnung ein rein dusserliches Prinzip: Die mit einem Titel
versehenen Mythenerzdhlungen wurden nach diesen Titeln alphabetisch ge-
ordnet2. Wenn also ein Gedicht oder ein Fragment unter einer solchen alexan-
drinischen Bezeichnung wie ‘Paian’ oder ‘Dithyrambos’ iiberliefert ist, so bie-
tet das keinerlei Gewédhr dafiir, dass es auch schon von den alten Dichtern
selber als der nach ihrer eigenen Definition mit diesem Namen bezeichneten
Gattung zugehorig betrachtet worden sein muss.

Ahnlich liegen die Dinge auch im Falle der Liedtexte, die sie unter der
Rubrik der Epinikien zusammenstellten. Das Kriterium fiir die Einteilung in
diese Gruppe war offensichtlich, dass im Text jemand als Sieger in Wettkdmp-
fen gepriesen oder mindestens genannt wurde. Auch das ist ein rein inhaltli-
ches Merkmal, und es stellt sich die Frage, ob und inwiefern es dazu tauglich
ist, eine Gruppe von Gedichten zu definieren, die nicht nur in einem Punkte

1 Der Text des Scholions (P. Oxy. 23, 2368) abgedruckt in Bacchylidis carmina cum fragmentis,
post B. Snell ed. H. Maehler (Leipzig 1970) 128; s. dazu praefatio p. L und R. Pfeiffer,
Geschichte der Klassischen Philologie. Von den Anfingen bis zum Ende des Hellenismus
(2., durchges. Aufi. Miinchen 1978) 164f. 271.

2 Siehe dazu B. Snell, praefatio zu Bacchylides (oben Anm. 1) IX.



96 Thomas Gelzer

eine inhaltliche Gemeinsamkeit, sondern auch ihrer poetischen Gestaltung
nach gemeinsame Merkmale enthilt, die sie als solche von anderen wie eben
Paiane oder Dithyramben unterscheidet. Jedenfalls ist es kein Kriterium, das
etwas iiber den Anlass zur Dichtung dieser Lieder oder iiber ihre Bestimmung
zur Darbietung bei einer bestimmten Gelegenheit oder vor einem bestimmten
Publikum aussagt. Freilich lassen sich diese Spezifikationen auch nicht mehr in
allen Fillen klar erkennen.

Aber es gibt doch geniigend andere Beispiele, die es erlauben, unter An-
wendung dieser Kriterien eine Gegenprobe im Hinblick auf die mégliche Ein-
heit oder Vielfalt der unter dem Titel Epinikien iiberlieferten Lieder zu ma-
chen. Dabei ergeben sich verschiedene Typen. Dafiir einige Beispiele: Es fin-
den sich poetische Episteln, die nicht aus Anlass eines bestimmten Sieges ver-
fasst und auch nicht zur Auffithrung an einem irgendwie gekennzeichneten
Fest bestimmt sind?. Andere Lieder sind zwar zur Auffithrung an einem Fest
bestimmt, aber auch nicht aus Anlass eines bestimmten Sieges gedichtet4. In
beiden Typen werden ein oder mehrere dltere Siege genannt, und die vormali-
gen Sieger werden dafiir gepriesen; aber beide sind nicht wirkliche Siegeslie-
der in dem Sinne, dass sie speziell zur Feier eines Sieges dienen. Aber auch
unter denen, die zur Feier eines Siegers fiir einen bestimmten neu gewonnenen
Sieg gedichtet sind, lassen sich verschiedene Typen unterscheiden. So gibt es
einige Lieder, die fiir ein Fest zu Ehren einer Gottheit oder eines Heros ver-
fasst sind, in dessen Rahmen auch ein Sieger gefeiert wird und gelegentlich
auch dieser Gottheit oder diesem Heros seinen Siegeskranz weiht’, und

3 Keinen aktuellen Sieg hat P. 3 zum Anlass, in der Pindar von jenseits des Meeres aus (68f. 76)
zu Meter in Theben (77f.; s. dazu W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und
klassischen Epoche, Stuttgart 1977, 276f.) fiir Hieron in Syrakus (70. 80) zu beten verspricht.
Darin wird nur ein fritherer Sieg erwidhnt (73f.). 1. 2 soll durch Nikasippos (47f.) nach dem
Tod des Siegers Xenokrates (37) dessen Sohn Thrasybul tiberbracht werden. Der Isthmien-
sieg (12—-17) ist nicht datierbar, und es ist nicht klar, wie lang er schon zuriickliegt. E. Thum-
mer (Pindar, Die Isthmischen Gedichte, Heidelberg 1968/1969, Bd. 2, 36-38) u.a. wollen
darin trotzdem ein aktuelles Siegeslied post mortem erkennen. P. 4 ist eine von Pindar
gesandte (277-279) Supplikation fiir den verbannten Damophilos (262-299), fir die ein
aktueller Sieg zum Anlass genommen, aber nicht als solcher gefeiert wird (1-3. 66f.; der Sieg
in P. 5 gefeiert). Trotz verschiedenartiger Ansitze ist es bisher nicht gelungen, Einigkeit
dariiber zu erzielen, fiir was fiir einen Sieg Hieron in P. 2 gelobt werden soll (vgl. dazu
H. Lloyd-Jones, Modern interpretation of Pindar: the Second Pythian and Seventh Nemean
odes, Journ. Hell. Stud. 93, 1973, 109-137, Forschungsgeschichte dort 117-119; M. R. Lefko-
witz, The Victory Ode, Park Ridge 1976, 164-170). Der neueren Forschung ist nur das Bestre-
ben gemeinsam, sie nicht mehr als ‘poetischen Brief” zu erkldren, wie sie noch P. Von der
Mihll (Der Anlass der zweiten Pythie Pindars, [diese Zeitschr. 15, 1958, 215-281 =] Ausg. K1
Schr., Basel 1976, 165-193) verstanden hatte.

4 Z.B. N. 3 im Thearion von Aigina (64-70), wohl als Aristokleides das Amt eines 3sapoc
bekleidete; vgl. die Lieder zu Amtseinsetzungen von Beamten N. 11 und Bacchyl. Ep. 14B
(s. dazu H. Maehler, Die Lieder des Bacchylides, Leiden 1982, 1. Teil Die Siegeslieder, I. Edi-
tion des Textes mit Einl. und Ubers. 136f. und II. Kommentar, 302f.).

5 Feste und Weihungen an Goétter und Heroen z.B.: O. 3 Dioskuren in Akragas (11. 34f. 39f.);



Moboa avdryevnic 97

schliesslich zwei Typen von Siegesliedern im engeren Sinn. Davon sind die
einen fiir ein spezifisches Siegesfest gedichtet, das zu Ehren des Siegers nach
seiner Riickkehr vom Wettkampfort in seiner Heimat gefeiert wird, die andern
dagegen zur Darbietung bei einer Siegesfeier am Wettkampfort selber, vor der
Heimkehr des Siegers in seine Heimat, bestimmt.

Es stellt sich also die Frage, ob sich an den Liedern nach solchen Kriterien
unterschiedener Typen auch entsprechende spezifische Eigentiimlichkeiten der
dichterischen Gestaltung feststellen lassen, die sie untereinander als zusam-
mengehorig erweisen und von denen anderer Typen in charakteristischer
Weise abheben. Das wiirde dann bedeuten, dass diese Typen, oder wenigstens
diejenigen unter ihnen, fiir die das zutrifft, auch im poetologischen Sinne als
eigenstindige Gruppe zu betrachten wiren. Unter diesem Gesichtspunkt sol-
len hier die Lieder eines Typs der Siegeslieder im engeren Sinne, nimlich
derjenigen, die fiir die Auffithrung an einer Siegesfeier am Wettkampfort sel-
ber bestimmt waren, untersucht werden.

Beispiele fiir Siegeslieder am Wettkampfort und ihre Formen

Von beiden Dichtern haben wir mehrere solche Lieder®. In einigen Fillen
sind sie uns zusammen mit solchen erhalten, die fiir ein Fest in der Heimat des
Siegers bestimmt waren. Zu diesen gehdren von Pindar O. 4 fiir Psaumis von

0. 6 Hera in Stymphalos (88f.); O. 9 Aias in Olynth (109-112; s. dazu P. Von der Miihll, Der

Grosse Aias, [Rektoratsprogramm Basel 1930 =] Ausg. Kl. Schr., oben Anm. 3, 446f.); O. 8

Zeus in Olympia (9-10); P. 5 Karneen in Kyrene (77-93); P. 11 Ismenion in Theben (1-11);

N. 5 Aiakos in Aegina (53f.); N. 8 Aiakos in Aegina (13-16); I. 3/4 Herakles in Theben (79—

86); (Isthmien) fr. 6 cf Oschophorien in Athen; Bacchyl. Ep. 13 zusammen mit N. 5 fiir
_ Aiakos in Aegina? (vgl. 72-75. 91-99. 166f%.).

6 Pindar hier zitiert nach Pindarus, post B. Snell ed. H. Maehler, I Epinicia (Leipzig $1980), 1T
Fragmenta. Indices (Leipzig 41975); Bacchylides Epinikien (zitiert Ep.) nach Maehler 1982
(oben Anm. 4), Ubriges nach Snell/Maehler 1970 (oben Anm. 1). Da es hier nicht um Text-
kritik geht, werden Ergénzungen von Papyrustexten nicht als solche gekennzeichnet. — Zur
Entscheidung, ob ein Lied am Wettkampfort oder anderswo aufgefiithrt worden sei, ist man
ganz auf die Hinweise im Text selber angewiesen. Alle acht im folgenden genannten Lieder
enthalten Erwdhnungen, die als Argument fiir Auffiihrung am Wettkampfort interpretiert
werden konnen, nimlich die Nennung von Ort und Gott des Wettkampfs und Umstidnden
der Herkunft der Ehre des Sieges wie Wettkampf, Bekrinzung und Feier des Siegers und
Neuheit seines Gliicks, in folgenden Versen: O. 4, 1-5. 5-12; O. 11, 7f. 12-14; P. 6, 3-9. 16—
19; P.7,4.10-12; N. 2, 1-5. 14f. 24f.; Ep. 2,3-7. 11-14; Ep. 4, 1-6. 14-16; Ep. 6, 1-3. 6. 14-16.
Wer zugunsten eines anderen Orts der Auffithrung argumentieren will, muss und kann dafiir
andere Stellen anfiithren. Die Hinweise sind oft nicht eindeutig, und deshalb sind seit Boeckh
und Dissen bis heute zu manchen Liedern verschiedene Vermutungen geiussert worden, die
hier nicht aufgezihlt werden miissen. Die Entscheidung kann nicht fir jedes Lied einzeln,
sondern nur durch Vergleichung mehrerer analoger Fille plausibel begriindet werden. Zu
den Argumenten, die hier zugunsten der Annahme einer Auffithrung dieser acht Lieder am
Wettkampfort geltend gemacht werden, s. unten S. 111f.

7 Museum Helveticum



98 Thomas Gelzer

Kamarina mit dem Wagen (wohl zum selben Sieg O. 5 von einem Anonymus)
und O. 11 fir Hagesidamos von Lokroi Epizephyrioi als Knabe im Faust-
kampf (mit O. 10), von Bacchylides Ep. 2 fiir Argeios von Keos als Knabe im
Faustkampf am Isthmos (mit Ep. 1), Ep. 4 fiir Hieron von Syrakus mit dem
Viergespann in Delphi (zur Feier desselben Sieges in Aitna P. 1) und Ep. 6 fiir
Lachon von Keos als Knabe im Stadionlauf in Olympia (mit Ep. 7)’. Von
Pindar kommen dazu drei weitere ohne ein solches Pendant, zwei fiir Athener:
P. 7 firr den Alkmeoniden Megakles mit dem Wagen und N. 2 fiir Timodemos
aus Acharnai im Pankration, und schliesslich eines, das eine etwas andersar-
tige Bestimmung hat als die anderen, indem darin nicht in erster Linie der
Sieger selber, sondern sein junger Sohn gepriesen wird: P. 6 fiir Xenokrates
und Thrasybul von Akragas mit dem Wagen. Dieses letzte hebt sich in mehrfa-
cher Weise von den anderen ab; aber es ist doch auch am Festort sogleich nach
dem Sieg gedichtet worden und bietet deshalb besonders interessante Ver-
gleichsméglichkeiten.

Die Siege, denen diese acht Lieder gelten, stammen von allen vier grossen
Wettkampfstitten, betreffen hippische und gymnische Agone sowie die zwei
Altersklassen von Knaben und Minnern. Sie bieten also eine verhéltnismassig
repriasentative Ubersicht. Betrachtet man sie miteinander, so fallen sogleich
gewisse gemeinsame Ziige ins Auge. Einmal ihr geringer Umfang: Zdhlt man —
um sie einigermassen kommensurabel zu machen — die antiken k®\a8, so erge-
ben sich drei Gruppen. Die zwei kiirzesten haben um 15 (Ep. 2: 14; Ep. 6: 16),

7 B. Snell, Bacchylides, praef. XLII mit Anm. 3 vermutet (wie hier angenommen wird), dass
Ep. 6 wie Ep. 2 «ex tempore» gedichtet und in Olympia «ante domum victoris» (cf. V. 14)
gesungen worden sei, Ep. 7 dagegen zum Siegesfest in Keos. H. Maehler lasst die Frage, ob
das V. 14 erwihnte «Haus» auf eine Auffihrung in Keos oder Olympia deute, offen in Bac-
chylides. Lieder und Fragmente gr. u. dt. (Berlin 1968) 140. In seinem Kommentar (oben
Anm. 4) dussert er zwei gegenteilige Meinungen: S. 71, wo er auf die Parallelen mit Ep. 4 (am
Wettkampfort aufgefithrt) hinweist, spricht er von «dem ebenfalls sehr kurzen, am Wett-
kampfort aufgefithrten Lied B. 6». S. 132 deutet er aber npodopoig dodaic (Ep. 6, 14) als
Siegerehrung mit Geséingen, «die vor dem Haus seines Vaters Aristomenes in Keos oder in
dessen Vorhalle aufgefiihrt werden» und schliesst umgekehrt aus der in Ep. 7, 1-3 angerufe-
nen ‘Apépa der Siegerehrung, dass Ep. 7 «sehr wahrscheinlich in Olympia aufgefiithrt wor-
den» sei. Dem ist entgegenzuhalten: 1. Mit dem 36poc, vor dem Ep. 6, 14 die doidai gesungen
werden, ist nicht ein Privathaus, sondern der Zeustempel in Olympia gemeint, vor dem, wie
vor dem des Apollon in Delphi P. 6 und P. 7, das Lied zur Siegesfeier gesungen wird (d6pog
= Tempel P. 7, 11; N. 7, 46). Er wurde erst 468—-456 gebaut und konnte daher in fritheren
Olympien nicht erwdhnt werden. 2. Ep. 6 ist in seinem Aufbau und seiner Ausdrucksweise
nach Ep. 2 und Ep. 4 so dhnlich, dass die Verwendung desselben Musters durch Bacchylides
in der gleichen Situation und filr den gleichen Zweck sehr wahrscheinlich ist. 3. Dass Ep. 7,
Iff. der personifizierte Siegestag als Ausgangspunkt des Lobes angerufen wird, ist nicht an-
ders zu bewerten, als wenn in Ep. 11, 1 Nika selber angerufen wird; Nixa schickt Ep. 12, 4ff.
den Dichter als Boten nach Aegina, beidemal in einem Lied fiir das Siegesfest in der Heimat
des Siegers.

8 Zu den x@ia s. Pfeiffer, a.0. (oben Anm. 1) 229ff.; die Pindarischen hier nach Heynes
Zihlung.



Moboa abdryevig 99

drei um 20 (Ep. 4: 20; O. 11: 21; P. 7: 23), zwei um 40 (N. 2: 40; O. 4: 42). Nur
P. 6 ist deutlich langer (54). Der Kiirze entsprechen einfache Formen: Die eine
Halfte besteht aus je einer Trias (O. 4; O. 11; P. 7; Ep. 2), die andere ist mono-
strophisch (2 Str. Ep. 4 und 6; 5 Str. N. 2; 6 Str. P. 6). Diese kleinen Formen
sind also fur diesen Typ tiblich.

Das Lied als Botschaft und Zeugnis

Auf die wesentliche Funktion dieser Lieder weisen die Dichter mit den
Metaphern hin, durch die sie ihre Bedeutung beschreiben. Ein gutes Beispiel
bietet Bacchylides Ep. 2. Der Dichter ldasst ®npo vom Isthmos als Eilboten die
Nachricht vom Sieg des Argeios nach Keos bringen (1ff. &iov ... &¢ Kéov ...
eEpovs’ dyyeliav, 6ti...), die Nachricht stilisiert er wie die von einer gewonne-
nen Schlacht vom Schlachtfeld in die Heimat der Kdmpfer (4f. 61t payac
Ipacvyepoc ... apato vikav). Noch deutlicher den Charakter des reinen Sie-
gesbulletins hat das noch kiirzere Ep. 6. Da wird schlicht mitgeteilt (1f.): «La-
chon hat ... erlost den ... Erfolg im Lauf ... an des Alpheios Fluten ...». Der
Aufbau dieses kurzen Liedchens ist so dhnlich mit dem des vorigen, dass ihre
identische Funktion auf der Hand liegt. Man muss also wohl annehmen, dass
der Schluss mit der Aussage (10-16) «dich aber ehrt jetzt ... der Hymnos der
Urania Nikas wegen ... mit Gesang vor dem Tempel (des V. 1 erwihnten Zeus),
weil (611) du mit deinem Sieg im Stadion Keos Ruhm verschafft hast», mit der
Nennung von Abgangs- und Empfangsort dieser (gegeniiber 4-9) neuen Eh-
renmeldung geniigt®, um diese Zweckbestimmung anzudeuten, zumal ja noch
der mittlere Abschnitt in beiden Liedchen (Ep. 2, 6-10; Ep. 6, 4-9) darauf
hinweist, dass der Sieger nun auch zu denen gehért, die in die offizielle Sieger-
liste seiner Heimat eingetragen werden. Das wird nach dem Eintreffen dieser
Nachricht geschehen. Diese beiden kleinen Lieder geben sich damit als ganze
gewissermassen als Dokument, das diese ehrenvollen Konsequenzen auslost.
Um das verstindlich zu machen, geniigen diese Hinweise, und der Dichter
braucht nicht mehr zu sagen und nicht deutlicher zu reden, denn alle Beteilig-
ten — der Sieger und das Publikum — wissen lingst genau, worum es geht.

Auch Pindar verwendet das Bild von der Nachricht, Botschaft, Meldung
(&yyelia) vom Siege. Am nichsten vergleichbar ist das Lied fiir Psaumis von
Kamarina (O. 4). Zu Beginn ruft er Zeus, den Herrn des Ortes, an (11, vgl. Ep.
6, 1). Dessen Horen, die in Gesingen wirbeln (076 ... 4018 2, vgl. Ep. 6, 14f)),
sandten ihn als Zeugen zu diesem Wettkampf, und wenn es den Gastfreunden
gut geht (d.h. wenn sie eben siegen), so freuen sich sogleich die Edlen iiber die
siisse Botschaft (5 ayyeiiav moti yAvkeiav, vgl. Ep. 2, 3 dyyeiiav). Dann bittet
er den Zeus, der auch auf dem Aitna — in der Heimat des Siegers — waltet!?,

9 Vgl oben Anm. 7.
10 Die Erwdhnung des Zeus vom Aitna (6f.) nach der des Zeus von Olympia (1f.), die man als



100 Thomas Gelzer

nimm dieses Olympiensiegeslied!! gnddig an der Chariten wegen (8f. *OAvp-
nmovikav deEar Xapitov & Ekatt Tovoe kdpov, vgl. Ep. 6, 11 duvoc €xatt
Nikag), und daraufhin stellt er in Zhnlicher Gedankenfithrung den Ursprung
dieses Liedes dem Zielort des Ruhms gegeniiber (10—12): Denn es kommt vom
Wagen des Psaumis, der mit dem Olzweig von Olympia bekrinzt bestrebt ist,
fur Kamarina xtdoc zu erwecken (vgl. Ep. 6, 15f.; x0doc Ep. 6, 3). Zwar sind es
bei Pindar die Horen, die mit dem Gesang, und Chariten, die mit dem Sieg
zusammengebracht werden (vgl. immerhin Ep. 2, 2f. yapitovopov ayyeiiav),
wihrend Bacchylides seinen Gesang der Muse zuschreibt (Ep. 2, 11; Ep. 6, 11;
Ep. 4, 7f.). Aber die Vorstellungen und ihre Reihung sind doch sehr dhnlich,
und Pindar beniitzt auch mehrmals dieselben Worter. In reicher ornamentier-
ter Ausfithrung folgt er damit weitgehend derselben Konvention. An der Stelle
in der Mitte, wo bei Bacchylides auf andere Siege aus der Heimat des Siegers
verwiesen wird (Ep. 2, 6—10; Ep. 6, 4-9), steht bei ihm der Hinweis auf den
Zeus der Heimat des Siegers (O. 4, 6-7), wohl als Ersatz dafiir, denn von Psau-
mis und von Kamarina sind offenbar keine fritheren Siege zu melden. Thm
wird dafiir gewiinscht, der Gott moége ithm zukiinftig weitere gewidhren (O. 4,
12f). Daran kniipft er einen zweiten Teil, der sich, als Begriindung fiir die
Erfiillbarkeit dieses Wunsches, dem Lob der Person des Psaumis zuwendet
(14-27). Dazu war wiederum bei den beiden Knaben aus Keos nicht viel zu
sagen (Ep. 2 und 6), mehr dagegen, wo es auch bei Bacchylides um den olym-
pischen Wagensieg eines grossen Herrn aus Sizilien geht (Ep. 4 fiir Hieron).
Im Zusammenhang einer komplizierteren Metaphorik, aber ebenfalls
dhnlicher Vorstellungen, verwendet Pindar das Bild von der Siegesbotschaft
schon 490 in P. 6. Hier entwickelt er die Bilder aus der Situation des festlichen
Zuges, der zur Feier des Sieges zum Tempel des Apollon hinaufzieht (1-3),
zum Nabel der Erde, wo den Emmeniden, Akragas und Xenokrates bereits ein
unzerstorbares Pythiensieg-Schatzhaus von Hymnen bereitsteht (5-14). Des-
sen Front wird den dem Xenokrates, Trasybul und dem ganzen Geschlecht
gemeinsamen Sieg mit dem Wagen in den Falten von Krisa melden (dnayye-
A€l 18). Pindars Lied — im Bilde des Schatzhauses — ist also auch hier Triager
der Botschaft, und auf dieses dnayyeAel hin ist die ganze vorhergehende Reihe
der Vorstellungen und Bilder angelegt: Auf diese Botschaft ist die Aufmerk-
samkeit gleich mit dem ersten Wort gerichtet, mit der Aufforderung dxovoarte.
Die Botschaft ist also hier eine offizielle Proklamation. Damit wird auch hier
der erste Teil mit dem dokumentarischen Programm abgeschlossen (1-18),

Argument fiir Auffithrung in Kamarina anfiihren kann, hat U. v. Wilamowitz-Moellendorff,
Pindaros (Berlin 1920) 418 plausibel erklidrt: «Das Lied gehort dem Herrn des Ortes, aber ein
Sikeliote hat gesiegt, so gilt es zugleich dem Zeus des Aetna, und der wird wieder mit einer
wuchtigen Periphrase bezeichnet.»

11 xdpoc hier in der Bedeutung ‘Siegeslied’; das Lied dauert lange und erhilt den Ruhm (10),
nicht ein ‘Festzug’.



Moboa ab3iyevig . 101

und es folgt die Uberleitung (19f.) zum Preis des einen Thrasybul, der im
folgenden als Repriasentant der siegreichen Emmeniden gepriesen wird, dhn-
lich wie in O. 4. Den Chariten ist hier am Anfang Aphrodite zugesellt (1f.),
doch wohl deshalb, weil es dann eben um den persénlichen Preis eines véog
geht!2,

Einen besonderen Charakter gibt Pindar seiner Siegesmeldung auch in
O. 4. Die Horen des Zeus haben ihn dort als Zeugen dieser vornehmsten Wett-
kimpfe nach Olympia geschickt (3 DynAotatev paptop’ aE3rov). Seine Bot-
schaft wird damit zum Attest fiir den Sieger. Das ldsst noch deutlicher den
offenbar von den Siegern gewiinschten dokumentarischen Sinn dieser Lieder
erkennen.

Der dokumentarische Charakter und die Funktion dieser Lieder

Als Botschaft, Nachricht, Zeugnis geben sich diese Lieder. Das ist zu-
nichst insofern bemerkenswert, als sie sich ja an ein Publikum von Leuten
wenden, die selber beim Wettkampf und beim Sieg zugegen waren und somit
selber Zeugen fir die Richtigkeit des Gesagten sein konnten und keiner Be-
nachrichtigung bedurften.

Aber wer ist dieses Publikum? Es ist ein anderes als dasjenige, das mit den
Liedern in der Heimat des Siegers angesprochen wird. Dort sind es Mitbiirger
des Gefeierten, von denen wohl, je weiter ihre Heimat vom Festort entfernt
lag, um so weniger selber beim Siege zugegen waren. Thnen musste also die
Siegesnachricht itberbracht werden, und so stellt es auch Bacchylides dar (Ep.
2, 1ff.). Am Wettkampfort hingegen sind Griechen von allen Enden der grie-
chischen Welt versammelt. Und eben sie sind dazu geeignet, die Nachricht
vom Sieg und den Ruhm des Siegers bis an die Sdulen des Herakles zu verbrei-
ten. Ihn fiir diese Verbreitung festzuhalten, ist also eine wesentliche Funktion
dieser Lieder. Wihrend die Mitbiirger des Siegers diesen, seine Familie und
seine Heimat genau kennen, sind die am Festort Versammelten Fremde, de-
nen gerade das mitgeteilt werden muss. Denn das sollen sie ja als Nachricht
mitnehmen. Deshalb haben diese Lieder wirklich die Funktion eines Doku-
ments, das Triger einer Nachricht ist. Der dokumentarische Charakter tritt
deshalb in den Liedern dieses Typs viel stirker und ausschliesslicher zutage als
in jenen andern Liedern, die zur Auffithrung in der Heimat des Siegers oder an
einem von seinen Freunden veranstalteten Fest bestimmt sind. Von der Doku-
mentationsfunktion und von der Ausrichtung auf eine panhellenische Festver-
sammlung her lassen sich eine ganze Reihe der diesen Liedern eigentiimlichen
Merkmale verstehen. Sie sind einzeln fast alle auch in anderen Liedern anzu-

12 Siehe dazu P. Von der Miihll, Persénliche Verliebtheit des Dichters?, (diese Zeitschr. 21, 1964,
168-172 =) Ausg. Kl. Schr. (oben Anm. 3) 231-237, dort 231.



102 Thomas Gelzer

treffen; aber ihre Haufung und die Priponderanz ihrer Bedeutung ist fiir diese
Lieder typisch.

Fast liickenlos sind darin die folgenden dokumentarischen Programm-
punkte ausgefithrt: die Namen des Siegers, seines Vaters und seiner Heimat,
dann Bezeichnungen des Siegesortes, der Sportart, des Sieges — die letzten drei
gelegentlich in konventionellen Umschreibungen. Die Angaben zur Person
werden gelegentlich ergénzt durch die Nennung des Namens des Geschlechts
in den Fillen, wo ein solcher existiert oder wo seine Nennung eine besondere
Rolle spielt. Dazu konnen weitere Informationen kommen iiber frithere Siege
des jetzigen Siegers, seiner Verwandten oder seiner Mitbiirger. Es ist also leicht
einzusehen, was Sieger und Auftraggeber von diesen Liedern in erster Linie
erwarten und warum ihnen gerade an dieser Dokumentation so viel liegt.

Die Regelmissigkeit, mit der die Dichter sozusagen das Formular der
dokumentarischen Programmpunkte ausgefiillt und in diesen kleinen Liedern
wiedergegeben haben, die offensichtlich den Absichten ihrer Auftraggeber
entsprach, setzt eine entsprechend ausgerichtete Aufmerksamkeit und Merkfi-
higkeit des Publikums voraus. Wenn sich also Abweichungen von der konven-
tionellen Norm finden, so wird zu untersuchen sein, ob nicht auch damit be-
stimmte Absichten verbunden sind, die uns allerdings nicht mehr unbedingt in
allen Fillen durchschaubar sein miissen. Auch dafiir einige Beispiele, bei de-
nen eine plausible Erklirung moglich ist.

Auffillig ist etwa, wenn eine so wichtige Information wie die Nennung
des Vaters des Siegers fehlt. Das ist der Fall in P. 6, wo dagegen auch einige
Zusitze zu den iiblichen Personalangaben stehen. Das Lied gilt einem doppel-
ten Zweck. Es soll sowohl der Sieg mit dem Wagen an den Pythien wie ein
junger Mann, Thrasybul, besungen werden, der zwar zur Familie der Sieger
gehort und offenbar als deren Reprisentant mit dem Gespann in Delphi an-
wesend war, aber doch nicht selber als Sieger in seinem eigenen Namen ge-
priesen werden konnte. Das Lied ist (5f.) fir die Emmeniden, Akragas und
Xenokrates (in dieser Reihenfolge) bestimmt, und mit der spiter folgenden
Anrede an Thrasybul (15f.) ist die Aussage verbunden, dass der Ruhm des
Sieges «deinem Vater» (Xenokrates) und «dem Geschlecht gemeinsam» (den
Emmeniden) gehore. Im Schlussteil wird nochmals der Vater erwdhnt und
dazu der Chef des Hauses, Thrasybuls Oheim Theron (46), beide aber ohne
Namensnennung. Aber auch Xenokrates ist nicht eindeutig als Sieger gefeiert.
Es fehlt die Nennung von dessen Vater Ainesidamos, der hingegen genannt
wird in den Liedern, in denen sein Bruder Theron allein als Sieger gepriesen
wird (O. 2, 46; O. 3, 9). Damit ist in der Schwebe gelassen, ob offiziell die
Emmeniden, Xenokrates oder gar Theron zum Sieger ausgerufen worden
seien, offenbar deshalb, weil das Lob auf den Nicht-Sieger Thrasybul konzen-
triert werden soll.

Der Name des Vaters (Hippokrates) fehlt auch in P. 7 fiir den Alkmeoni-



Moboa abdryevig 103

den Megakles. Hier sind der Ruhm und die Verdienste der ebpvc3evig yeved
der Alkmeoniden (2f) der Punkt, auf den die Aufmerksamkeit gesammelt
wird. Sie und die Heimat Athen sind zuerst genannt als wiirdiges npooipiov
(1f.). Denn diese natpa und dieser oikog, wird dazu erklirt, hitten in Hellas
den hervorragendsten Namen (5-8), und das wird noch begriindet: Sie als
Biirger von Athen haben in allen Stddten diesen Ruf, weil sie den Tempel des
Apollon in Delphi gebaut haben (9-12). Der Sieg des Megakles wird einge-
reiht in eine Liste der berithmten Siege seiner selbst und seiner Vorfahren (17),
ohne dass unterschieden wird, welche davon ihm gehoren. Wie in P. 6 soll also
in der Schwebe gelassen werden, ob zum jetzigen Sieg die Alkmeoniden oder
Megakles als Sieger ausgerufen worden sind. Als seiner Vorfahren wiirdiges
Glied dieses grossen Hauses soll er erscheinen, nicht selber als Sieger. Deshalb
fehlt offenbar der Name seines Vaters. Mit diesem Sieg und seiner Feier in
Delphi fiihrt er eine Demonstration gegen seine Mitbiirger durch, die ihn kurz
vorher ostrakisiert hatten. Alles lauft auf die Pointe hinaus: Betriiblicher ¢36-
vo¢ war der Grund, warum die Athener ihn so behandelten (18ff.), obschon die
Alkmeoniden doch derart grosse Verdienste haben.

Die Demonstration des Megakles fithrt auf einen weiteren Aspekt dieser
an eine panhellenische Festversammlung gerichteten Lieder. Die Darstellung
eines Sieges, zumal im Wagenrennen, bietet mit dem Prestige, das er bringt,
eine besonders gute Gelegenheit, um vor diesem Forum politische Propa-
ganda zu treiben. In zwei weiteren Féllen verbinden sich damit Besonderhei-
ten im dokumentarischen Bereich der Lieder. Auch in O. 4 fiir Psaumis von
Kamarina ist der Vater des Siegers nicht genannt. Auch hier soll offenbar die
Aufmerksamkeit nicht auf die Person des Siegers konzentriert werden, sondern
auf die Bedeutung, die dieser Sieg fiir seine Stadt hat. Kamarina war zweimal
von Syrakus zerstort worden, das zweite Mal unter Gelon 484. Kurz vor die-
sem Sieg wurde es 461 wieder neugegriindet. Deutlicher als in O. 4 wird in
dem Lied fiir das Siegesfest in der Heimat (O. 5, 4ff. 14ff.) gesagt, welches
Verdienst sich dabei Psaumis erworben hatte und welche Hoffnungen sich an
diesen Sieg kniipften (O. 5, 17ff.). Den H6hepunkt seines Lobs in O. 4 bildet
der Preis, er sei «der Stidtefreundin Hesychia reinen Sinnes zugewandt» (16).
Auf dieses neue Gliick seiner Stadt, nicht auf seine Person als Sieger soll also
die Aufmerksamkeit gelenkt werden. Als weitere Besonderheit kommt hinzu,
dass in O. 5, 8 der Name seines Vaters (Akron) doch genannt wird, dazu mit
der Erklirung, Psaumis habe ihn und die nevaufgebaute Stadt zu Siegern
ausrufen lassen. :

Eine dhnliche Differenz besteht zwischen Ep. 4, das Bacchylides fir die
Feier des Siegs des Hieron in Delphi 470, und P. 1, die Pindar fiir das Fest aus
Anlass desselben Sieges in Aitna dichteten. In P. 1 ldsst sich Hieron als Griin-
der von Aitna feiern. Hier soll nun auch der Herold ihn als Aitnaier zum Sie-
ger in Delphi ausgerufen haben (30-33). Bacchylides dagegen pries ihn in



104 Thomas Gelzer

Delphi als Herrscher von Syrakus (Ep. 4, 1-3). In beiden Fillen wurde also bei
dem Fest in der weit draussen gelegenen Heimat etwas anderes mitgeteilt als
vor den versammelten Hellenen am Festort. Es ist nicht auszuschliessen, dass
der Anstoss dazu beidemal von dem Besungenen selber ausging, der mit dem-
selben Sieg verschiedene propagandistische Bediirfnisse, fiir den aussenpoliti-
schen Bereich und fiir den Gebrauch innerhalb seiner noAic, befriedigte. Je-
denfalls ist nichts davon bekannt, dass Hieron Bacchylides seine Darstellung
uibel genommen hitte. Im Gegenteil: Von ihm liess er sich bekanntlich nur
zwei Jahre spiter das Festlied fiir seinen grossten und lang erwarteten Sieg mit
dem Viergespann in Olympia dichten (Ep. 3).

Diese Beispiele illustrieren also von einer anderen Seite her, welche Be-
deutung die dokumentarischen Angaben in diesen Liedern haben. Aber auch
wenn sie ohne Nebenabsichten einzig dem Lob des Siegers dienen, spielen zur
Begriindung des Ruhms und der Ehre, die sie verbreiten sollen, alle Tatsachen,
die mit dem Gewinn des Sieges verbunden sind — wie etwa der Verlauf des
Kampfes, die Bekrinzung des Siegers, die verdiente Feier —, eine wichtige
Rolle. Die Dokumentation des Sieges und was damit zusammenhéngt, ist in
jeder Hinsicht der zentrale Gegenstand des Interesses. Deshalb fiillt die Er-
wihnung dieser Informationen und Fakten einige dieser kurzen Lieder fast
vollstindig aus, und fiir anderes bleibt wenig Raum iibrig.

Die Lieder dieses Typs als musisches Kunstwerk

Es stellt sich also die Frage, ob auch diese Lieder als musische Kunst-
werke betrachtet und geschitzt wurden. Auch darauf geben die Dichter selber
die Antwort.

Bacchylides lasst in einfacheren Worten direkt die Konvention erkennen.
Er beruft sich in jedem dieser Lieder auf die Muse. Das Lied ist ein ava&ipoi-
nov Ovpaviag duvoc (Ep. 6, 10f), er als sein Dichter ein advenng ava&ipop-
pryyoc Ovpaviag aréxtop (Ep. 4, 7f.), und die Muse selber charakterisiert er
mit einem Priadikat, das gleichzeitig das Besondere der Entstehung dieser Lie-
der benennt: Sie ist ab3ryevic, ‘am Ort entstanden’ (Ep. 2, 11). Auch Pindar
nennt die Musen (O. 11, 17), hdufiger aber die Chariten (O. 4, 9; P. 6, 1; vgl.
Ep. 2, 2f. yaprtodvopov ... dyyeiiav), einmal auch die Horen (O. 4, 1f)) als Pa-
troninnen seines Sanges. Frithere und aktuelle Sieger wurden und werden
ublicherweise besungen. Bacchylides braucht dafur einfach aeidewv (Ep. 4, 5.
18; 6, 6), Pindar andere Verben wie keAadgiv und nennt den Preis Gdvpeing
(0. 11, 14; N. 2, 25). “Yuvor (O. 11, 4; P. 6, 7; Ep. 4, 10) @oidai (im Singular
und Plural: O. 4, 2; P. 7, 3; Ep. 6, 14f.) und k&dpoc (0. 4, 9; vgl. kopatar O. 11,
16; N. 2, 24)13 sind die konventionellen Bezeichnungen dafiir.

13 Vgl. dazu oben Anm. 11 und E. L. Bundy, Studia Pindarical (Univ. Calif. Stud. Class. Philol.
18, 1962, 1-34) 23 zur Bedeutung des kdpoc als Singen der Festteilnehmer und der Musen.



Motoa addiyevng 105

Es wird auch vorausgesetzt und lobend erwihnt, dass die Besungenen
diese musische Kunst zu schitzen wissen (O. 11, 19; P. 6, 49). Was sie von ihr
natiirlich vor allem erwarten, ist, dass auch diese Lieder — als Lieder — Gewdhr
bieten dafiir, dass ihr Ruhm verbreitet und iiber den Augenblick hinaus erhal-
ten wird (O. 4, 11; O. 11, 4ff,; P. 6, 10ff.). Bacchylides nennt die ®npa in die-
sem Sinne ocgpvodotepa (Ep. 2, 1).

Mit dieser Topik und diesem Anspruch unterscheiden sich die Lieder des
besprochenen Typs also nicht grundsitzlich von anderen Liedern derselben
Dichter. Hingegen ist der Spielraum fiir die Entfaltung musischer Kunstmittel
sehr viel stirker eingeschrinkt. Ihre Beobachtung bestitigt, dass die in diesen
Liedern verwendeten grossenteils dieselben sind, die sich auch anderswo fin-
den. Sie sind also nicht als solche an diesen Typus gebunden. Thm eigen ist
hingegen eine feste Regulierung ihres Gebrauchs, der sie seinen spezifischen

- Ausdrucksbediirfnissen dienstbar macht.

Pindar weist mehrmals direkt oder indirekt darauf hin, wie er den Ein-
gang eines solchen Liedes gestaltet. In P. 7 sagt er, Athen, die grosse Stadt, sei
das schénste tpooipov, um fiir das michtige Geschlecht der Alkmeoniden ein
Fundament des Gesangs fiir ihre Rosse zu legen. In ganz technischer Termino-
logie erklart er damit, was er braucht und wozu: Er braucht einen Ausgangs-
punkt fiir das Lob des Siegs der Alkmeoniden mit dem Pferdegespann, dieser
ist das mpooipwov (so auch P. 1, 4; vgl. ntpoxopiov N. 4, 11), und als solches
dient ihm die Nennung von Athen. In N. 2 spielt er mit dem Begriff npooipiov,
indem er ihn als Bild verwendet. Das ntpooipiov bedeutet den Anfang: Womit
die Rhapsoden anfangen, mit einem 7mpooipiov von Zeus, das hat auch Timo-
demos als erste Anzahlung erhalten fiir seine Wettkampfsiege, ndmlich von
Zeus in Nemea. In den anderen Fillen weist er nicht so ausdriicklich darauf
hin, was er tut; aber er tut dasselbe. Jedesmal erweckt er als mpooipiov eine
Vorstellung und kommt damit auf das Lied zum Lob des Siegers zu sprechen.
In O. 11 verwendet er die Form der Priamel: Winde brauchen die Menschen
und Wasser, wenn aber einer gesiegt hat, so werden ihm peArydpuvec buvot
ausgerichtet, als Gewihr fiir seinen spiateren Ruhm. In P. 6 ist es das Schatz-
haus der Hymnen, das den Emmeniden bereitsteht und dessen Front jetzt den
Ruhm des neuen Sieges meldet. In O. 4 wird Zeus angeredet, dessen Horen mit
threm Gesang den Dichter als Zeugen geschickt haben. Pindar erfiillt damit
offenbar die Erwartungen eines — wie diese technischen Hinweise zeigen —
sachkundigen Publikums. Auch Bacchylides bringt in seinen viel einfacheren
Liedern jedesmal am Anfang eine entsprechende Figur, die also auch als npo-
oijov bezeichnet werden kann. In Ep. 2 ist es die Anrede an die Personifika-
tion der ®nua als Botin, in Ep. 4 die Rede von Apollon, dem Gott des Sieges-
ortes (vgl. O. 4, 1; N. 2, 3-5), der Syrakus und Hieron liebt, und in Ep. 6 die
Etymologisierung des Namens Adywv, der Adye ... kbdoc. Der Hinweis auf das
Besingen des Sieges ist auch bei ihm in Ep. 4, 4-10 und Ep. 6, 4—6 damit ver-



106 Thomas Gelzer

bunden, wihrend er in Ep. 2, 11-14 erst am Schluss folgt, wo er auch in Ep. 6,
10-15 nochmals deutlicher ausgefiihrt ist (vgl. N. 2, 24f.). Von der Basis dieser
Prodmien aus wird dann das Lob stufenweise aufgebaut.

Wie der Anfang, mit dem npooipiov, so wird auch der Schluss mit beson-
derer Kunst behandelt. Er ist jedesmal vom Vorhergehenden erkennbar abge-
setzt. Als besonderer Schmuck erscheinen hier ein mythisches Exemplum und
Gnomen. Hier wird jedesmal ein neuer eigener Gedanke ausgesprochen, der
sich gewissermassen als Pointe aus dem bis dahin Gesagten ergibt und auch in
besonderer Weise vorgebracht wird. Mehrmals besteht diese Pointe einfach
darin, dass der Sieger mit dem vorher Gesagten Anlass zum Feiern gegeben
habe und darum jetzt ein Siegeslied erhalte (N. 2, 24f.; Ep. 2, 11-14; Ep. 6, 10—
16). Das ist einmal als Aufforderung an die Mitbiirger gestaltet (N. 2), oder mit
der Aussage verbunden, die Mobo’ ab3ryevng rufe jetzt dazu auf (Ep. 2), oder
mit einer Begriindung, die das hochste Lob ausspricht, wegen des Sieges und
weil der Sieger seiner Heimat Ruhm gebracht habe (Ep. 6). Dann wird das
Gliick des Siegers gepriesen. Pindar tut das einmal in Ich-Aussage (im eigenen
oder in des Chors Namen), stellt es dem @30voc der Mitbiirger gegeniiber und
versieht es mit einer Gnome (P. 7, 18-21). Bacchylides hebt das Einmalige des
Erfolgs hervor (pobvov émiySoviwv) und gibt dazu eine Gnome (Ep. 4, 15-20).
Auch Pindar charakterisiert das Besondere eines Siegs mit einer Gnome und
gibt dazu ein mythisches Exempel (O. 4, 17-27). Einmal ist es das ganz per-
sonliche Lob des Thrasybul, das auf die Charakterisierung seiner Begabung
zur Geselligkeit beim Symposion hinauslduft (P. 6, 44-59). Anstelle des Sie-
gers werden einmal auch seine Mitbiirger gepriesen, auf die durch den Sieg
Ehre fillt. Pindar driickt den Preis aus in einer Anrede an die Musen und
beschliesst ihn mit einer Gnome iiber ihre guoic (0. 11, 16-20)'4. Dass diese
Schlussgedanken sich unmittelbar auf den Gepriesenen und das vorher iiber
ihn Gesagte beziehen, wird dadurch sinnfallig gemacht, dass er entweder un-
mittelbar vorher mit Namen angeredet (O. 11, 11; P. 7, 17) oder preisend
erwihnt wird (O. 4, 14) oder sogar im Schlussteil selber sein eigener (P. 6, 44;
N. 2, 24) oder sein Vatersnamen (Ep. 2, 14; Ep. 4, 13; Ep. 6, 12f.) genannt ist.

Daneben finden sich nur sehr wenige weitere Schmuckmittel. Bacchylides
hat in diesen Liedern iiberhaupt keine Mythen. Pindar gibt wenige mythische
Exempla. Zwei davon finden sich in jenem zweiten Teil von P. 6, der dem Lob
des jungen Thrasybul gilt, der zwar als Reprisentant seiner Familie, aber nicht
als Sieger, sondern als musterhafter Sohn und Neffe und als liebenswiirdiger
junger Mann gepriesen wird. Als solcher folgt er den Lehren, die der Urhof-
meister Chiron seinem Zogling Achill gegeben hatte (21-23), und dem Beispiel
der Vaterliebe, Amphilochos, der seinen Vater Nestor vor Memnon gerettet
und dafiir mit seinem Leben bezahlt hatte (28-42). In O. 4 ist als Beispiel fiir

14 Dazu, dass O. 11, 16-20 nicht ein Versprechen auf ein kiinftiges Lied (sc. O. 10) sei, und zur
Erkldrung der Metaphern s. Bundy, a.0O. (oben Anm. 12) 17. 20ff., zur Gnome 28ff.



Moboca av3iyevig 107

einen, der grauhaarig gesiegt hat, der Argonaut Erginos angefiihrt mit dem
Ausspruch, den er nach seinem Sieg gegeniiber Hypsipyle tat (19-27). In N. 2
wird die Erwartung, dass dem ersten Sieg weitere folgen werden, mit dem
Beispiel des (verstirnten) Orion bekriftigt, der nicht weit sein kann von den
Peliaden (11f.), und als Beispiel fiir die Kampfkraft der Salaminier dient Aias
(14). Diese beiden sind nur gerade erwéhnt.

Sehr spirlich sind auch die Gnomen. Bacchylides bringt nur eine am
Schluss von Ep. 4, 18-20, um das Gliick des Hieron zu kommentieren. An
derselben Stelle kommentiert Pindar in O. 11, 19f. die ¢0o1¢ der gepriesenen
Epizephyrischen Lokrer und in P. 7, 19-21 das Verhalten der Athener gegen-
tiber dem Gliick des Megakles. In O. 4, 18 dient sie dazu, zum mythischen
Exempel iiberzuleiten, das dort den Schluss bildet.

Die Gedankenfithrung ist einstringig, die Lobesthemen sind bruchlos
miteinander verkniipft!®, die Lobestopik wird in mehrfach gestufter Steige-
rung, aber in einem Zuge zwischen den beiden Polen des Proomiums und des
Schlusses zu einem Hohepunkt gefiihrt. Mythische Exempla und Gnomen re-
tardieren nicht, sondern sie sind unmittelbar in den Gedankengang eingefiigt.
So finden sich auch keine ausgesprochenen Abbruchsformeln. Einmal bemerkt
Pindar nach dem Ende eines mythischen Beispiels: Das ist vergangen, tdv 8¢
viv @pacvBovrog ... (P. 6, 44), und einmal am Ende der Aufzdhlung einer
imposanten Reihe von Siegen der Acharner: Die, welche sie zu Hause (an den
Panathenien) gewonnen hitten, seien mehr, als man zdhlen kénne (N. 2, 33).
Beidemal dient ihm diese Bemerkung als steigerndes Mittel, das zum Schluss-
teil iberleitet!s.

Von dessen Funktion her ist dem Dichter die diesem Typus eigentiimliche
Aufgabe gestellt, mit all den dokumentarischen Angaben fertig zu werden, das
heisst, sie moglichst wirkungsvoll in seinem Gedankengang unterzubringen.
Bel der Kleinheit der Formen bedarf es zu ihrer Lésung einer spezifischen
planerischen Okonomie. Am Beispiel des Umgangs mit den zu nennenden
Namen lisst sich diese Technik besonders gut veranschaulichen. In analoger
Weise verfahren die Dichter auch mit den anderen konventionellen Pro-
grammpunkten.

15 Worauf sich die Auswahl der im besprochenen Typ der Siegeslieder verwendeten Mittel
beschrinkt und was in denen anderer Typen zusitzlich und vielfiltiger entwickelt ist, geht
etwa deutlich hervor aus der Zusammenstellung der Lobesthemen und ihrer Verkniipfung
bei E. Thummer, a.O. (oben Anm. 3) Bd. I, 19-106. 122-137, so auch die Stufen der Steige-
rung, Briiche in der Gedankenfithrung, Mittel zur Uberleitung, die Bundy in Studia Pinda-
rica I, a.0. (oben Anm. 12) 35-92 herausarbeitet. Da sie ganz auf die Funktion der Doku-
mentation ausgerichtet sind, fehlen auch weitgehend die Ausfiihrungen zur Bewertung des
Sieges als allgemein menschliche Leistung fur den Sieger, seine Familie usw. und die dabei
eingesetzten Mittel (zu denen oft auch die Mythenerzihlungen gehoren), wie sie M. R.
Lefkowitz, a.0. (oben Anm. 3) 170f. charakterisiert.

16 Zum konventionellen Gebrauch dieser Mittel, namentlich in Liedern anderer Typen,
s. Bundy, a.0. (oben Anm. 12) 5 mit Anm. 18 (viv) und 16 (zuviel, als dass ...).



108 Thomas Gelzer

Bacchylides geht mit grosserer Regelmissigkeit, offenbar nach bewihrten
Mustern vor. Er nennt die Namen des Siegers (Ep. 2, 4f.; Ep. 4, 3; Ep. 6, 1) und
seiner Heimat (Ep. 2, 2; Ep. 4, 1; Ep. 6, 1) gleich am Anfang, den des Vaters,
als dessen Sohn er den Sieger bezeichnet, dagegen im Schlussteil (Ep. 2, 14;
Ep. 4, 13; Ep. 6, 12). Damit stellt er gleichzeitig eine innere Verbindung nach
Art der ‘Ringkomposition’ zwischen den Teilen her. Eine zweite Nennung der
Heimat (Ep. 6, 16) kann diesen Effekt verstirken. Jedesmal beniitzt er die
Gelegenheit der Aufzdhlung fritherer Siege, um dort den Ort des Sieges auszu-
sprechen (Ep. 2, 7; Ep. 4, 5; Ep. 6, 6). Dort kann er auch den Hinweis auf die
Bekrinzung anbringen (Ep. 2, 10; Ep. 6, 8; Ep. 4 dagegen erst im Schlussteil
16). Pindar verfahrt viel freier. Den Namen des Siegers bringt er mehrmals erst
in der Mitte, so dass er bereits mit einem gewissen Steigerungsgrad des Lobes
erscheint (O. 4, 10; O. 11, 12; N. 2, 14), einmal erst auf dem Héhepunkt vor
dem Schluss (P. 7, 17). Dafiir werden hier die Heimat Athen und die Alkmeo-
niden gleich zu Anfang genannt (P. 7, 1f)). Ein Sonderfall ist P. 6, 5f., wo die
Emmeniden, Akragas und Xenokrates an den Anfang gestellt sind, weil damit
ein hoherer Steigerungsgrad fiir Thrasybul reserviert bleibt (15), der dann im
Schlussteil nochmals genannt wird, wo es um sein personliches Lob geht (44).
In beiden Fillen wird damit ein demonstrativer Nebeneffekt erreicht. In be-
sonderer Weise spielt er mit diesen Elementen beim Athener Timodem (N. 2):
Da hat er mehrere Ortsnamen zu nennen. Jedem von ihnen gesellt er eine
Bezeichnung des Siegers zu, jedesmal in einer Strophe: in der zweiten zu
Athen den Namen des Vaters, in der dritten zu Salamis den Namen des Sie-
gers, in der vierten zu Acharnai den des Geschlechts der Timodemiden, und in
der fiinften wiederholt er den Namen des Siegers mit dem Aufruf an seine
Mitbiirger, den Zeus von Nemea zu feiern (vgl. 4f.).

Die in den besprochenen Liedern verwendeten Kunstmittel und Techni-
ken stellen also eine Auswahl solcher dar, die zur Erfullung der fiir diesen Typ
charakteristischen Aufgaben besonders geeignet sind. Andere wie namentlich
die Mythenerzihlungen, die um ihrer selbst willen die Aufmerksamkeit auf
sich ziehen, sind dagegen fast durchgehend vermieden.

Der Faktor Zeit

Unter einem speziellen, gerade im Hinblick auf ihren Kunstcharakter we-
sentlichen Aspekt unterscheiden sich diese Lieder von denen anderer Typen
der Epinikien sowie auch anderer Gattungen: unter dem der Zeit, die fiir die
Genese des Kunstwerks zur Verfiigung stand. Diese war bemessen entspre-
chend dem Programm des Sportfestes, zu dem jeweils das Lied gedichtet
wurde. Dariiber sind wir nur fiir Olympia einigermassen zuverlissig unterrich-



Moboa avdryevig 109

tet!’. Dort dauerte es im 5. Jahrhundert fiilnf Tage. Die Wettkdimpfe begannen
am zweiten und endeten am fiinften, an dem auch die Kranzverleihung und
die Siegesfeiern stattfanden. Fiir das Dichten und Einstudieren der Lieder
standen also hochstens drei, im knappsten Fall weniger als ein Tag zur Verfii-
gung. An anderen Orten, wo auch musische Agone abgehalten wurden, mag es
geringe Verschiebungen, aber kaum wesentliche Verlingerungen der Fristen
gegeben haben. In Olympia fanden am letzten Tag die Laufe und die athleti-
schen Agone statt. Wenn die Festordnung in Nemea dieselbe war, so wiare N. 2
fiir den Pankratiasten Timodemos am selben Tag aufgefiihrt worden, an dem
er seinen Sieg errang'®. Das Dichten dieser Lieder ist also zwar nicht gerade in
dem Sinne als Improvisation zu bezeichnen, dass der Dichter ohne vorherige
Uberlegung sein Lied hervorzubringen hatte. Aber er musste doch seine poeti-
schen Mittel Zu schnellem Einsatz bereit haben. Zu lingerer Meditation fehlte
die Zeit. Dass den Dichtern und dem Publikum diese der Situation eigentiimli-
che Bedingung bewusst war, beweist des Bacchylides Rede von der Moo’
avdryevic (Ep. 2, 11). Eine besondere Art der Virtuositdt wurde also zu ihrer
Beherrschung gefordert und offenbar als solche bewundert.

Wir sind nicht gewohnt, uns Pindar als Schnelldichter vorzustellen. Wenn
er einmal sagt, dass er ein Lied, zu dessen Ausfithrung er sich verpflichtet
hatte, zugunsten eines noch dringenderen zuriickgestellt habe (I. 1, 1f.), so
erscheint er als ein Dichter, der sich nur einer Aufgabe auf einmal widmet, sich
dafiir Zeit nimmt und sich voll auf sie konzentriert!®. Aber die Epinikien des

17 Siehe dazu I. Weiler, Der Sport bei den Viélkern der Alten Welt (Darmstadt 1981) 109-113.

18 W. Schadewaldt, Der Aufbau des Pindarischen Epinikion (Halle a.S. 1928, Reprodruck Tii-
bingen 1966) 282 = 24 stellt fest: «N. 2 gilt seit langem geradezu als Muster eines Siegeslie-
des» mit Berufung auf F. Dornseiff, Pindars Dichtungen, iibertragen und erldutert von F. D.
(Leipzig 1921) 23 (hier zitiert nach der 2. Aufl.,, an Hand der nachgelassenen Aufzeichnungen
von W. Haupt neu bearbeitet, Leipzig 1965, 133), der dazu sagt: «Das kurze Lied, fiir den
Festzug auf der Kampfstitte selbst rasch gedichtet ... enthilt trotz seiner Kiirze alle Teile des
regelrechten Siegesliedes: 1-12 Pompdse Nennung des Sieges und den Wunsch nach weite-
ren Erfolgen, 13 Lob der Heimat des Siegers und Ansatz zu einem Mythos, 14-24 Aufzih-
lung der fritheren Erfolge der Familie, 24-25 Aufforderung zum Festjubel.» Inwiefern die in
diesem Lied verarbeitete Dokumentation und die dazu verwendeten Mittel wenigstens fir
den besprochenen Typ charakteristisch sind, ergab die Vergleichung mit den anderen davon
erhaltenen Liedern. Als deren Minimalform erscheinen die Bacchylideischen Ep. 2 und 6, in
geringerem Masse auch Ep. 4; s. dazu unten Anm. 30.

19 Diese Erklarung dient auch als Basis des Lobes im Prooimion, dazu Thummer, a.0. (oben
Anm. 3) Bd. I, 9: «Mit dem Hinweis auf die Hindernisse, die sich seiner Arbeit entgegenstel-
len — Zeitknappheit und die Gefahr, jemanden zu krinken —, erhdht der Dichter in den ersten
elf Versen den Wert dieser Ode.» Er stellt dann (9f.) weitere solche ‘Hindernismotive’ zusam-
men. Bundy, Studia Pindarica Il (oben Anm. 15) 41 meint sogar: «It is a mistake to take any
of these passages, or any others like them, as reflecting serious embarassment. The objections,
whether real or imaginary, are all foil, and are all so handled as to enhance the glory of the
laudandus.» Hier zeigen sich an der Ubertreibung die Grenzen der einseitigen Methode.
Dazu gut Lloyd-Jones, a.0. (oben Anm. 3) 117: «Like most new approaches to the study of



110 Thomas Gelzer

behandelten Typs scheinen doch nicht die einzigen Lieder gewesen zu sein, die
er unter solchen Bedingungen verfasste. Auch von anderen ist anzunehmen,
dass er sie verhidltnismissig schnell zu einem bestimmten Anlass zu dichten
hatte. O. 6 ist zu einer Feier fiir den Sieg des Hagesias in Olympia bestimmt, die
ihm Aineias im arkadischen Stymphalos ausrichtete (87f.), bevor er von dort
wieder nach Syrakus zuriickkehrte (98f.). Wir wissen nicht, wieviel Zeit sich
Hagesias fir diesen Umweg bei seiner Heimkehr liess. Aber vermutlich musste
das Lied doch sehr rasch geliefert werden, um den Gefeierten noch auf seiner
Reise zu erreichen. Und das war nun ein langes Lied in fiinf Triaden mit einer
grossen Mythenerzdhlung. Ein solches ist auch der Paian, in dessen Eingang
Pindar ausdriicklich hervorhebt, dass er damit in einer Notsituation einge-
sprungen sei, weil den Delphern ein Lied fiir die Theoxenien fehlte (Pae. 6,
5ff.)2°, und gerade in diesem Zusammenhang bezeichnet er sich als &oidwov
[Mepidov npoeatav (6). Auch der Bittgesang nach der Sonnenfinsternis in
Theben kann nicht lange nach dem Ereignis vorgetragen worden sein. Auch
hier trigt er sein Bittflehen Movcaiaw avatideic téyvaiot (Pae. 9, 39) vor. Der
Anspruch an den Dichter, dass er ein den Erfordernissen des Anlasses entspre-
chendes Lied in kiirzester Zeit bereitzustellen imstande sei, ist also nicht auf
die Situation der Siegesfeiern am Wettkampfort beschrinkt. Das gehort zu
seiner musischen Kunst.

Die angefiithrten Beispiele von Liedern ganz verschiedener Art legen auch
die Vermutung nahe, dass die Kleinheit der Formen und die sparsame Ver-
wendung von Mythen und Gnomen in den Epinikien des untersuchten Typs
nicht als situationsbedingte Mingel zu erkldren sind, die auf die Kiirze der zur
Verfiigung stehenden Zeit zuriickzufithren wéren; denn in anderen Fillen
konnte offenbar Pindar auch lingere Lieder mit ausfithrlichen Mythenerzih-
lungen in kiirzester Zeit dichten, und ein Chor konnte sie einstudieren. Natiir-
lich war eine solche festgefiigte Kunstform in dieser Situation niitzlich, na-
mentlich auch fiir weniger gestaltungskriftige Dichter, die sie dann routine-
missig verwenden konnten. Aber die Eigentiimlichkeiten dieser kargeren Sie-
geslieder sind von den grossen Dichtern offenbar ebenfalls mit bewusster
Kunst gepflegt worden. Sie entsprachen einer bestimmten Konvention, die von
ihrer dokumentarischen Funktion her zu verstehen ist.

great poetry, the new approach to Pindar does not offer by itself a key to the solution of all
difficulties; rather, it must be judiciously combined with other principles and other methods
... we should not forget that Pindar was a human being writing for other human beings in a
particular and individual historical and social environment.» Pindar beniitzt seine Erklirung
gewiss zu einem poetischen Zweck, aber er sagt damit doch auch etwas iiber sich und sein
Dichten, wie etwa auch in Pae. 6, 1-11.

20 Siehe dazu S. L. Radt, Pindars zweiter und sechster Paian (Amsterdam 1958), zum Fest und
zu Pindars Stellung in Delphi 83f. 116, zum Einspringen mit seiner Dichtung in einer Notsi-
tuation an Ort und Stelle 110f. 114.



Mobtoa addryevig 111

Das bedeutet anderseits auch, dass nicht alle Epinikien, die fiir eine Auf-
fithrung am Wettkampfort gedichtet worden sind, notwendigerweise deswegen
diesem Typ der kurzen dokumentarischen Lieder angehdren miissen. Ein Ge-
genbeispiel ist wohl O. 8, ein Lied in vier Triaden mit einer lingeren Mythen-
erzdhlung in der Mitte?!. Der Grund fiir die Wahl eines anderen Typs war
wohl hier, dass es sich nicht nur um die Feier des Alkimedon als Sieger han-
delt, sondern um die Begehung eines Festes (9f.), das angefiihrt wird von
einem anderen Mitglied der Familie, Timosthenes, der gleichzeitig als Ne-
meensieger gepriesen wird (15f.). Auch hier ist wiederum der Vater des Alki-
medon nicht genannt, ein Indiz dafiir, dass sein Sieg zwar der Anlass zu die-
sem Fest war, aber die Aufmerksamkeit nicht auf ihn als Sieger, sondern auf
etwas anderes konzentriert werden sollte. Und dafiir wurde auch ein anderer
Liedtyp gewihlt.

Probleme der Typenzugehdrigkeit anderer kurzer Lieder

Umgekehrt miissen nicht alle Lieder, die kurz sind und keine Mythen-
erzihlung enthalten, nur deswegen am Wettkampfort gedichtet und aufge-
fithrt worden sein. Die Schwierigkeit, den Ort der Auffithrung in jedem Falle
eindeutig zu erkennen, besteht in gleicher Weise fiir den hier betrachteten Typ
wie fiir andere Epinikien und fiir Lieder anderer Art. Fiir das Publikum, das
der Auffithrung beiwohnte, war eine Information iiber den Ort der Darbietung
unnétig. Wenn die Dichter trotzdem Hinweise darauf geben, so sind dafiir
andere Griinde bestimmend. In den Epinikien sind immer zwei Orte zu erwih-
nen: der Ort des Sieges, denn er gehort zur Begriindung des Lobes, und die
Heimat des Siegers, denn auf sie fillt ein Teil der Ehre, und sie ist Gegenstand
des Lobes. Aus besonderen Griinden kénnen auch andere Orte genannt sein,
wie etwa Stymphalos in O. 6. Welcher von diesen Hinweisen als ausschlagge-
bendes Indiz fiir die Lokalisierung der Darbietung zu gelten habe, ist gelegent-
lich schwer zu entscheiden und darum auch oft umstritten. Uber Probabiliti-
ten ist dann nicht hinauszukommen.

Fiir die Entscheidung, dass die oben behandelten Lieder am Wettkampf-
ort und nicht in der Heimat des Siegers aufgefiihrt worden seien, konnte zu-

21 Als Einwand dagegen, dass O. 8 in dem in V. 1-10 so deutlich bezeichneten Hain von Olym-
pia aufgefiithrt worden sei, hat man geltend gemacht, dass V. 25 auf Aigina, die Heimat der
Feiernden, in der Mythenerzidhlung mit tav® ahepxéa vicov hingewiesen wird. Dieses
Demonstrativpronomen verweise auf einen gegenwirtigen Ort, also sei das Lied in Aigina
aufgefiihrt worden. Vgl. aber die schon bei R. Kithner/B. Gerth (Grammatik der griechischen
Sprache 11 1, Hannover und Leipzig 21898, Reprodruck Darmstadt 1966) 643—645 gesammel-
ten Stellen, wo seit Homer mit diesem Pronomen auch entfernte Dinge bezeichnet werden,
die «der Redende in lebhafter Auffassungsweise in seine unmittelbare Sphire hiniiberzieht
und als seine eigene Person betreffend anschaut», was hier offensichtlich der Fall ist.



112 Thomas Gelzer

nichst davon ausgegangen werden, dass das fiir mehrere von ihnen durch
deutliche Hinweise bestitigt wird, die kaum zu Zweifeln Anlass geben (P. 6;
P. 7; N. 2; Ep. 2; Ep. 4), dass es also diese Moglichkeit itberhaupt gibt. In
weiteren Fillen machte das die Gegeniiberstellung mit einem erhaltenen Lied
anderen Typs wahrscheinlich (O.4:0.5; 0. 11:0. 10; Ep. 6:Ep. 7; Ep. 2: Ep.
1; Ep. 4:P. 1). Die Wahrscheinlichkeit wird dadurch erhdht, dass alle diese
Lieder wesentliche Charakteristika der Form, der verwendeten Mittel und der
Funktion miteinander gemeinsam haben, so dass sie sich unter verschiedenen
Aspekten als derselben Gruppe zugehorig erweisen.

Von Bacchylides konnten dhnlich kurze Formen auch fiir Lieder zum Fest
in der Heimat des Siegers verwendet worden sein. Leider ist von Ep. 7, das
wohl demselben Sieg des Lachon galt wie Ep. 6 und fiir das Fest in Keos be-
stimmt war, zu wenig erhalten, als dass wir seine Form und seinen Inhalt
iberblicken konnten. Dasselbe gilt fiir Ep. 822.

Dagegen haben wir von Pindar zwei kurze Lieder, O. 12 und O. 14, die
jetzt noch auf Kriterien fiir ihre Zugehorigkeit zum besprochenen Typ der
Epinikien und auf die Frage hin zu untersuchen sind, ob méglicherweise auch
sie fur eine Auffuhrung gleich nach dem Sieg am Wettkampfort bestimmt
waren. Ausserlich zeigen beide Merkmale, die denen der andern zu dieser
Gruppe Gehorigen dhnlich sind. Sie sind beide sehr kurz, haben nur eine
Triade (O. 12 wie O. 4, O. 11, P. 7, Ep. 2) oder monostrophische Komposition
(O. 14 mit 2 Strophen wie Ep. 4, Ep. 6 bzw. N. 2 mit 5 Strophen, P. 6 mit 6 Stro-
phen), beide sind ohne Mythenerzihlung, und O. 14 enthilt auch keine
Gnome. Dagegen ist O. 12 mit einem Mittelteil, der ganz aus Gnomen besteht,
beinahe ein Spruchgedicht.

22 Von Ep. 7 sind nur Teile von elf Versen am Anfang der ersten Strophe aus mehreren kleinen
Fetzchen zusammenhingend rekonstruierbar, und es ist aus metrischen Griinden unwahr-
scheinlich, das V. 11 das Ende dieser Strophe bildete. Reste von sechs weiteren Versen
konnen (aufgrund metrischer Responsion) dem zweiten bis siecbenten Kolon der folgenden
Strophe zugewiesen werden. Deshalb ist nicht mehr feststellbar, ob auf die zweite Strophe
eine Epode oder weitere Strophen folgten, oder ob das ganze Lied nur aus einem Strophen-
paar bestand (wie Maehler annimmt), denn eventuell ist mit dem Ausfall einer Kolumne des
hier stark zerstorten Papyrus zu rechnen. Von Ep. 8 ist nur das Ende (Reste von 16 Versen
und eine Strophe) erhalten. Hier kann mehr als eine Strophe vorausgegangen sein. Siehe
dazu B. Snell, praefatio zu Bacchylides (oben Anm. 1) XLIIf. Deshalb kann tiber den Um-
fang und die Bestimmung dieser Lieder fiir eine Auffihrung am Wettkampfort oder in der
Heimat des Siegers nichts ausgesagt werden. Ob hingegen auch Ep. 10 mit zwei Triaden, fiir
einen Athener, der am Isthmos siegte, zur Auffithrung am Wettkampfort bestimmt war, ist
nicht mehr klar zu sehen, weil der Anfang zu stark zerstort ist. Immerhin wird hier im V. 1
®nuo angeredet (wie Ep. 2, 1), das Lied enthilt keinen Mythos, nur Gnomen am Ende (35—
48, vgl. Ep. 4, 18-20), und die etwas grossere Form kénnte dadurch bedingt sein, dass hier
noch gesagt werden musste, dass ein Schwager das Lied zur Ehre des Siegers bestellte (8-17).
Es entspricht also im ganzen weitgehend dem Typ der hier besprochenen Lieder und kénnte
wie Ep. 2, 4 und 6 am Wettkampfort aufgefithrt worden sein.



Moboa avdryevig 113

0. 14 gilt Asopichos, dem Sohn des Kleodamos von Orchomenos, der als
noic im Stadionlauf gesiegt hat. Offenbar war das sein erster Sieg (22-24), und
auch sonst stand nicht viel Material fiir das Lob zur Verfiigung, weder andere
Verdienste seiner Person noch frithere Siege aus seiner Familie noch von sei-
nen Mitbiirgern. Auch seine Heimat scheint also durch diesen Sieg zum ersten
Mal dieser Ehre teilhaftig geworden zu sein (19f.). Ihr Lob singt denn auch
Pindar vor allem. Er fithrt dieses gliickliche Vollbringen auf die berithmten
Gottheiten zuriick, die dort ihren Sitz haben, auf die Chariten. Aus der Anrede
an sie und dem Preis ihrer Gaben nimmt er den Stoff fiir sein npooipov. Er
beginnt es in der Gebetsform eines Vpvog kAnTtikog (1-5), und diesen beniitzt
er, um als ihren Kultort die Heimat des Siegers zu loben (2—4)?3. Die Chariten
eignen sich speziell fiir die Einleitung, da sie auch sonst immer wieder mit dem
Lied auf den Sieger in Zusammenhang gebracht werden?4. Hier bittet er sie,
dem k@poc¢ zu dem gliicklichen Ereignis, das mit seinem speziell kunstvollen
Lied gefeiert wird?®, beizuwohnen (13—18). In der Schlusspartie ldsst er dessen
Echo die Botschaft von der Bekrinzung des Siegers nach dem Wettkampf in
Olympia seinem Vater in die Unterwelt bringen und fithrt damit das Lob des
Siegers auf seinen Héhepunkt (20-24).

All das enthilt aber keinerlei Hinweis darauf, dass dieses Lied in Orcho-
menos an jenem Kultsitz der Chariten aufgefiihrt worden wiare. Orchomenos
ist als Sitz der Chariten so bekannt, dass Pindar ihr dortiges Heiligtum, sogar
ohne den Namen der Stadt zu nennen, zusammen mit dem Kephissos (wie O.
14, 1-4) in einem Lied fiir den Auleten Midas von Akragas anfiithren kann.
Auch dort ist damit kein Hinweis auf den Ort der Auffithrung des Liedes
gegeben. In Olympia hatten die Chariten zusammen mit Dionysos einen alten
Altar2é, Falls es eines solchen dusseren Ansatzpunktes fiir diese Anrufung der
Chariten tiiberhaupt bediirfte, so kénnte man ihn auch darin suchen.

23 Der Name des Kultsitzes der angerufenen Gottheiten ist im Relativsatz ausgedriickt, der zur
rituellen Form gehort, Beispiel A. 37f. xAD9i pov, dpyvpotol’, 6¢ Xpvonv aupiBéfnkac
Kilav 1 {adénv Tevédod te lgr dvaooeic. Die Nennung der im Relativsatz genannten
Kultorte bedeutet nicht, dass die Gottheit dort angerufen wird. Darauf wird oft auch die
duvapg der Gottheit pradiziert, so O. 14, 5-12. Pindar beniitzt hier diese Gebetsform im Pro-
oimion, um die Chariten an den Ort zu rufen, wo sie den x@dypoc¢ sehen sollen (15-17). Zur
Form s. Ed. Norden, Agnostos Theos (Stuttgart #1956) 168ff. mit weiteren Pindarischen Bei-
spielen 167 Anm. 1 und 168.

24 Die Chariten kénnen den Sieg, sonstige Erfolge, die Feiern und die Lieder zum Gelingen
bringen und schén machen.

25 Er bleibt damit im Bild des Gebets an die angerufenen Chariten, die er gerade als dafir
speziell qualifiziert apostrophiert: @iinoipoine 14 und Epacipoine 16, sein Lied ist 17f.
besonders sorgfiltig gearbeitet fiir sie.

26 Die Chariten haben zusammen mit Dionysos einen der sechs alten, der Sage nach von Hera-
kles gegriitndeten (Herodoros FGrHist 31 F 34a = Schol. Pind. O. 5, 10a; Apollod. Bibl. 2, 7,
2, 5 Wagner) Doppelaltire beim Pelopion in Olympia (Paus. 5, 14, 1). Pindar nennt sie

zusammen O. 5, 10; s. dazu H. Hitzig/H. Blimner, Pausaniae Graeciae descriptio Il 1 (Leip-
zig 1901) 371.

8 Museum Helveticum



114 Thomas Gelzer

Dieses Lied hat nicht nur in seinem Umfang und in seiner Form, sondern
auch in seinem Aufbau und in den verwendeten Mitteln eine Reihe typischer
Elemente mit jenen acht gemeinsam, die nahelegen, es derselben Gruppe zu-
zuweisen. Dann darf man wohl auch das Bild der personifizierten Echo, die
den Befehl erhilt, die Botschaft von der Bekrinzung in Olympia zu iiberbrin-
gen und das so dhnlich formuliert ist wie der Befehl an ®npa bei Bacchylides
(2. EAY Ayol ... KAvtdv @épors’ ayyeiiav ... 0t ... ~ Ep. 2, Iff. aifov ...
dnua ... xYapriovopov gEpovs’ ayyeiiav, 6Tt ...), als Variation eines konventio-
nellen Ausdrucks fiir die Aufforderung zur Verbreitung der Siegesmeldung
gleich nach dem Ereignis deuten. Auch dieses Lied scheint also zur Auffith-
rung bei der Siegesfeier am Wettkampfort bestimmt gewesen zu sein.

Schwieriger liegen die Dinge in O. 12 fiir Ergoteles, Sohn des Philanor.
Der Aufbau ist dhnlich wie in O. 14. Das Prodmium bildet ebenfalls ein Gebet
an eine Gottheit, TOxa, in dem wieder der Name der jetzigen Heimat des
Siegers, Himera, genannt wird (1-2)?7. Darauf folgen eine Darstellung der
Bereiche ihrer Macht (3-5) und Gnomen, die ihre Wirkung auf die Menschen
illustrieren (5—12 a). Auch hier kommt erst im Schlussteil, in der Epode, der
Sieger zur Sprache, allerdings nicht, weil von ihm sonst nichts zu melden wire.
Sondern diese ldangeren Ausfithrungen iiber Tyche bereiten die Pointe vor, die
dann mit den Aussagen iiber ihn erreicht wird. Die letzte Gnome besagt, dass
die Schicksale der Menschen oft wider Erwarten ausfallen mit Wendungen
nicht nur vom Guten zum Schlechten, sondern auch vom Schlechten zum
Guten (10-12 a), und eben das geschah mit Ergoteles: Das vermeintliche Un-
gliick seiner Verbannung aus Knossos hat sich als Gliick erwiesen. Wire er
dort geblieben, so wire sein Lauf ruhmlos geblieben (13-16). Jetzt aber hat er
gesiegt, und zwar gleich mehrmals: in Olympia, zweimal in Delphi und am
Isthmos (17f.). Daran kniipft sich aber noch ein weiteres. So kann er nun die
warmen Bdder der Nymphen geniessen «in Gesellschaft lebend auf den eige-
nen Fluren» (19f.). Am Anfang des Liedes war Tyche als Tochter des Zeus
Eleutherios angefleht worden, in Himera als «Retteriny zu walten (1f)). Das
heisst also, sie soll auch Himera eine solche Wendung vom Schlechten zum
Guten bringen (wie dem Ergoteles), vom Ungliick der Unfreiheit zum Gliick
der Freiheit. Dieser Wunsch ist am Schluss erfiillt: Himera hat das Gliick
erreicht, Ergoteles kann als freier Mann unter freien Ménnern iiber seine Gii-
ter verfiigen und dort sein Gliick geniessen. Dieses Gliick ist zwar nicht eine
Folge seiner Siege, aber wie diese eine Gabe der Tyche, und diese Wendung
zum Guten koinzidiert mit seinen Siegen.

Soweit ist der Gedankengang durchaus verstindlich. Schwierigkeiten be-
reitet aber gerade die Aufzidhlung der Siege, auf die das Lob des Ergoteles

27 Hier hat die Tvuyo, Tochter des Zevg "Elev3éprog, nicht schon ihren festen Sitz als cotepa
in Himera, sondern sie wird erst aufgefordert duginoiey; vgl. oben Anm. 23.



Moboa addryevig 115

hinauslduft. Sie sind aufgezahlt in der Reihenfolge der Schitzung der Wett-
kampforte, der olympische zuerst, der isthmische zuletzt, und deshalb sieht es
zunichst so aus, als ob der zuerst genannte olympische der Anlass wire, der
mit dieser Wende in Zusammenhang gebracht wird. Deshalb wurde das Lied
auch unter die Olympien eingereiht. Aber das kann nicht stimmen?23. Der hier
genannte Olympiensieg muss der erste, 472 gewonnene, von zweien sein, die
Ergoteles erlangte. Von den zwei Pythiensiegen fiel aber einer auf 470. Dieser
Olympiensieg kann also nicht der spiteste der hier aufgezéihlten und folglich
nicht der Anlass fiir dieses Lied gewesen sein. Es stellt sich also die Frage:
Warum hebt Pindar hier nicht eindeutig den zuletzt gewonnenen Sieg als An-
lass fiir das Lied hervor und zéhlt in der iiblichen Weise die fritheren als des-
sen Vorginger auf? Offensichtlich ging es Ergoteles mehr darum, das neue
Gliick der Freiheit seiner Stadt als Geschenk der Tyche zu proklamieren als
einen einzelnen seiner Siege zu feiern. Das schliesst nicht aus, dass der Anlass
zu dieser Proklamation doch wirklich ein Sieg war. Solche politischen Pro-
klamationen, die eine Siegesmeldung als Vehikel beniitzen, fanden sich in den
untersuchten Liedern mehrmals, etwa des Megakles nach seiner Verbannung
aus Athen oder des Psaumis nach der Wiederherstellung von Kamarina. Fiir
eine solche Proklamation wire ein panhellenisches Heiligtum ein geeigneter Ort
gewesen, und das Lied konnte nach dem letzten dieser Siege z.B. am Isthmos
aufgefithrt worden sein?°. Denkbar wire aber auch, dass keiner der aufgezihl-
ten Siege den unmittelbaren Anlass bildete, sondern dass alle vier zusammen
nur als Folie fiir den Preis der neu erlangten Freiheit von Himera verwendet
und deshalb in dieser Reihenfolge aufgezihlt sind. Dann wire das Lied iiber-
haupt kein Epinikion, und wir hitten keine Parallelen, die Anhaltspunkte fiir

28 Zur Berechnung der Daten der Siege und der Befreiung Himeras von der Tyrannis s. W.S. Barrett,
Pindar’s Twelfth Olympian and the fall of the Deinomenidai, Journ. Hell. Stud. 93 (1973)
23-35. Von Ergoteles sind im ganzen acht Siege, zwei an jedem der vier grossen Wettkampf-
orte, bezeugt. Teile der Inschrift seiner Siegerstatue in Olympia sind 1953 gefunden worden
(SEG 11, 1223 a). Die Details der Chronologie und der Geschichte Himeras spielen fiir das
hier zu besprechende Problem keine Rolle.

29 Barrett schliesst auf einen Sieg in Delphi 466, kurz nach dem Sturz des Deinomeniden
Thrasybul in Kamarina im selben Jahr, als Anlass fiir das Lied. Dabei bezieht er allerdings den
zuletzt genannten Isthmiensieg gar nicht in seine Erwédgungen ein, der doch gerade wegen
seiner Stellung in der Aufzidhlung als Anlass ebensogut in Frage kime, wenn es nicht der
erste in der Reihe sein kann. Er lehnt die Moglichkeit einer Auffithrung am Wettkampfort ab
(Anm. 33 zu S. 32): «There can be no doubt that the ode was performed at Himera, and not at
the festival at Delphi: it is an ode not for a Pythian victory but for Himera and Ergoteles’s
whole career. Nor was this little masterpiece dashed off (and taught to the singers) in a day or
two, in the intervals of a congested social and religious programme.» Die Frage, ob Pindar
nicht doch schnell und am Wettkampfort ein gutes Lied habe dichten und einstudieren
kénnen, wird man wohl im Vergleich mit den Liedern des besprochenen Typs und ihrer
Dichtungspraxis weniger apodiktisch beantworten.



116 Thomas Gelzer

Ort und Gelegenheit seiner Auffithrung boéten. Die Funktion des Liedes wire
dann unbestimmbar.

Der Typus der Mobca av3ryevig

Sieht man von dem zuletzt besprochenen ab, so lassen sich also neun der
erhaltenen Siegeslieder im engeren Sinne von Pindar und Bacchylides einer
Gruppe zuweisen, die sich sowohl durch den gleichartigen Anlass zu ihrer
Dichtung und zu ihrer Darbietung als auch durch eine Reihe von Merkmalen
der Form, der Gestaltungsmittel und der speziellen kommunikativen Funktion
als zusammengehorig erweisen und sich damit als ein besonderer Typ von
anderen Typen der unter dem Namen Epinikien iiberlieferten Lieder unter-
scheiden. Dabei wird deutlich, dass die fast ausschliessliche Beschrinkung des
Inhalts der Lieder dieses Typs auf einen fest umrissenen Satz gelegentlich um
einzelne Punkte vermehrter oder verminderter dokumentarischer Angaben
einem spezifischen Bediirfnis der Mitteilung entspricht: Diese Lieder haben
die Funktion, gewissermassen als Dokument die primaren Informationen iiber
den besungenen Sieg festzuhalten und in der Form einer musisch gestalteten
Botschaft den damit gewonnenen Ruhm und die Ehre des Siegers zu verbrei-
ten. Der kleine Umfang, die Zuriickhaltung in der Verwendung gewisser in
anderen Typen iiblicher vorwiegend dekorativer Gestaltungsmittel und das
Uberwiegen des dokumentarischen Programms in ihrem Inhalt stehen in
einem innerlich stimmigen Zusammenhang mit dieser Funktion. Abweichun-
gen in der Vollstandigkeit oder Ausfithrlichkeit und Prizisierung bei der Mit-
teilung der uiblichen Programmpunkte lassen in den meisten Fillen erkennen,
dass mit der Absicht der Information iiber den Sieg noch eine weitere Absicht
verbunden ist: Die Mitteilung iiber den Sieg wird zum Anlass einer personli-
chen oder politischen Deklaration beniitzt. Diese zweite Funktion ist nicht auf
die Epinikien dieses Typs beschrinkt. Sie eignen sich aber von der Situation
ihrer Darbietung an den Wettkampforten vor einem panhellenischen Publi-
kum her dafiir besonders gut, und die in ihnen vorgebrachten propagandisti-
schen Deklarationen unterscheiden sich denn auch gelegentlich merkbar von
solchen, die in den Liedern in der Heimat des Siegers vorgebracht werden.
Eine Nebenfunktion dieser Art, die in gewissen Fallen beinahe zur Hauptfunk-
tion werden kann, haben aber diese Lieder nicht nur mit Epinikien anderer
Typen gemeinsam, sondern auch mit Gedichten ganz anderer Art, wie etwa
Epigrammen, und mit Siegesdenkméilern der bildenden Kunst. Sie ist eine
Folge der Bedeutung, die den Wettkampfsiegen im Wertsystem dieser Gesell-
schaft zugemessen wird.



Moboa avdryevng 117

Dann lassen sich auch konventionelle Elemente des musischen Schmucks
erkennen, deren Anwendung nicht auf diesen Typ der Epinikien beschrinkt
ist, deren sozusagen regelmissiger Einsatz aber offensichtlich zu ihm gehort.
Diese Lieder beginnen alle mit einer mehr oder weniger deutlich abgegrenzten
und ausgearbeiteten poetischen Eingangsfigur, die Pindar als solche mit dem
terminologischen Begriff mpooipiov bezeichnet. Sie bildet die Basis fiir die
Gestaltung des in dem Lied auszusprechenden Lobes und der allenfalls damit
zu verbindenden zusitzlichen Deklarationen. Dem entspricht am Schluss der
Lieder ein ebenfalls durch poetische Mittel hervorgehobener Abschnitt, dessen
Inhalt zu einer Art Pointe gestaltet wird, in der die vorhergehende Gedanken-
fihrung eine spezielle Sinngebung und meist das Lob seinen Hohepunkt ge-
winnt. Die zwischen diesen beiden Eckpunkten in stufenweiser Steigerung vor-
getragenen Lobesthemen sind meist in einem geschlossenen Gedankengang
miteinander verkniipft. Dabei werden die dokumentarischen Programm-
punkte mit den einzelnen Lobesthemen verbunden und zur Gliederung des
Gedankengangs besonders von Pindar in kunstvoller Variation in diese Steige-
rungsreihen eingesetzt. Wo von dieser konventionellen Gestaltungsweise abge-
wichen wird, zeigt es sich, dass dafiir ein besonderer Grund vorliegt, so etwa in
P. 6, wo mit dem Siegeslied der Preis einer Person verbunden wird, die selber
nicht der Sieger im Wettkampf war.

Aus alledem wird ersichtlich, dass es sich um einen konventionellen Typ
von Siegesliedern handelt, dessen Struktur im ganzen feststand und dessen
Verwendung von den Auftraggebern und vom Publikum in bestimmten Fillen
erwartet wurde. Die Kunst der Dichter besteht zu einem nicht geringen Teil im
Spiel mit Variationen bei der Erfiillung der von diesem Typ her vorgegebenen
Erwartungen. Dieser Typ ist so gut geeignet zum Ausdruck dessen, was in einer
speziellen, im Zusammenhang mit den agonistischen Siegen immer wieder-
kehrenden Situation — eben bei der Feier gleich nach der Siegerehrung am
Wettkampfort — zu sagen war, dass man ihn sich fiir diese Situation geschaffen
und in der Anwendung auf sie konventionell geworden denken wird. Aller-
dings lasst sich nicht bei allen erhaltenen Liedern dieses Typs mit Gewissheit
feststellen, ob sie wirklich in dieser Situation entstanden und fiir die Auffiih-
rung am Wettkampfort bestimmt waren. Es ist immerhin moglich, dass auch
dieser Typ im stindigen Gebrauch eine von dieser Situation unabhingige Gel-
tung als Epinikion erlangte, so dass er auch fiir andere Gelegenheiten wie etwa
ein Siegesfest in der Heimat des Siegers bestellt und beniitzt werden konnte.
Das scheint aber nach dem Ausweis der erhaltenen Lieder, wenn iiberhaupt
damit gerechnet werden muss, doch mindestens die Ausnahme gewesen zu
sein. Eine entsprechende Annahme bedarf deshalb in jedem Fall einer plausi-
blen Begriindung.

In der iiberwiegenden Zahl der Fille geht aber aus den Andeutungen im
Lied mit geniigender Deutlichkeit hervor, dass sie fiir die Siegesfeier am Wett-



118 Thomas Gelzer

kampfort bestimmt waren. Und das fithrt wiederum zu der Feststellung, dass
uns damit eine ganze Gruppe von Liedern erhalten ist, die verhéltnisméssig
sehr rasch zwischen dem Ereignis, das sie besingen, und dem Anlass, an dem
sie dargeboten wurden, gedichtet und einstudiert worden sein miissen. Ein
Ausblick auf einige Lieder fiir andersartige Anldsse macht aber deutlich, dass
sie damit keine auf diesen speziellen Typ der Epinikien beschriankte Ausnah-
mestellung einnehmen. Daraus geht zum einen hervor, dass als Begriindung
fiir den Auftrag und fiir das Dichten eines Liedes dieses Typs nicht nur Zeitnot
angenommen werden muss, die den Dichter und den Chor daran gehindert
hitten, ein langeres Lied zu dichten bzw. einzustudieren. Vielmehr muss man
als Begriindung auch den Wunsch des Auftraggebers gelten lassen, mit einem
Lied dieses bekannten und anerkannten Typs den Ruhm seines Sieges festge-
halten und verbreitet zu wissen. Zum andern wird deutlich, dass es im Wesen
solcher zweck- und anlassgebundener Dichtung iiberhaupt, nicht nur der Epi-
nikien, liegt, dass ihre Dichter in vielen ganz verschiedenartigen Fillen im-
stande sein mussten, nach einem mehr oder weniger unvorhergesehenen oder
unvorhersehbaren Ereignis sofort ein der fiir den jeweiligen Anlass geltenden
Konvention entsprechendes Lied zu dichten, und dass auch die Chore im-
stande waren, solche Lieder rasch einzustudieren und aufzufiihren. Diese
Konventionen, die auch das Publikum kannte, in dem Mass und in der Weise
zu beherrschen, dass sie fahig waren, auch rasch ein Lied zu dichten, das allen
Anforderungen an die musische Kunst entsprach, gehorte also zu den Fahig-
keiten, die von solchen Dichtern erwartet und wofiir sie auch geschatzt wur-
den. Es ist auch nichts davon bekannt, dass die Epinikien dieses Typs der
Moboa avdiyevic von den Auftraggebern oder vom Publikum weniger ge-
schitzt wurden als andere. Und die Dichter scheinen ihrerseits die Gelegenhei-
ten, diese Fihigkeit unter Beweis zu stellen, gesucht zu haben. Dichter wie
Pindar und Bacchylides hielten sich offenbar an den Wettkampfpliatzen zur
Verfigung, um entsprechende Auftrige auszufithren, und dort kniipften sie
auch die Beziehungen an, die ihnen dann zu weiteren Auftrigen verhalfen.
Dass sie auch in dem genau definierten und engbegrenzten Rahmen, den
ihnen die Konventionen dieses Typs der Epinikien setzte, ihre musische Kunst
bewdhren und sich mit ihr qualifizieren konnten, zeigen die besprochenen
Lieder deutlich genug. Gerade weil in ihnen so vieles festgelegt ist und sie zur
Entfaltung freier Erfindung so wenig Spielraum lassen, ist an ihnen besonders
deutlich zu erkennen, worin diese Kunst besteht. Aus demselben Grund eig-
nen sie sich auch besonders gut zur Vergleichung der Kunst der beiden Dich-
ter. Beide haben im gleichen Rahmen die gleiche Aufgabe zu erfiillen, und
doch ist das Ergebnis keineswegs gleich, im Gegenteil: Charakteristische Un-
terschiede treten mit geradezu exemplarischer Deutlichkeit zutage. Man wird
sich allerdings hiiten, die auffallende Schlichtheit der Bacchylideischen Lieder
im vornherein als schiere Kunstlosigkeit zu erkldren. Die kiinstlerische Inten-



Moboa ad3ryevng 119

tion, die er damit verfolgt, und die Mittel, die er zu ihrer Konkretisierung
einsetzt, erschliessen sich, gerade weil sie so betont unauffillig sind, erst sehr
genauer Beobachtung. Dabei lassen sich eindeutige gestalterische Absichten
erkennen. Herwig Machler hat sie in sorgfiltiger Analyse gerade aus jenen
beiden besser erhaltenen ganz kleinen Liedern dieses Typs (Ep. 2 und 6) heraus-
gearbeitet3?. In klarem Aufbau werden da drei Abschnitte voneinander abge-
setzt und gleichzeitig zu einer Einheit verbunden. Zwischen den Teilen werden
durch Exposition und Wiederaufnahme leitender Begriffe mehrfache Verbin-
dungen geschaffen, die um eine Mitte in Ringen eine geschlossene Komposi-
tion erstehen lassen. Die Themen des Lobs, ihre Verkniipfung und ihre Steige-
rung werden mittels dieser inneren Beziige zum Ausdruck und zur Wirkung
gebracht. Dabei werden auch alle Konventionen dieses Typs eingehalten.
Aber auffillige Schmuckmittel sind vermieden, kaum Bilder verwendet, lei-
tende Ideen sind im Gegenteil mit der xvpia A££1g bezeichnet. Konzision und
Klarheit des Ausdrucks sind erstrebt, und mit priziser Okonomie ist jedes
Wort an den Platz gestellt, wo es im Zusammenhang dieses Beziehungssystems
seine Funktion erfuillt. Man kénnte von einer ‘organischen’ Komposition re-
den. Vergleicht man diese Gestaltungsweise mit Entwicklungstendenzen in der
darstellenden Kunst seit dem ‘strengen Stil’ oder in anderen Dichtungsgattun-
gen wie etwa der Tragodie, so erscheint Bacchylides mit diesen Kompositionen
als ‘modern’ im Gegensatz zu der reichgeschmiickten, spatarchaischen Aus-
drucks- und Kompositionsweise des Pindar. Den Wiinschen der Auftraggeber
entsprach diese Bacchylideische Klarheit wohl ebensogut wenn nicht besser als
die schwerer verstindliche Pindarische Ausdrucksweise. Fiir den ferner ste-
henden, modernen Leser dieser Texte bringt aber diese ‘Modernitit’ auch eine
fatale Wendung zu einer Art ‘neuer Sachlichkeit’ mit sich, die mit unge-
schminkter Direktheit die Aufmerksamkeit auf Personen und Anlédsse konzen-
triert, die in diesen Liedern gefeiert werden. Sie enthiillt damit mit besonderer
Eindringlichkeit deren génzliche Belanglosigkeit fiir alle Nachgeborenen, die
sich mit diesen Epinikien beschiftigen. Wiren nur solche Lieder dieses Typs
erhalten, so diirften sie wohl in erster Linie das Interesse der historischen
Volkskunde beanspruchen. Dass sie Dichtwerke sind und als solche auch ge-
wisse spezifische Qualititen haben, ist uns fast nur auf dem Umweg iiber
Pindar und im Vergleich mit ihm zu erkennen. Pindars Lieder schitzen wir
nicht wegen ihrer Modernitit oder trotz ihrer Unmodernitit gerade mit ihrer
archaischen moikiiia. Sie ist der Nahrboden seiner musischen Kunst. Und

30 Vgl. den Kommentar (oben Anm. 4) 10 und 127f. (zu Ep. 2 und 6) und 67f. 71 (zu Ep. 4 und
seiner Ahnlichkeit mit Ep. 6). Die Ahnlichkeit der schon 470 (Ep. 4) und dann zweimal um
452 (Ep. 2 und 6) verwendeten Formen und Losungen zeigt, dass Bacchylides in der Situation
am Wettkampfort einem fein ausgedachten, aber leicht reproduzierbaren und adaptierbaren
Muster folgt. Dass er es nach Bedarf auch stirker variieren bzw. erweitern konnte, scheint Ep.
10 zu zeigen (s. oben Anm. 22).



120 Thomas Gelzer: Moboa adStyevnig

dieser Kunst wegen, die sich auch an der scheinbar so undankbaren Aufgaben-
stellung dieses Typs der Epinikien bewihrt, ausschliesslich dieser Kunst wegen
haben seine Lieder ihre Anziehungskraft bewahrt.



	Mousa authigenēs : Bemerkungen zu einem Typ Pindarischer und Baccylideischer Epinikien

