
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 42 (1985)

Heft: 2

Artikel: Mousa authigens : Bemerkungen zu einem Typ Pindarischer und
Baccylideischer Epinikien

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moöaa au{hysvfi<;

Bemerkungen zu einem Typ Pindarischer und Bacchylideischer Epinikien

Von Thomas Geizer, Bern

Als die Alexandriner die Texte der Lieder und Gedichte der alten Dichter
sammelten und bearbeiteten, teilten sie sie für ihre Ausgaben auch in Gruppen

ein. Sie versuchten dabei nach Möglichkeit Zusammengehöriges
zusammenzuordnen und sich bei der Einteilung der Texte in solche Gruppen an
Gattungen der alten Dichtung selber zu halten. In manchen Fällen hatten sie
aber Schwierigkeiten, Kriterien für die Definition der Gattungen zu finden,
mit deren Namen sie ihre Gruppen bezeichneten, und dementsprechend für
die Zuteilung der einzelnen Gedichte zu ihnen. Wie sehr sie da im dunkeln
tappten, illustriert jene Diskussion um ein Lied des Bacchylides, das Kallima-
chos als Paian klassiert hatte, weil darin der Ruf if) vorkam, während Aristarch
es dann als dithyrambisch erklärte mit der Begründung, es enthalte die
Geschichte der Kassandra und der Ruf ip sei beiden Gattungen - Paian und Di-
thyrambos - gemeinsam, ihm deshalb den Titel 'Kassandra' gab und es den
Dithyramben zuteilte1. Ausser der Feststellung, dass es sich um Mythenerzählungen

handelt, scheint man kein anderes Kriterium für die Einreihung der
Lieder unter die Rubrik Dithyramben gehabt zu haben und befolgte deshalb
auch bei deren Anordnung ein rein äusserliches Prinzip: Die mit einem Titel
versehenen Mythenerzählungen wurden nach diesen Titeln alphabetisch
geordnet2. Wenn also ein Gedicht öder ein Fragment unter einer solchen alexan-
drinischen Bezeichnung wie 'Paian' oder 'Dithyrambos' überliefert ist, so bietet

das keinerlei Gewähr dafür, dass es auch schon von den alten Dichtern
selber als der nach ihrer eigenen Definition mit diesem Namen bezeichneten
Gattung zugehörig betrachtet worden sein muss.

Ähnlich liegen die Dinge auch im Falle der Liedtexte, die sie unter der
Rubrik der Epinikien zusammenstellten. Das Kriterium für die Einteilung in
diese Gruppe war offensichtlich, dass im Text jemand als Sieger in Wettkämpfen

gepriesen oder mindestens genannt wurde. Auch das ist ein rein inhaltliches

Merkmal, und es stellt sich die Frage, ob und inwiefern es dazu tauglich
ist, eine Gruppe von Gedichten zu definieren, die nicht nur in einem Punkte

1 Der Text des Scholions (P. Oxy. 23, 2368) abgedruckt in Bacchylidis carmina cum fragmentis,
post B. Snell ed. H. Maehler (Leipzig 1970) 128; s. dazu praefatio p. L und R. Pfeiffer,
Geschichte der Klassischen Philologie. Von den Anfängen bis zum Ende des Hellenismus
(2., durchges. Aufl. München 1978) 164f. 271.

2 Siehe dazu B. Snell, praefatio zu Bacchylides (oben Anm. 1) IX.



96 Thomas Geizer

eine inhaltliche Gemeinsamkeit, sondern auch ihrer poetischen Gestaltung
nach gemeinsame Merkmale enthält, die sie als solche von anderen wie eben
Paiane oder Dithyramben unterscheidet. Jedenfalls ist es kein Kriterium, das
etwas über den Anlass zur Dichtung dieser Lieder oder über ihre Bestimmung
zur Darbietung bei einer bestimmten Gelegenheit oder vor einem bestimmten
Publikum aussagt. Freilich lassen sich diese Spezifikationen auch nicht mehr in
allen Fällen klar erkennen.

Aber es gibt doch genügend andere Beispiele, die es erlauben, unter
Anwendung dieser Kriterien eine Gegenprobe im Hinblick auf die mögliche Einheit

oder Vielfalt der unter dem Titel Epinikien überlieferten Lieder zu
machen. Dabei ergeben sich verschiedene Typen. Dafür einige Beispiele: Es
finden sich poetische Episteln, die nicht aus Anlass eines bestimmten Sieges ver-
fasst und auch nicht zur Aufführung an einem irgendwie gekennzeichneten
Fest bestimmt sind3. Andere Lieder sind zwar zur Aufführung an einem Fest
bestimmt, aber auch nicht aus Anlass eines bestimmten Sieges gedichtet4. In
beiden Typen werden ein oder mehrere ältere Siege genannt, und die vormaligen

Sieger werden dafür gepriesen; aber beide sind nicht wirkliche Siegeslieder

in dem Sinne, dass sie speziell zur Feier eines Sieges dienen. Aber auch
unter denen, die zur Feier eines Siegers für einen bestimmten neu gewonnenen
Sieg gedichtet sind, lassen sich verschiedene Typen unterscheiden. So gibt es

einige Lieder, die für ein Fest zu Ehren einer Gottheit oder eines Heros ver-
fasst sind, in dessen Rahmen auch ein Sieger gefeiert wird und gelegentlich
auch dieser Gottheit oder diesem Heros seinen Siegeskranz weiht5, und

3 Keinen aktuellen Sieg hat P. 3 zum Anlass, in der Pmdar von jenseits des Meeres aus (68f. 76)
zu Meter in Theben (77f.; s. dazu W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und
klassischen Epoche, Stuttgart 1977, 276f.) für Hieron in Syrakus (70. 80) zu beten verspricht
Darin wird nur ein früherer Sieg erwähnt (73f.). I. 2 soll durch Nikasippos (47f.) nach dem
Tod des Siegers Xenokrates (37) dessen Sohn Thrasybul uberbracht werden. Der Isthmien-
sieg (12-17) ist nicht datierbar, und es ist nicht klar, wie lang er schon zurückliegt. E. Thum-
mer (Pmdar, Die Isthmischen Gedichte, Heidelberg 1968/1969, Bd. 2, 36-38) u.a. wollen
dann trotzdem ein aktuelles Siegeslied post mortem erkennen. P 4 ist eine von Pindar
gesandte (277-279) Supplikation für den verbannten Damophilos (262-299), für die ein
aktueller Sieg zum Anlass genommen, aber nicht als solcher gefeiert wird (1-3. 66f.; der Sieg
in P. 5 gefeiert). Trotz verschiedenartiger Ansätze ist es bisher nicht gelungen, Einigkeit
darüber zu erzielen, für was fur einen Sieg Hieron in P. 2 gelobt werden soll (vgl. dazu
H. Lloyd-Jones, Modem interpretation of Pindar: the Second Pythian and Seventh Nemean
odes, Journ. Hell. Stud. 93, 1973, 109-137, Forschungsgeschichte dort 117-119; M. R. Lefko-
witz, The Victory Ode, Park Ridge 1976, 164-170). Der neueren Forschung ist nur das Bestreben

gemeinsam, sie nicht mehr als 'poetischen Brief zu erklären, wie sie noch P. Von der
Mühll (Der Anlass der zweiten Pythie Pindars, [diese Zeitschr. 15, 1958, 215-281 ] Ausg. Kl.
Sehr., Basel 1976, 165-193) verstanden hatte.

4 Z.B. N. 3 im Thearion von Aigma (64-70), wohl als Aristokleides das Amt eines Oeapöc;

bekleidete; vgl die Lieder zu Amtseinsetzungen von Beamten N. 11 und Bacchyl. Ep. 14B

(s. dazu H. Maehler, Die Lieder des Bacchyhdes, Leiden 1982, 1 Teil Die Siegeslieder, I Edition

des Textes mit Einl. und Übers. 136f. und II. Kommentar, 302f.).
5 Feste und Weihungen an Götter und Heroen z. B : O 3 Dioskuren in Akragas (11 341 39f.);



MoOaa aöfhyevfii; 97

schliesslich zwei Typen von Siegesliedern im engeren Sinn. Davon sind die
einen für ein spezifisches Siegesfest gedichtet, das zu Ehren des Siegers nach
seiner Rückkehr vom Wettkampfort in seiner Heimat gefeiert wird, die andern
dagegen zur Darbietung bei einer Siegesfeier am Wettkampfort selber, vor der
Heimkehr des Siegers in seine Heimat, bestimmt.

Es stellt sich also die Frage, ob sich an den Liedern nach solchen Kriterien
unterschiedener Typen auch entsprechende spezifische Eigentümlichkeiten der
dichterischen Gestaltung feststellen lassen, die sie untereinander als

zusammengehörig erweisen und von denen anderer Typen in charakteristischer
Weise abheben. Das würde dann bedeuten, dass diese Typen, oder wenigstens
diejenigen unter ihnen, für die das zutrifft, auch im poetologischen Sinne als

eigenständige Gruppe zu betrachten wären. Unter diesem Gesichtspunkt sollen

hier die Lieder eines Typs der Siegeslieder im engeren Sinne, nämlich
deijenigen, die für die Aufführung an einer Siegesfeier am Wettkampfort selber

bestimmt waren, untersucht werden.

Beispielefür Siegeslieder am Wettkampfort und ihre Formen

Von beiden Dichtern haben wir mehrere solche Lieder6. In einigen Fällen
sind sie uns zusammen mit solchen erhalten, die für ein Fest in der Heimat des

Siegers bestimmt waren. Zu diesen gehören von Pindar O. 4 für Psaumis von

O. 6 Hera in Stymphalos (88f.); O. 9 Aias in Olynth (109-112; s. dazu P. Von der Muhll, Der
Grosse Aias, [Rektoratsprogramm Basel 1930 ] Ausg. Kl. Sehr., oben Anm. 3, 446f.); O. 8

Zeus in Olympia (9-10); P. 5 Kameen m Kyrene (77-93); P. 11 Ismenion m Theben (1-11);
N. 5 Aiakos in Aegina (53f.); N. 8 Aiakos in Aegina (13-16); I. 3/4 Herakles in Theben (79-
86); (Isthmien) fr. 6 c-f Oschophonen in Athen; Bacchyl. Ep 13 zusammen mit N. 5 für
Aiakos in Aegina? (vgl. 72-75. 91-99. 166ff.).

6 Pindar hier zitiert nach Pindarus, post B. Snell ed. H. Maehler, I Epinicia (Leipzig 61980), II
Fragmenta Indices (Leipzig 41975), Bacchylides Epimkien (zitiert Ep.) nach Maehler 1982

(oben Anm. 4), Übriges nach Snell/Maehler 1970 (oben Anm. 1). Da es hier nicht um Textkritik

geht, werden Ergänzungen von Papyrustexten nicht als solche gekennzeichnet. - Zur
Entscheidung, ob ein Lied am Wettkampfort oder anderswo aufgeführt worden sei, ist man
ganz auf die Hinweise im Text selber angewiesen. Alle acht im folgenden genannten Lieder
enthalten Erwähnungen, die als Argument für Auffuhrung am Wettkampfort interpretiert
werden können, nämlich die Nennung von Ort und Gott des Wettkampfs und Umstanden
der Herkunft der Ehre des Sieges wie Wettkampf, Bekranzung und Feier des Siegers und
Neuheit seines Glücks, in folgenden Versen: O. 4, 1-5. 5-12; O. 11, 7f. 12-14; P. 6, 3-9. 16-
19; P. 7,4.10-12; N. 2, 1-5. 14f. 24f.; Ep. 2,3-7.11-14; Ep. 4, 1-6. 14-16; Ep. 6,1-3. 6. 14-16.
Wer zugunsten eines anderen Orts der Aufführung argumentieren will, muss und kann dafür
andere Stellen anführen. Die Hinweise sind oft nicht eindeutig, und deshalb sind seit Boeckh
und Dissen bis heute zu manchen Liedern verschiedene Vermutungen geäussert worden, die
hier nicht aufgezählt werden müssen. Die Entscheidung kann nicht für jedes Lied einzeln,
sondern nur durch Vergleichung mehrerer analoger Fälle plausibel begründet werden. Zu
den Argumenten, die hier zugunsten der Annahme einer Aufführung dieser acht Lieder am
Wettkampfort geltend gemacht werden, s. unten S. lllf.

7 Museum Helveticum



98 Thomas Geizer

Kamarina mit dem Wagen (wohl zum selben Sieg O. 5 von einem Anonymus)
und O. 11 fur Hagesidamos von Lokroi Epizephyrioi als Knabe im
Faustkampf (mit O. 10), von Bacchylides Ep. 2 für Argeios von Keos als Knabe im
Faustkampf am Isthmos (mit Ep. 1), Ep. 4 für Hieron von Syrakus mit dem
Viergespann in Delphi (zur Feier desselben Sieges in Aitna P. 1) und Ep. 6 fur
Lachon von Keos als Knabe im Stadionlauf in Olympia (mit Ep. 7)7. Von
Pindar kommen dazu drei weitere ohne ein solches Pendant, zwei für Athener:
P. 7 für den Alkmeoniden Megakles mit dem Wagen und N. 2 für Timodemos
aus Acharnai im Pankration, und schliesslich eines, das eine etwas andersartige

Bestimmung hat als die anderen, indem darin nicht in erster Linie der
Sieger selber, sondern sein junger Sohn gepriesen wird: P. 6 für Xenokrates
und Thrasybul von Akragas mit dem Wagen. Dieses letzte hebt sich in mehrfacher

Weise von den anderen ab; aber es ist doch auch am Festort sogleich nach
dem Sieg gedichtet worden und bietet deshalb besonders interessante
Vergleichsmöglichkeiten.

Die Siege, denen diese acht Lieder gelten, stammen von allen vier grossen
Wettkampfstätten, betreffen hippische und gymnische Agone sowie die zwei
Altersklassen von Knaben und Männern. Sie bieten also eine verhältnismässig
repräsentative Übersicht. Betrachtet man sie miteinander, so fallen sogleich
gewisse gemeinsame Züge ins Auge. Einmal ihr geringer Umfang: Zählt man -
um sie einigermassen kommensurabel zu machen - die antiken k<bäu8, so ergeben

sich drei Gruppen. Die zwei kürzesten haben um 15 (Ep. 2: 14; Ep. 6: 16),

7 B Snell, Bacchylides, praef XLII mit Anm 3 vermutet (wie hier angenommen wird), dass

Ep 6 wte Ep 2 «ex tempore» gedichtet und in Olympia «ante domum victons» (cf V 14)

gesungen worden sei, Ep 7 dagegen zum Siegesfest in Keos H Maehler lässt die Frage, ob
das V 14 erwähnte «Haus» auf eine Auffuhrung in Keos oder Olympia deute, offen in
Bacchylides. Lieder und Fragmente gr u dt. (Berlin 1968) 140. In seinem Kommentar (oben
Anm 4) äussert er zwei gegenteilige Meinungen S 71, wo er auf die Parallelen mit Ep. 4 (am
Wettkampfort aufgeführt) hinweist, spricht er von «dem ebenfalls sehr kurzen, am
Wettkampfort aufgeführten Lied B 6» S. 132 deutet er aber apoöopou; öoiSaü; (Ep 6, 14) als

Siegerehrung mit Gesangen, «die vor dem Haus semes Vaters Anstomenes in Keos oder in
dessen Vorhalle aufgeführt werden» und schhesst umgekehrt aus der in Ep 7, 1-3 angerufenen

'Agspa der Siegerehrung, dass Ep. 7 «sehr wahrscheinlich m Olympia aufgeführt
worden» sei Dem ist entgegenzuhalten 1. Mit dem Sopot;, vor dem Ep 6,14 die dotöai gesungen
werden, ist nicht ein Privathaus, sondern der Zeustempel in Olympia gemeint, vor dem, wie
vor dem des Apollon m Delphi P 6 und P 7, das Lied zur Siegesfeier gesungen wird (8opo<;

Tempel P 7, 11, JV 7, 46) Er wurde erst 468-456 gebaut und konnte daher in früheren
Olympien nicht erwähnt werden 2 Ep 6 ist in seinem Aufbau und seiner Ausdrucksweise
nach Ep. 2 und Ep 4 so ahnlich, dass die Verwendung desselben Musters durch Bacchylides
in der gleichen Situation und für den gleichen Zweck sehr wahrscheinlich ist 3 Dass Ep 7,

Iff der personifizierte Siegestag als Ausgangspunkt des Lobes angerufen wird, ist nicht
anders zu bewerten, als wenn in Ep 11, 1 Nixa selber angerufen wird, N im schickt Ep 12, 4ff
den Dichter als Boten nach Aegma, beidemal in einem Lied für das Siegesfest m der Heimat
des Siegers

8 Zu den KmXa s Pfeiffer, a O (oben Anm 1) 229ff, die Pindanschen hier nach Heynes
Zählung



MoCaa aü9iYEvf)i; 99

drei um 20 (Ep. 4: 20; O. 11: 21; P. 7: 23), zwei um 40 (N. 2: 40; O. 4: 42). Nur
P. 6 ist deutlich länger (54). Der Kürze entsprechen einfache Formen: Die eine
Hälfte besteht aus je einer Trias (O. 4; O. 11; P. 7; Ep. 2), die andere ist
monostrophisch (2 Str. Ep. 4 und 6; 5 Str. N. 2; 6 Str. P. 6). Diese kleinen Formen
sind also für diesen Typ üblich.

Das Lied als Botschaft und Zeugnis

Auf die wesenthche Funktion dieser Lieder weisen die Dichter mit den
Metaphern hin, durch die sie ihre Bedeutung beschreiben. Ein gutes Beispiel
bietet Bacchyhdes Ep. 2. Der Dichter lässt 4>ripa vom Isthmos als Eilboten die
Nachricht vom Sieg des Argeios nach Keos bringen (Iff. ai^ov kq Keov
tpepoua' ayyeÄ-iav, ort...), die Nachricht stilisiert er wie die von einer gewonnenen

Schlacht vom Schlachtfeld in die Heimat der Kämpfer (4f. 6ti \iayac,
9paoüxerpo<;... äpaxo vimv). Noch deutlicher den Charakter des reinen
Siegesbulletins hat das noch kürzere Ep. 6. Da wird schlicht mitgeteilt (Iff.): «La-
chon hat erlost den Erfolg im Lauf... an des Alpheios Fluten ...». Der
Aufbau dieses kurzen Liedchens ist so ähnlich mit dem des vorigen, dass ihre
identische Funktion auf der Hand liegt. Man muss also wohl annehmen, dass
der Schluss mit der Aussage (10-16) «dich aber ehrt jetzt der Hymnos der
Urania Nikas wegen mit Gesang vor dem Tempel (des V. 1 erwähnten Zeus),
weil (öxt) du mit deinem Sieg im Stadion Keos Ruhm verschafft hast», mit der
Nennung von Abgangs- und Empfangsort dieser (gegenüber 4-9) neuen
Ehrenmeldung genügt9, um diese Zweckbestimmung anzudeuten, zumal ja noch
der mittlere Abschnitt in beiden Liedchen (Ep. 2, 6-10; Ep. 6, 4-9) darauf
hinweist, dass der Sieger nun auch zu denen gehört, die in die offizielle Siegerliste

seiner Heimat eingetragen werden. Das wird nach dem Eintreffen dieser
Nachricht geschehen. Diese beiden kleinen Lieder geben sich damit als ganze
gewissermassen als Dokument, das diese ehrenvollen Konsequenzen auslöst.
Um das verständlich zu machen, genügen diese Hinweise, und der Dichter
braucht nicht mehr zu sagen und nicht deutlicher zu reden, denn alle Beteiligten

- der Sieger und das Publikum - wissen längst genau, worum es geht.
Auch Pindar verwendet das Bild von der Nachricht, Botschaft, Meldung

(ayysLia) vom Siege. Am nächsten vergleichbar ist das Lied für Psaumis von
Kamarina (O. 4). Zu Beginn ruft er Zeus, den Herrn des Ortes, an (Iff., vgl. Ep.
6, 1). Dessen Hören, die in Gesängen wirbeln (ujcö doiSäc; 2, vgl. Ep. 6, 14f.),
sandten ihn als Zeugen zu diesem Wettkampf, und wenn es den Gastfreunden
gut geht (d. h. wenn sie eben siegen), so freuen sich sogleich die Edlen über die
süsse Botschaft (5 dyyeUuv jroxi y^uKeiav, vgl. Ep. 2, 3 ayye)aav). Dann bittet
er den Zeus, der auch auf dem Aitna - in der Heimat des Siegers - waltet10,

9 Vgl. oben Anm. 7.
10 Die Erwähnung des Zeus vom Aitna (6f.) nach der des Zeus von Olympia (lf.), die man als



100 Thomas Geizer

nimm dieses Olympiensiegeslied11 gnädig an der Chariten wegen (8f. 'Okup-
nioviKav öe£,at Xapixrov 8' SKaxi röv8e Koipov, vgl. Ep. 6, 11 i)pvo< etccm
NiKa^), und daraufhin stellt er in ähnlicher Gedankenführung den Ursprung
dieses Liedes dem Zielort des Ruhms gegenüber (10-12): Denn es kommt vom
Wagen des Psaumis, der mit dem Ölzweig von Olympia bekränzt bestrebt ist,
für Kamarina küöoc; zu erwecken (vgl. Ep. 6, 15f.; KüSog Ep. 6, 3). Zwar sind es

bei Pindar die Hören, die mit dem Gesang, und Chariten, die mit dem Sieg
zusammengebracht werden (vgl. immerhin Ep. 2, 2f. xaptxtovupov ayyeXmv),
während Bacchylides seinen Gesang der Muse zuschreibt (Ep. 2,11; Ep. 6,11;
Ep. 4, 7f.). Aber die Vorstellungen und ihre Reihung sind doch sehr ähnlich,
und Pindar benützt auch mehrmals dieselben Wörter. In reicher ornamentierter

Ausführung folgt er damit weitgehend derselben Konvention. An der Stelle
in der Mitte, wo bei Bacchylides auf andere Siege aus der Heimat des Siegers
verwiesen wird (Ep. 2, 6-10; Ep. 6, 4-9), steht bei ihm der Hinweis auf den
Zeus der Heimat des Siegers (0.4, 6-7), wohl als Ersatz dafür, denn von Psaumis

und von Kamarina sind offenbar keine früheren Siege zu melden. Ihm
wird dafür gewünscht, der Gott möge ihm zukünftig weitere gewähren (O. 4,

12f.). Daran knüpft er einen zweiten Teil, der sich, als Begründung für die
Erfüllbarkeit dieses Wunsches, dem Lob der Person des Psaumis zuwendet
(14-27). Dazu war wiederum bei den beiden Knaben aus Keos nicht viel zu
sagen (Ep. 2 und 6), mehr dagegen, wo es auch bei Bacchylides um den
olympischen Wagensieg eines grossen Herrn aus Sizilien geht (Ep. 4 für Hieron).

Im Zusammenhang einer komplizierteren Metaphorik, aber ebenfalls
ähnlicher Vorstellungen, verwendet Pindar das Bild von der Siegesbotschaft
schon 490 in P. 6. Hier entwickelt er die Bilder aus der Situation des festlichen
Zuges, der zur Feier des Sieges zum Tempel des Apollon hinaufzieht (1-3),
zum Nabel der Erde, wo den Emmeniden, Akragas und Xenokrates bereits ein
unzerstörbares Pythiensieg-Schatzhaus von Hymnen bereitsteht (5-14). Dessen

Front wird den dem Xenokrates, Trasybul und dem ganzen Geschlecht
gemeinsamen Sieg mit dem Wagen in den Falten von Krisa melden (anayye-
A,et 18). Pindars Lied - im Bilde des Schatzhauses - ist also auch hier Träger
der Botschaft, und auf dieses anayyElsX hin ist die ganze vorhergehende Reihe
der Vorstellungen und Bilder angelegt: Auf diese Botschaft ist die Aufmerksamkeit

gleich mit dem ersten Wort gerichtet, mit der Aufforderung ciKouaaxs.
Die Botschaft ist also hier eine offizielle Proklamation. Damit wird auch hier
der erste Teil mit dem dokumentarischen Programm abgeschlossen (1-18),

Argument fur Auffuhrung in Kamarina anfuhren kann, hat U v. Wilamowitz-Moellendorff,
Pindaros (Berlin 1920) 418 plausibel erklart. «Das Lied gehört dem Herrn des Ortes, aber ein
Sikeliote hat gesiegt, so gilt es zugleich dem Zeus des Aetna, und der wird wieder mit einer
wuchtigen Periphrase bezeichnet »

11 k<5>|xo<; hier in der Bedeutung 'Siegeslied', das Lied dauert lange und erhalt den Ruhm (10),
nicht ein 'Festzug'



Moücra at)äiyevT)i; 101

und es folgt die Überleitung (19f.) zum Preis des einen Thrasybul, der im
folgenden als Repräsentant der siegreichen Emmeniden gepriesen wird, ähnlich

wie in O. 4. Den Chariten ist hier am Anfang Aphrodite zugesellt (lf.),
doch wohl deshalb, weil es dann eben um den persönlichen Preis eines veog
geht12.

Einen besonderen Charakter gibt Pindar seiner Siegesmeldung auch in
0.4. Die Hören des Zeus haben ihn dort als Zeugen dieser vornehmsten
Wettkämpfe nach Olympia geschickt (3 ()\|/ti>x>töt<bv päptup' äeStaov). Seine
Botschaft wird damit zum Attest für den Sieger. Das lässt noch deutlicher den
offenbar von den Siegern gewünschten dokumentarischen Sinn dieser Lieder
erkennen.

Der dokumentarische Charakter und die Funktion dieser Lieder

Als Botschaft, Nachricht, Zeugnis geben sich diese Lieder. Das ist
zunächst insofern bemerkenswert, als sie sich ja an ein Publikum von Leuten
wenden, die selber beim Wettkampf und beim Sieg zugegen waren und somit
selber Zeugen für die Richtigkeit des Gesagten sein konnten und keiner
Benachrichtigung bedurften.

Aber wer ist dieses Publikum? Es ist ein anderes als dasjenige, das mit den
Liedern in der Heimat des Siegers angesprochen wird. Dort sind es Mitbürger
des Gefeierten, von denen wohl, je weiter ihre Heimat vom Festort entfernt
lag, um so weniger selber beim Siege zugegen waren. Ihnen musste also die
Siegesnachricht überbracht werden, und so stellt es auch Bacchylides dar (Ep.
2, Iff.). Am Wettkampfort hingegen sind Griechen von allen Enden der
griechischen Welt versammelt. Und eben sie sind dazu geeignet, die Nachricht
vom Sieg und den Ruhm des Siegers bis an die Säulen des Herakles zu verbreiten.

Ihn für diese Verbreitung festzuhalten, ist also eine wesentliche Funktion
dieser Lieder. Während die Mitbürger des Siegers diesen, seine Familie und
seine Heimat genau kennen, sind die am Festort Versammelten Fremde,
denen gerade das mitgeteilt werden muss. Denn das sollen sie ja als Nachricht
mitnehmen. Deshalb haben diese Lieder wirklich die Funktion eines Dokuments,

das Träger einer Nachricht ist. Der dokumentarische Charakter tritt
deshalb in den Liedern dieses Typs viel stärker und ausschliesslicher zutage als
in jenen andern Liedern, die zur Aufführung in der Heimat des Siegers oder an
einem von seinen Freunden veranstalteten Fest bestimmt sind. Von der
Dokumentationsfunktion und von der Ausrichtung auf eine panhellenische
Festversammlung her lassen sich eine ganze Reihe der diesen Liedern eigentümlichen
Merkmale verstehen. Sie sind einzeln fast alle auch in anderen Liedern anzu-

12 Siehe dazu P Von der Miihll, Persönliche Verliebtheit des Dichters?, (diese Zeitschr 21,1964,
168-172 Ausg. Kl. Sehr, (oben Anm. 3) 231-237, dort 231



102 Thomas Geizer

treffen; aber ihre Häufung und die Präponderanz ihrer Bedeutung ist für diese
Lieder typisch.

Fast lückenlos sind darin die folgenden dokumentarischen Programmpunkte

ausgeführt: die Namen des Siegers, seines Vaters und seiner Heimat,
dann Bezeichnungen des Siegesortes, der Sportart, des Sieges - die letzten drei
gelegentlich in konventionellen Umschreibungen. Die Angaben zur Person
werden gelegentlich ergänzt durch die Nennung des Namens des Geschlechts
in den Fällen, wo ein solcher existiert oder wo seine Nennung eine besondere
Rolle spielt. Dazu können weitere Informationen kommen über frühere Siege
des jetzigen Siegers, seiner Verwandten oder seiner Mitbürger. Es ist also leicht
einzusehen, was Sieger und Auftraggeber von diesen Liedern in erster Linie
erwarten und warum ihnen gerade an dieser Dokumentation so viel liegt.

Die Regelmässigkeit, mit der die Dichter sozusagen das Formular der
dokumentarischen Programmpunkte ausgefüllt und in diesen kleinen Liedern
wiedergegeben haben, die offensichtlich den Absichten ihrer Auftraggeber
entsprach, setzt eine entsprechend ausgerichtete Aufmerksamkeit und Merkfähigkeit

des Publikums voraus. Wenn sich also Abweichungen von der
konventionellen Norm finden, so wird zu untersuchen sein, ob nicht auch damit
bestimmte Absichten verbunden sind, die uns allerdings nicht mehr unbedingt in
allen Fällen durchschaubar sein müssen. Auch dafür einige Beispiele, bei
denen eine plausible Erklärung möglich ist.

Auffallig ist etwa, wenn eine so wichtige Information wie die Nennung
des Vaters des Siegers fehlt. Das ist der Fall in P. 6, wo dagegen auch einige
Zusätze zu den üblichen Personalangaben stehen. Das Lied gilt einem doppelten

Zweck. Es soll sowohl der Sieg mit dem Wagen an den Pythien wie ein
junger Mann, Thrasybul, besungen werden, der zwar zur Familie der Sieger
gehört und offenbar als deren Repräsentant mit dem Gespann in Delphi
anwesend war, aber doch nicht selber als Sieger in seinem eigenen Namen
gepriesen werden konnte. Das Lied ist (5f.) für die Emmeniden, Akragas und
Xenokrates (in dieser Reihenfolge) bestimmt, und mit der später folgenden
Anrede an Thrasybul (15f.) ist die Aussage verbunden, dass der Ruhm des

Sieges «deinem Vater» (Xenokrates) und «dem Geschlecht gemeinsam» (den
Emmeniden) gehöre. Im Schlussteil wird nochmals der Vater erwähnt und
dazu der Chef des Hauses, Thrasybuls Oheim Theron (46), beide aber ohne
Namensnennung. Aber auch Xenokrates ist nicht eindeutig als Sieger gefeiert.
Es fehlt die Nennung von dessen Vater Ainesidamos, der hingegen genannt
wird in den Liedern, in denen sein Bruder Theron allein als Sieger gepriesen
wird (O. 2, 46; O. 3, 9). Damit ist in der Schwebe gelassen, ob offiziell die
Emmeniden, Xenokrates oder gar Theron zum Sieger ausgerufen worden
seien, offenbar deshalb, weil das Lob auf den Nicht-Sieger Thrasybul konzentriert

werden soll.
Der Name des Vaters (Hippokrates) fehlt auch in P. 7 für den Alkmeoni-



Moüca aü3iY8vr|5 103

den Megakles. Hier sind der Ruhm und die Verdienste der süpuaüevTit; yevea
der Alkmeoniden (2f.) der Punkt, auf den die Aufmerksamkeit gesammelt
wird. Sie und die Heimat Athen sind zuerst genannt als würdiges Jipootpiov
(lf.). Denn diese ndxpa und dieser oikoc;, wird dazu erklärt, hätten in Hellas
den hervorragendsten Namen (5-8), und das wird noch begründet: Sie als

Bürger von Athen haben in allen Städten diesen Ruf, weil sie den Tempel des

Apollon in Delphi gebaut haben (9-12). Der Sieg des Megakles wird eingereiht

in eine Liste der berühmten Siege seiner selbst und seiner Vorfahren (17),
ohne dass unterschieden wird, welche davon ihm gehören. Wie in P. 6 soll also
in der Schwebe gelassen werden, ob zum jetzigen Sieg die Alkmeoniden oder
Megakles als Sieger ausgerufen worden sind. Als seiner Vorfahren würdiges
Glied dieses grossen Hauses soll er erscheinen, nicht selber als Sieger. Deshalb
fehlt offenbar der Name seines Vaters. Mit diesem Sieg und seiner Feier in
Delphi führt er eine Demonstration gegen seine Mitbürger durch, die ihn kurz
vorher ostrakisiert hatten. Alles läuft auf die Pointe hinaus: Betrüblicher <p9ö-

vo<; war der Grund, warum die Athener ihn so behandelten (18ff.), obschon die
Alkmeoniden doch derart grosse Verdienste haben.

Die Demonstration des Megakles führt auf einen weiteren Aspekt dieser
an eine panhellenische Festversammlung gerichteten Lieder. Die Darstellung
eines Sieges, zumal im Wagenrennen, bietet mit dem Prestige, das er bringt,
eine besonders gute Gelegenheit, um vor diesem Forum politische Propaganda

zu treiben. In zwei weiteren Fällen verbinden sich damit Besonderheiten

im dokumentarischen Bereich der Lieder. Auch in O. 4 fur Psaumis von
Kamarina ist der Vater des Siegers nicht genannt. Auch hier soll offenbar die
Aufmerksamkeit nicht auf die Person des Siegers konzentriert werden, sondern
auf die Bedeutung, die dieser Sieg für seine Stadt hat. Kamarina war zweimal
von Syrakus zerstört worden, das zweite Mal unter Gelon 484. Kurz vor diesem

Sieg wurde es 461 wieder neugegründet. Deutlicher als in O. 4 wird in
dem Lied für das Siegesfest in der Heimat (O. 5, 4ff. 14ff.) gesagt, welches
Verdienst sich dabei Psaumis erworben hatte und welche Hoffnungen sich an
diesen Sieg knüpften (O. 5, 17ff.). Den Höhepunkt seines Lobs in O. 4 bildet
der Preis, er sei «der Städtefreundin Hesychia reinen Sinnes zugewandt» (16).
Auf dieses neue Glück seiner Stadt, nicht auf seine Person als Sieger soll also
die Aufmerksamkeit gelenkt werden. Als weitere Besonderheit kommt hinzu,
dass in O. 5, 8 der Name seines Vaters (Akron) doch genannt wird, dazu mit
der Erklärung, Psaumis habe ihn und die neuaufgebaute Stadt zu Siegern
ausrufen lassen.

Eine ähnliche Differenz besteht zwischen Ep. 4, das Bacchyüdes für die
Feier des Siegs des Hieron in Delphi 470, und P. 1, die Pindar für das Fest aus
Anlass desselben Sieges in Aitna dichteten. In P. 1 lässt sich Hieron als Gründer

von Aitna feiern. Hier soll nun auch der Herold ihn als Aitnaier zum Sieger

in Delphi ausgerufen haben (30-33). Bacchylides dagegen pries ihn in



104 Thomas Geizer

Delphi als Herrscher von Syrakus (Ep. 4, 1-3). In beiden Fällen wurde also bei
dem Fest in der weit draussen gelegenen Heimat etwas anderes mitgeteilt als

vor den versammelten Hellenen am Festort. Es ist nicht auszuschliessen, dass

der Anstoss dazu beidemal von dem Besungenen selber ausging, der mit
demselben Sieg verschiedene propagandistische Bedürfnisse, für den aussenpoliti-
schen Bereich und für den Gebrauch innerhalb seiner befriedigte.
Jedenfalls ist nichts davon bekannt, dass Hieron Bacchylides seine Darstellung
übel genommen hätte. Im Gegenteil: Von ihm liess er sich bekanntlich nur
zwei Jahre später das Festlied für seinen grössten und lang erwarteten Sieg mit
dem Viergespann in Olympia dichten (Ep. 3).

Diese Beispiele illustrieren also von einer anderen Seite her, welche
Bedeutung die dokumentarischen Angaben in diesen Liedern haben. Aber auch
wenn sie ohne Nebenabsichten einzig dem Lob des Siegers dienen, spielen zur
Begründung des Ruhms und der Ehre, die sie verbreiten sollen, alle Tatsachen,
die mit dem Gewinn des Sieges verbunden sind - wie etwa der Verlauf des

Kampfes, die Bekränzung des Siegers, die verdiente Feier -, eine wichtige
Rolle. Die Dokumentation des Sieges und was damit zusammenhängt, ist in
jeder Hinsicht der zentrale Gegenstand des Interesses. Deshalb füllt die
Erwähnung dieser Informationen und Fakten einige dieser kurzen Lieder fast
vollständig aus, und für anderes bleibt wenig Raum übrig.

Die Lieder dieses Typs als musisches Kunstwerk

Es stellt sich also die Frage, ob auch diese Lieder als musische Kunstwerke

betrachtet und geschätzt wurden. Auch darauf geben die Dichter selber
die Antwort.

Bacchylides lässt in einfacheren Worten direkt die Konvention erkennen.
Er beruft sich in jedem dieser Lieder auf die Muse. Das Lied ist ein ava^ipök-
Ttoo Oijpaviac; upvoi; (Ep. 6, 10f.), er als sein Dichter ein dSusrtric; ava^upöp-
piyyo«; Oüpavia^ d/.sKicop (Ep. 4, Ii.), und die Muse selber charakterisiert er
mit einem Prädikat, das gleichzeitig das Besondere der Entstehung dieser Lieder

benennt: Sie ist auOiyEvi)«;, 'am Ort entstanden' (Ep. 2, 11). Auch Pindar
nennt die Musen (O. 11, 17), häufiger aber die Chariten (O. 4, 9; P. 6, 1; vgl.
Ep. 2, 2f. xapucovupov dyys>aav), einmal auch die Hören (O. 4, lf.) als
Patroninnen seines Sanges. Frühere und aktuelle Sieger wurden und werden
üblicherweise besungen. Bacchylides braucht dafür einfach deiServ (Ep. 4, 5.

18; 6, 6), Pindar andere Verben wie Ks^aSsiv und nennt den Preis d8upe7.f)^
(O. 11, 14; N. 2, 25). "Ypvoi (O. 11, 4; P. 6, 7; Ep. 4, 10) aoi8ai (im Singular
und Plural: O. 4, 2; P. 7, 3; Ep. 6,14f.) und Kcöpo<; (0.4, 9; vgl. Kcapd^ai O. 11,

16; N. 2, 24)13 sind die konventionellen Bezeichnungen dafür.
13 Vgl. dazu oben Anm. 11 und E. L. Bundy, Studio Pindarica I (Univ. Calif. Stud. Class. Philol.

18, 1962, 1-34) 23 zur Bedeutung des km^O1? als Singen der Festteilnehmer und der Musen.



Moüaa aü9iyEvf)<; 105

Es wird auch vorausgesetzt und lobend erwähnt, dass die Besungenen
diese musische Kunst zu schätzen wissen (O. 11, 19; P. 6, 49). Was sie von ihr
natürlich vor allem erwarten, ist, dass auch diese Lieder - als Lieder - Gewähr
bieten dafür, dass ihr Ruhm verbreitet und über den Augenblick hinaus erhalten

wird (O. 4, 11; O. 11, 4ff.; P. 6, lOff.). Bacchylides nennt die Ofiga in
diesem Sinne oEpvoSÖTeipa (Ep. 2, 1).

Mit dieser Topik und diesem Anspruch unterscheiden sich die Lieder des

besprochenen Typs also nicht grundsätzlich von anderen Liedern derselben
Dichter. Hingegen ist der Spielraum für die Entfaltung musischer Kunstmittel
sehr viel stärker eingeschränkt. Ihre Beobachtung bestätigt, dass die in diesen
Liedern verwendeten grossenteils dieselben sind, die sich auch anderswo
finden. Sie sind also nicht als solche an diesen Typus gebunden. Ihm eigen ist
hingegen eine feste Regulierung ihres Gebrauchs, der sie seinen spezifischen
Ausdrucksbedürfnissen dienstbar macht.

Pindar weist mehrmals direkt oder indirekt darauf hin, wie er den
Eingang eines solchen Liedes gestaltet. In P. 7 sagt er, Athen, die grosse Stadt, sei
das schönste npooipiov, um für das mächtige Geschlecht der Alkmeoniden ein
Fundament des Gesangs für ihre Rosse zu legen. In ganz technischer Terminologie

erklärt er damit, was er braucht und wozu: Er braucht einen Ausgangspunkt

für das Lob des Siegs der Alkmeoniden mit dem Pferdegespann, dieser
ist das npooipiov (so auch P. 1, 4; vgl. npoKcbpiov N. 4, 11), und als solches
dient ihm die Nennung von Athen. In N. 2 spielt er mit dem Begriff npooipiov,
indem er ihn als Bild verwendet. Das Ttpooiptov bedeutet den Anfang: Womit
die Rhapsoden anfangen, mit einem rtpooipiov von Zeus, das hat auch Timo-
demos als erste Anzahlung erhalten für seine Wettkampfsiege, nämlich von
Zeus in Nemea. In den anderen Fällen weist er nicht so ausdrücklich darauf
hin, was er tut; aber er tut dasselbe. Jedesmal erweckt er als rcpooipiov eine
Vorstellung und kommt damit auf das Lied zum Lob des Siegers zu sprechen.
In O. 11 verwendet er die Form der Priamel: Winde brauchen die Menschen
und Wasser, wenn aber einer gesiegt hat, so werden ihm ps^iyäpus<; opvoi
ausgerichtet, als Gewähr für seinen späteren Ruhm. In P. 6 ist es das Schatzhaus

der Hymnen, das den Emmeniden bereitsteht und dessen Front jetzt den
Ruhm des neuen Sieges meldet. In 0.4 wird Zeus angeredet, dessen Hören mit
ihrem Gesang den Dichter als Zeugen geschickt haben. Pindar erfüllt damit
offenbar die Erwartungen eines - wie diese technischen Hinweise zeigen -
sachkundigen Publikums. Auch Bacchylides bringt in seinen viel einfacheren
Liedern jedesmal am Anfang eine entsprechende Figur, die also auch als rcpo-
oipiov bezeichnet werden kann. In Ep. 2 ist es die Anrede an die Personifikation

der Ofjpa als Botin, in Ep. 4 die Rede von Apollon, dem Gott des Siegesortes

(vgl. O. 4, 1; N. 2, 3-5), der Syrakus und Hieron liebt, und in Ep. 6 die
Etymologisierung des Namens Adyrav, der Xä%e... küöoc;. Der Hinweis auf das
Besingen des Sieges ist auch bei ihm in Ep. 4, 4-10 und Ep. 6, 4-6 damit ver-



106 Thomas Geizer

bunden, während er in Ep. 2, 11-14 erst am Schluss folgt, wo er auch in Ep. 6,

10-15 nochmals deutlicher ausgeführt ist (vgl. N. 2, 24f.). Von der Basis dieser
Proömien aus wird dann das Lob stufenweise aufgebaut.

Wie der Anfang, mit dem rcpooipiov, so wird auch der Schluss mit besonderer

Kunst behandelt. Er ist jedesmal vom Vorhergehenden erkennbar abgesetzt.

Als besonderer Schmuck erscheinen hier ein mythisches Exemplum und
Gnomen. Hier wird jedesmal ein neuer eigener Gedanke ausgesprochen, der
sich gewissermassen als Pointe aus dem bis dahin Gesagten ergibt und auch in
besonderer Weise vorgebracht wird. Mehrmals besteht diese Pointe einfach
darin, dass der Sieger mit dem vorher Gesagten Anlass zum Feiern gegeben
habe und darum jetzt ein Siegeslied erhalte (N. 2,24f.; Ep. 2, 11-14; Ep. 6,10-
16). Das ist einmal als Aufforderung an die Mitbürger gestaltet (N. 2), oder mit
der Aussage verbunden, die Moüo' av>8iYevfK rufe jetzt dazu auf (Ep. 2), oder
mit einer Begründung, die das höchste Lob ausspricht, wegen des Sieges und
weil der Sieger seiner Heimat Ruhm gebracht habe (Ep. 6). Dann wird das

Glück des Siegers gepriesen. Pindar tut das einmal in Ich-Aussage (im eigenen
oder in des Chors Namen), stellt es dem tpOövoc; der Mitbürger gegenüber und
versieht es mit einer Gnome (P. 7, 18-21). Bacchylides hebt das Einmalige des

Erfolgs hervor (poövov E7tix0ovio)v) und gibt dazu eine Gnome (Ep. 4, 15-20).
Auch Pindar charakterisiert das Besondere eines Siegs mit einer Gnome und
gibt dazu ein mythisches Exempel (O. 4, 17-27). Einmal ist es das ganz
persönliche Lob des Thrasybul, das auf die Charakterisierung seiner Begabung
zur Geselligkeit beim Symposion hinausläuft (P. 6, 44-59). Anstelle des

Siegers werden einmal auch seine Mitbürger gepriesen, auf die durch den Sieg
Ehre fällt. Pindar drückt den Preis aus in einer Anrede an die Musen und
beschliesst ihn mit einer Gnome über ihre cpuau; (O. 11, 16-20)14. Dass diese

Schlussgedanken sich unmittelbar auf den Gepriesenen und das vorher über
ihn Gesagte beziehen, wird dadurch sinnfällig gemacht, dass er entweder
unmittelbar vorher mit Namen angeredet (O. 11, 11; P. 7, 17) oder preisend
erwähnt wird (O. 4, 14) oder sogar im Schlussteil selber sein eigener (P. 6, 44;
N. 2,24) oder sein Vatersnamen (Ep. 2, 14; Ep. 4, 13; Ep. 6, 12f.) genannt ist.

Daneben finden sich nur sehr wenige weitere Schmuckmittel. Bacchylides
hat in diesen Liedern überhaupt keine Mythen. Pindar gibt wenige mythische
Exempla. Zwei davon finden sich in jenem zweiten Teil von P. 6, der dem Lob
des jungen Thrasybul gilt, der zwar als Repräsentant seiner Familie, aber nicht
als Sieger, sondern als musterhafter Sohn und Neffe und als liebenswürdiger
junger Mann gepriesen wird. Als solcher folgt er den Lehren, die der Urhof-
meister Chiron seinem Zögling Achill gegeben hatte (21-23), und dem Beispiel
der Vaterliebe, Amphilochos, der seinen Vater Nestor vor Memnon gerettet
und dafür mit seinem Leben bezahlt hatte (28-42). In O. 4 ist als Beispiel für

14 Dazu, dass O. 11, 16-20 nicht ein Versprechen auf ein künftiges Lied (sc. O. 10) sei, und zur
Erklärung der Metaphern s. Bundy, a.O. (oben Anm. 12) 17. 20ff., zur Gnome 28ff.



Moücra aü9ry£VT|c; 107

einen, der grauhaarig gesiegt hat, der Argonaut Erginos angeführt mit dem
Ausspruch, den er nach seinem Sieg gegenüber Hypsipyle tat (19-27). In N. 2

wird die Erwartung, dass dem ersten Sieg weitere folgen werden, mit dem
Beispiel des (verstirnten) Orion bekräftigt, der nicht weit sein kann von den
Peliaden (11 f.), und als Beispiel für die Kampfkraft der Salaminier dient Aias
(14). Diese beiden sind nur gerade erwähnt.

Sehr spärlich sind auch die Gnomen. Bacchylides bringt nur eine am
Schluss von Ep. 4, 18-20, um das Glück des Hieron zu kommentieren. An
derselben Stelle kommentiert Pindar in O. 11, 19f. die cpuau; der gepriesenen
Epizephyrischen Lokrer und in P. 7, 19-21 das Verhalten der Athener gegenüber

dem Glück des Megakles. In O. 4, 18 dient sie dazu, zum mythischen
Exempel überzuleiten, das dort den Schluss bildet.

Die Gedankenführung ist einsträngig, die Lobesthemen sind bruchlos
miteinander verknüpft15, die Lobestopik wird in mehrfach gestufter Steigerung,

aber in einem Zuge zwischen den beiden Polen des Proömiums und des
Schlusses zu einem Höhepunkt geführt. Mythische Exempla und Gnomen
retardieren nicht, sondern sie sind unmittelbar in den Gedankengang eingefügt.
So finden sich auch keine ausgesprochenen Abbruchsformeln. Einmal bemerkt
Pindar nach dem Ende eines mythischen Beispiels: Das ist vergangen, tcov 8e

vüv ©paaüßotAoc; (P. 6, 44), und einmal am Ende der Aufzählung einer
imposanten Reihe von Siegen der Acharner: Die, welche sie zu Hause (an den
Panathenäen) gewonnen hätten, seien mehr, als man zählen könne (N. 2, 33).
Beidemal dient ihm diese Bemerkung als steigerndes Mittel, das zum Schlussteil

überleitet16.
Von dessen Funktion her ist dem Dichter die diesem Typus eigentümliche

Aufgabe gestellt, mit all den dokumentarischen Angaben fertig zu werden, das
heisst, sie möglichst wirkungsvoll in seinem Gedankengang unterzubringen.
Bei der Kleinheit der Formen bedarf es zu ihrer Lösung einer spezifischen
planerischen Ökonomie. Am Beispiel des Umgangs mit den zu nennenden
Namen lässt sich diese Technik besonders gut veranschaulichen. In analoger
Weise verfahren die Dichter auch mit den anderen konventionellen
Programmpunkten.

15 Worauf sich die Auswahl der im besprochenen Typ der Siegeslieder verwendeten Mittel
beschrankt und was in denen anderer Typen zusätzlich und vielfaltiger entwickelt ist, geht
etwa deutlich hervor aus der Zusammenstellung der Lobesthemen und ihrer Verknüpfung
bei E Thummer, a O (oben Anm 3) Bd. I, 19-106 122-137, so auch die Stufen der Steigerung,

Bruche in der Gedankenfuhrung, Mittel zur Überleitung, die Bundy in Siudia Pinda-
rica II, a.O (oben Anm 12) 35-92 herausarbeitet Da sie ganz auf die Funktion der
Dokumentation ausgerichtet smd, fehlen auch weitgehend die Ausfuhrungen zur Bewertung des

Sieges als allgemein menschliche Leistung für den Sieger, seine Familie usw. und die dabei

eingesetzten Mittel (zu denen oft auch die Mythenerzahlungen gehören), wie sie M R
Lefkowitz, a O (oben Anm 3) 170f. charakterisiert

16 Zum konventionellen Gebrauch dieser Mittel, namentlich in Liedern anderer Typen,
s Bundy, a O (oben Anm 12) 5 mit Anm 18 (vüv) und 16 (zuviel, als dass



108 Thomas Geizer

Bacchylides geht mit grösserer Regelmässigkeit, offenbar nach bewährten
Mustern vor. Er nennt die Namen des Siegers (Ep. 2,4f.; Ep. 4, 3; Ep. 6,1) und
seiner Heimat (Ep. 2, 2; Ep. 4, 1; Ep. 6, 1) gleich am Anfang, den des Vaters,
als dessen Sohn er den Sieger bezeichnet, dagegen im Schlussteil (Ep. 2, 14;

Ep. 4, 13; Ep. 6, 12). Damit stellt er gleichzeitig eine innere Verbindung nach
Art der 'Ringkomposition' zwischen den Teilen her. Eine zweite Nennung der
Heimat (Ep. 6, 16) kann diesen Effekt verstärken. Jedesmal benützt er die
Gelegenheit der Aufzählung früherer Siege, um dort den Ort des Sieges
auszusprechen (Ep. 2, 7; Ep. 4, 5; Ep. 6, 6). Dort kann er auch den Hinweis auf die
Bekränzung anbringen (Ep. 2, 10; Ep. 6, 8; Ep. 4 dagegen erst im Schlussteil
16). Pindar verfährt viel freier. Den Namen des Siegers bringt er mehrmals erst
in der Mitte, so dass er bereits mit einem gewissen Steigerungsgrad des Lobes
erscheint (O. 4, 10; O. 11, 12; N. 2, 14), einmal erst auf dem Höhepunkt vor
dem Schluss (P. 7, 17). Dafür werden hier die Heimat Athen und die Alkmeo-
niden gleich zu Anfang genannt (P. 7, lf.). Ein Sonderfall ist P. 6, 5f., wo die
Emmeniden, Akragas und Xenokrates an den Anfang gestellt sind, weil damit
ein höherer Steigerungsgrad für Thrasybul reserviert bleibt (15), der dann im
Schlussteil nochmals genannt wird, wo es um sein persönliches Lob geht (44).
In beiden Fällen wird damit ein demonstrativer Nebeneffekt erreicht. In
besonderer Weise spielt er mit diesen Elementen beim Athener Timodem (N. 2):
Da hat er mehrere Ortsnamen zu nennen. Jedem von ihnen gesellt er eine
Bezeichnung des Siegers zu, jedesmal in einer Strophe: in der zweiten zu
Athen den Namen des Vaters, in der dritten zu Salamis den Namen des

Siegers, in der vierten zu Acharnai den des Geschlechts der Timodemiden, und in
der fünften wiederholt er den Namen des Siegers mit dem Aufruf an seine

Mitbürger, den Zeus von Nemea zu feiern (vgl. 4f.).
Die in den besprochenen Liedern verwendeten Kunstmittel und Techniken

stellen also eine Auswahl solcher dar, die zur Erfüllung der für diesen Typ
charakteristischen Aufgaben besonders geeignet sind. Andere wie namentlich
die Mythenerzählungen, die um ihrer selbst willen die Aufmerksamkeit auf
sich ziehen, sind dagegen fast durchgehend vermieden.

Der Faktor Zeit

Unter einem speziellen, gerade im Hinblick auf ihren Kunstcharakter
wesentlichen Aspekt unterscheiden sich diese Lieder von denen anderer Typen
der Epinikien sowie auch anderer Gattungen: unter dem der Zeit, die für die
Genese des Kunstwerks zur Verfügung stand. Diese war bemessen entsprechend

dem Programm des Sportfestes, zu dem jeweils das Lied gedichtet
wurde. Darüber sind wir nur für Olympia einigermassen zuverlässig unterrich-



MoOaa aü{hycvT|C 109

tet17. Dort dauerte es im 5. Jahrhundert fünf Tage. Die Wettkämpfe begannen
am zweiten und endeten am fünften, an dem auch die Kranzverleihung und
die Siegesfeiern stattfanden. Für das Dichten und Einstudieren der Lieder
standen also höchstens drei, im knappsten Fall weniger als ein Tag zur Verfügung.

An anderen Orten, wo auch musische Agone abgehalten wurden, mag es

geringe Verschiebungen, aber kaum wesentliche Verlängerungen der Fristen
gegeben haben. In Olympia fanden am letzten Tag die Läufe und die athletischen

Agone statt. Wenn die Festordnung in Nemea dieselbe war, so wäre N. 2

für den Pankratiasten Timodemos am selben Tag aufgeführt worden, an dem
er seinen Sieg errang18. Das Dichten dieser Lieder ist also zwar nicht gerade in
dem Sinne als Improvisation zu bezeichnen, dass der Dichter ohne vorherige
Überlegung sein Lied hervorzubringen hatte. Aber er musste doch seine poetischen

Mittel zu schnellem Einsatz bereit haben. Zu längerer Meditation fehlte
die Zeit. Dass den Dichtern und dem Publikum diese der Situation eigentümliche

Bedingung bewusst war, beweist des Bacchylides Rede von der Moüo'
au{hyevT|<; (Ep. 2, 11). Eine besondere Art der Virtuosität wurde also zu ihrer
Beherrschung gefordert und offenbar als solche bewundert.

Wir smd nicht gewohnt, uns Pindar als Schnelldichter vorzustellen. Wenn
er einmal sagt, dass er ein Lied, zu dessen Ausführung er sich verpflichtet
hatte, zugunsten eines noch dringenderen zurückgestellt habe (I. 1, Iff.), so
erscheint er als ein Dichter, der sich nur einer Aufgabe auf einmal widmet, sich
dafür Zeit nimmt und sich voll auf sie konzentriert19. Aber die Epinikien des

17 Siehe dazu I Weiler, Der Sport bei den Volkern der Alten Welt (Darmstadt 1981) 109-113
18 W Schadewaldt, Der Aufbau des Pindarischen Epinikion (Halle a S 1928, Reprodruck

Tubingen 1966) 282 24 stellt fest «N 2 gilt seit langem geradezu als Muster eines Siegeshe-
des» mit Berufung auf F Dornseiff, Ptndars Dichtungen, ubertragen und erläutert von F D
(Leipzig 1921) 23 (hier zitiert nach der 2 Aull, an Hand der nachgelassenen Aufzeichnungen
von W Haupt neu bearbeitet, Leipzig 1965, 133), der dazu sagt: «Das kurze Lied, für den
Festzug auf der Kampfstatte selbst rasch gedichtet enthalt trotz seiner Kurze alle Teile des

regelrechten Siegeshedes 1-12 Pompose Nennung des Sieges und den Wunsch nach weiteren

Erfolgen, 13 Lob der Heimat des Siegers und Ansatz zu einem Mythos, 14-24 Aufzahlung

der früheren Erfolge der Familie, 24-25 Aufforderung zum Festjubel »Inwiefern die in
diesem Lied verarbeitete Dokumentation und die dazu verwendeten Mittel wenigstens fur
den besprochenen Typ charakteristisch sind, ergab die Vergleichung mit den anderen davon
erhaltenen Liedern Als deren Minimalform erscheinen die Bacchylideischen Ep 2 und 6, in
geringerem Masse auch Ep 4, s dazu unten Anm 30

19 Diese Erklärung dient auch als Basis des Lobes im Prooimion, dazu Thummer, a O (oben
Anm 3) Bd. II, 9 «Mit dem Hinweis auf die Hindernisse, die sich seiner Arbeit entgegenstellen

- Zeitknappheit und die Gefahr, jemanden zu kranken -, erhöht der Dichter in den ersten
elf Versen den Wert dieser Ode » Er stellt dann (9f) weitere solche 'Hindermsmotive' zusammen.

Bundy, Studia Pindarica II (oben Anm 15) 41 meint sogar «It is a mistake to take any
of these passages, or any others like them, as reflecting serious embarassment The objections,
whether real or imaginary, are all foil, and are all so handled as to enhance the glory of the
laudandus » Hier zeigen sich an der Übertreibung die Grenzen der einseitigen Methode
Dazu gut Lloyd-Jones, a O (oben Anm 3) 117 «Like most new approaches to the study of



110 Thomas Geizer

behandelten Typs scheinen doch nicht die einzigen Lieder gewesen zu sein, die
er unter solchen Bedingungen verfasste. Auch von anderen ist anzunehmen,
dass er sie verhältnismässig schnell zu einem bestimmten Anlass zu dichten
hatte. O. 6 ist zu einer Feier für den Sieg des Hagesias in Olympia bestimmt, die
ihm Aineias im arkadischen Stymphalos ausrichtete (87f.), bevor er von dort
wieder nach Syrakus zurückkehrte (98f.). Wir wissen nicht, wieviel Zeit sich

Hagesias für diesen Umweg bei seiner Heimkehr Hess. Aber vermutlich musste
das Lied doch sehr rasch geliefert werden, um den Gefeierten noch auf seiner
Reise zu erreichen. Und das war nun ein langes Lied in fünf Triaden mit einer

grossen Mythenerzählung. Ein solches ist auch der Paian, in dessen Eingang
Pindar ausdrücklich hervorhebt, dass er damit in einer Notsituation
eingesprungen sei, weil den Delphern ein Lied für die Theoxenien fehlte (Pae. 6,

5ff.)20, und gerade in diesem Zusammenhang bezeichnet er sich als äoi5ipov
nvepi8(ov npoipdrav (6). Auch der Bittgesang nach der Sonnenfinsternis in
Theben kann nicht lange nach dem Ereignis vorgetragen worden sein. Auch
hier trägt er sein Bittflehen MoooaiaK; dvcmüeic; rexvaicn (Pae. 9, 39) vor. Der
Anspruch an den Dichter, dass er ein den Erfordernissen des Anlasses entsprechendes

Lied in kürzester Zeit bereitzustellen imstande sei, ist also nicht auf
die Situation der Siegesfeiern am Wettkampfort beschränkt. Das gehört zu
seiner musischen Kunst.

Die angeführten Beispiele von Liedern ganz verschiedener Art legen auch
die Vermutung nahe, dass die Kleinheit der Formen und die sparsame
Verwendung von Mythen und Gnomen in den Epinikien des untersuchten Typs
nicht als situationsbedingte Mängel zu erklären sind, die auf die Kürze der zur
Verfügung stehenden Zeit zurückzuführen wären; denn in anderen Fällen
konnte offenbar Pindar auch längere Lieder mit ausführlichen Mythenerzählungen

in kürzester Zeit dichten, und ein Chor konnte sie einstudieren. Natürlich

war eine solche festgefügte Kunstform in dieser Situation nützlich,
namentlich auch für weniger gestaltungskräftige Dichter, die sie dann routine-
mässig verwenden konnten. Aber die Eigentümlichkeiten dieser kargeren
Siegeslieder sind von den grossen Dichtern offenbar ebenfalls mit bewusster
Kunst gepflegt worden. Sie entsprachen einer bestimmten Konvention, die von
ihrer dokumentarischen Funktion her zu verstehen ist.

great poetry, the new approach to Pindar does not offer by itself a key to the solution of all
difficulties, rather, it must be judiciously combined with other principles and other methods

we should not forget that Pmdar was a human bemg writing for other human beings in a

particular and individual historical and social environment » Pmdar benutzt seine Erklärung
gewiss zu einem poetischen Zweck, aber er sagt damit doch auch etwas über sich und sein
Dichten, wie etwa auch in Pae 6, 1-11

20 Siehe dazu S L Radt, Pmdars zweiter und sechster Paian (Amsterdam 1958), zum Fest und
zu Pmdars Stellung in Delphi 83f 116, zum Einspringen mit seiner Dichtung in einer Notsi-
tuation an Ort und Stelle 1 lOf. 114



MoCaa aüSvyEvri«; 111

Das bedeutet anderseits auch, dass nicht alle Epinikien, die fur eine
Auffuhrung am Wettkampfort gedichtet worden sind, notwendigerweise deswegen
diesem Typ der kurzen dokumentarischen Lieder angehören müssen. Ein
Gegenbeispiel ist wohl O. 8, ein Lied in vier Triaden mit einer längeren
Mythenerzählung in der Mitte21. Der Grund für die Wahl eines anderen Typs war
wohl hier, dass es sich nicht nur um die Feier des Alkimedon als Sieger handelt,

sondern um die Begehung eines Festes (9f.), das angeführt wird von
einem anderen Mitglied der Familie, Timosthenes, der gleichzeitig als Ne-
meensieger gepriesen wird (15f.). Auch hier ist wiederum der Vater des
Alkimedon nicht genannt, ein Indiz dafür, dass sein Sieg zwar der Anlass zu
diesem Fest war, aber die Aufmerksamkeit nicht auf ihn als Sieger, sondern auf
etwas anderes konzentriert werden sollte. Und dafür wurde auch ein anderer
Liedtyp gewählt.

Probleme der Typenzugehörigkeit anderer kurzer Lieder

Umgekehrt müssen nicht alle Lieder, die kurz sind und keine
Mythenerzählung enthalten, nur deswegen am Wettkampfort gedichtet und aufgeführt

worden sein. Die Schwierigkeit, den Ort der Aufführung in jedem Falle
eindeutig zu erkennen, besteht in gleicher Weise für den hier betrachteten Typ
wie für andere Epinikien und für Lieder anderer Art. Für das Publikum, das

der Aufführung beiwohnte, war eine Information über den Ort der Darbietung
unnötig. Wenn die Dichter trotzdem Hinweise darauf geben, so sind dafür
andere Gründe bestimmend. In den Epinikien sind immer zwei Orte zu erwähnen:

der Ort des Sieges, denn er gehört zur Begründung des Lobes, und die
Heimat des Siegers, denn auf sie fällt ein Teil der Ehre, und sie ist Gegenstand
des Lobes. Aus besonderen Gründen können auch andere Orte genannt sein,
wie etwa Stymphalos in O. 6. Welcher von diesen Hinweisen als ausschlaggebendes

Indiz für die Lokalisierung der Darbietung zu gelten habe, ist gelegentlich

schwer zu entscheiden und darum auch oft umstritten. Über Probabilitä-
ten ist dann nicht hinauszukommen.

Für die Entscheidung, dass die oben behandelten Lieder am Wettkampfort
und nicht in der Heimat des Siegers aufgeführt worden seien, konnte zu-

21 Als Einwand dagegen, dass O. 8 in dem in V. 1-10 so deutlich bezeichneten Hain von Olympia

aufgeführt worden sei, hat man geltend gemacht, dass V. 25 auf Aigina, die Heimat der
Feiernden, in der Mythenerzählung mit xav8' ä/OEpKca väcov hingewiesen wird. Dieses

Demonstrativpronomen verweise auf einen gegenwärtigen Ort, also sei das Lied in Aigina
aufgeführt worden. Vgl. aber die schon bei R. Kühner/B. Gerth (Grammatik der griechischen
Sprache II 1, Hannover und Leipzig31898, Reprodruck Darmstadt 1966) 643-645 gesammelten

Stellen, wo seit Homer mit diesem Pronomen auch entfernte Dinge bezeichnet werden,
die «der Redende in lebhafter Aulfassungsweise in seine unmittelbare Sphäre hinüberzieht
und als seine eigene Person betreffend anschaut», was hier offensichtlich der Fall ist.



112 Thomas Geizer

nächst davon ausgegangen werden, dass das für mehrere von ihnen durch
deutliche Hinweise bestätigt wird, die kaum zu Zweifeln Anlass geben (P. 6;
P. 7; N. 2; Ep. 2; Ep. 4), dass es also diese Möglichkeit überhaupt gibt. In
weiteren Fällen machte das die Gegenüberstellung mit einem erhaltenen Lied
anderen Typs wahrscheinlich (O. 4:0. 5; O. 11:0. 10; Ep. 6: Ep. 7; Ep. 2: Ep.
1; Ep. 4:P. 1). Die Wahrscheinlichkeit wird dadurch erhöht, dass alle diese
Lieder wesentliche Charakteristika der Form, der verwendeten Mittel und der
Funktion miteinander gemeinsam haben, so dass sie sich unter verschiedenen
Aspekten als derselben Gruppe zugehörig erweisen.

Von Bacchylides könnten ähnlich kurze Formen auch für Lieder zum Fest
in der Heimat des Siegers verwendet worden sein. Leider ist von Ep. 7, das
wohl demselben Sieg des Lachon galt wie Ep. 6 und für das Fest in Keos
bestimmt war, zu wenig erhalten, als dass wir seine Form und seinen Inhalt
überblicken könnten. Dasselbe gilt für Ep. 822.

Dagegen haben wir von Pindar zwei kurze Lieder, O. 12 und O. 14, die
jetzt noch auf Kriterien für ihre Zugehörigkeit zum besprochenen Typ der
Epinikien und auf die Frage hin zu untersuchen sind, ob möglicherweise auch
sie für eine Aufführung gleich nach dem Sieg am Wettkampfort bestimmt
waren. Äusserlich zeigen beide Merkmale, die denen der andern zu dieser
Gruppe Gehörigen ähnlich sind. Sie sind beide sehr kurz, haben nur eine
Triade (O. 12 wie O. 4, O. 11, P. 7, Ep. 2) oder monostrophische Komposition
(O. 14 mit 2 Strophen wie Ep. 4, Ep. 6 bzw. N. 2 mit 5 Strophen, P. 6 mit 6

Strophen), beide sind ohne Mythenerzählung, und O. 14 enthält auch keine
Gnome. Dagegen ist O. 12 mit einem Mittelteil, der ganz aus Gnomen besteht,
beinahe ein Spruchgedicht.

22 Von Ep 7 sind nur Teile von elf Versen am Anfang der ersten Strophe aus mehreren kleinen
Fetzchen zusammenhängend rekonstruierbar, und es ist aus metrischen Gründen
unwahrscheinlich, das V. 11 das Ende dieser Strophe bildete. Reste von sechs weiteren Versen
können (aufgrund metrischer Responsion) dem zweiten bis siebenten Kolon der folgenden
Strophe zugewiesen werden Deshalb ist nicht mehr feststellbar, ob auf die zweite Strophe
eine Epode oder weitere Strophen folgten, oder ob das ganze Lied nur aus einem Strophenpaar

bestand (wie Maehler annimmt), denn eventuell ist mit dem Ausfall einer Kolumne des

hier stark zerstörten Papyrus zu rechnen. Von Ep. 8 ist nur das Ende (Reste von 16 Versen
und eine Strophe) erhalten. Hier kann mehr als eine Strophe vorausgegangen sein. Siehe

dazu B. Snell, praefatio zu Bacchylides (oben Anm. 1) XLIIf. Deshalb kann über den Umfang

und die Bestimmung dieser Lieder für eine Aufführung am Wettkampfort oder in der
Heimat des Siegers nichts ausgesagt werden. Ob hingegen auch Ep. 10 mit zwei Triaden, für
einen Athener, der am Isthmos siegte, zur Aufführung am Wettkampfort bestimmt war, ist
nicht mehr klar zu sehen, weil der Anfang zu stark zerstört ist. Immerhin wird hier im V 1

Ofipa angeredet (wie Ep. 2, 1), das Lied enthält keinen Mythos, nur Gnomen am Ende (35-
48, vgl. Ep. 4, 18-20), und die etwas grössere Form konnte dadurch bedingt sein, dass hier
noch gesagt werden musste, dass ein Schwager das Lied zur Ehre des Siegers bestellte (8-17).
Es entspricht also im ganzen weitgehend dem Typ der hier besprochenen Lieder und konnte
wie Ep. 2, 4 und 6 am Wettkampfort aufgeführt worden sein.



Moöaa aüJhysvri«; 113

O. 14 gilt Asopichos, dem Sohn des Kleodamos von Orchomenos, der als

rate; im Stadionlauf gesiegt hat. Offenbar war das sein erster Sieg (22-24), und
auch sonst stand nicht viel Material für das Lob zur Verfügung, weder andere
Verdienste seiner Person noch frühere Siege aus seiner Familie noch von
seinen Mitbürgern. Auch seine Heimat scheint also durch diesen Sieg zum ersten
Mal dieser Ehre teilhaftig geworden zu sein (19f.). Ihr Lob singt denn auch
Pindar vor allem. Er führt dieses glückliche Vollbringen auf die berühmten
Gottheiten zurück, die dort ihren Sitz haben, auf die Chariten. Aus der Anrede
an sie und dem Preis ihrer Gaben nimmt er den Stoff für sein rcpooiptov. Er
beginnt es in der Gebetsform eines upvo<; kLt|tik6<; (1-5), und diesen benützt
er, um als ihren Kultort die Heimat des Siegers zu loben (2-4)23. Die Chariten
eignen sich speziell für die Einleitung, da sie auch sonst immer wieder mit dem
Lied auf den Sieger in Zusammenhang gebracht werden24. Hier bittet er sie,
dem Kräpo«; zu dem glücklichen Ereignis, das mit seinem speziell kunstvollen
Lied gefeiert wird25, beizuwohnen (13-18). In der Schlusspartie lässt er dessen
Echo die Botschaft von der Bekränzung des Siegers nach dem Wettkampf in
Olympia seinem Vater in die Unterwelt bringen und führt damit das Lob des

Siegers auf seinen Höhepunkt (20-24).
All das enthält aber keinerlei Hinweis darauf, dass dieses Lied in Orchomenos

an jenem Kultsitz der Chariten aufgeführt worden wäre. Orchomenos
ist als Sitz der Chariten so bekannt, dass Pindar ihr dortiges Heiligtum, sogar
ohne den Namen der Stadt zu nennen, zusammen mit dem Kephissos (wie O.
14, 1-4) in einem Lied für den Auleten Midas von Akragas anführen kann.
Auch dort ist damit kein Hinweis auf den Ort der Aufführung des Liedes
gegeben. In Olympia hatten die Chariten zusammen mit Dionysos einen alten
Altar26. Falls es eines solchen äusseren Ansatzpunktes für diese Anrufung der
Chariten überhaupt bedürfte, so könnte man ihn auch darin suchen.

23 Der Name des Kultsitzes der angerufenen Gottheiten ist im Relativsatz ausgedruckt, der zur
rituellen Form gehört, Beispiel A 37f käö9i pou, üpyupöxoi;', ö<; Xpucr|v &p(pißeßr|Ka<;

Kikkav xe {Ja3er|v TeveSoto xf. upi üvuaaEu; Die Nennung der im Relativsatz genannten
Kultorte bedeutet nicht, dass die Gottheit dort angerufen wird Darauf wird oft auch die

buvapn; der Gottheit pradiziert, so O 14, 5-12 Pindar benutzt hier diese Gebetsform im Pro-

oimion, um die Chanten an den Ort zu rufen, wo sie den Köipoc; sehen sollen (15-17) Zur
Form s. Ed Norden, Agnoslos Theos (Stuttgart 41956) 168ff mit weiteren Pindarischen
Beispielen 167 Anm 1 und 168

24 Die Chanten können den Sieg, sonstige Erfolge, die Feiern und die Lieder zum Gelingen
bnngen und schon machen

25 Er bleibt damit im Bild des Gebets an die angerufenen Chanten, die er gerade als dafür
speziell qualifiziert apostrophiert- <piXT|mpokit£ 14 und spaaipo/viiE 16, sein Lied ist 17f

besonders sorgfältig gearbeitet fur sie
26 Die Chanten haben zusammen mit Dionysos einen der sechs alten, der Sage nach von Herakles

gegründeten (Herodoros FGrHist 31 F 34a Schol Pmd O 5, 10a, Apollod Bibl 2, 7,

2, 5 Wagner) Doppelaltare beim Pelopion in Olympia (Paus. 5, 14, 1) Pmdar nennt sie

zusammen O 5, 10, s. dazu H Hitzig/H Blumner, Pausamae Graeciae descnptio II 1 (Leipzig

1901)371

8 Museum Helveticum



114 Thomas Geizer

Dieses Lied hat nicht nur in seinem Umfang und in seiner Form, sondern
auch in seinem Aufbau und in den verwendeten Mitteln eine Reihe typischer
Elemente mit jenen acht gemeinsam, die nahelegen, es derselben Gruppe
zuzuweisen. Dann darf man wohl auch das Bild der personifizierten Echo, die
den Befehl erhält, die Botschaft von der Bekränzung in Olympia zu überbringen

und das so ähnlich formuliert ist wie der Befehl an Ofipa bei Bacchylides
(21ff. eL9' Xyoi kXuxüv cpepoio' dyys>äav öxi ~ Ep. 2, Iff. ai^ov
5>f)|ia yupixmvupov «pepoucr' äyyeXAav, öxi...), als Variation eines konventionellen

Ausdrucks für die Aufforderung zur Verbreitung der Siegesmeldung
gleich nach dem Ereignis deuten. Auch dieses Lied scheint also zur Aufführung

bei der Siegesfeier am Wettkampfort bestimmt gewesen zu sein.
Schwieriger liegen die Dinge in O. 12 für Ergoteles, Sohn des Philanor.

Der Aufbau ist ähnlich wie in O. 14. Das Proömium bildet ebenfalls ein Gebet
an eine Gottheit, Tuya, in dem wieder der Name der jetzigen Heimat des

Siegers, Himera, genannt wird (1—2)27. Darauf folgen eine Darstellung der
Bereiche ihrer Macht (3-5) und Gnomen, die ihre Wirkung auf die Menschen
illustrieren (5-12 a). Auch hier kommt erst im Schlussteil, in der Epode, der
Sieger zur Sprache, allerdings nicht, weil von ihm sonst nichts zu melden wäre.
Sondern diese längeren Ausführungen über Tyche bereiten die Pointe vor, die
dann mit den Aussagen über ihn erreicht wird. Die letzte Gnome besagt, dass
die Schicksale der Menschen oft wider Erwarten ausfallen mit Wendungen
nicht nur vom Guten zum Schlechten, sondern auch vom Schlechten zum
Guten (10-12 a), und eben das geschah mit Ergoteles: Das vermeintliche
Unglück seiner Verbannung aus Knossos hat sich als Glück erwiesen. Wäre er
dort geblieben, so wäre sein Lauf ruhmlos geblieben (13-16). Jetzt aber hat er
gesiegt, und zwar gleich mehrmals: in Olympia, zweimal in Delphi und am
Isthmos (17f.). Daran knüpft sich aber noch ein weiteres. So kann er nun die
warmen Bäder der Nymphen gemessen «in Gesellschaft lebend auf den eigenen

Fluren» (19fi). Am Anfang des Liedes war Tyche als Tochter des Zeus
Eleutherios angefleht worden, in Himera als «Retterin» zu walten (lfi). Das
heisst also, sie soll auch Himera eine solche Wendung vom Schlechten zum
Guten bringen (wie dem Ergoteles), vom Unglück der Unfreiheit zum Glück
der Freiheit. Dieser Wunsch ist am Schluss erfüllt: Himera hat das Glück
erreicht, Ergoteles kann als freier Mann unter freien Männern über seine Güter

verfügen und dort sein Glück geniessen. Dieses Glück ist zwar nicht eine
Folge seiner Siege, aber wie diese eine Gabe der Tyche, und diese Wendung
zum Guten koinzidiert mit seinen Siegen.

Soweit ist der Gedankengang durchaus verständlich. Schwierigkeiten
bereitet aber gerade die Aufzählung der Siege, auf die das Lob des Ergoteles

27 Hier hat die Tij/u, Tochter des Zeo<; 'E>.f.u9epio<;, nicht schon ihren festen Sitz als adnetpa
in Himera, sondern sie wird erst aufgefordert aptpircöAev; vgl. oben Anm. 23.



Moüca aüSfiyEvfjt; 115

hinausläuft. Sie sind aufgezählt in der Reihenfolge der Schätzung der
Wettkampforte, der olympische zuerst, der isthmische zuletzt, und deshalb sieht es

zunächst so aus, als ob der zuerst genannte olympische der Anlass wäre, der
mit dieser Wende in Zusammenhang gebracht wird. Deshalb wurde das Lied
auch unter die Olympien eingereiht. Aber das kann nicht stimmen28. Der hier
genannte Olympiensieg muss der erste, 472 gewonnene, von zweien sein, die
Ergoteles erlangte. Von den zwei Pythiensiegen fiel aber einer auf 470. Dieser
Olympiensieg kann also nicht der späteste der hier aufgezählten und folglich
nicht der Anlass für dieses Lied gewesen sein. Es stellt sich also die Fi age:
Warum hebt Pindar hier nicht eindeutig den zuletzt gewonnenen Sieg als Anlass

für das Lied hervor und zählt in der üblichen Weise die früheren als dessen

Vorgänger auf? Offensichtlich ging es Ergoteles mehr darum, das neue
Glück der Freiheit seiner Stadt als Geschenk der Tyche zu proklamieren als
einen einzelnen seiner Siege zu feiern. Das schliesst nicht aus, dass der Anlass
zu dieser Proklamation doch wirklich ein Sieg war. Solche politischen
Proklamationen, die eine Siegesmeldung als Vehikel benützen, fanden sich in den
untersuchten Liedern mehrmals, etwa des Megakles nach seiner Verbannung
aus Athen oder des Psaumis nach der Wiederherstellung von Kamarina. Für
eine solche Proklamation wäre ein panhellenisches Heiligtum ein geeigneter Ort
gewesen, und das Lied könnte nach dem letzten dieser Siege z.B. am Isthmos
aufgeführt worden sein29. Denkbar wäre aber auch, dass keiner der aufgezählten

Siege den unmittelbaren Anlass bildete, sondern dass alle vier zusammen
nur als Folie für den Preis der neu erlangten Freiheit von Himera verwendet
und deshalb in dieser Reihenfolge aufgezählt sind. Dann wäre das Lied
überhaupt kein Epinikion, und wir hätten keine Parallelen, die Anhaltspunkte für

28 Zur Berechnung der Daten der Siege und der Befreiung Himeras von der Tyrannis s. W. S. Barrett,
Pindar's Twelfth Olympian and the fall of the Deinomenidai, Journ. Hell. Stud. 93 (1973)
23-35. Von Ergoteles sind im ganzen acht Siege, zwei an jedem der vier grossen Wettkampforte,

bezeugt. Teile der Inschrift sexner Siegerstatue m Olympia sind 1953 gefunden worden
(SEG 11, 1223 a) Die Details der Chronologie und der Geschichte Himeras spielen für das

hier zu besprechende Problem keine Rolle.
29 Barrett schliesst auf einen Sieg m Delphi 466, kurz nach dem Sturz des Deinomeniden

Thrasybul m Kamarina im selben Jahr, als Anlass für das Lied. Dabei bezieht er allerdings den
zuletzt genannten Isthmiensieg gar nicht in seine Erwägungen ein, der doch gerade wegen
seiner Stellung in der Aufzählung als Anlass ebensogut m Frage käme, wenn es nicht der
erste in der Reihe sein kann. Er lehnt die Möglichkeit einer Aufführung am Wettkampfort ab

(Anm. 33 zu S. 32): «There can be no doubt that the ode was performed at Himera, and not at
the festival at Delphi: it is an ode not for a Pythian victory but for Himera and Ergoteles's
whole career. Nor was this little masterpiece dashed off (and taught to the singers) in a day or
two, in the intervals of a congested social and religious programme.» Die Frage, ob Pindar
nicht doch schnell und am Wettkampfort ein gutes Lied habe dichten und einstudieren
können, wird man wohl im Vergleich mit den Liedern des besprochenen Typs und ihrer
Dichtungspraxis weniger apodiktisch beantworten.



116 Thomas Geizer

Ort und Gelegenheit seiner Aufführung böten. Die Funktion des Liedes wäre
dann unbestimmbar.

Der Typus der Moüca aufhyfivf]^

Sieht man von dem zuletzt besprochenen ab, so lassen sich also neun der
erhaltenen Siegeslieder im engeren Sinne von Pindar und Bacchylides einer
Gruppe zuweisen, die sich sowohl durch den gleichartigen Anlass zu ihrer
Dichtung und zu ihrer Darbietung als auch durch eine Reihe von Merkmalen
der Form, der Gestaltungsmittel und der speziellen kommunikativen Funktion
als zusammengehörig erweisen und sich damit als ein besonderer Typ von
anderen Typen der unter dem Namen Epinikien überlieferten Lieder
unterscheiden. Dabei wird deutlich, dass die fast ausschliessliche Beschränkung des
Inhalts der Lieder dieses Typs auf einen fest umrissenen Satz gelegentlich um
einzelne Punkte vermehrter oder verminderter dokumentarischer Angaben
einem spezifischen Bedürfnis der Mitteilung entspricht: Diese Lieder haben
die Funktion, gewissermassen als Dokument die primären Informationen über
den besungenen Sieg festzuhalten und in der Form einer musisch gestalteten
Botschaft den damit gewonnenen Ruhm und die Ehre des Siegers zu verbreiten.

Der kleine Umfang, die Zurückhaltung in der Verwendung gewisser in
anderen Typen üblicher vorwiegend dekorativer Gestaltungsmittel und das
Überwiegen des dokumentarischen Programms in ihrem Inhalt stehen in
einem innerlich stimmigen Zusammenhang mit dieser Funktion. Abweichungen

in der Vollständigkeit oder Ausführlichkeit und Präzisierung bei der
Mitteilung der üblichen Programmpunkte lassen in den meisten Fällen erkennen,
dass mit der Absicht der Information über den Sieg noch eine weitere Absicht
verbunden ist: Die Mitteilung über den Sieg wird zum Anlass einer persönlichen

oder politischen Deklaration benützt. Diese zweite Funktion ist nicht auf
die Epinikien dieses Typs beschränkt. Sie eignen sich aber von der Situation
ihrer Darbietung an den Wettkampforten vor einem panhellenischen Publikum

her dafür besonders gut, und die in ihnen vorgebrachten propagandistischen

Deklarationen unterscheiden sich denn auch gelegentlich merkbar von
solchen, die in den Liedern in der Heimat des Siegers vorgebracht werden.
Eine Nebenfunktion dieser Art, die in gewissen Fällen beinahe zur Hauptfunk-
tion werden kann, haben aber diese Lieder nicht nur mit Epinikien anderer
Typen gemeinsam, sondern auch mit Gedichten ganz anderer Art, wie etwa
Epigrammen, und mit Siegesdenkmälern der bildenden Kunst. Sie ist eine
Folge der Bedeutung, die den Wettkampfsiegen im Wertsystem dieser Gesellschaft

zugemessen wird.



Moöcra ai)9iY£vf|i; 117

Dann lassen sich auch konventionelle Elemente des musischen Schmucks
erkennen, deren Anwendung nicht auf diesen Typ der Epinikien beschränkt
ist, deren sozusagen regelmässiger Einsatz aber offensichtlich zu ihm gehört.
Diese Lieder beginnen alle mit einer mehr oder weniger deutlich abgegrenzten
und ausgearbeiteten poetischen Eingangsfigur, die Pindar als solche mit dem
terminologischen Begriff rcpooipiov bezeichnet. Sie bildet die Basis für die
Gestaltung des in dem Lied auszusprechenden Lobes und der allenfalls damit
zu verbindenden zusätzlichen Deklarationen. Dem entspricht am Schluss der
Lieder ein ebenfalls durch poetische Mittel hervorgehobener Abschnitt, dessen
Inhalt zu einer Art Pointe gestaltet wird, in der die vorhergehende Gedankenführung

eine spezielle Sinngebung und meist das Lob seinen Höhepunkt
gewinnt. Die zwischen diesen beiden Eckpunkten in stufenweiser Steigerung
vorgetragenen Löbesthemen sind meist in einem geschlossenen Gedankengang
miteinander verknüpft. Dabei werden die dokumentarischen Programmpunkte

mit den einzelnen Lobesthemen verbunden und zur Gliederung des

Gedankengangs besonders von Pindar in kunstvoller Variation in diese
Steigerungsreihen eingesetzt. Wo von dieser konventionellen Gestaltungsweise
abgewichen wird, zeigt es sich, dass dafür ein besonderer Grund vorliegt, so etwa in
P. 6, wo mit dem Siegeslied der Preis einer Person verbunden wird, die selber
nicht der Sieger im Wettkampf war.

Aus alledem wird ersichtlich, dass es sich um einen konventionellen Typ
von Siegesliedern handelt, dessen Struktur im ganzen feststand und dessen

Verwendung von den Auftraggebern und vom Publikum in bestimmten Fällen
erwartet wurde. Die Kunst der Dichter besteht zu einem nicht geringen Teil im
Spiel mit Variationen bei der Erfüllung der von diesem Typ her vorgegebenen
Erwartungen. Dieser Typ ist so gut geeignet zum Ausdruck dessen, was in einer
speziellen, im Zusammenhang mit den agonistischen Siegen immer
wiederkehrenden Situation - eben bei der Feier gleich nach der Siegerehrung am
Wettkampfort - zu sagen war, dass man ihn sich für diese Situation geschaffen
und in der Anwendung auf sie konventionell geworden denken wird. Allerdings

lässt sich nicht bei allen erhaltenen Liedern dieses Typs mit Gewissheit
feststellen, ob sie wirklich in dieser Situation entstanden und für die Aufführung

am Wettkampfort bestimmt waren. Es ist immerhin möglich, dass auch
dieser Typ im ständigen Gebrauch eine von dieser Situation unabhängige Geltung

als Epinikion erlangte, so dass er auch für andere Gelegenheiten wie etwa
ein Siegesfest in der Heimat des Siegers bestellt und benützt werden konnte.
Das scheint aber nach dem Ausweis der erhaltenen Lieder, wenn überhaupt
damit gerechnet werden muss, doch mindestens die Ausnahme gewesen zu
sein. Eine entsprechende Annahme bedarf deshalb in jedem Fall einer plausiblen

Begründung.
In der überwiegenden Zahl der Fälle geht aber aus den Andeutungen im

Lied mit genügender Deutlichkeit hervor, dass sie für die Siegesfeier am Wett-



118 Thomas Geizer

kampfort bestimmt waren. Und das fuhrt wiederum zu der Feststellung, dass

uns damit eine ganze Gruppe von Liedern erhalten ist, die verhältnismässig
sehr rasch zwischen dem Ereignis, das sie besingen, und dem Anlass, an dem
sie dargeboten wurden, gedichtet und einstudiert worden sein müssen. Ein
Ausblick auf einige Lieder für andersartige Anlässe macht aber deutlich, dass
sie damit keine auf diesen speziellen Typ der Epinikien beschränkte
Ausnahmestellung einnehmen. Daraus geht zum einen hervor, dass als Begründung
für den Auftrag und für das Dichten eines Liedes dieses Typs nicht nur Zeitnot
angenommen werden muss, die den Dichter und den Chor daran gehindert
hätten, ein längeres Lied zu dichten bzw. einzustudieren. Vielmehr muss man
als Begründung auch den Wunsch des Auftraggebers gelten lassen, mit einem
Lied dieses bekannten und anerkannten Typs den Ruhm seines Sieges festgehalten

und verbreitet zu wissen. Zum andern wird deutlich, dass es im Wesen
solcher zweck- und anlassgebundener Dichtung überhaupt, nicht nur der
Epinikien, liegt, dass ihre Dichter in vielen ganz verschiedenartigen Fällen
imstande sein mussten, nach einem mehr oder weniger unvorhergesehenen oder
unvorhersehbaren Ereignis sofort ein der für den jeweiligen Anlass geltenden
Konvention entsprechendes Lied zu dichten, und dass auch die Chöre
imstande waren, solche Lieder rasch einzustudieren und aufzuführen. Diese
Konventionen, die auch das Publikum kannte, in dem Mass und in der Weise
zu beherrschen, dass sie fähig waren, auch rasch ein Lied zu dichten, das allen
Anforderungen an die musische Kunst entsprach, gehörte also zu den Fähigkeiten,

die von solchen Dichtern erwartet und wofür sie auch geschätzt wurden.

Es ist auch nichts davon bekannt, dass die Epinikien dieses Typs der
Moßcra auvhyF.vr^ von den Auftraggebern oder vom Publikum weniger
geschätzt wurden als andere. Und die Dichter scheinen ihrerseits die Gelegenheiten,

diese Fähigkeit unter Beweis zu stellen, gesucht zu haben. Dichter wie
Pindar und Bacchylides hielten sich offenbar an den Wettkampfplätzen zur
Verfügung, um entsprechende Aufträge auszuführen, und dort knüpften sie
auch die Beziehungen an, die ihnen dann zu weiteren Aufträgen verhalfen.

Dass sie auch in dem genau definierten und engbegrenzten Rahmen, den
ihnen die Konventionen dieses Typs der Epinikien setzte, ihre musische Kunst
bewähren und sich mit ihr qualifizieren konnten, zeigen die besprochenen
Lieder deutlich genug. Gerade weil in ihnen so vieles festgelegt ist und sie zur
Entfaltung freier Erfindung so wenig Spielraum lassen, ist an ihnen besonders
deutlich zu erkennen, worin diese Kunst besteht. Aus demselben Grund
eignen sie sich auch besonders gut zur Vergleichung der Kunst der beiden Dichter.

Beide haben im gleichen Rahmen die gleiche Aufgabe zu erfüllen, und
doch ist das Ergebnis keineswegs gleich, im Gegenteil: Charakteristische
Unterschiede treten mit geradezu exemplarischer Deutlichkeit zutage. Man wird
sich allerdings hüten, die auffallende Schlichtheit der Bacchylideischen Lieder
im vornherein als schiere Kunstlosigkeit zu erklären. Die künstlerische Inten-



Moüau aü3iyevf|i; 119

tion, die er damit verfolgt, und die Mittel, die er zu ihrer Konkretisierung
einsetzt, erschliessen sich, gerade weil sie so betont unauffällig sind, erst sehr

genauer Beobachtung. Dabei lassen sich eindeutige gestalterische Absichten
erkennen. Herwig Maehler hat sie in sorgfältiger Analyse gerade aus jenen
beiden besser erhaltenen ganz kleinen Liedern dieses Typs (Ep. 2 und 6)
herausgearbeitet30. In klarem Aufbau werden da drei Abschnitte voneinander abgesetzt

und gleichzeitig zu einer Einheit verbunden. Zwischen den Teilen werden
durch Exposition und Wiederaufnahme leitender Begriffe mehrfache Verbindungen

geschaffen, die um eine Mitte in Ringen eine geschlossene Komposition

erstehen lassen. Die Themen des Lobs, ihre Verknüpfung und ihre Steigerung

werden mittels dieser inneren Bezüge zum Ausdruck und zur Wirkung
gebracht. Dabei werden auch alle Konventionen dieses Typs eingehalten.
Aber auffallige Schmuckmittel sind vermieden, kaum Bilder verwendet,
leitende Ideen sind im Gegenteil mit der Kupia bezeichnet. Konzision und
Klarheit des Ausdrucks sind erstrebt, und mit präziser Ökonomie ist jedes
Wort an den Platz gestellt, wo es im Zusammenhang dieses Beziehungssystems
seine Funktion erfüllt. Man könnte von einer 'organischen' Komposition
reden. Vergleicht man diese Gestaltungsweise mit Entwicklungstendenzen in der
darstellenden Kunst seit dem 'strengen Stil' oder in anderen Dichtungsgattungen

wie etwa der Tragödie, so erscheint Bacchylides mit diesen Kompositionen
als 'modern' im Gegensatz zu der reichgeschmückten, spätarchaischen
Ausdrucks- und Kompositionsweise des Pindar. Den Wünschen der Auftraggeber
entsprach diese Bacchylideische Klarheit wohl ebensogut wenn nicht besser als
die schwerer verständliche Pindarische Ausdrucksweise. Für den ferner
stehenden, modernen Leser dieser Texte bringt aber diese 'Modernität' auch eine
fatale Wendung zu einer Art 'neuer Sachlichkeit' mit sich, die mit
ungeschminkter Direktheit die Aufmerksamkeit auf Personen und Anlässe konzentriert,

die in diesen Liedern gefeiert werden. Sie enthüllt damit mit besonderer
Eindringlichkeit deren gänzliche Belanglosigkeit für alle Nachgeborenen, die
sich mit diesen Epinikien beschäftigen. Wären nur solche Lieder dieses Typs
erhalten, so dürften sie wohl in erster Linie das Interesse der historischen
Volkskunde beanspruchen. Dass sie Dichtwerke sind und als solche auch
gewisse spezifische Qualitäten haben, ist uns fast nur auf dem Umweg über
Pindar und im Vergleich mit ihm zu erkennen. Pindars Lieder schätzen wir
nicht wegen ihrer Modernität oder trotz ihrer Unmodernität gerade mit ihrer
archaischen jtonaÄia. Sie ist der Nährboden seiner musischen Kunst. Und

30 Vgl. den Kommentar (oben Anm. 4) 10 und 127f (zu Ep. 2 und 6) und 67f. 71 (zu Ep 4 und

seiner Ähnlichkeit mit Ep 6). Die Ähnhchkeit der schon 470 (Ep 4) und dann zweimal um
452 (Ep. 2 und 6) verwendeten Formen und Losungen zeigt, dass Bacchylides m der Situation
am Wettkampfort einem fein ausgedachten, aber leicht reproduzierbaren und adaptierbaren
Muster folgt. Dass er es nach Bedarf auch stärker variieren bzw. erweitern konnte, scheint Ep.
10 zu zeigen (s. oben Anm. 22).



120 Thomas Geizer: Moüaa oi)9iyf.vt)<;

dieser Kunst wegen, die sich auch an der scheinbar so undankbaren Aufgabenstellung

dieses Typs der Epinikien bewährt, ausschliesslich dieser Kunst wegen
haben seine Lieder ihre Anziehungskraft bewahrt.


	Mousa authigenēs : Bemerkungen zu einem Typ Pindarischer und Baccylideischer Epinikien

