Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 41 (1984)

Heft: 3

Artikel: Zur "Alcestis Barcinonensis"

Autor: Schaublin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-31859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-31859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur ‘Alcestis Barcinonensis’

Von Christoph Schdublin, Bern

Im Jahre 1982 veroffentlichte R. Roca-Puig ein bisher unbekanntes Ge-
dicht in 124 lateinischen Hexametern iiber den Tod der Alcestis!; es stammt aus
einem Miszellankodex des 4. Jahrhunderts, mit dessen Erschliessung der ge-
nannte katalanische Gelehrte seit Jahren beschiftigt ist2. Nachdem die Editio
princeps wohl nur geringen Widerhall geweckt hatte, verhalfen W. D. Lebek
und ein englisches Team, bestehend aus P. J. Parsons, R. G. M. Nisbet und
G. O. Hutchinson, dem Fund mit unabhingig voneinander entstandenen Neu-
ausgaben — beide in ZPE 52 (1983) erschienen — zur gebithrenden Beachtung?.
Ihre Bemithungen sind nicht nur dem Text, sondern fast mehr noch dem Dich-
ter zugute gekommen. Wihrend nédmlich die Erstausgabe das Bild eines sehr
unbeholfenen Verseschmieds vermittelt, der mit Prosodie und Metrik auf dem
Kriegsfuss steht und einigermassen Miihe hat, seine Gedanken zu formulieren,
darf jetzt gelten: «The poet is in fact more than competent in metre and in
rhetoric; he writes briskly but smoothly.»* Noch manches freilich blieb unge-
klart, denn der Uberlieferungszustand ist schlecht. Nicht ohne Berechtigung
meint darum Lebek, «die Wiedergewinnung» sei von den Problemen, die das
Gedicht aufgebe, «das interessanteste und wichtigste»’, und das ‘certamen’ der
Latinisten hat denn auch bereits eingesetzt®. Trotzdem wird man sich gelegent-
lich an eine Interpretation wagen miissen; dazu seien hier ein paar erste Hin-
weise versucht’.

* Fir anregende Diskussionen habe ich den Berner Studenten zu danken, die im Sommerseme-
ster 1984 am Alcestis-Colloquium teilnahmen. — Um die folgenden Bemerkungen nicht allzu
sehr zu belasten, wird auf textkritische Erdrterungen weitgehend verzichtet.

1 R. Roca-Puig, Alcestis. Hexamétres Llatins. Papyri Barcinonenses, Inv. n. 158-161 (Barcelona
1982).

2 Dara)us verdffentlicht hat er bisher: Cicerd, Catilindries. I et II in Cat. (Barcelona 1977);
Psalmus responsorius (Barcelona 1965); die zuletzt genannte Publikation von Lowe beriick-
sichtigt in den CLA Suppl. 1782.

3 W. D. Lebek, Das neue Alcestis-Gedicht der Papyri Barcinonenses, ZPE 52 (1983) 1ff.; P. J.
Parsons/R. G. M. Nisbet/G. O. Hutchinson, Alcestis in Barcelona, ZPE 52 (1983) 31ff.

4 Parsons etc., a.0. 31.

5 Lebek, a.0. 1.

6 Vgl.J. Diggle, ZPE 54 (1984) 36; W. S. Watt, ZPE 54 (1984) 37f.; R. Fithrer, ZPE 54 (1984) 39;
D. R. Shackleton Bailey, ZPE 55 (1984) If.

7 Ein Ansatz dazu findet sich bei J. Schwartz, ZPE 52 (1983) 37ff. — Noch ungel6st ist das
Problem der genaueren Datierung; immerhin gibt der Kodex einen ‘terminus ante quem’.

Parsons etc., a.0. 31 ziehen das 4. Jh. in Betracht — «but we see no way of excluding a rather
earlier date».




Zur ‘Alcestis Barcinonensis’ 175

Anders als die mehr ‘kyklisch’ angelegte ‘Alcesta’ des Codex Salmasianus
(Anth. Lat. 1, 1 Nr. 15)8 — auf die die Englédnder verweisen — beschrénkt sich das
neue Gedicht auf die unmittelbare Vorgeschichte und Alcestis’ Tod. In offenbar
bedachter zeitlicher Raffung reiht sich Szene fugenlos an Szene, so dass fast der
Eindruck entsteht, wir wohnten einer Tragddie bei. Die ‘theatralische’ Wirkung
wird dadurch noch verstiarkt, dass das kleine Werk zu etwa drei Vierteln aus
direkten Reden der beteiligten Personen besteht: Unvermittelt, ohne Einlei-
tung, beginnt es gleich mit einem Gebet des Admet, der von Apollo wissen will,
wann er sterben miisse (1-11)°. Wenige Worte (12) leiten zur Antwort des
Gottes iiber (12-20): Der Tod steht — aus welchen Griinden auch immer — nahe
bevor, doch wiirde er Admet erlassen, wenn sich jemand (Eltern, Gattin, Kin-
der!) fiir ihn opferte und ihm ermdglichte alieno vivere fato (17)%. Es folgen funf
Verse des Erzédhlers (21-25): Admet kehrt post dicta nach Hause zuriick und
wirft sich weinend auf sein Lager; da tritt der Vater hinzu und fragt nach dem
Grund des Kummers. Wieder in direkter Rede setzt ihn Admet ins Bild und
bittet ihn, an seiner Stelle in den Tod zu gehen (26-31) — und erhilt, nach einer
erneuten kurzen Zwischenbemerkung des Erzihlers (32), den bekannten ab-
schldgigen Bescheid (32-43). Derart zuriickgestossen (pulsus), wirft er sich so-
gleich vor die Fiisse der Mutter und fleht nun sie um Hilfe an (43-47). Aller-
dings verzichtet der Dichter in kluger Okonomie darauf, Admet eine zweite
Bittrede in den Mund zu legen: offenbar vermochte er sich nicht vorzustellen,
was er der ersten, an den Vater gerichteten, hétte hinzufiigen sollen, und wollte
es anderseits nicht zu einer reinen Verdoppelung kommen lassen; darum die
knappe Erzihlung. Keine blosse Verdoppelung der Rede des Vaters wird man
indes in der (wiederum direkten) Antwort der Mutter sehen (47-72); vielmehr
bringt sie sowohl hinsichtlich ihres Umfangs als auch hinsichtlich des Tons — er
ist vorwurfsvoller, angriffiger — eine erhebliche Steigerung. Mit einem einzigen
Vers (73) schaltet sich danach wieder der Dichter ein: Alcestis bemerkt die
Tranen ihres Gatten und holt ihrerseits sogleich zu einer langen, ja der langsten
Rede aus (74-104): sie bietet sich — ungebeten — als Stellvertreterin an, ersucht
allerdings Admet, nach ihrem Tod keine andere Frau zu sich ins Haus zu neh-
men und insbesondere den Kindern das bittere Los zu ersparen, einer Stiefmut-
ter ausgeliefert zu sein.

Alle Personen haben jetzt zumindest einmal das Wort ergriffen, Admet
sogar zweimal, allerdings je nur zu vergleichsweise kurzen Ausserungen; was es

8 Uber weite Strecken ein Vergil-Cento ohne Wert.

9 Hutchinson hat (im Apparat) die Frage aufgeworfen, ob der Anfang des Gedichtes fehle; gut
dagegen Lebek, a.0.20 zu v. 1.

9a Vgl. Tuv. 5, 2 aliena vivere quadra. Auf mogliche Iuvenal-Reminiszenzen weist Roca-Puig,
a.0. 46 hin, und Kenntnis gerade dieses Dichters wiirde natiirlich gut zu einer Datierung der
Alcestis ins 4. Jh. passen (s. Anm. 7): vgl. U. Knoche, Handschriftl. Grundlagen des Juvenal-
Textes, Philol. Suppl. 33 (1940) 31ff.




176 Christoph Schiublin

zu sagen gibt, ist gesagt, und das Geschehen nimmt seinen Lauf: Im weitaus
umfangreichsten erzihlenden Abschnitt (105-121) schildert der Dichter, wie es
Nacht wird und Alcestis alles zum Tode vorbereitet; wie schliesslich die Todes-
stunde heranriickt: bereits nimmt Alcestis an ihrem Leib die Zeichen des nahen
Endes wahr. Die letzten drei Verse gehoren ihr (122-124):

«coniux, dulcissime coniux»,
exclamat, «rapior; venit, mors ultima venit,
infernusque deus claudit (mihiy membra sopore.»'°

Was die Behandlung des Mythos im neuen Gedicht anbelangt, so springen
insbesondere drei Abweichungen von Euripides’ klassischer Prigung ins Auge:
1. Die Ankiindigung von Admets Tod, seine Versuche, einen ‘Stellvertreter’ zu
finden, und Alcestis’ Angebot und Tod folgen sich Schlag auf Schlag, wiahrend
Euripides zwischen dem Angebot und dem xvpiov fjpap (105) — an dem die
Tragodie spielt — eine offenbar betrichtliche Zeit verstreichen ldsst!!. 2. Bei
Euripides ist es allein der Vater, der in einem grossen Agon (614ff.) den Stand-
punkt der Eltern zur Geltung bringt; der Lateiner dagegen ldsst Vater und
Mutter ‘auftreten’, ja diese wéchst — wie schon gesagt — iiber Pheres noch hinaus
und wird zu Admets eigentlicher Gegenspielerin!2. 3. Den gewichtigsten, ja den
entscheidenden Unterschied wird man freilich im Schluss der beiden Werke
finden: In der alten Tragddie kehrt Alcestis ins Leben zuriick, da es Herakles
gelingt, Thanatos zu iiberwinden; die kaiserzeitliche Heroine stirbt, ohne dass
ihr jemand zu Hilfe kime — aber auch ohne irgendeine Aussicht darauf, dass die
Unterweltsherrscherin sich ihrer erbarmen und sie wieder hinauf ans Licht
senden werde!3: davon wird noch zu sprechen sein.

Trotz den wesentlichen Differenzen legen indes — abgesehen von der ‘dra-
matischen’ Anlage, die an ein dramatisches Vorbild und Gegenstiick im vorn-
herein denken ldsst — verschiedene Einzelziige die Vermutung nahe, der an-
onyme Dichter habe die Tragddie des Euripides gekannt: Mit Euripides lisst er
den Pheres sich darauf berufen, Admet sei immerhin in den Genuss seiner
Herrschaft gekommen (Eur. 686688 ~ Alc. Barc. 38 regna dedi tibi, castra
reliqui, in korrupter Umgebung). Ferner hat die ‘neue’ Alcestis, wie die euripi-
deische (323-325), ein ausgeprigtes Bewusstsein von der Grosse ihrer Opfertat
und vom Ruhm, den sie sich damit erwerben wird (bei Euripides rechnet der

10 Die Verse in der Fassung der Engliinder.

11 Vgl etwa A. M. Dale in ihrer Ausgabe der Aicestis (Oxford 1954) XVIf.; die Fassung unseres
Dichters wiirde Dales «original legend » entsprechen.

12 Da bei Euripides zu Beginn des Stiicks lingst feststeht, dass es Alcestis ist, die sich opfern
wird, findet der Agon zwischen Vater und Sohn — im Grunde weniger passend — nach ihrem
Tod statt. Unser Dichter bietet sinnvollerweise jenes Gesprich, auf das es eigentlich an-
kommt: Admets Bitte und Pheres’ Weigerung.

13 Diese Fassung als Alternative bei Apollodor. Bibl. 1, 9, 15. — Auch die Alcesta des Codex
Salmasianus endet mit dem Tod der Heldin.




Zur ‘Alcestis Barcinonensis’ 177

Chor im folgenden sogar mit einem Eingehen unter die daipovec und fast
gottlicher Verehrung, 995-1005); sie sagt (78—80):

laus magna mihi post funera restat.
non ero, sed factum totis narrabitur annis,
et coniux pia semper ero.

In beiden Werken verkniipft Alcestis ihr Angebot mit der Bitte, Admet moge
ihre gemeinsamen Kinder vor der Ungerechtigkeit einer Stiefmutter bewahren
(Eur. 299-319 ~ Alc. Barc. 85-101'4). Ja den Kindern gilt in beiden Werken
die letzte Sorge der Alcestis: Eur. 375f.

A\ &xi 1ol0de naidoc epoc EE Eptic déyov.

'Ad. déxopar, gilov ye dDPOV Ek PIANC XEPOC.
~ Alc. Barc. 95

ante omnes commendo tibi pia pignora natos.

Schliesslich deuten beide Dichter an, dass es nach dem Tod zumindest zeitwei-
lig allenfalls zu einer Wiedervereinigung der Gatten kommen konnte: im
Traum. Admet dussert diese Hoffnung bei Euripides (354-356):

gv & dvelpact
QouTdoa | eb@paivolg av: NéL yap eilovg
K@v vokTi Aevooely, Ovay’ av mapf] xpovov.
Alcestis selbst spricht davon im neuen Gedicht (92):
si redeunt umbrae, {veniam} tecum sub nocte iacebo'’.

In diesem Zusammenhang darf iiberdies auf die ansehnliche mythologische
Gelehrsamkeit hingewiesen werden, mit der Admets Mutter in ihren Katalogen
gestorbener Gotter und von Miittern, die um ihre S6hne getrauert hitten,
aufwartet (62—70): Angesichts der darin sich dussernden Belesenheit wird man
dem anonymen Dichter umso zuversichtlicher eine gewisse Kenntnis des euri-
pideischen Stiicks zutrauen.

Zumindest fiir zwei der genannten drei Abweichungen fillt es nicht allzu
schwer, plausible Erklirungen namhaft zu machen: Die Aufhebung der Frist
zwischen Alcestis’ Opferangebot und ihrem Tod diirfte mit dem auch sonst
erkennbaren Bestreben des Dichters zusammenhéngen, die ‘Einheit der Zeit’ zu
wahren. Was die Mutter anbelangt, so fehlen weder bei Euripides noch in

14 Der Wortlaut von 100f. verderbt; aber daran, dass Alcestis von der Bedrohung spricht, die
eine noverca fur ihre Kinder bedeutete (untpuia bei Eurip. 305), kann kein Zweifel bestehen.

15 Dies die Fassung von Lebek; die Englidnder bieten: si redeunt umbrae, veniam tecum{que)
{sub nocte)} iacebo. Angesichts von 102f., wo die gleiche Vorstellung nochmals anklingt,
mdchte man ungern auf die Erwdhnung der Nacht verzichten: mea dulcis imago / paulum
nocte venit. — Der Gedanke begegnet allerdings auch ILS 8006 Dessau: ita peto vos, Manes
sanctissimae, commendatum habeatis meum carum et vellitis huic indulgentissimi esse, horis
nocturnis ut eum videam. Hinweis von stud. phil. C. Crottaz.

12 Museum Helveticam




178 Christoph Schaublin

spitern Berichten deutliche Hinweise darauf, dass auch sie sich dem Sohn
versagt habe!s. Es mochte deshalb verlockend erscheinen, ihre ‘Rolle’ auszu-
bauen, Alcestis in der Tat dem Elternpaar gegeniiberzustellen und die Liebe der
Gattin hoher noch als iiber die Liebe des Vaters iiber die der Mutter zu erheben.
— Was aber bedeutet es, dass das neue Gedicht auf den herkdémmlichen Schluss
der Geschichte verzichtet: dass kein Herakles erscheint, der Alcestis zuriickho-
len konnte, vom Grab oder aus der Unterwelt, und dass auch kein Hinweis
darauf erfolgt, die Herrin der Unterwelt werde sich rithren lassen und Barmher-
zigkeit iiben!”?

Es wird einer der mdglichen Gesichtspunkte, welche der Mythos bietet,
ndmlich die Uberwindung des Todes, ausser acht gelassen, und der Dichter
beschriankt sich ganz auf den andern, die Gattentreue (80): et coniux pia semper
ero'®. Seine Auffassung wirkt umso eigenartiger, als sie in krassem Widerspruch
insbesondere zum archéologischen Befund steht. Alcestis ist «in der Bildkunst
fast ausschliesslich im sepulkralen Bereich beheimatet»; das Interesse gilt we-
sentlich «ihrem Sterben und ihrer Wiederkehr in das Leben», und «die Mehr-
zahl der — fast ausschliesslich romischen — Denkmaler beschiftigt sich mit der
fur eine sepulkral-symbolische Aussage nutzbaren Riickfithrung der Alkestis
durch Herakles»!°. Wenn unser Dichter also von der mit Alcestis’ Gestalt so
offensichtlich gegebenen Moglichkeit, Hoffnungen iiber den Tod hinaus zu
vermitteln, keinen Gebrauch macht, wird man mit einem bewussten Entscheid
rechnen miissen; und zusétzliche Indizien bestirken diese Annahme.

Alle drei Kandidaten fiir die vicaria mors (Hyg. Fab. 51. 243, 4) — Vater,
Mutter, Gattin — lassen sich betont zur Frage vernehmen, was der Mensch nach
dem Tod zu erwarten — oder nicht zu erwarten — habe. Leider ist der Wortlaut
gerade dieser Ausserungen der Eltern verderbt, doch ihr Sinn wird wohl klar:
Eine Wiederkehr oder ein tatsichliches Weiterleben kommt fiir sie nicht in
Betracht — ebensowenig wie fiir Alcestis; bezeichnenderweise néhrt freilich
diese eine gewisse Hoffnung (s. u.). Pheres meint (36): nil ero, si quod sum dona-
vero; und (38fT.):

regna dedi tibi, castra reliqui,
contustanttomultae quam dulcior ullam
nil mihi post mortem quam tu fi reddere vellis
nate tuo concessissesemed tumulosque habitasse
visurus post fata diem.

16 Eurip. Alc. 16. 290-294. 338f. 637-639. 661; Plat. Symp. 179bc; Apollodor. Bibl. 1,9, 15; Hyg.
Fab. 51.

17 Herakles am Grab: Eurip. Alc. 843ff. 1141f.; Herakles in der Unterwelt: Apollodor. Bibl. 1, 9,
15 ("Adn payxeoapevoc); Hyg. Fab. 51; Luc. Dial. mort. 23; Alcestis von Persephone zuriick-
gesandt: Apollodor. Bibl. 1,9, 15; vgl. Plat. Symp. 179¢; Hyg. Fab. 251 (licentia Parcarum).

18 104 scheint sich Alcestis selbst als exemplum pietatis auszugeben. Vgl. Prop. 2, 6, 23; Ov. Trist.
5, 14, 37; Ex pont. 3, 1, 106; Sen. Dial. 12, 19, 5; Med. 662f.

19 M. Schmidt, Art. Alkestis, LIMC 1 (1981) 543.




Zur ‘Alcestis Barcinonensis’ 179

Wie auch immer man diese Verse im einzelnen wiederherstellt: Pheres scheint
zu sagen, dass er Admets Bitte erhorte, wenn man ihm nach dem Tod sein
Leben zuriickgeben kdnnte, so dass er das Licht des Tages wieder sihe — und
eben damit ist nicht zu rechnen??. — Die Mutter argumentiert unter anderem
folgendermassen (52f.):

vitam concedere vellem
si semper posses taeternamt sede morari.

Sie wiirde ihr Leben hingeben, wenn es ihr damit geldnge, fir den Sohn ‘Ewig-
keit’ (semper) zu gewinnen; aber — so fihrt sie fort — alles ist letztlich dem Tod
geweiht (59): perpetuum nihil est, nihil est sine morte creatum. Dem stellt nun
allerdings Alcestis zuversichtlich entgegen (98): non pereo, nec enim morior:
mihi crede, reservor. Doch auch sie glaubt nicht an ein Weiterleben im eigentli-
chen Sinn; vielmehr begriindet sie ihre Hoffnung mit dem folgenden Gedanken
(99): quae mihi tam similes natos moritura relinquo?!. Fast fiihlt man sich an die
bekannten Unsterblichkeitsbeteuerungen der antiken Dichter erinnert (z.B.
Hor. C. 3, 30, 6 non omnis moriar), nur dass diese ihren ‘Ewigkeitsanspruch’
weniger vom Werk selbst (ihm wiirden Alcestis’ Kinder entsprechen) als von
dem ihm folgenden Ruhm herzuleiten pflegen. Alcestis’ eigene Ruhmesverheis-
sung (78-80), auf die bereits hingewiesen wurde, wirkt dagegen wie ein ‘vatici-
nium ex eventu’2?; und es gilt nach ihrer Vorstellung auf jeden Fall (79): non
ero.

Ein Weiteres kommt hinzu: Die Mutter weist Admet darauf hin, dass ihn
der Tod auch dort ereilen wiirde, wo sich das iterari des barbarus ales vollziehe
(54-57; Wortlaut verderbt). Mit dem barbarus ales ist fraglos der Phoenix
gemeint2?, der «Wiedergeburtsvogel». Er stellt in der romischen Kaiserzeit
generell ein beliebtes « Ewigkeits- und Erneuerungssymbol» dar; seit dem 3. Jh.
dient er den Paganen und den Christen insbesondere als «Grabsymbol», «fiir

20 Da die Mutter sagt vitam concedere vellem (52, gleich anschliessend im Text zitiert), sollte man
in 40 velle halten, davon aber nicht reddere, sondern concessisse und habitasse abhingen
lassen (concedere ein Lieblingswort des Dichters: 31. 33. 52. 75) und Pheres zum Subjet
machen: also wohl ebenfalls vellem.

21 Anth. Gr. 7, 331, 5 sagt eine Mutter von zehn Kindern: povvoyapoc dviioxw, déka & &v
Lwoiow En1 (.

22 Die Erfullung konstatiert Sen. Dial. 12, 19, 5; vgl. Anm. 18. — Nicht ganz klar wird, was
Alcestis mit dem disce mori meint, das sie am Ende ihrer Rede (104) Admet zuruft. Der
Wortlaut lidsst natiirlich zuerst an Cic. Tusc. 1, 75 denken: secernere autem a corpore animam ...
est mori discere. Vgl. Sen. Ep. 26, 10 qui mori didicit, servire dedidicit; Tert. De an. 43, 12 discis
mori et vivere. Indessen scheint Alcestis nicht auf die mediratio mortis im herkdmmlichen Sinn
anzuspielen, und forderlich ist auf jeden Fall der Hinweis von Roca-Puig, a.0. 46. 61 (vgl.
Lebek, a.0. 27 zu v. 102) auf Sil. Ital. 5, 637ff.: disce ex me pugnas; vel, si pugnare negatum,/
disce mori. dabit exemplum non vile futuris/ Flaminius.

23 Natiirlich hat bereits Roca-Puig, a.0. 3 die Anspielung erkannt; vgl. auch Schwartz, a.O.
(oben Anm. 7); er konzentriert seine Aufmerksamkeit freilich zu sehr auf Claudian und
iibersieht darob das Entscheidende.




180 Christoph Schéiublin

die einen auf die Unsterblichkeit der Seele, fiir die anderen auf die Auferste-
hung des Leibes verweisend»?4. Allein schon aufgrund dieser Symboltrichtig-
keit wird man in der Bemerkung der Mutter mehr sehen als nur gerade einen
gelehrten Schnorkel. In der Tat lisst es der Dichter bei der einen Anspielung
auch nicht bewenden: Im lingsten erzéhlenden Abschnitt, der Todesszene,
schildert er ausfiihrlich, wie Alcestis ihr eigenes Sterbelager bereitet (111-116).
Die Zuriistung besteht zumal darin, dass sie sich reichlich mit exotischen Aro-
maten umgibt: odores (112. 116), tura crocumque (112), balsama (113), amomum
(114), cinnama (115). Das mutet fiir sich genommen eher seltsam an; indes
gehort es zum festen Motivbestand des Phoenix-Mythos, dass der Vogel beim
Herannahen des Todes sich ein ‘Aromatennest’ baut, um darin zu sterben (Ov.
Met. 15, 395f.; Plin. N.h. 10, 2; Claud. Phoen. 40—44). Bei weitem die ausfiihr-
lichste und auffilligste Beschreibung dieses ‘Aromatennestes’ findet sich im
Phoenix-Gedicht des Laktanz (79-94)25; sie stimmt (sachlich) teilweise bis in
die Einzelheiten mit der Beschreibung von Alcestis’ Sterbelager iiberein: odores
(79. 93); cinnamon, amomum (83); balsama (84); tus (86)2¢. Unsere Vermutung,
dass Alcestis’ Tod zu dem des Phoenix in Beziehung gesetzt werde, verdichtet
sich schliesslich zur Gewissheit angesichts dessen, dass die Aromaten gesamt-
haft barbaricae frondes (112) genannt werden: damit verweist uns der Dichter
deutlich auf den barbarus ales zuriick.

Alcestis wird geradezu mit dem Phoenix identifiziert, und trotzdem stirbt
sie ohne erkennbare Aussicht auf eine Wiedergeburt. Damit diirfte auch end-
giiltig klar geworden sein, dass Herakles nicht zufillig ausbleibt. Vielmehr
tduscht der Dichter die Erwartung des Lesers gleich zweimal, indem er der
Alcestis keine Riickkehr und dem ‘Phoenix’ kein renasci gewihrt; pessimistisch
scheint er mit dieser Verkiirzung denen eine Absage zu erteilen, die daran
glauben oder den Glauben gar verbreiten, es gebe ein Leben nach dem Tod. —
Besteht ferner wirklich eine Beziehung zum Phoenix-Gedicht des Laktanz, so
wire — da diesem wohl die Prioritit gebiihrte — ein ‘terminus post quem’ fiir die
‘Alcestis Barcinonensis’ gewonnen; und es gélte dann weiterzufragen, ob der

24 Gut hat das den Phoenix betreffende Material aufgearbeitet M. Walla, Der Vogel Phoenix in
der antiken Literatur und der Dichtung des Laktanz, Diss. der Universitit Wien 29 (Wien
1969); vgl. ferner J. Fontaine, La naissance de la poésie dans 'occident chrétien (Paris 1981)
53ff.; A. Wlosok, Die Anfinge christlicher Poesie lateinischer Sprache: Laktanzens Gedicht
itber den Vogel Phoenix, in: Information aus der Vergangenheit, Dialog Schule-Wissenschaft:
Klassische Sprachen u. Literaturen 16 (Miinchen 1982) 129fT.; hier S. 136 die im Text verwen-
deten Formulierungen und S. 151f. Hinweise auf weitere Literatur.

25 Text: Lactanti Opera omnia2, 1 ed. S. Brandt/G. Laubmann (CSEL 27) 135ff.; Anth. Lat. 1, 22
ed. A. Riese, Nr. 4852; Minor Latin Poets ed. J. W. Duff und A. M. Duff (Loeb Classical
Library 21935) 650fT.; Wlosok, a.O. 153ff.

26 Laktanz gestaltet freilich das ‘Aromatennest’ des Phoenix noch reicher aus als der anonyme
Dichter das ‘Aromatenlager’ der Alcestis.




Zur ‘Alcestis Barcinonensis’ 181

Dichter Laktanzens ‘interpretatio Christiana’ erkannt??, ja ob er sich eigens
gegen sie gewandt habe. Auf jeden Fall war es eine kithne Neuerung, Alcestis
und den Phoenix miteinander zu verbinden und auf einen Schlag zwei Symbole
fur die Uberwindung des Todes ausser Kraft zu setzen?8,

27 Uber Laktanz’ Autorschaft und seine ‘interpretatio Christiana’ s, Walla, a.O. 119ff., Fontaine
und Wlosok.

28 Einer Buchanzeige entnehme ich wihrend der Korrektur, dass der Sammelband Disiecti
Membra Poetae, Studi di poesia latina in frammenti 1, a cura di V. Tandoi (Foggia 1984) einen
Anhang iiber La nuova Alcesti di Barcellona enthalten wird (233f1.). ;

Archiiologische Berichte

Evamaria Schmidt: Geschichte der Karyatide: Funktion und Bedeutung der menschlichen Triiger-
und Stiitzfigur in der Baukunst. Beitrige zur Archidologie 13. Triltsch, Wiirzburg 1982. 255 S.,
40 Taf.

Nach der Arbeit von Andreas Schmidt-Colinet, Antike Stiitzfiguren (1977), auf deren Katalog
sich Verf. stiitzt, wird hier erneut das in letzter Zeit mehrfach angesprochene Thema erdrtert, wobei
es um «eine Gesamtdarstellung des kiinstlerischen Phdnomens der architektonischen Stiitzfigur»
geht. Nach den Schriftquellen und der Wissenschaftsgeschichte werden die Stiitzfiguren des Orients
und Agyptens diskutiert; sie spielen fiir die griechische Entwicklung kaum eine Rolle. Auch die
frithgriechischen Beispiele der Kleinkunst vermégen die Erfindung architektonischer menschenge-
staltiger Stiitzen um die Mitte des 6. Jh. v.Chr. nicht zu erkliren, wie sie insbesondere an ionischen
Schatzh#iusern in Delphi begegnen. Von diesen fiihrt auch kein Weg zu den Erechtheionkoren, die
dann beim Heroon von Limyra wieder aufgegriffen werden, was Verf. trotz der stilistischen und
typologischen Ahnlichkeiten energisch bestreitet. Doch schliesst der offensichtliche Qualititsunter-
schied eine typologische Abhingigkeit eben nicht aus. In hellenistischer und romischer Zeit begeg-
nen einerseits Kopien und Nachahmungen der Erechtheionkoren, andererseits archaistische Neu-
schopfungen. Daneben steht, im Kapitel der Atlanten zusammengefasst, die westgriechische Ent-
wicklungsreihe der Figuren mit erhobenen Armen im Stiitzgestus. Dieser Typus erscheint bekannt-
lich erstmals in der Architektur am Olympieion von Agrigent. Die typologische Herleitung aus der
Atlasikonographie ist offensichtlich, eine inhaltliche Verbindung mit dem Atlasmythos muss aber,
anders als Verf. meint, nicht postuliert werden; sie wire angesichts der Vielzahl solcher Figuren am
Olympieion auch nur schwer verstiindlich. Die Rekonstruktion der Agrigentiner Atlanten mit ge-
gritschten Beinen, die schon auf Grund der spiteren Entwicklung des Typus wenig wahrscheinlich
erscheint, ist nicht so sicher nachgewiesen, wie Verf. annimmt; vgl. jetzt J. A. de Waele, Festschrift
P. E. Arias (1982) 273 Anm. 1 mit Lit. Zur Reihe der hellenistischen Geritstiitzen aus dem Westen
kommt ein bisher nicht beachteter Tischfuss (?) aus Kalkstein in der Form eines nackten Atlanten
im Antiquarium von Solunto. Ein weiteres Kapitel fasst sogenannte Sonderformen zusammen,
wobei mit Recht auf die Abhingigkeit der Pane des Pompeiustheaters in Rom von Segesta hinge-
wiesen wird, die auch aus der Entwicklung der Bauform des Theaters heraus eine Bestitigung
findet, cf, Isler, Quaderni Ticinesi di Numismatica e Antichitd Classiche 10 (1981) 159; die Pane von
Segesta sind jedoch sicher (gegen Bulle) im Atlantengestus zu erginzen. In einem letzten Kapitel
wird auswahlweise und bezogen auf das Nachleben der antiken Typen ein Uberblick iiber die nach-
antike Entwicklung gegeben, vorzugsweise an Hand von deutschen Beispielen.  Hans Peter Isler




	Zur "Alcestis Barcinonensis"

