
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 41 (1984)

Heft: 3

Artikel: Zur "Alcestis Barcinonensis"

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-31859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-31859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur 'Alcestis Barcinonensis'

Von Christoph Schäublin, Bern

Im Jahre 1982 veröffentlichte R. Roca-Puig ein bisher unbekanntes
Gedicht in 124 lateinischen Hexametern über den Tod der Alcestis1; es stammt aus
einem MiszeUankodex des 4. Jahrhunderts, mit dessen Erschliessung der
genannte katalanische Gelehrte seit Jahren beschäftigt ist2. Nachdem die Editio
princeps wohl nur geringen Widerhall geweckt hatte, verhalfen W. D. Lebek
und ein englisches Team, bestehend aus P. J. Parsons, R. G. M. Nisbet und
G. O. Hutchinson, dem Fund mit unabhängig voneinander entstandenen
Neuausgaben - beide in ZPE 52 (1983) erschienen - zur gebührenden Beachtung3.
Ihre Bemühungen sind nicht nur dem Text, sondern fast mehr noch dem Dichter

zugute gekommen. Während nämlich die Erstausgabe das Bild eines sehr
unbeholfenen Verseschmieds vermittelt, der mit Prosodie und Metrik auf dem
Kriegsfuss steht und einigermassen Mühe hat, seine Gedanken zu formulieren,
darf jetzt gelten: «The poet is in fact more than competent in metre and in
rhetoric; he writes briskly but smoothly.»4 Noch manches freilich bheb ungeklärt,

denn der Überlieferungszustand ist schlecht. Nicht ohne Berechtigung
meint darum Lebek, «die Wiedergewinnung» sei von den Problemen, die das
Gedicht aufgebe, «das interessanteste und wichtigste»5, und das 'certamen' der
Latinisten hat denn auch bereits eingesetzt6. Trotzdem wird man sich gelegenthch

an eine Interpretation wagen müssen; dazu seien hier ein paar erste
Hinweise versucht7.

* Für anregende Diskussionen habe ich den Berner Studenten zu danken, die im Sommersemester

1984 am Alcestis-Coüoquium teilnahmen. - Um die folgenden Bemerkungen nicht allzu
sehr zu belasten, wird auf textkritische Erörterungen weitgehend verzichtet.

1 R. Roca-Puig, Alcestis. Hexamdres Llatins. Papyri Barcinonenses, Inv. n. 158-161 (Barcelona
1982).

2 Daraus veröffentlicht hat er bisher: Cicero, Catüinäries. I et II in Cat. (Barcelona 1977);
Psalmus responsorius (Barcelona 1965); die zuletzt genannte Publikation von Lowe berücksichtigt

in den CLA Suppl. 1782.

3 W. D. Lebek, Das neue Alcestis-Gedicht der Papyri Barcinonenses, ZPE 52 (1983) lff.; P. J.

Parsons/R. G. M. Nisbet/G. O. Hutchinson, Alcestis in Barcelona, ZPE 52 (1983) 3 lff.
4 Parsons etc., a.O. 31.

5 Lebek, a.O. 1.

6 Vgl. J. Diggle, ZPE 54 (1984) 36; W. S. Watt, ZPE 54 (1984) 37f.; R. Führer, ZPE 54 (1984) 39;
D. R. Shackleton Baüey, ZPE 55 (1984) lf.

7 Ein Ansatz dazu findet sich bei J. Schwartz, ZPE 52 (1983) 37ff. - Noch ungelöst ist das
Problem der genaueren Datierung; immerhin gibt der Kodex einen 'terminus ante quem'.
Parsons etc., a.O. 31 ziehen das 4. Jh. in Betracht - «but we see no way of excluding a rather
earlier date».



Zur 'Alcestis Barcinonensis' 175

Anders als die mehr 'kyklisch' angelegte 'Alcesta' des Codex Salmasianus
(Anth. Lat. 1,1 Nr. 15)8 - aufdie die Engländer verweisen - beschränkt sich das

neue Gedicht auf die unmittelbare Vorgeschichte und Alcestis' Tod. In offenbar
bedachter zeitlicher Raffung reiht sich Szene fugenlos an Szene, so dass fast der
Eindruck entsteht, wir wohnten einer Tragödie bei. Die 'theatralische' Wükung
wird dadurch noch verstärkt, dass das kleine Werk zu etwa drei Vierteln aus
direkten Reden der beteiligten Personen besteht: Unvermittelt, ohne Einleitung,

beginnt es gleich mit einem Gebet des Admet, der von Apollo wissen will,
wann er sterben müsse (1-11)9. Wenige Worte (12) leiten zur Antwort des

Gottes über (12-20): Der Tod steht - aus welchen Gründen auch immer - nahe
bevor, doch würde er Admet erlassen, wenn sich jemand (Eltern, Gattin,
Kinder!) für ihn opferte und ihm ermöglichte alieno viverefato (17)9a. Es folgen fünf
Verse des Erzählers (21-25): Admet kehrt post dida nach Hause zurück und
wirft sich weinend auf sein Lager; da tritt der Vater hinzu und fragt nach dem
Grund des Kummers. Wieder in direkter Rede setzt ihn Admet ins Bild und
bittet ihn, an seiner Stelle in den Tod zu gehen (26-31) - und erhält, nach einer
erneuten kurzen Zwischenbemerkung des Erzählers (32), den bekannten
abschlägigen Bescheid (32-43). Derart zurückgestossen (pulsus), wüft er sich
sogleich vor die Füsse der Mutter und fleht nun sie um Hilfe an (43-47). Allerdings

verzichtet der Dichter in kluger Ökonomie darauf, Admet eine zweite
Bittrede in den Mund zu legen: offenbar vermochte er sich nicht vorzustellen,
was er der ersten, an den Vater gerichteten, hätte hinzufügen sollen, und wollte
es anderseits nicht zu einer reinen Verdoppelung kommen lassen; darum die
knappe Erzählung. Keine blosse Verdoppelung der Rede des Vaters wird man
indes in der (wiederum direkten) Antwort der Mutter sehen (47-72); vielmehr
bringt sie sowohl hinsichthch ihres Umfangs als auch hinsichtlich des Tons - er
ist vorwurfsvoller, angriffiger - eine erhebüche Steigerung. Mit einem einzigen
Vers (73) schaltet sich danach wieder der Dichter ein: Alcestis bemerkt die
Tränen ihres Gatten und holt ihrerseits sogleich zu einer langen, ja der längsten
Rede aus (74-104): sie bietet sich - ungebeten - als Stellvertreterin an, ersucht
aUerdings Admet, nach ihrem Tod keine andere Frau zu sich ins Haus zu nehmen

und insbesondere den Kindern das bittere Los zu ersparen, einer Stiefmutter

ausgeliefert zu sein.
Alle Personen haben jetzt zumindest einmal das Wort ergriffen, Admet

sogar zweimal, allerdings je nur zu vergleichsweise kurzen Äusserungen; was es

8 Über weite Strecken ein Vergü-Cento ohne Wert.
9 Hutchinson hat (im Apparat) die Frage aufgeworfen, ob der Anfang des Gedichtes fehle; gut

dagegen Lebek, a.O. 20 zu v. 1.

9a Vgl. luv. 5, 2 aliena vivere quadra. Auf mögliche Iuvenal-Reminiszenzen weist Roca-Puig,
a.O. 46 hin, und Kenntnis gerade dieses Dichters würde natürlich gut zu einer Datierung der
Alcestis ins 4. Jh. passen (s. Anm. 7): vgl. U. Knoche, Handschriftl. Grundlagen des Juvenal-
Textes, Philol. Suppl. 33 (1940) 3 lff.



176 Christoph Schäublin

zu sagen gibt, ist gesagt, und das Geschehen nimmt seinen Lauf: Im weitaus
umfangreichsten erzählenden Abschnitt (105-121) schildert der Dichter, wie es
Nacht wird und Alcestis alles zum Tode vorbereitet; wie schliesslich die Todesstunde

heranrückt: bereits nimmt Alcestis an ihrem Leib die Zeichen des nahen
Endes wahr. Die letzten drei Verse gehören ihr (122-124):

«coniux, dulcissime coniux»,
exclamat, «rapior; venu, mors ultima venit,
infernusque deus claudit (mihi) membra sopore.»10

Was die Behandlung des Mythos im neuen Gedicht anbelangt, so springen
insbesondere drei Abweichungen von Euripides' klassischer Prägung ins Auge:
1. Die Ankündigung von Admets Tod, seine Versuche, einen 'Stellvertreter' zu
finden, und Alcestis' Angebot und Tod folgen sich Schlag auf Schlag, während
Euripides zwischen dem Angebot und dem KÜpiov rjpap (105) - an dem die
Tragödie spielt - eine offenbar beträchtüche Zeit verstreichen lässt11. 2. Bei
Euripides ist es allein der Vater, der in einem grossen Agon (614ff.) den Standpunkt

der Eltern zur Geltung bringt; der Lateiner dagegen lässt Vater und
Mutter 'auftreten', ja diese wächst - wie schon gesagt - über Pheres noch hinaus
und wird zu Admets eigentlicher Gegenspielerin12.3. Den gewichtigsten, ja den
entscheidenden Unterschied wüd man freihch im Schluss der beiden Werke
finden: In der alten Tragödie kehrt Alcestis ins Leben zurück, da es Herakles
gelingt, Thanatos zu überwinden; die kaiserzeitliche Heroine stirbt, ohne dass
ihr jemand zu Hufe käme - aber auch ohne irgendeine Aussicht darauf, dass die
Unterweltsherrscherin sich ihrer erbarmen und sie wieder hinauf ans Licht
senden werde13: davon wird noch zu sprechen sein.

Trotz den wesentüchen Differenzen legen indes - abgesehen von der
'dramatischen' Anlage, die an ein dramatisches Vorbild und Gegenstück im
vornherein denken lässt - verschiedene Einzelzüge die Vermutung nahe, der
anonyme Dichter habe die Tragödie des Euripides gekannt: Mit Euripides lässt er
den Pheres sich darauf berufen, Admet sei immerhin in den Genuss seiner
Herrschaft gekommen (Eur. 686-688 ~ Ale. Bare. 38 regna dedi tibi, castra
reliqui, in korrupter Umgebung). Ferner hat die 'neue' Alcestis, wie die euripi-
deische (323-325), ein ausgeprägtes Bewusstsein von der Grösse ihrer Opfertat
und vom Ruhm, den sie sich damit erwerben wird (bei Euripides rechnet der

10 Die Verse in der Fassung der Engländer.
11 Vgl. etwa A. M. Dale in ihrer Ausgabe der Alcestis (Oxford 1954) XVIf; die Fassung unseres

Dichters würde Dales «original legend» entsprechen.
12 Da bei Euripides zu Beginn des Stücks längst feststeht, dass es Alcestis ist, die sich opfern

wird, findet der Agon zwischen Vater und Sohn - im Grunde weniger passend - nach ihrem
Tod statt. Unser Dichter bietet sinnvollerweise jenes Gespräch, auf das es eigentlich
ankommt: Admets Bitte und Pheres' Weigerung.

13 Diese Fassung als Alternative bei Apollodor. Bibl. 1, 9, 15. - Auch die Alcesta des Codex
Salmasianus endet mit dem Tod der Heldin.

-



Zur 'Alcestis Barcinonensis' 177

Chor im folgenden sogar mit einem Eingehen unter die Scühovec; und fast
göttücher Verehrung, 995-1005); sie sagt (78-80):

laus magna mihi postfunera restat.
non ero, sedfactum totis narrabitur annis,
et coniux pia semper ero.

In beiden Werken verknüpft Alcestis ihr Angebot mit der Bitte, Admet möge
ihre gemeinsamen Kinder vor der Ungerechtigkeit einer Stiefmutter bewahren
(Eur. 299-319 ~ Ale. Bare. 85-10114). Ja den Kindern gilt in beiden Werken
die letzte Sorge der Alcestis: Eur. 375f.

'AÄ. ETti xöirjSs rcalSac; XElPÖc; ze\ z\ix\e, Se^ou.
'A8. 8£xopai, tpiAov ye 8räpov ek tpiÄnc; xEpöc;.

~ Ale. Bare. 95

ante omnes commendo tibipia pignora natos.

Schliesslich deuten beide Dichter an, dass es nach dem Tod zumindest zeitweilig

aüenfaUs zu einer Wiedervereinigung der Gatten kommen könnte: im
Traum. Admet äussert diese Hoffnung bei Euripides (354-356):

ev 8' övEipaai
tpoixtäaä p' Eutppaivoic; av- f|8ü yäp tpiAou«;

k&v vukxi Aeüocteiv, övxiv' av napfj xpövov.

Alcestis selbst spricht davon im neuen Gedicht (92):

siredeunt umbrae, {veniam} tecum sub node iacebo15.

In diesem Zusammenhang darf überdies auf die ansehnliche mythologische
Gelehrsamkeit hingewiesen werden, mit der Admets Mutter in ihren Katalogen
gestorbener Götter und von Müttern, die um ihre Söhne getrauert hätten,
aufwartet (62-70): Angesichts der darin sich äussernden Belesenheit wüd man
dem anonymen Dichter umso zuversichtlicher eine gewisse Kenntnis des

euripideischen Stücks zutrauen.
Zumindest für zwei der genannten drei Abweichungen fällt es nicht allzu

schwer, plausible Erklärungen namhaft zu machen: Die Aufhebung der Frist
zwischen Alcestis' Opferangebot und ihrem Tod dürfte mü dem auch sonst
erkennbaren Bestreben des Dichters zusammenhängen, die 'Einheit der Zeit' zu
wahren. Was die Mutter anbelangt, so fehlen weder bei Euripides noch in

14 Der Wortlaut von lOOf. verderbt; aber daran, dass Alcestis von der Bedrohung spricht, die
eine noverca für ihre Kinder bedeutete (pnxpuid bei Eurip. 305), kann kein Zweifel bestehen.

15 Dies die Fassung von Lebek; die Engländer bieten: si redeunt umbrae, veniam tecum^que)
{sub node) iacebo. Angesichts von 102f., wo die gleiche VorsteUung nochmals anklingt,
möchte man ungern auf die Erwähnung der Nacht verzichten: mea dulcis imago I paulum
node venu. - Der Gedanke begegnet allerdings auch ILS 8006 Dessau: ita peto vos, Manes
sanetissimae, commendatum habeatis meum carum et vellitis huic indulgentissimi esse, horis
nocturnis ut eum videam. Hinweis von stud. phü. C. Crottaz.

12 Museum Helveticum



178 Christoph Schäublin

spätem Berichten deuthche Hinweise darauf, dass auch sie sich dem Sohn

versagt habe16. Es mochte deshalb verlockend erscheinen, ihre 'Rolle'
auszubauen, Alcestis in der Tat dem Eltern/?aar gegenüberzustellen und die Liebe der
Gattin höher noch als über die Liebe des Vaters über die der Mutter zu erheben.

- Was aber bedeutet es, dass das neue Gedicht auf den herkömmhchen Schluss
der Geschichte verzichtet: dass kein Herakles erscheint, der Alcestis zurückholen

könnte, vom Grab oder aus der Unterwelt, und dass auch kein Hinweis
darauf erfolgt, die Herrin der Unterwelt werde sich rühren lassen und Barmherzigkeit

üben17?

Es wird einer der mögüchen Gesichtspunkte, welche der Mythos bietet,
nämhch die Überwindung des Todes, ausser acht gelassen, und der Dichter
beschränkt sich ganz auf den andern, die Gattentreue (80): et coniux pia semper
eroXi. Seine Auffassung wirkt umso eigenartiger, als sie in krassem Widerspruch
insbesondere zum archäologischen Befund steht. Alcestis ist «in der Bildkunst
fast ausschliesslich im sepulkralen Bereich beheimatet»; das Interesse gilt
wesentlich «ihrem Sterben und ihrer Wiederkehr in das Leben», und «die Mehrzahl

der - fast ausschliessüch römischen - Denkmäler beschäftigt sich mit der
für eine sepulkral-symbolische Aussage nutzbaren Rückführung der Alkestis
durch Herakles»19. Wenn unser Dichter also von der mit Alcestis' Gestalt so

offensichtlich gegebenen Möglichkeit, Hoffnungen über den Tod hinaus zu
vermitteln, keinen Gebrauch macht, wird man mit einem bewussten Entscheid
rechnen müssen; und zusätzliche Indizien bestärken diese Annahme.

AUe drei Kandidaten für die vicaria mors (Hyg. Fab. 51. 243, 4) - Vater,
Mutter, Gattin- lassen sich betont zur Frage vernehmen, was der Mensch nach
dem Tod zu erwarten - oder nicht zu erwarten - habe. Leider ist der Wortlaut
gerade dieser Äusserungen der Eltern verderbt, doch ihr Sinn wird wohl klar:
Eine Wiederkehr oder ein tatsächliches Weiterleben kommt für sie nicht in
Betracht - ebensowenig wie für Alcestis; bezeichnenderweise nährt freüich
diese eine gewisse Hoffnung (s. u.). Pheres meint (36): nil ero, si quod sum dona-

vero; und (38ff):
regna dedi tibi, castra reliqui,

contustanttomultae quam dulcior ullam
nil mihi post mortem quam tufi reddere vellis
nate tuo concessissesemed tumulosque habitasse
visurus postfata diem.

16 Eurip. Ale. 16. 290-294.338f. 637-639.661; Plat. Symp. 179bc; Apollodor. Bibl. 1,9, 15; Hyg.
Fab. 51.

17 Herakles am Grab: Eurip. Ale. 843ff. 1141f.; Herakles in der Unterwelt: Apollodor. Bibl. 1,9,
15 ("AiSri paxeadpevoc,); Hyg. Fab. 51; Luc. Dial. mort. 23; Alcestis von Persephone

zurückgesandt: Apollodor. Bibl. 1,9, 15; vgl. Plat. Symp. 179c; Hyg. Fab. 251 (licentia Parcarum).
18 104 scheint sich Alcestis selbst als exemplumpietatis auszugeben. Vgl. Prep. 2,6,23; Ov. Trist.

5, 14, 37; Ex pont. 3, 1, 106; Sen. Dial. 12,19, 5; Med 662f.
19 M. Schmidt, Art. Alkestis, LIMC 1 (1981) 543.

':



Zur 'Alcestis Barcinonensis' 179

Wie auch immer man diese Verse im einzelnen wiederherstellt: Pheres scheint
zu sagen, dass er Admets Bitte erhörte, wenn man ihm nach dem Tod sein
Leben zurückgeben könnte, so dass er das Licht des Tages wieder sähe - und
eben damit ist nicht zu rechnen20. - Die Mutter argumentiert unter anderem
folgendermassen (52f.):

vitam concedere vellem
si semperposses \aeternam\ sede morari.

Sie würde ihr Leben hingeben, wenn es ihr damit gelänge, für den Sohn 'Ewigkeit'

(semper) zu gewinnen; aber - so fährt sie fort - alles ist letztlich dem Tod
geweiht (59): perpetuum nihil est, nihil est sine morte creatum. Dem stellt nun
allerdings Alcestis zuversichtlich entgegen (98): non pereo, nee enim morior:
mihi crede, reservor. Doch auch sie glaubt nicht an ein Weiterleben im eigentlichen

Sinn; vielmehr begründet sie ihre Hoffnung mit dem folgenden Gedanken
(99): quae mihi tarn similes natos moritura relinquo21. Fast fühlt man sich an die
bekannten Unsterblichkeitsbeteuerungen der antiken Dichter erinnert (z.B.
Hör. C. 3, 30, 6 non omnis moriar), nur dass diese ihren 'Ewigkeitsanspruch'
weniger vom Werk selbst (ihm würden Alcestis' Kinder entsprechen) als von
dem ihm folgenden Ruhm herzuleiten pflegen. Alcestis' eigene Ruhmesverheis-

sung (78-80), auf die bereits hingewiesen wurde, wirkt dagegen wie ein 'vatici-
nium ex eventu'22; und es gilt nach ihrer Vorstellung auf jeden Fall (79): non
ero.

Ein Weiteres kommt hinzu: Die Mutter weist Admet daraufhin, dass ihn
der Tod auch dort ereilen würde, wo sich das iterari des barbarus ales vollziehe
(54-57; Wortlaut verderbt). Mit dem barbarus ales ist fraglos der Phoenix
gemeint23, der «Wiedergeburtsvogel». Er stellt in der römischen Kaiserzeit
genereU ein beüebtes «Ewigkeits- und Erneuerungssymbol» dar; seit dem 3. Jh.
dient er den Paganen und den Christen insbesondere als «Grabsymbol», «für

20 Da die Mutter sagt vitam concedere vellem (52, gleich anschliessend im Text zitiert), sollte man
in 40 velle halten, davon aber nicht reddere, sondern concessisse und habitasse abhängen
lassen (concedere ein Lieblingswort des Dichters: 31. 33. 52. 75) und Pheres zum Subjet
machen: also wohl ebenfalls vellem.

21 Anth. Gr. 7, 331, 5 sagt eine Mutter von zehn Kindern: poovövapoi; 9vf|aKu), Ssica 6' ev
Ißtolow exi Cß.

22 Die Erfüllung konstatiert Sen. Dial. 12, 19, 5; vgl. Anm. 18. - Nicht ganz klar wird, was
Alcestis mit dem disce mori meint, das sie am Ende ihrer Rede (104) Admet zuruft. Der
Wortlaut lässt natürüch zuerst an Cie. Tusc. 1,75 denken: secernere autem a corpore animam...
est mori discere. Vgl. Sen. Ep. 26,10 qui mori didicit, servire dedidicit; Tert. De an. 43,12 discis
mori et vivere. Indessen scheint Alcestis nicht auf die meditatio mortis im herkömmlichen Sinn
anzuspielen, und förderlich ist auf jeden FaU der Hinweis von Roca-Puig, a.O. 46. 61 (vgl.
Lebek, a.O. 27 zu v. 102) auf Sil. Ital. 5, 637ff.: disce ex me pugnos; vel, si pugnare negatumj
disce mori. dabit exemplum non vilefuturis/Flaminius.

23 Natürüch hat bereits Roca-Puig, a.O. 3 die Anspielung erkannt; vgl. auch Schwartz, a.O.
(oben Anm. 7); er konzentriert seme Aufmerksamkeit freilich zu sehr auf Claudian und
übersieht darob das Entscheidende.



180 Christoph Schäublin

die einen auf die Unsterblichkeit der Seele, für die anderen auf die Auferstehung

des Leibes verweisend»24. Allein schon aufgrund dieser Symbolträchtig-
keit wüd man in der Bemerkung der Mutter mehr sehen als nur gerade einen
gelehrten Schnörkel. In der Tat lässt es der Dichter bei der einen Anspielung
auch nicht bewenden: Im längsten erzählenden Abschnitt, der Todesszene,
schildert er ausführlich, wie Alcestis ihr eigenes Sterbelager bereitet (111-116).
Die Zurüstung besteht zumal darin, dass sie sich reichlich mit exotischen Aro-
maten umgibt: odores (112. 116), Iura crocumque (112), balsama (113), amomum
(114), cinnama (115). Das mutet für sich genommen eher seltsam an; indes
gehört es zum festen Motivbestand des Phoenix-Mythos, dass der Vogel beim
Herannahen des Todes sich ein 'Aromatennest' baut, um darin zu sterben (Ov.
Met. 15,395ff.; Phn. N.h. 10,2; Claud. Phoen. 40-44). Bei weitem die ausführ-
üchste und auffälligste Beschreibung dieses 'Aromatennestes' findet sich im
Phoenix-Gedicht des Laktanz (79-94)25; sie stimmt (sachlich) teilweise bis in
die Einzelheiten mit der Beschreibung von Alcestis' Sterbelager überein: odores

(79. 93); cinnamon, amomum (83); balsama (84); tus (86)26. Unsere Vermutung,
dass Alcestis' Tod zu dem des Phoenix in Beziehung gesetzt werde, verdichtet
sich schhessüch zur Gewissheit angesichts dessen, dass die Aromaten gesamthaft

barbaricae frondes (112) genannt werden: damit verweist uns der Dichter
deuthch auf den barbarus ales zurück.

Alcestis wüd geradezu mit dem Phoenix identifiziert, und trotzdem stirbt
sie ohne erkennbare Aussicht auf eine Wiedergeburt. Damit dürfte auch
endgültig klar geworden sein, dass Herakles nicht zufällig ausbleibt. Vielmehr
täuscht der Dichter die Erwartung des Lesers gleich zweimal, indem er der
Alcestis keine Rückkehr und dem 'Phoenix' kein renasci gewährt; pessimistisch
scheint er mit dieser Verkürzung denen eine Absage zu erteilen, die daran
glauben oder den Glauben gar verbreiten, es gebe ein Leben nach dem Tod. -
Besteht ferner wüklich eine Beziehung zum Phoenix-Gedicht des Laktanz, so

wäre - da diesem wohl die Priorität gebührte - ein 'terminus post quem' für die
'Alcestis Barcinonensis' gewonnen; und es gälte dann weiterzufragen, ob der

24 Gut hat das den Phoenix betreffende Material aufgearbeitet M. Walla, Der Vogel Phoenix in
der antiken Literatur und der Dichtung des Laktanz, Diss. der Universität Wien 29 (Wien
1969); vgl. ferner J. Fontaine, La naissance de la poesie dans Voccident chrdien (Paris 1981)

53ff.; A. Wlosok, Die Anfänge christlicher Poesie lateinischer Sprache: Laktanzens Gedicht
über den Vogel Phoenix, in: Information aus der Vergangenheit, Dialog Schule-Wissenschaft:
Klassische Sprachen u. Literaturen 16 (München 1982) 129ff.; hier S. 136 die im Text verwendeten

Formulierungen und S. 15 lf. Hinweise auf weitere Literatur.
25 Text: Lactanti Operaomnia2,1 ed. S. Brandt/G. Laubmann (CSEL 27) 135ff.; Anth. Lat. 1,2*

ed. A. Riese, Nr. 485a; Minor Latin Poets ed. J. W. Duff und A. M. Duff (Loeb Classical

Library 21935) 650ff; Wlosok, a.O. 153ff.
26 Laktanz gestaltet freüich das 'Aromatennest' des Phoenix noch reicher aus als der anonyme

Dichter das 'Aromatenlager' der Alcestis.

's



Zur 'Alcestis Barcinonensis' 181

Dichter Laktanzens 'interpretatio Christiana' erkannt27, ja ob er sich eigens

gegen sie gewandt habe. Auf jeden Fall war es eine kühne Neuerung, Alcestis
und den Phoenix miteinander zu verbinden und aufeinen Schlag zwei Symbole
für die Überwindung des Todes ausser Kraft zu setzen28.

27 Über Laktanz' Autorschaft und seine 'interpretatio Christiana' s. Walla, a.O. 119ff., Fontaine
und Wlosok.

28 Einer Buchanzeige entnehme ich während der Korrektur, dass der Sammelband Disiecti
Membra Poetae, Studi di poesia latina in frammenti I, a cura di V. Tandoi (Foggia 1984) einen
Anhang über La nuova Alcesti di Barcellona enthalten wird (233ff.).

Archäologische Berichte

Evamaria Schmidt: Geschichte der Karyatide: Funktion und Bedeutung der menschlichen Trägerund

Stützfigur in der Baukunst. Beiträge zur Archäologie 13. Triltsch, Würzburg 1982. 255 S.,
40 Taf.
Nach der Arbeit von Andreas Schmidt-Colinet, Antike Stützfiguren (1977), auf deren Katalog

sich Verf. stützt, wird hier erneut das in letzter Zeit mehrfach angesprochene Thema erörtert, wobei
es um «eine GesamtdarsteUung des künstlerischen Phänomens der architektonischen Stützfigur»
geht. Nach den Schriftquellen und der Wissenschaftsgeschichte werden die Stützfiguren des Orients
und Ägyptens diskutiert; sie spielen für die griechische Entwicklung kaum eine Rolle. Auch die
frühgriechischen Beispiele der Kleinkunst vermögen die Erfindung architektonischer menschengestaltiger

Stützen um die Mitte des 6. Jh. v.Chr. nicht zu erklären, wie sie insbesondere an ionischen
Schatzhäusern in Delphi begegnen. Von diesen führt auch kein Weg zu den Erechtheionkoren, die
dann beim Heroon von Limyra wieder aufgegriffen werden, was Verf. trotz der stiüstischen und
typologischen Ähnlichkeiten energisch bestreitet. Doch schliesst der offensichtliche Quaütätsunter-
schied eine typologische Abhängigkeit eben nicht aus. In hellenistischer und römischer Zeit begegnen

einerseits Kopien und Nachahmungen der Erechtheionkoren, andererseits archaistische
Neuschöpfungen. Daneben steht, im Kapitel der Atlanten zusammengefasst, die westgriechische
Entwicklungsreihe der Figuren mit erhobenen Armen im Stützgestus. Dieser Typus erscheint bekannt-
üch erstmals in der Architektur am Olympieion von Agrigent. Die typologische Herleitung aus der
Atlasikonographie ist offensichtlich, eine inhaltliche Verbindung mit dem Atlasmythos muss aber,
anders als Verf. meint, nicht postuüert werden; sie wäre angesichts der Vielzahl solcher Figuren am
Olympieion auch nur schwer verständlich. Die Rekonstruktion der Agrigentiner Atlanten mit
gegrätschten Beinen, die schon auf Grund der späteren Entwicklung des Typus wenig wahrscheinlich
erscheint, ist nicht so sicher nachgewiesen, wie Verf. annimmt; vgl. jetzt J. A. de Waele, Festschrift
P. E. Alias (1982) 273 Anm. 1 mit Lit. Zur Reihe der heUenistischen Gerätstützen aus dem Westen
kommt ein bisher nicht beachteter Tischfuss aus Kalkstein in der Form eines nackten Atlanten
im Antiquarium von Solunto. Ein weiteres Kapitel fasst sogenannte Sonderformen zusammen,
wobei mit Recht auf die Abhängigkeit der Pane des Pompeiustheaters in Rom von Segesta
hingewiesen wüd, die auch aus der Entwicklung der Bauform des Theaters heraus eine Bestätigung
findet, cf. Isler, Quaderni Ticinesi di Numismatica e Antichitä Classiche 10 (1981) 159; die Pane von
Segesta sind jedoch sicher (gegen Bulle) im Atlantengestus zu ergänzen. In einem letzten Kapitel
wird auswahlweise und bezogen auf das Nachleben der antiken Typen ein Überbück über die
nachantike Entwicklung gegeben, vorzugsweise an Hand von deutschen Beispielen. Hans Peter Isler


	Zur "Alcestis Barcinonensis"

