Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 41 (1984)

Heft: 1

Artikel: Les origines des magistratures romaines
Autor: Giovannini, Adalberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-31846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-31846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les origines des magistratures romaines

Par Adalberto Giovannini, Genéve

A Helga Gottlieb 112. 2. 1984

Toute recherche sur l'histoire archaique de Rome se raméne essentielle-
ment A une critique de la tradition antique a I’aide d’éléments extérieurs telles
les fouilles archéologiques et la comparaison avec d’autres sociétés semblables,
ou a partir de I’étude des institutions et des coutumes des Romains a I’époque
classique.

La reconstitution de I’histoire primitive de Rome a partir de ces institutions
et de ces coutumes n’est cependant possible que si nous les comprenons cor-
rectement. Or nous sommes tributaires, souvent a notre insu, d’idées précon-
gues que nous ont léguées les savants du siécle dernier et dont nous avons la plus
grande peine a nous libérer. Des recherches que j’ai faites ces derniéres années
sur la constitution romaine et dont je publie ailleurs les résultats! m’ont
convaincu que ce sont précisément ces postulats fondamentaux que nous de-
vons remettre en question si nous voulons aller au-dela des hypothéses défen-
dues ou combattues avec plus ou moins de succés depuis plus de cent cinquante
ans. Le probléme des origines des magistratures républicaines, sur lequel on a
tant écrit, est une bonne illustration de ce qu’il reste encore 2 faire dans ce do-
maine2.

1. praetor maximus

Il est établi qu’au début de la République les magistrats supérieurs de
Rome s’appelaient praetores et n’ont regu le nom de consuls qu’aprés le milieu
du Ve siécle?.

Les savants qui se sont intéressés aux origines du consulat se sont surtout
préoccupés du qualificatif maximus que portait le praetor chargé de planter

* Plusieurs collégues du Département des sciences de I'antiquité de Genéve m’ont aidé dans ma

recherche. Je suis particuliérement redevable 4 René Amacker pour ’analyse du verbe prae-

ire.

1 Consulare imperium, Schweizerische Beitrige zur Altertumswissenschaft (Bale 1983) et Volks-
tribunat und Volksgericht, Chiron 13 (1983) 362sqq.

2 Voir pour I’état de la question E. Stuart Staveley, The Constitution of the Roman Republic
1940-1954, Historia 5 (1956) 90sqq.; J. Heurgon, Magistratures romaines et magistratures
étrusques, Entretiens Hardt 13 (Genéve 1967) 99-132 et Rome et la Méditerranée occidentale
Jusqu’aux guerres puniques (Paris 1969) 268sqq.; F. de Martino, Intorno all’origine della repub-
blica romana e delle magistrature, ANRW 1, 1 (Berlin/New York 1972) 217-249.

3 Cf.surtout Liv. 3, 55, 12; 7, 3, 5; Cic. Leg.3,3,8; Fest. 249L; Plin. N.h. 18, 12 et Gell. 11, 18, 8.
Pour d’autres références cf. K. Hanell, Das altromische eponyme Amt (Lund 1946) 163.




16 Adalberto Giovannini

année apres année le clou qui devait permettre a la postérité de connaitre la
date de la dédicace du Capitole et de I'institution de la République (Liv. 7, 3, 5).
Pour les uns, praetor maximus signifie simplement «chef supréme» et ne permet
aucune conclusion sur le nombre des magistrats supérieurs a cette époque.
Selon d’autres, il avait 4 ses cOtés un collégue de rang inférieur. D’autres encore
estiment qu’il devait étre le président d’un collége de trois préteurs au moins.
Certains enfin pensent qu’au début la République a été présidée par un magis-
trat unique et que le dédoublement du pouvoir supréme entre les deux consuls
ne fut réalis¢ que plus tard. Toutes ces hypothéses sont défendues depuis des
décennies avec des arguments aussi valables les uns que les autres.

On ne s’arréte guére en revanche sur le titre praetor lui-méme. A la suite
des auteurs anciens, en particulier de Varron, qui font dériver le substantif |
praetor de praeire, on définit le praetor comme «celui qui va devant», c’est-a-
dire celui qui commande ’armée. Cette interprétation peut s’appuyer sur des
termes militaires dérivés de praetor, soit praetorium, praetoria porta et praetoria
cohors. Elle est confirmée aussi par le fait que les Grecs ont rendu praetor et
praetor maximus par cTpatInyoc et oTpatnyog drAToC.

La définition du praetor comme un chef militaire est pourtant aussi peu
plausible que possible, et ceci pour trois raisons3:

1. Lorsqu’en 367 les Romains ont institué de nouvelles magistratures pour
décharger les deux consuls, ils ont donné le titre de praetor a celui qui désormais
resterait 3 Rome pour administrer la justice et n’assumerait plus, en principe, de
commandement militaire dans I’exercice de sa magistrature. Il faudrait donc
admettre qu’en séparant les fonctions judiciaires des fonctions politiques et
militaires, les Romains ont choisi de donner le titre de «chef d’armée» a celui
qui précisément n’aurait plus jamais, en principe, de commandement militaire.
Il faudrait admettre que les Romains avaient le gotit du paradoxe ou qu’ils
avaient oublié en un siécle le sens réel de praetor.

2. Un titre signifiant «celui qui va devant» est un titre trés peu adéquat
pour un commandant en chef de ’'armée. Les termes pour désigner une telle
fonction contiennent en général 'idée de commandement ou de direction,
comme TYEUDV, OTPUTNYOS, TOAENAPYOS en grec ou dux, imperator, dictator,
magister en latin. «Celui qui va devant» peut étre un lieutenant, un porte-
drapeau, ou encore un tambour ou un joueur de flite. Le rdle principal d’un
commandant militaire n’est pas d’étre devant, mais de commander.

3. Les titres portés par les chefs suprémes de I’Etat romain ont été succes-

4 Cf. surtout Varron, L.I. 5, 14, 80: pr{a)etor dictus qui praeiret iure et exercitu et 5, 16, 87: in re
militari pra{e)tor dictus qui praeiret exercitui. Cf. aussi Cic. Leg. 3, 3, 8 (a praeeundo). Cette
interprétation est admise par Forcellini, s.v. praeeo et depuis par tous les dictionnaires étymo-
logiques, ouvrages de référence et études que j’ai pu consulter.

5 J. Heurgon, art. cit. (n. 2) 111sq. met en garde contre une interprétation trop strictement
militaire de la préture, mais sans proposer d’alternative.




Les origines des magistratures romaines 17

sivement rex, praetor, iudex et consul. Le premier signifie «celui qui trace la
ligne, la voie & suivre, qui incarne en méme temps ce qui est droit»®. Judex est
clair pour tous, c’est celui qui montre le droit. L’étymologie de consul est obs-
cure, mais le sens du verbe consulo ne fait aucun doute: il signifie consulter,
demander conseil. Rex, iudex et consul expriment donc tous les trois des fonc-
tions civiles, et non pas des fonctions militaires, c’est-a-dire que les Romains,
comme beaucoup d’autres peuples, ont pergu leur souverain, puis leurs magis-
trats suprémes comme des chefs principalement dans le domaine de la vie civile.
I1 faudrait donc admettre qu’aprés avoir utilisé un terme pacifique pour dési-
gner leur souverain, les Romains ont adopté un titre militaire pour leurs magis-
trats supérieurs en instituant la République, pour revenir ensuite a des termes
exprimant I'autorité judiciaire. Ce n’est plus du paradoxe, c’est de I'inconsé-
quence.

I1 ne fait pourtant pas de doute que le substantif praetor dérive de praeire.
La formation des noms d’agents en -tor i partir du supin d’un verbe est en effet
trop bien attestée en latin pour qu’on mette en doute ’autorité de Varron et de
Cicéron. Seulement, on se méprend sur la signification que Varron et Cicéron
donnent au verbe praeire. L’emploi de praeire dans le sens de «marcher en téte
ou devant» est rarissime dans la langue latine classique. Je n’en ai trouvé qu’un
seul exemple chez Tite-Live, un autre chez Cicéron et un troisi¢éme chez Tacite.
Chez Tite-Live, il s’agit des chefs des contingents espagnols et africains qui ont
requ d’Hannibal l'ordre de s’engager les premiers dans les marécages de
Arno’. Cicéron utilise praeire pour les licteurs qui précédent les consuls (Rep.
2, 31, 55). Tacite comme Tite-Live s’en sert & propos d’un officier qui a requ de
Germanicus I'ordre de s’engager en téte dans un défilé avec des cohortes, pour
reconnaitre le terrain et préparer la voie aux légions qui vont suivred. Dans
aucun de ces trois exemples le verbe praeire ne se rapporte au commandant en
chef; c’est chaque fois un subalterne qui va en avant pour frayer le passage dans
une foule ou un terrain semé d’embiiches. Si praeire a jamais signifié «comman-
der ses troupes en marchant 2 leur téte», ce sens a complétement disparu de la
langue latine classique.

Le verbe utilisé¢ habituellement par les auteurs latins pour exprimer le
commandement militaire n’est pas praeire mais praeesse, qui sert aussi du reste
a exprimer un commandement dans le domaine civil. Quelques exemples tirés
de Tite-Live suffiront: inter se decemviri comparabant, quos ire ad bellum, quos
Praeesse exercitibus oporteret (3, 41, 7); designati consules ... senatum ... de exer-
| citibus quibus quique praeessent consuluerunt (24, 43, 9); si exercitus in his terris

6 E. Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes 2 (Paris 1969) 14.

7 Liv. 22, 2, 5: primi, qua modo praeirent duces, per praealtas fluvii ac profundas voragines ...
sequebantur. Les primi sont les Africains et les Espagnols dont Tite-Live parle a la phrase
précédente.

8 Ann. 1, 50, 3: Caecina ... praeire ... iubetur ... legiones modico intervallo sequuntur.

2 Museum Helveticum




18 Adalberto Giovannini

esse placeat, consules iis potius quam privatos praeesse oportere (38, 42, 10). Le
titre adéquat pour un chef militaire ne serait donc pas praetor, mais praeses,
terme qui désigne dans les Digestes les gouverneurs de province.

Le verbe praeire signifie le plus souvent non pas «marcher devant», mais
«réciter en premier une formule consacrée qui devra étre ensuite répétée mot
pour mot par la personne ou le groupe de personnes a qui cette formule a été
dictée»®. On trouve chez Tite-Live une douzaine d’exemples de cet emploi de
praeire, toujours A propos de formules religieuses qu’un prétre dicte & un magis-
trat ou au peuple tout entier; cf. p.ex. obsecratio itaque a populo duumviris
praeeuntibus est facta (Liv. 4, 21, 5); dictator praeeunte A. Cornelio pontifice
maximo ludos magnos tumultus causa vovit (Liv. 4, 27, 1); Q. Marcio Philippo
verba praeeunte populus in foro votum concepit (Liv. 41, 21, 11). Cicéron I’'utilise
dans un sens profane dans le Pro Milone, au sens religieux dans le De domo
sua!?, Tacite se sert a deux reprises de la formule praeire sacramentum dans ses
Histoires, une premiére fois & propos des soldats de Galba et d’Othon, les se-
conds dictant aux premiers la formule de serment d’obéissance a leur chef, une
seconde fois & propos de Vespasien, qui cherche vainement a obtenir de ses
soldats qu’ils jurent obéissance a Vitellius!!. J’ai enfin trouvé un exemple inté-
ressant de praeire = dicter dans la lettre de Pline le Jeune & Trajan sur les Chré-
tiens, ou Pline explique a son empereur qu’il a contrdlé les dires de ceux qui
niaient étre Chrétiens en leur faisant réciter une formule d’adoration des dieux
paiens me praeeunte'?. Le verbe praeire dans le sens «réciter en premier une
formule qui devra ensuite étre répétée mot pour mot par d’autres» peut donc
s’appliquer & n’importe quelle personne qui dicte une priére, un serment ou tout
autre texte & caractére sacré.

C’est bien dans ce sens que Varron et Cicéron ont compris le verbe praeire
dans leur définition de praetor. En expliquant le titre praetor comme celui du
magistrat qui praeiret iure et exercitu (L. 1. 5, 14, 80), Varron ne peut en aucun
cas avoir compris le verbe praeire dans le sens «marcher en téte» parce que dans
le domaine du ius une telle définition du magistrat responsable ne veut stricte-
ment rien dire: praeire iure ne peut signifier autre chose que «dicter une formule
dans le domaine du droit»!3. Et comme Varron ne peut pas avoir utilisé le verbe

9 Cf. Forcellini, s.v. praeeo.

10 Mil. 2, 3 (2 propos des partisans de Clodius): qui hesterna etiam contione incitati sunt ut vobis
voce praeirent quid iudicaretis; Dom. 52, 133: Ades, Luculle, ades, Servili, dum dedico domum
Ciceronis, ut mihi praeeatis.

11 Hist. 1, 36, 3: prensare manibus, complecti armis, conlocare iuxta, praeire sacramentum; Hist. 2,
74, 2: miles ipsi adeo paratus ut praeeuntem sacramentum et fausta Vitellio omnia precantem per
silentium audierint.

12 Epp. 10, 96, 5: cum praeeunte me deos appellarent et imagini tuae ... ture ac vino supplicarent,
praeterea maledicerent Christo ... dimittendos esse putavi.

13 K. Hanell, Das altrémische eponyme Amt 158 n. 20 a reconnu le vrai sens de praeire dans ce
texte de Varron, mais il croit qu’il s’agit d’un sens secondaire.




Les origines des magistratures romaines 19

praeire dans deux sens différents dans cette définition, praeire exercitu signifie
«dicter une formule dans le domaine militaire»'4, c’est-a-dire qu’il faut rappro-
cher I’expression praeire exercitu de la formule praeire sacramentum de Tacite. I1
faut de méme rapprocher la définition a praeeundo de Cicéron de I’ablatif
absolu me praeeunte de la lettre de Pline & Trajan. Le préteur, ce n’est pas celui
qui marche en téte, mais celui qui dicte une formule.

Cette définition correspond exactement au réle du préteur dans lactio
legis: il dicte au demandeur la formule de 'actio qu’il devra répéter mot pour
mot, sous peine d’étre débouté!s. La connaissance de ces formules était a I’ori-
gine le monopole exclusif des pontifes et celles-ci ont gardé de ce fait un carac-
tére sacré qui, encore une fois, s’accorde parfaitement avec le sens usuel du
verbe praeire a I’époque classique.

L’emploi de praetor pour désigner le chef militaire n’est donc pas le sens
premier de ce mot. Un commandant militaire peut étre qualifié de praetor dans
la mesure ou c’est lui qui fait jurer obéissance aux citoyens enrdlés. Ce serment
d’obéissance est du reste lui aussi un acte juridique puisqu’il change le statut de
celui qui le prononce en lui enlevant son droit & la provocatio's. Dans le do-
maine militaire aussi, le praetor est d’abord celui qui dicte une formule a carac-
tere juridique. Si les Grecs ont traduit praetor par ctpatnyog, c’est bien évidem-
ment parce qu’ils ont découvert la constitution romaine de I’extérieur et que,
pour les peuples et cités qui entraient en relation avec Rome, ce n’étaient pas les
compétences judiciaires, mais les pouvoirs militaires qui caractérisaient les ma-
gistrats supérieurs de Rome!’.

Je reviendrai a la fin sur le superlatif maximus.

2. magister populi

Il est bien établi aussi qu’a I'origine le dictateur portait le titre de magister
populi (cf. p.ex. Cic. Rep. 1,40, 63 et Leg. 3, 3, 9) auquel correspondait le magis-
ter equitum que le dictateur devait obligatoirement se donner comme collégue.

L’imperium du dictateur était supérieur a celui des deux consuls (imperium
maius chez Liv. 7, 3, 8; maioris potestatis magistratus selon Dig. 1, 2, 2, 18) et

14 iure et exercitu sont des locatifs qu’il faut comparer aux expressions bien connues domi
militiaeque et domi forisque.

15 Pour ce qui suit cf. notamment L. Wenger, Die Quellen des rimischen Rechts (Wien 1953)
476sqq. et J. Gaudemet, Institutions de I'antiquité (Paris 1967) 403sqq. Sur la relation entre
P’expression verba praeire et I'actio legis cf. J. Paoli, « Verba praeire» dans la legis actio, Mé-
langes F. de Visscher 4 (Paris 1950) 281-324. Tous insistent sur I'origine sacrée du droit
romain.

16 Cf. Den. Hal. 11, 43, 2. J’ai montré ailleurs que c’est le sacramentum et non le lieu de résidence
qui enléve au citoyen le droit a la provecatio: cf. Consulare imperium 19sqq.

17 K. Hanell, Das altrémische eponyme Amt 160sq. pense que cette traduction doit remonter au
Ve siécle. Il a probablement raison.

Klassisch - Philologisches Semina?
der Universitat Zirich




20 Adalberto Giovannini

n’était pas soumis a la provecatio (Dig. 1, 2, 2, 18; cf. Fest. p. 216 L). Il est donc
tentant de penser que ce n’étaient pas les consuls, comme le croyaient les An-
ciens mais le dictateur et son magister equitum qui étaient les véritables héritiers
du pouvoir royal. Il est tentant aussi, pour ceux qui croient qu’au début la Ré-
publique a été présidée par un magistrat unique, de reconnaitre dans le praetor
maximus le magister populi et d’en conclure que c’est seulement dans une
deuxiéme phase que la République a définitivement détruit en le lelsant le
pouvoir «royal» du magister populi.

L’étymologie du titre praetor que nous venons d’établir exclut toutefois
I'identification du praetor maximus avec le dictateur, dont les fonctions étaient
essentiellement militaires. Et il y a encore d’autres raisons de penser que le
magister populi n’a jamais été le chef supréme de I’Etat romain'8:

1. Si le magister populi a été le magistrat supréme de la République i ses
débuts, il a dii étre désigné par un organe politique, soit les comices ou le Sénat.
Il faudrait donc admettre que lorsque les Romains ont plus tard décidé de
diviser ce pouvoir «royal» en deux, ils ont en méme temps modifié le mode de
désignation du magister populi en instituant pour lui, et pour lui seul, ’étrange
procédure de la dictio par les consuls. Il est beaucoup plus probable que cette
procédure unique en son genre soit une survivance d’une trés ancienne pratique
et non pas une innovation relativement tardive.

2. Le dictateur n’a jamais existé, a I'’époque historique, comme magistra-
ture indépendante. Jamais la République n’a nommé de dictateur en lieu et
place des consuls ou d’autres magistrats. Jamais, la nomination d’un dictateur
n’a entrainé la démission des consuls ni des autres magistrats!®. Il y a donc une
différence fondamentale entre le dictateur et I’interrex qui est lui, sans contesta-
tion possible, une survivance de la monarchie.

3. Les tiches qui, au début de la République, incombaient aux magistrats
supérieurs de I’Etat et qui furent progressivement réparties entre les différentes
magistratures, étaient nombreuses et diverses: sacrifices religieux au nom de la
communauté, présidence du Sénat et des comices, recensement des citoyens,
réception des ambassades, administration de la justice, conduite de la guerre,
etc. A I’époque classique, les consuls cumulaient fonctions religieuses, militaires
et civiles, les autres magistrats ayant tous une fonction limitée & un domaine
bien défini. On cherche vainement dans la dictature une telle accumulation des

18 Je reprends ici, pour 'essentiel, les arguments de R. Werner, Der Beginn der romischen Repu-
blik (Miinchen 1963) 259-262. Malheurecusement, la tentative que fait I’auteur d’abaisser
d’une trentaine d’années la date de la fondation de la République est plus que contestable eta
porté préjudice & ses observations sur la nature de la dictature (cf. F. Gschnitzer, Gnomon
1967, 709-714).

19 Pol. 3, 87, 8, suivi par d’autres auteurs, affirme que la désignation d’un dictateur entraine la
démission de tous les autres magistrats, mais il se trompe certainement car il est bien attesté
que les consuls et les autres magistrats continuaient d’exercer leurs fonctions. Cf. les réfé-
rences chez W. Liebenam, RE Dictator (1905) 382sq.




Les origines des magistratures romaines 21

pouvoirs religieux, civils et militaires. Jusqu’a Sylla, les dictateurs n’eurent de
compétence que dans le domaine bien précis pour lequel ils avaient été élus, soit
le plus souvent la conduite de la guerre dans une situation particuliérement
délicate ou les élections??. Jamais on ne voit un dictateur rendre la justice ou
soumettre une loi au peuple; jamais non plus on ne le voit mener avec le Sénat
la politique étrangére. S’il est vrai que dans le domaine pour lequel il a été choisi
le dictateur n’est pas soumis a la provocatio, il est tout aussi vrai que cet impe-
rium absolu reste limité & un domaine bien précis qu’on ne peut en aucun cas
comparer a la «totalité» du pouvoir des consuls.

4. 11 était de la compétence des consuls de déléguer leur imperium a un
subalterne ou & un privatus pour un temps plus ou moins long. La délégation
par les consuls de leur imperium a un dictateur n’est qu’une application de ce
principe et si, dans le domaine limité pour lequel il a été désigné, le dictateur a
un imperium supérieur a celui des consuls, c’est uniquement parce que son
imperium est la somme de I'imperium des deux consuls, ce qui se traduit par les
vingt-quatre licteurs qui lui sont affectés. Le pouvoir du dictateur n’est qu’une
émanation du pouvoir des consuls dans un domaine bien délimité?!. En dehors
de ce domaine, ce sont les consuls qui restent les chefs de I’Etat.

Il faut faire confiance aux auteurs anciens lorsqu’ils affirment que ce sont
les consuls qui sont les héritiers du pouvoir royal.

3. quaestores parricidii et I1viri perduellionis

Les quaestores parricidii (ou paricidii) et les I1lviri perduellionis sont deux
institutions mal connues de la République. Les premiers étaient chargés des
proces pour meurtre, sans qu’on sache au juste si le parricidium était a ’origine
le meurtre d’un parent, comme ce fut le cas a ’époque classique, ou le meurtre
d’un concitoyen, comme semble I'indiquer un texte de Festus?2. Le sens du mot
perduellio est plus clair, il est & peu prés synonyme de crimen maiestatis??; mais
comme il n’existe que deux cas certains de procédure duovirale, soit le procés

20 Cf. W. Liebenam, RE Dictator (1905) 383sq.

21 La lex curiata de imperio, qui confirmait la désignation du dictateur par un des consuls, ne
conférait pas au dictateur un imperium indépendant de celui des consuls mais transformait par
la collation des auspicia I'imperium du dictateur en un magistratus iustus: cf. Consulare
imperium 44sqq.

22 Sur le mot parricidium cf. notamment F. de Visscher, La formule «paricidas esto» et les origines
de la juridiction criminelle @ Rome, Etudes de droit romain I (Paris 1931) 435-482; L. Gernet,
Paricidas, Rev. Phil. 11 (1937) 13-29; F. Leifer, RE paricidas (parricida) (1949). Sur les quae-
stores parricidii cf. W. Kunkel, Untersuchungen zur Entwicklung des romischen Kriminalver-
Jahrens in vorsullanischer Zeit, Abh. Bayer. Akad. d. Wiss., phil.-hist. K1. 56 (1962) 37-45 et
G. Wesener, RE quaestor (1963) 802-806.

23 Cf. Chr. Brecht, RE perduellio (1937) et Perduellio, Miinchener Beitrige 29 (1938); A. Magde-
lain, Remarques sur la perduellio, Historia 22 (1973) 405-422.




22 Adalberto Giovannini

d’Horatius a I’époque royale et celui de Rabirius au temps de Cicéron24, il
semble difficile de savoir exactement quel type de délit les I1viri étaient appelés
a juger.

Les Anciens croyaient que tant les quaestores parricidii que les Ilviri per-
duellionis avaient été institués a I’époque royale?s. Le caractére trés archaique
des peines prévues pour les crimes de parricide et de perduellio semblent leur
donner raison: le parricide était cousu dans un sac et jeté dans le Tibre alors que
le perduellis était pendu haut et court & un arbre, la téte encapuchonnée?s.
Néanmoins, ’ancienneté de ces deux institutions est souvent contestée dans la
littérature moderne, certains savants allant jusqu’a considérer les duoviri per-
duellionis comme une invention du dernier siécle de la République?’.

Les difficultés viennent principalement de I’histoire d’Horatius et d’Hora-
tia, racontée par Tite-Live et Denys d’Halicarnasse, parce que dans la version
de Tite-Live on voit intervenir les Ilviri perduellionis 14 ol I'on s’attendrait a
voir 'affaire confiée aux quaestores parricidii. Je rappelle briévement les faits
tels que les rapporte Tite-Live (I, 26): rentré vainqueur de son duel avec les
Curiaces, le plus jeune des Horatii tue sa sceur parce que celle-ci pleure la mort
de son fiancé, au lieu de se réjouir avec les autres Romains d’une victoire qui
sauve sa patrie; cité en justice par la foule indignée, Horatius est jugé et
condamné par les Ilviri perduellionis, puis absous par le tribunal populaire
auquel il a recouru, grace en particulier a I'intervention de son pére. Puisqu’il
s’agit d’un meurtre entre parents, il parait évident que le roi Tullus Hostilius
aurait dii confier le jugement d’Horatius aux quaestores parricidii si 'institution
avait déja existé a 'époque royale comme le prétendent les Anciens. L’interven-
tion des I1viri perduellionis parait si étrange que les savants sont enclins a rejeter
toute I’histoire comme une fabrication tardive de I’annalistique?®. Mais une
histoire, méme inventée, doit avoir un sens, parce que celui qui raconte une
histoire comme un fait historique la construit nécessairement selon un schéma
compréhensible et acceptable & son lecteur. Avant de rejeter I’histoire d’Hora-
tius et d’Horatia comme légendaire, il faut essayer de la comprendre.

En intervenant en faveur de son fils devant le tribunal populaire, le pére

24 Selon certains auteurs utilisés par Tite-Live, Sp. Cassius (Liv. 2, 41, 11) et Manlius Capitolinus
(6, 20, 12) auraient été condamnés le premier par des quaestores perduellionis, le second par
des duoviri perduellionis. Comme nous ne savons rien des auteurs en question ni de leur
crédibilité, nous ne pouvons pas tenir compte de ces deux cas dans notre recherche.

25 Cf. pour les quaestores parricidii Tac. Ann. 11, 22, 4 et Ulp. Dig. 1, 13, 1, pr.; pour les IIviri
perduellionis Liv. 1, 26 et Cic. Pro Rab. perd. 5, 15.

26 Cf. les références chez H. Hitzig, RE Culleus (1901) 1747 pour le parricide; Liv. 1, 26, 5 et Cic.
Pro Rab. perd. 4, 13 pour la perduellio.

27 Cf. J. Bleicken, Ursprung und Bedeutung der Provocation, Sav.-Zeitschr. 76 (1959) 332sqq.,
suivi par A. Magdelain, art. cit. (n. 23) 411.

28 Cf. pour tous Chr. Brecht, Perduellio, Miinchener Beitrige 29 (1938) 125sqq.; R. M. Ogilvie, 4
commentary on Livy. Book I-V? (Oxford 1965) 114sqq., A. Magdelain, art. cit. (n. 23) 407sqq.




Les origines des magistratures romaines 23

- d’Horatius prononce une phrase capitale: il proclame que sa fille a été tuée a
juste titre par Horatius, que dans le cas contraire il se serait charg¢ lui-méme de
punir le meurtrier (1, 26, 9: patre proclamante se filiam iure caesam iudicare: ni
ita esset, patrio iure in filium animadversurum fuisse). Cette affirmation que Tite-
Live attribue au pére d’Horatius énonce deux principes fondamentaux du droit
criminel antique, aussi bien en Gréce qu’a Rome??: le premier veut que la
poursuite du meurtrier incombe aux plus proches parents de la victime et & eux
seuls; selon le second, il appartient & la famille de la victime et a elle seule de
punir le meurtrier si celui-ci est un de ses propres membres. Il est inconcevable,
dans le droit archaique, que la famille livre a la justice un de ses membres qui
s’est rendu coupable d’un crime. Les législations primitives ne s’occupent pas
des crimes commis a I'intérieur de la famille, le droit de celle-ci a régler elle-
méme ses propres affaires est imprescriptible dans ce domaine3°.

Si Horatius avait tué sa sceur pour des raisons exclusivement personnelles
ou familiales, le roi Tullus Hostilius ne serait pas intervenu parce que I’'autorité
judiciaire ne peut rien faire sans I'initiative des parents de la victime et ne peut
pas se substituer 4 eux. Mais Horatius n’a justement pas tué sa sceur pour des
raisons personnelles ou familiales: il I’a tuée parce qu’il considérait son chagrin
comme un acte de trahison, c’est-a-dire qu’il prétend avoir agi au nom de 'inté-
rét commun. Le crime d’Horatius n’est donc pas un parricide dans le sens habi-
tuel du terme, mais un crime politique. Mais il faut préciser cette notion: Hora-
tius n’est pas seulement coupable d’avoir tué sa sceur indemnata, comme 1’ont
relevé divers savants3!, son cas est aggravé par le fait qu’il était un simple parti-
culier et qu’il n’était pas investi des compétences pour défendre I'intérét com-
mun en ce domaine. Son délit ne peut donc pas étre comparé a celui d’un magis-
trat qui abuse de son autorité en exécutant un citoyen récalcitrant sans lui
laisser le bénéfice du droit de recours. Ce n’est pas non plus le crime d’un ci-
toyen qui commet un acte manifestement contraire a I'intérét général comme
’ambition démesurée ou I'outrage a un magistrat. Le délit d’Horatius est d’un
genre tout particulier: bien que simple citoyen, il s’est substitué aux organes
officiels de la communauté et s’est fait arbitrairement juge de ce qu’était I'inté-
rét commun. C’est un délit que la législation de I’époque classique comptait
parmi les crimes de majesté: maiestatem minuere est aliquid de re publica, cum
potestatem non habeas, administrare (Cic. Inv. 2, 18, 55); quive privatus pro potes-
late magistratuve quid sciens dolo malo gesserit (Dig. 48, 4, 3)32. L’Etat ne peut

29 Ces principes ont été admirablement compris et exposés par G. Glotz, La solidarité de la
Jfamille dans le droit criminel en Gréce (Paris 1904), par Th. Mommsen, Strafrecht 900sqq. et
" W. Kunkel, op. cit. (n. 22) 40-43.
30 Cf. F. de Visscher, art. cit. (n. 22) 447sq.
31 Cf. notamment R. M. Ogilvie, op. cit. (n. 28) 114 et A. Magdelain, art. cit. (n. 23) 409.
32 Cf. Mommsen, Strafr. 565, qui ne fait cependant pas le rapprochement du crime d’Horatius
avec ce type de crimen maiestatis.




24 Adalberto Giovannini

laisser & n’importe quel citoyen la liberté de juger et de condamner & mort un
compatriote au nom de I'intérét commun.

L’autre proceés duoviral connu, celui que Labiénus intenta en 63 a2 Rabirius
pour le meurtre de Saturninus en 100 av.J.-C. est, lui, tout & fait historique.
Nous le connaissons par le discours que Cicéron a prononcé en faveur de
l’accusé, par le récit qu’en fait Dion Cassius (37, 26—27) et par d’autres sources
dont Suétone (Caes. 12). La procédure est tout a fait la méme que dans le procés
d’Horatius: les duoviri condamnent Rabirius, qui fait recours devant le peu-
ple®3. Dans son plaidoyer pour I’accusé, Cicéron justifie 'action des meurtriers
(Rabirius n’a été qu’un comparse) en invoquant I’appel aux armes promulgué
par les consuls de cette année dramatique®* et en faisant valoir en outre que
Saturninus était un hostis du peuple romain et que par conséquent ses meur-
triers ont de toute maniére bien agi (Pro Rab. perd. 6, 18). Ce second argument
de Cicéron est identique a celui qu’avait avancé le pére d’Horatius: iure caesa.
Comme Horatius, Rabirius est accusé d’avoir assassiné un concitoyen sous
prétexte de défendre I'intérét général, bien qu’il ne fiit pas investi des compé-
tences de le faire. Ce crime peut étre aprés coup pardonné par le peuple s’il
s’avére que le meurtrier a agi sur ’ordre d’un magistrat supérieur ou que le
comportement de la victime est effectivement considéré comme hostile a I’Etat.
Mais le délit reste un crime qui doit étre sanctionné comme tel, ce qu’on fait les
duoviri choisis pour juger de cette affaire.

La procédure duovirale se caractérise par une sévérité extréme (lex hor-
rendi carminis dit Liv. 1, 26, 6). Elle ne connait pas de circonstances atténuantes
et ne se préoccupe pas de savoir si ’accusé a tué intentionnellement ou non: s’il
a effectivement commis I’acte qui lui est reproché, les duoviri le condamneront
automatiquement a mort33, c’est-a-dire a la peine cruelle et infamante de la
pendaison. C’est la loi du talion dans son application la plus stricte, qui veut que
le sang appelle le sang, méme si le meurtrier a agi par ignorance comme Oedipe

33 Cf. Suet. Caes. 12: sorte iudex in reum ductus (sc. César) tam cupide condemnavit, ut ad popu-
lum provocanti nihil aeque ac iudicis acerbitas profuerit. Cf. aussi Dio 37, 26sq. Contrairement
a J. Bleicken, art. cit. (n. 27) 337sqq., je ne peux trouver dans le discours de Cicéron des raisons
de douter que la procédure ait été effectivement appliquée. Au contraire, Cicéron se référe a la
sentence des duoviri comme A une réalité (Pro Rab. perd. 4, 12: hic popularis a I1viris iniussu
vestro ... indicta causa civem Romanum capitis condemnari coegit) et se réclame des lois sur la
provocatio pour justifier son intervention (ibid.). :

34 Cf. I'excellente analyse du discours par C. Loutsch, Mus. Helv. 39 (1982) 305-315.

35 Je ne peux pas comprendre autrement la phrase de Tite-Live qui se absolvere non rebantur ea
lege ne innoxium quidem posse (1, 26, 7). Dans cette phrase innoxius ne peut pas signifier
«innocent» dans le sens que I’accusé n’a pas commis ’acte qui lui est reproché, puisqu’Hora-
tius a tué sa sceur au vu et au su de tout le monde, mais doit signifier «innocent» dans le sens
que son acte est considéré comme légitime ou excusable. Pour ’emploi d’innoxius dans ce
sens cf. Ulp. Dig. 1, 18, 6, 7 (a propos d’exactions de troupes aux dépens de la population
civile): praetextu humanae fragilitatis delictum decipientis in periculo homines innoxium esse
non debet. La procédure duovirale ignore de méme toute excuse.




Les origines des magistratures romaines 25

ou s’il est un enfant irresponsable comme Patrocle dans I’'Iliade3S. Selon la
conception la plus archaique du droit criminel, le sang versé est une souillure
qui ne peut étre lavée que par la stricte application de la loi du talion. La res-
ponsabilité de cette vengeance incombe a la famille de la victime, qui sera
frappée de malédiction si elle manque a cette obligation. Ce principe vaut
également pour la communauté tout entiére si le crime a été commis en son
nom: la responsabilité de la communauté est engagée, celle-ci ne peut s’en
libérer qu’en infligeant au meurtrier la peine réservée aux traitres. C’est ce que
prévoit la lex horrendi carminis de la procédure duovirale, qui doit étre extréme-
ment ancienne et ne saurait étre une fabrication tardive comme on I’a préten-
du?’. Dans le procés d’Horatius, la rigueur primitive de la loi du talion est atté-
nuée par le droit a la provocatio, qui permet & la communauté de faire griace au
condamné magis virtutis quam iure causae (Liv. 1, 26, 12) et de se libérer de la
souillure en imposant au pére des sacrifices propitiatoires ainsi qu’un simulacre
d’exécution (Liv. ibid.: itaque, ut caedes manifesta aliquo tamen piaculo lueretur,
imperatum patri, ut filium expiaret pecunia publica. is quibusdam piacularibus sa-
crificiis factis ... capite adoperto velut sub iugum misit iuvenem; cf. Mommsen,
Strafrecht 903).

Les quaestores parricidii doivent étre plus tardifs. La société archaique,
telle par exemple la société homérique, n’intervient pas dans les affaires de
meurtres si ceux-ci sont commis pour des raisons personnelles ou familiales; il
appartient aux familles de régler ces affaires entre elles, soit par la vengeance
sanglante, soit par la transaction comme on peut le voir dans la célébre scéne du
bouclier de I'Iliade?8. Ce n’est que dans une phase ultérieure de son développe-
ment que la communauté intervient dans le droit criminel, non pas pour suppri-
mer le principe de la vengeance, mais pour le normaliser: ’Etat impose son
arbitrage en instaurant une procédure et en introduisant les notions de respon-
sabilité et d’intention. Dans le monde grec, cette évolution fondamentale du
droit criminel s’est faite dans la seconde moitié du VIIe et au cours du Vle sié-
cle3. Elle a di se faire 4 Rome 4 peu prés en méme temps, comme le montrent
la loi attribuée & Numa si qui hominem liberum dolo sciens morti duit, paricidas
esto (Fest. s.v. Parricildi] quaestores) p. 247 L; cf. Plut. Rom. 22, 4) et la prescrip-
tion des XII tables si telum manu fugit magis quam iecit, aries subicitur (cf. Cic.

36 Cf. 1. 23, 85sqq.: Patrocle a dd s’exiler pour avoir tué comme enfant un camarade de jeu
involontairement (odx 36 Awv).

37 1l me parait du reste absolument exclu qu’une telle fabrication ait pu étre acceptée au dernier
siecle de la République et méme dans les siécles précédents. A partir du moment ou les XII
tables étaient accessibles a tous, il n’était plus possible d’inventer des lois nouvelles que les
jurisconsultes n’auraient pas manqué de démasquer. La critique de la tradition annalistique
est justifiée, mais elle a certaines limites.

38 1L 18, 497sqq. L’intérét de la scéne est d’autant plus grand que toutes les scénes représentées
sur le bouclier décrivent des épisodes de la vie quotidienne.

39 Cf. G. Glotz, La solidarité de la famille 299sqq.




26 Adalberto Giovannini

Tull. 22, 51; Serv. ad Ecl. 4, 43 et Georg. 3, 387). La loi de Numa et la prescrip-
tion des XII tables établissent une distinction entre le meurtre volontaire et le
meurtre involontaire, elles instaurent une réparation différenciée selon que le
meurtrier a tué volontairement ou par accident: dans le second cas, réparation
sera faite aux dépens d’un bélier qui sera substitué au meurtrier4, dans le
premier, au contraire, il subira la peine la plus sévére que connaisse le droit
criminel primitif4!. Cette intervention de I’Etat romain dans le droit criminel
implique nécessairement qu’il a dii instaurer en méme temps une instance
judiciaire chargée d’évaluer le degré de responsabilité du meurtrier et d’impo-
ser aux parents de la victime la peine correspondante. Les quaestores parricidii
sont le corollaire logique de la loi de Numa, nous n’avons pas de raison valable
de douter qu’ils aient été institués a I’époque royale.

4. La collégialité des consuls

La collégialité des magistrats est avec les auspicia la caractéristique la plus
singuliére de la magistrature romaine. Celle des consuls, en particulier, intrigue
depuis longtemps les savants, les uns y voyant une invention géniale de la Ré-
publique destinée & neutraliser le pouvoir royal en le répartissant entre deux
collégues de droit égal, les autres y voyant plutdt le résultat d’'une évolution des
institutions au cours du Ve siécle.

On ne trouve nulle part, dans le monde classique, I’équivalent exact de la
collégialité absolue des consuls de Rome. Les meddices campaniens semblent
avoir été deux (Enn. Ann. F. 298 V), mais nous n’avons aucune garantie qu’il
s’agisse d’une institution de haute époque indépendante de celle de Rome. Les
deux sufetes de Carthage n’avaient que des fonctions civiles, alors que les com-
mandements militaires y étaient toujours confiés & un chef unique. Dans le
monde grec, les rois de Sparte offrent une certaine similitude; mais a I’époque
classique, ils n’avaient plus de pouvoirs civils, transférés aux cinq éphores, et
s’ils gardaient le pouvoir militaire ils n’avaient plus le droit, depuis la fin du VIe
siécle, de partir ensemble en campagne (Hdt. 5, 75, 2). Les Chaoniens eurent

40 Voir I'excellente analyse de cette prescription chez W. Kunkel, op. cit. (n. 22) 40sq.

41 Quel que soit le sens primitif de parricidas ou paricidas, il est tout a fait certain que la loi
attribuée 3 Numa ne définissait pas la notion de parricide, car ce n’est pas le but d’une loi de
donner une définition, mais instaurait une régle sur la maniére de traiter les meurtriers
volontaires d’hommes libres. La meilleure interprétation de «parricidas esto» me parait étre
celle qu’a retenue aprés d’autres L. Gernet, Rev. Phil. 11 (1937) 27-29, selon laquelle «parrici-
das esto» est une sanction stipulant que le meurtrier volontaire devra subir la peine habituelle-
ment réservée aux parricides. Selon cette interprétation, il n’est pas nécessaire de donner a
parricida un autre sens que celui qu’il a & 'époque classique: la loi signifie simplement que
désormais la peine infligée par le droit familial primitif a celui qui a tué un proche parent sera
appliquée également a celui qui tue un homme libre.




Les origines des magistratures romaines 27

deux présidents a I’époque de Thucydide (Thuc. 2, 80, 5) mais n’en avaient plus
qu’un a I’époque hellénistique*2. Les Achéens enfin se donnérent deux strateges
lorsqu’ils reconstituérent leur ligue en 280, mais revinrent vingt-cinq ans plus
tard & la présidence unique qui avait €té la leur au IVe siécle*’. Les Romains
semblent vraiment étre les seuls & avoir obstinément maintenu la collégialité
indivise des magistrats supérieurs aussi bien dans le domaine militaire que dans
le domaine civil.

L’incident qui est & l'origine de la loi interdisant aux rois de Sparte de
mener ensemble des campagnes militaires révéle les inconvénients graves d’un
commandement militaire bicéphale. Les Romains eux-mémes en étaient bien
conscients puisqu’ils recoururent plusieurs fois a la dictature dans des situations
vraiment sérieuses. Le développement de 'armée et ’extension de 'empire ne
peuvent pas expliquer cette collégialité, parce que si tel avait été le cas, les
Romains auraient dii logiquement augmenter progressivement le nombre des
consuls comme ils augmentérent celui des préteurs et des questeurs. Des consi-
dérations militaires ne peuvent expliquer le maintien du nombre des consuls a
deux pendant des siécles.

Dans le domaine civil, une présidence bicéphale ne présentait pas les
mémes inconvénients ni les mémes dangers que dans le domaine militaire. Mais
ce systéme pouvait perturber sérieusement le fonctionnement de I’Etat, comme
ce fut par exemple le cas en 70, et méme conduire & des situations absurdes
comme celle de 'année 59, ou Bibulus fit systématiquement obstruction aux
décisions de son collégue César. L’intérét d'une double présidence au sénat ou
aux comices ne parait du reste pas du tout évident. Les Etats antiques, comme
les Etats modernes, ont confié en général la présidence de leurs assemblées 4 un
magistrat unique ou a un collége de magistrats, en nombre impair de préfé-
rence, pour éviter précisément des impasses dans la vie politique.

Les institutions religieuses des Romains, ou les prétrises étaient confiées
soit & un prétre unique comme le pontifex maximus soit a un collége en nombre
impair comme les augures ou les pontifes, montre que ce peuple n’était pas
obsédé par le nombre deux et savait pertinemment que lorsqu’il s’agissait de
prendre une décision un chef unique ou un collége en nombre impair était plus
efficace qu'une présidence ou un commandement bicéphale. On a encore une
fois le sentiment que les Romains ont tenu & garder deux consuls pendant des
siécles plus par conservatisme que pour des considérations pratiques.

On ne peut comprendre la collégialité des consuls sans s’intéresser A celle
des autres magistratures romaines, en particulier celle des censeurs. Les cen-
seurs avaient pour fonction principale «d’estimer», d’«évaluer» les citoyens tant

42 Cf. U. Ugolini, Albania antica 111 (1942) 115.
43 Pol. 2,43, 1-2. L’adverbe nalw qu’utilise Polybe prouve que I'institution d’un stratége unique
en 255 n’a été que le rétablissement d’une situation plus ancienne.



28 Adalberto Giovannini

sur le plan de la fortune que sur celui de la conduite. Ils devaient prononcer sur
chaque citoyen une sentence qui pouvait entrainer sa dégradation ou sa promo-
tion. Comme leurs décisions €taient sans appel, les raisons de confier a deux
personnes plutdt qu’a une seule la responsabilité de juger leurs concitoyens sont
évidentes, si évidentes méme qu’en 393 une loi prescrivit qu’en cas de déces
d’un des deux censeurs son collégue devrait désormais déposer aussitot son
mandat44. La collégialité des censeurs permettait 4 'un de compenser la sévé-
rité excessive*’ ou d’annuler une décision inconsidérée de I’autre?®. Elle évitait
d’autre part de faire porter 4 un seul la trop lourde responsabilité de porter sur
des concitoyens des sentences sans appel?’. La collégialité indivise, qui est
néfaste ou pour le moins embarrassante dans les domaines militaires et poli-
tiques, qui peut provoquer des désastres ou l'impasse si les consuls ne
s’entendent pas, est en revanche parfaitement logique dans le domaine de la
justice, ou la collégialité permet & I'un de casser le jugement de I’autre.

On comprendra donc pourquoi les Ilviri perduellionis et les quaestores
parricidii étaient deux. Institués & une époque ou la provocatio n’existait pas et
ou la sentence des juges était sans appel, leur collégialité assurait aux citoyens
une meilleure justice puisqu’en cas de désaccord entre les deux, c’était la sen-
tence la plus favorable a I'accusé qui 'emportait. En méme temps, elle allégeait
la responsabilité de juges qui devaient décider de la vie ou de la mort de conci-
toyens, comme le dit le roi Tullus Hostilius en désignant les Ilviri: ne ipse tam
tristis ingratique ad vulgus iudicii ac secundum iudicium supplicii auctor essel
(Liv. 1, 26, 5)48.

44 Liv. 5,31, 6. Cette loi fut effectivement appliquée en 253 (cf. T. R. Broughton, The Magistrates
of the Roman Republic 1, New York 1951, 211), en 214 (Broughton 259) et en 210 (Broughton
278).

45 En 142 p.ex., L. Mummius Achaicus modére son collégue P. Cornelius Scipion (cf. Broughton
I 474), ce que fit aussi en 50 L. Calpurnius Caesonius envers son collégue App. Claudius
Pulcher (cf. Dio 40, 63-64).

46 En 168 p.ex., les deux censeurs se disputent Aprement au sujet de U'inscription des affranchis
dans les tribus urbaines (Liv. 45, 15, 1-7); en 65, Q. Lutatius Catulus empéche son collegue
Crassus d’inscrire les Gaulois de la Transpadane parmi les citoyens (Dio 37, 9, 3).

47 C’estainsi qu’a raisonné "empereur Tibére lorsqu’il a refusé, en 16 et en 23, de faire appliquer
une loi somptuaire (Tac. Ann. 2, 33 et 3, 52-54): credite, patres conscripti, me quoque non esse
offensionum avidum (Ann. 3, 54, 6).

48 Mommsen, StR. [13 618 et n. 1 tire de Liv. 1, 26, 7 tum alter ex iis ‘P. Horati, tibi perduellionem
iudico’ inquit que le jugement était rendu en fait par un seul des deux I/viri. Il doit se tromper
parce que Tite-Live et Cicéron présentent toujours la sentence des //viri comme une décision
prise en commun: cf. Liv. 1, 26, 7: se absolvere non rebantur;, Liv. 2, 41, 11: a quaestoribus
Caesone Fabio et L. Valerio diem dictam; Liv. 6, 20, 12: sunt, qui per duumviros, qui de perduel-
lione anquirerent, creatos auctores sint damnatum; Cic. Pro Rab. perd. 4, 12: a Ilviris ...
condemnari coegit. Le texte de Tite-Live invoqué par Mommsen signifie en fait qu’aprés que
les I1viri se soient concertés c’est 'un des deux qui se charge de faire appliquer la sentence
(cum condemnassent, tum alter ex iis ... inquit).



Les origines des magistratures romaines 29

Nous avons vu que le titre praetor porté par les consuls au début de la
République est un terme exprimant la fonction judiciaire des magistrats supé-
rieurs. Nous avons aussi la certitude que, jusqu’a la création de la censure au
milieu du Ve siécle, ce sont ces mémes magistrats supérieurs qui ont eu la res-
ponsabilité d’évaluer matériellement et moralement leurs concitoyens, pour
leur donner dans la hiérarchie sociale et dans I'organisation politique la place
qui leur revenait. La collégialité des consuls doit donc s’expliquer de la méme
maniére que celle des censeurs, des I1viri perduellionis et des quaestores par-
ricidii: les consuls ont été deux et sont restés deux parce qu’au début leur fonc-
tion premiére était de rendre la justice et de faire I’évaluation matérielle et
morale de leurs concitoyens.

5. De la monarchie a la République

La tradition antique sur les rois de Rome est tardive et suspecte, ce qui
permet & chacun de se la représenter a sa fagon. On peut y voir des rois-prétres
comme |’étaient les rois du peuple juif. On peut imaginer une monarchie abso-
lue comme celle de Macédoine*® ou une monarchie constitutionnelle comme
celles de Sparte et d’Epire. On peut encore penser & un primus inter pares
comme I’étaient les rois d’Homere3° ou 4 une sorte de tyran comme on en trouve
un peu partout dans le monde grec au VIle et au Vle siecles’!. Toutes les hypo-
theéses, ou presque, paraissent légitimes.

Mais quoi qu’on puisse penser de la monarchie romaine, il est hors de
doute que les rois de Rome n’ont pas pu tout faire tout seuls. Ils n’ont pas pu, a
eux seuls, procéder aux sacrifices, présider le Conseil et les comices, rendre la
justice et conduire ’armée a la guerre. Au Vle siécle, Rome est une cité relative-
ment importante qui devait avoir atteint un degré d’organisation comparable &
celul d’une cité grecque de la méme époque. A ce stade de son développement,
la cité assume des tiches accrues, notamment dans le domaine de la justice, ce
qui entraine nécessairement la diversification des fonctions32. Le roi des Ro-
mains a df étre assisté d’adjoints, soit qu’il les ait choisis lui-méme, soit qu’ils
aient été désignés par la communauté.

49 Cf.R. M. Errington, The Nature of the Macedonian State under the Monarchy, Chiron 8 (1978)
77-133, qui a montré que I’assemblée de I'armée n’a pas eu, en Macédoine, les pouvoirs cons-
titutionnels qu’on lui a prétés dans la littérature moderne.

50 Sur la monarchie homérique voir surtout M. 1. Finley, Homer and Mycenae: Property and
Tenure, Historia 6 (1957) 133-159 et Le Monde d’Ulysse, tr. fr.2 (Paris 1977) 73sqq.

51 Encore faut-il étre au clair sur ce qu’était la tyrannie archaique. L’'idée que s’en font les
savants modernes (cf. pour tous G. Glotz, La cité grecque 126sqq.) est fortement influencée
par les théories politiques d’Aristote et de ce fait trop schématique. La meilleure analyse de la
tyrannie archaique me parait étre celle de A. Heuss, Die archaische Zeit als geschichtliche
Epoche, Antike und Abendland 2 (1946) 26—62 = Fr. Gschnitzer, Zur griechischen Staats-
kunde, WdF 96 (Darmstadt 1969) 36-96, surtout 68sqq.

| 32 Cf. G. Glotz, La cité grecque 103sqq., en particulier 108sqq.



30 Adalberto Giovannini: Les origines des magistratures romaines

Dans le domaine de la religion, la diversification des fonctions a I’époque
royale est incontestable et incontestée: les flamines majeurs, les pontifes et les
augures, pour ne citer qu’eux, remontent sans doute possible a I'époque royale.
Le roi n’était pas le seul intermédiaire entre les dieux et les hommes, il n’était
pas le seul interpréte de la volonté divine. Les augures et les pontifes notam-
ment détenaient un savoir qui échappait a 'autorité royale, c’étaient eux qui
connaissaient les formules sacrées qu’il fallait prononcer en différentes circons-
tances et qui savaient comment interpréter les signes du ciel.

Il a d@i en étre de méme dans le domaine de la justice, qui implique elle
aussi une connaissance exacte de formules consacrées et qui est elle aussi d’ori-
gine religieuse. Le roi de Rome n’a certainement pas plus été le juge unique des
Romains qu’il n’a été le seul intermédiaire entre les hommes et les dieux. Nous
avons vu que les Anciens avaient sans doute raison de croire que les I1viri per-
duellionis et les quaestores parricidii remontaient & ’époque royale et que par
conséquent le roi n’exercait pas lui-méme la justice criminelle. Il pourrait bien
en avoir été de méme pour la juridiction civile, tache particulierement absor-
bante et technique. S’il est vrai que les consuls se sont appelés d’abord praetores
et ont été deux parce que leur fonction premiére était d’administrer la justice, il
est tout a fait raisonnable de supposer que ces praetores ont déja existé 2a
I’époque royale comme magistrats ou fonctionnaires chargés de la justice pri-
vée. Cétait semble-t-il I'opinion des Anciens puisque, d’aprés Tite-Live, les
premiers consuls furent élus par le praefectus urbis ex commentariis Servi Tullii
(Liv. 1, 60, 3).

Les Romains étaient un peuple extrémement attaché a ses traditions aussi
bien dans la vie privée que dans la vie publique. Ils ont conservé a travers les
siécles leurs institutions religieuses et politiques, méme lorsque celles-ci avaient
perdu toute signification. Pour I’essentiel, ces institutions religieuses et poli-
tiques remontent a I’époque royale, ce qui prouve que les fondateurs de la
République n’ont pas été de grands révolutionnaires décidés a tout recréer ex
nihilo: les comices curiates et les auspicia, les calatores dont la fonction était
comparable a celle des héraults d’Homere, les comices centuriates elles-mémes
sont des héritages de ’époque royale. Cette étude permet de penser qu’il en est
allé de méme des magistratures. Il se peut que les fondateurs de la République
n’aient rien fait d’autre que de transférer aux magistrats jusqu’alors chargés
d’administrer la justice les responsabilités de chefs d’Etat précédemment assu-
mées par le roi. Cette «promotion» des praetores pourrait expliquer le qualifica-
tif maximus dans la loi archaique citée par Tite-Live, qui signifierait que désor-
mais les deux préteurs étaient les chefs suprémes de ’Etat romain et qu’il n’y
aurait plus d’autorité au-dessus de la leur.

Le passage de la monarchie a la République a peut-étre été moins mouve-
menté qu'on ne I'imagine, du moins en ce qui concerne les changements consti-
tutionnels.



	Les origines des magistratures romaines

