
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 40 (1983)

Heft: 4

Artikel: Amphitruo und kein Ende

Autor: Tränkle, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-31116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-31116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 40 1983 Fase. 4

Amphitruo und kein Ende

Von Hermann Tränkle, Greifensee

Wie immer man über die unmittelbare Vorgeschichte des plautinischen
Amphitruo denken mag, eines steht fest: Er ist eine späte, viel voraussetzende
Ausgestaltung eines sehr alten Mythos. Am Anfang steht eine ägyptische
Königslegende1, wie der höchste Himmelsgott die Gestalt des Königs annimmt,
um der Königin beizuwohnen und den künftigen Herrscher zu zeugen. Dies
wurde schon in archaischer Zeit auf Herakles übertragen, den Stammvater
dorischer Königsgeschlechter: Als Amphitryon von Theben aus, wo er als
Verbannter weilte, westwärts gegen Taphier und Teleboer zu Felde zog, verschaffte
sich Zeus bei seiner Frau Alkmene, unmittelbar ehe er siegreich heimkehrte,
durch List Zugang und zeugte mit ihr den Herakles. Noch in derselben Nacht
kam Amphitryon nach Theben zurück, und auch aus seiner Umarmung ging
ein Kind hervor, Iphikles, so dass Alkmene Zwillinge gebar. Als Zeus sie
aufsuchte, war sie noch jungfräulich; denn Amphitryon hatte geschworen, die Ehe
mit ihr erst dann zu vollziehen, wenn er den Tod ihrer Brüder gerächt habe, und
der Feldzug gegen Taphier und Teleboer diente eben diesem Zweck. So steht
die Geschichte in dem ältesten auf uns gekommenen ausführlichen Zeugnis,
am Anfang der hesiodeischen Aspis. Wodurch Zeus Alkmene überlistete, sagen
diese Verse nicht, doch gehörte sicher von einem ziemlich frühen Zeitpunkt an
zur Sage nicht nur, dass er Amphitryons Gestalt annahm, sondern auch, dass er
ihr ausführlich von dem Sieg über die Teleboer erzählte und ihr eine goldene
Trinkschale überreichte, die vorher der getötete König des Stammes besessen
habe2. Seit dem frühen 5. Jh. bezeugt3 ist ein weiterer Einzelzug, mit dem die
Sage ausgestattet wurde, dass nämlich Zeus, um Alkmenes Liebe hinreichend
gemessen zu können, auch dafür gesorgt habe, dass während seines Zusammenseins

mit ihr die Zeit ihren Lauf anhielt. Das ist die berühmte «lange Nacht»
(vbJ; paKpä), die seither mit der Zeugung des Herakles zusammengehörte und
die bis in die Spätantike hinein immer länger wurde4.

1 Vgl. W. Burkert, diese Zeitschrift 22 (1965) 168f. und Griech. Rel. 324.
2 Nach Paus. 5,18,3 war die Überreichung der Schale bereits auf der Kypseloslade abgebildet.

Vgl. ferner Pherekydes F 13 Jacoby; Charon von Lampsakos F 2 Jacoby; Herodor F 16

Jacoby; Archipp fr. 7 Kock.
3 Zuerst bei Pherekydes F 13 Jacoby. Dann folgt Ende des Jahrhunderts Piatons NuE, puKpu.
4 Dreifache Länge z.B. Pherekydes F 13c Jacoby und Apollod. 2, 61, fünffache z.B. Servius

Aen. 8, 103, siebenfache z.B. Luc. Dial. deor. 10, neunfache Clem. Protr. 2, 33; Arnob. 4, 26.

IS Museum Helveticum

Klassisch - Philologisches Seminar

der Universität Zürich



218 Hermann Tränkle

Wichtiger als diese Erweiterung der Sage durch Einzelzüge ist ein anderer
Vorgang: Worauf es im Mythos ursprünglich ankam, war die göttliche Abkunft
eines Königsgeschlechtes und seines Ahnherrn. Je mehr sich aber um diesen
Kern herum ansetzte, je detaillierter man die Geschichte auszumalen begann,
um so unausweichlicher musste die Frage, wie denn die betrolfenen Menschen
den göttlichen Einbruch in ihre Sphäre aufgenommen haben, in den Mittelpunkt

rücken, zumal in einer Zeit, in der Menschliches und Göttliches nicht
mehr so selbstverständlich in eins gingen wie in den epischen Jahrhunderten.
So heisst es5, Amphitryon habe sich verwundert gezeigt, weil ihn Alkmene gar
nicht besonders beglückt empfangen habe; daraufhabe sie gesagt, er sei doch
erst vor kurzem mit ihr beisammen gewesen; der Seher Teiresias habe dann,
von Amphitryon befragt, die Wahrheit enthüllt. Die attische Tragödie des 5. Jh.
scheint diese Seite der Sache, Reaktion und Schicksal der betroffenen
Menschen, eindringlich entfaltet zu haben: In der Alkmene des Euripides, deren
Handlung für uns leider fast nur durch ein paar mit hoher Wahrscheinlichkeit
von ihr abhängige Vasenbilder andeutungsweise kenntlich ist6, muss es zu einer
bohrenden Untersuchung des Falles durch den heimkehrenden Gatten gekommen

sein, in deren Verlauf er Alkmene des Ehebruchs bezichtigte und sich
schliesslich in eine derartige Erbitterung ihr gegenüber hineinsteigerte, dass sie

auf den Hausaltar flüchtete, von wo er sie durch Feuer zu vertreiben suchte. Ein
von Zeus gesandter gewaltiger Platzregen, der unter Blitz und Donner niederging7,

hat dann die Bedrohte gerettet, und das Ende des Stückes muss - aus dem
Munde eines Gottes, vielleicht des Zeus selbst8 - die Enthüllung der Wahrheit

5 Apollod. 2, 61.
6 Vollständigste Zusammenstellung nunmehr in LIMC I 1 (1981) 554ff. s.v. Alkmene (A. D.

Trendall), Abbildungen ibid. I 2 (1981) 413 und 592f., und bei A. D. Trendall/T. B. L. Webster,

Illustrations of Greek Drama (London 1971) 76f. Dass wir diese Darstellungen so
zuversichtlich auf Euripides zurückführen können, verdanken wir der Angabe Plaut. Rud 86, wozu
in demselben Stück noch V. 760ff. zu vergleichen ist. Den aus dem Stück überlieferten
Fragmenten ist - vielleicht mit Ausnahme von fr. 90 Nauck2 129 Mette, das sich auf den
Versuch, Alkmene mit Hilfe von Feuer vom Altar zu vertreiben, beziehen könnte - kaum etwas zu
entnehmen.

7 Der Donnerkeil ist auf der Vase Tarent I.G. 4600 deutlich sichtbar.
8 Dass Zeus selbst in der Tragödie auftrat, wird gelegentlich energisch bestritten, so z. B. von

W. H. Friedrich, Euripides und Diphilos (München 1953) 266. 272. 274, und Burkert, Griech.
Rel. 207, erklärt dazu allgemein: «Die Tragiker haben ihn nicht auf die Bühne gebracht, im
Gegensatz zu Athena, Apollon, Artemis, Aphrodite, Hera und Dionysos.» Indes gibt es eine
eindeutige Gegeninstanz, die Psychostasia des Aischylos, in der Zeus die Seelen von Achilles
und Memnon wog, während Thetis und Eos für die Söhne sprachen (vgl. Plut. De aud poet. 2

p. 17a; Schol. A IL 8,70; Poll. 4, 130). Ausserdem attestiert Plautus dem Jupiter im Prolog
des Amphitruo ausdrücklich (93): praeterea certo prodit in tragoedia. Was nun speziell die
Alkmene des Euripides angeht, verdient immerhin Beachtung, dass vier von den fünf
Vasendarstellungen, die man auf sie zurückzuführen pflegt, auch Zeus zeigen. Das spricht dafür,
dass er im Stück auftrat. Wenn das aber so ist, wird man ihm am ehesten die Funktion
zuschreiben, die ihm oben im Text zugedacht ist (so auch A. Lesky, Die tragische Dichtung der
Hellenen, Göttingen 31972, 504).



Amphitruo und kein Ende 219

und eine Ankündigung der Zwillingsgeburt gebracht haben9. Hier sind wichtige

neue Elemente in den alten Rahmen eingefügt: die inquisitorische
Untersuchung durch den Ehemann, das Zerwürfnis der Gatten und schliesslich das
helfende Eingreifen des Gottes, das die Lösung bringt.

Die eben beschriebene Entfaltung des Mythos ist auch in den plautini-
schen Amphitruo eingegangen, und zwar nicht nur, was die Äusserlichkeiten
der Handlung betrifft, sondern vor allem die Entdeckung der Nachtseite der
Geschichte, ihre Ausgestaltung zum Tragödienstoff. Auch bei ihm steht ja,
durch die burlesken Züge des Stücks nicht verdeckt, im Zentrum ein tragischer
Konflikt, eben jenes aus dem ebenso gutgläubig erhobenen wie bestrittenen
Ehebruchsvorwurf erwachsene und sich schnell ins Heillose hinaufsteigernde
Zerwürfnis der menschlichen Gatten, das nur durch göttliches Eingreifen
beigelegt werden kann. Die Ähnlichkeit zu dem, was sich über die Alkmene des

Euripides mit einiger Wahrscheinlichkeit ermitteln lässt, ist so auffällig, dass
eine irgendwie geartete Abhängigkeit von diesem Stück zu den wenigen Punkten

gehört, über die sich nahezu alle Kenner einig sind, die sich über die plauti-
nische Komödie geäussert haben. In diesem Zusammenhang scheint mir neben
dem am Ende eingeführten Motiv der göttlichen Hilfe vor allem die grosse
Verhörszene (II 2) wichtig und über sie hinaus überhaupt die Charakterzeichnung

der menschlichen Hauptpersonen, Alcumenas würdevolle Herbheit und
die rationalistisch verengte, in manchem an den Pentheus der Bacchen
erinnernde Selbstsicherheit Amphitruos, der sich gegen offenbare Zeichen an dem
schnell zurechtgelegten Enthymem «Ich war nicht da; also ist sie eine Ehebrecherin»

festbeisst10 und erst dann den Seher Teiresias zu Rate ziehen will, als

längst alles klar ist. Auch die parodische Behandlung des Mythos, die für den

9 Merkwürdigerweise taucht gar nicht so selten die Behauptung auf, die Alkmene des Euripides
habe am Tag der Zwillingsgeburt gespielt (vgl. etwa U. von Wilamowitz, Über die Wespen des

Aristophanes, SBer. Berlin 1911,486 Kl. Sehr. I 314, und T. B. L. Webster, Studies in Later
Greek Comedy, Manchester 21970, 87f.), doch sehe ich nicht, durch welches Zeugnis oder
welche Erwägung sie sich stützen liesse. Dass der ohne Verfasserangabe überlieferte Vers fr.
adesp. 400 Nauck2 Eur. fr. 127 Mette aus der Alkmene des Euripides stammt, ist blosse

Vermutung.
10 In diesem Zusammenhang hat auch eine Eigentümlichkeit der Handlung, die einst das

Befremden von F. Leo, Über den Amphitruo des Plautus (SBer. Göttingen 1911) 255f., hervorrief,
guten Sinn. Es ist die Tatsache, dass Amphitruo zunächst in der Szene II 1 die Absicht äussert,
Sosias Behauptung, ein zweiter Sosia habe ihn am Betreten des Hauses gehindert, durch den

Augenschein als offenkundiges Hirngespinst zu erweisen, dann aber vom Beginn der Szene II
2 an diese Absicht vergessen zu haben scheint. Das unerwartete Auftreten Alcumenas
überrascht ihn, und im folgenden ist er dann bald so sehr auf das ihn viel unmittelbarer berührende

unerhörte Verhalten seiner Ehefrau fixiert, dass es ihm völlig fern liegt, die beiden
rätselhaften Vorgänge miteinander zu verknüpfen, obwohl Sosia mit Nachdruck auf die
Parallelität hinweist (785f.). Der Diener ist eben nach seiner Meinung ein Trunkenbold und
Alcumena eine Ehebrecherin - so einfach ist das alles; daran kann auch das unerklärliche
Vorkommnis mit der erbeuteten Trinkschale nichts ändern.



220 Hermann Tränkle

Amphitruo wesentlich ist, scheint zum Teil an der Tragödie des Euripides
anzuknüpfen, und man wird es wohl für einen Nachklang von Alkmenes
Rettung mit Hilfe eines gewaltigen Gewitters zu halten haben, wenn bei Plautus
der heimgekehrte Held am Ende des dritten11 Aktes von Merkur mit Wasser
und am Ende des vierten von Jupiter durch einen Blitzstrahl am Betreten seines
Hauses gehindert wird.

Darüber hinaus werden im Stück die komischen Wirkungen vorwiegend
aus dem reich ausgebauten Spiel mit der Verwechslung von Personen gezogen.
Der Dichter, dem wir diese Komposition verdanken, führt sozusagen die eine

grosse Verwechslung, um die sich alles dreht, in vielfältiger Spiegelung vor. Er
hat sich zunächst einmal, wie wohl schon andere vor ihm, die Freiheit, die sich
die Komödie in der Behandlung der Götter herausnehmen durfte, zunutze
gemacht, um den höchsten Himmelsgott als galanten Liebhaber in fremder
Gestalt auftreten zu lassen12, und ausserdem die mythische Überlieferung, dass
sich Zeus bei seinem Abenteuer von Hermes begleiten liess13, äusserst geistvoll
dazu verwendet, dem einen Doppelgängerpaar noch ein zweites aus der Sphäre
der Diener an die Seite zu setzen. Ein solches Vorgehen ist nur verständlich im
Rahmen einer ganz bestimmten literarischen Tradition, die sich wohl seit dem
frühen 4. Jh. herausgebildet hat. Damals müssen die dichterischen Möglichkeiten

entdeckt worden sein, die die Verwechslung sehr ähnlicher Zwillinge in sich
barg. Gerade für die Mittlere Komödie, aber auch für die Neue ist uns eine

ganze Reihe von Stücken mit dem Titel AiSupoi u.ä. bezeugt14, und es ist
immerhin ein, wohl verhältnismässig spätes, Exemplar dieses Typs in plautini-
scher Bearbeitung auf uns gekommen, die Menaechmi. Die darin herbeigeführ-

11 Vgl. zu dieser Einteilung des Stücks unten S. 238.
12 Dass Zeus bereits in der Alten Komödie in Mythentravestien auftrat, wird bezeugt durch den

Zsix; KdKounevoi; des Piaton und durch Alkaios fr. 2 Kock (vgl. dazu G. Arnott in der Einleitung

zu W. B. Sedgwicks Amphitruokommentar, Manchester 1960, 3 Anm. 2). Das Gleiche
könnte also auch in den beiden Fassungen von Archipps 'Apcpupixov und in Piatons Nüi;
paKpd geschehen sein, zumal wir wissen, dass er auch im Rahmen der Phlyakenposse an einer
parodischen Behandlung der Amphitryonsage mitwirkte: Auf der berühmten Asteasvase im
Vatikan (Abbildung LIMC 1 2, 1981, 413) trägt er eben eine Leiter herbei, um zu Alkmenes
Kammerfenster hinaufzusteigen.

13 Oder hat erst Euripides in der Alkmene Hermes in diese Sage eingeführt, dann wohl am
ehesten als Prologsprecher? Bezeugt ist seine Teilnahme an dem Abenteuer, abgesehen vom
plautinischen Amphitruo und der späten Notiz Luc. Dial. deor. 10, wie es scheint, nur durch
Vasenbilder, welche dramatische Aufführungen widerspiegeln, und zwar durch die Alkmene-
vasen Lipari Mus. 9405 und Tarent I.G. 4600 (zu Abbildungen vgl. oben Anm. 6) und durch
die in der vorausgehenden Anm. erwähnte Phlyakenvase, wo der Gott ein Lämpchen hält, um
seinem Herrn und Meister beim Aufstieg zum Kammerfenster zu leuchten. Im übrigen lag es

nahe, Zeus seinen Siükovo? mitzugeben.
14 Vgl. dazu P. Thoresby Jones in der Einleitung seines Kommentars zu den Menaechmi (Oxford

1918) 14f. und U. Reinhardt, Amphitryon und Amphitruo, in: Festschrift Thierfelder (Hildesheim

1974) 104 und 121f.



Amphitruo und kein Ende 221

ten Situationen sind in gewisser Hinsicht denen des Amphitruo so ähnlich, dass

Shakespeare seine Fassung des Stücks, die Comedy of Errors, durch eine dem
Amphitruo entnommene Szene hat erweitern oder, wie der Klassische Philologe

sagen würde, mit ihr hat kontaminieren können15; denn auch der Amphitruo

ist so etwas wie eine Zwillingskomödie, selbst wenn hier die sich einstellenden

Verwechslungen auf verschiedenen Voraussetzungen beruhen, nicht auf
einer Laune der Natur, sondern auf der eines Gottes. Wenn das aber richtig ist,
wird man das Stück innerhalb der bezeichneten Tradition wohl kaum allzu früh
ansetzen dürfen, da die Verdoppelung der Paare aufdas Bestreben des Dichters
zu deuten scheint, die gängige Form eines schon etwas abgenützten Motivs zu
übertrumpfen und ihm damit neue Wirkungen abzugewinnen16.

Dass sich damit das Bühnengeschehen wendungsreicher und vielfältiger
gestalten liess, mag diese Wendung zusätzlich empfohlen haben; denn es ist ja
überhaupt eine der wesentlichsten Eigentümüchkeiten des Amphitruo, dass er
von Handlung geradezu strotzt und alle dramatisch wirksamen Momente, die
sich der Sage entnehmen oder an sie anknüpfen liessen, in ihn hineingepackt
sind. Der Ausfall eines wohl mindestens 300 Verse umfassenden Abschnitts
nach V. 1034, dem ein paar besonders turbulente Szenen bzw. Szenenteile zum
Opfer gefallen sind17, hat diese Tatsache etwas verdunkelt, so dass sie dem
modernen Leser nicht sofort in voller Klarheit zum Bewusstsein kommt, aber
auch so lässt das Stück sie noch deutlich genug erkennen. Es sei hier vor allem
hervorgehoben, dass Jupiter sich in ihm nicht mit dem Zusammensein der
langen Nacht begnügt, sondern am hellen Tage noch einmal zu Alcumena
zurückkehrt und dass es zu zwei erbitterten Auseinandersetzungen zwischen
Alcumena und Amphitruo kommt. Daneben ist natürlich besonders auffällig,
dass die Zwillingsgeburt und die erste Heldentat des jungen Hercules nicht als

Ereignisse einer noch fernen Zukunft kurz angekündigt, sondern im fünften
Akt als etwas soeben Geschehenes von einem Augenzeugen in allen Einzelheiten

berichtet werden. Dem Dichter, der das ersonnen hat, kam es ganz offenbar
darauf an, die Handlung seines Stücks möglichst vielfältig und bühnenwirksam
zu gestalten. Da er aber nach den Konventionen des antiken Theaters die Einheit

der Zeit zu beachten hatte, konnte er das in diesem Falle nur durch ziem-

15 Es handelt sich um die Szene III 1.

16 Die immer wieder erörterte Frage, ob dieses Stück dann noch der Mittleren oder bereits der
Neuen Komödie zuzurechnen sei, ist aus verschiedenen Gründen unlösbar. Sie wird deswegen

hier nicht behandelt. Nur darauf sei hingewiesen, dass die Bemerkung von E. Lefövre,
Maccus Vortit Barbare - Vom tragischen Amphitryon zum tragikomischen Amphitruo (Abh.
Mainz 1982) 20: «Diese die Neue Komödie) scheidet an sich schon deshalb aus, weil in ihr
weder mythische Stoffe behandelt zu werden noch Götter aufzutreten pflegten», eine Sicherheit

vorgibt, die wir in Wirklichkeit nicht haben. Vgl. Webster, a.O. (oben Anm. 9) 115.

Vorsichtig und in dieser Form zutreffend spricht Reinhardt, a.O. 97, von der «ganz travestiearmen

Nea».
17 Vgl. dazu den Exkurs unten S. 232ff.



222 Hermann Tränkle

lieh gewaltsame Eingriffe in das überlieferte Sagengefüge erreichen. So fällt
denn bei ihm, von der gesamten sonstigen Tradition abweichend, Amphitruos
Rückkehr auf den Tag der Zwillingsgeburt. Die beiden Kinder sind viele
Monate vorher gezeugt, der Sohn des Amphitruo vor dem des Jupiter - auch das

gegen die gesamte sonstige Tradition18 -, und zwar, wie Merkur ausdrücklich
angibt, der eine vor zehn und der andere vor sieben Monaten. Das impliziert
auch, dass Alcumena damals, als Amphitruo in die Schlacht zog, nicht mehr
jungfräulich war, womit weiterhin zusammenhängt, dass das Mythologem
eines Privatkrieges als Voraussetzung für den Vollzug der Ehe fallengelassen ist.
Doch nicht nur das: Jupiter ist nicht nur einmal bei Alcumena gewesen,
sondern zum mindesten zweimal - in der Nacht, in der Hercules gezeugt wurde,
und in der Nacht, in der das Stück beginnt -, vielleicht sogar öfter, worauf
gewisse Ausdrücke deuten könnten19. Schliesslich ist die lange Nacht nicht
mehr diejenige, in der Herakles gezeugt wurde, sondern jene andere oder letzte
vor Amphitruos Rückkehr, in der Jupiter mit der Hochschwangeren zusammen
war.

Das ist in der Tat eine gewaltsame und merkwürdige Konstruktion, wozu
als Merkwürdigstes noch kommt, dass das Stück stellenweise so aussieht, als
habe ihr Urheber selbst die Voraussetzungen vergessen, auf denen sie beruht;
denn die Szenen I 3 und II 2, d. h. die erste Begegnung Alcumenas mit Jupiter
und mit Amphitruo, sind so gestaltet, dass zwar am Rande von ihrer
Schwangerschaft die Rede ist, der Zuschauer oder Leser aber im übrigen den Eindruck
haben muss, der Gott sei nur einmal bei ihr gewesen, und zwar in der eben
abgelaufenen Nacht20. Diese Dinge haben die Kenner begreiflicherweise stark

18 W. Steidle, Rhein. Mus. 122 (1979) 37 Anm. 19, möchte Hygin Fab. 29 als Beleg dafür
heranziehen, dass diese Wendung nicht erst von dem Schöpfer des Amphitruo eingeführt worden
sei, weil es dort nämhch heisst, Amphitruo habe Alcumena nicht mehr berührt, nachdem er
von ihrer Verbindung mit Jupiter Kenntnis hatte. Dabei scheint er übersehen zu haben, dass

in diesem R6sum6 gar nicht von einer Zwillingsgeburt die Rede ist, sondern nur von der
Geburt des Hercules. Jtcg

19 Es handelt sich um folgende#98 usuram eius corporis cepit sibi; 498 cum Alcumena uxore
usuraria\ 980f. cum hac usuraria uxore, ferner 490 clandestina consuetio; 1122 se dixit cum
Alcumena clam consuetum eubitibus.

20 Es ist meines Wissens das Verdienst von P. Langen, Plautinische Studien (Berlin 1886) 234ff.,
diese Tatsache zum ersten Mal klar ausgesprochen zu haben. Der späteren Diskussion über
die ganze Frage hat es geschadet, dass Leo in seiner vielbeachteten Abhandlung (vgl. oben
Anm. 10) die Beobachtungen Langens zwar voraussetzte, sie aber nirgendwo klar aussprach,
sondern sich auf das Beibringen weiterer Beobachtungen verlegte, die die Inkonsistenz des
Stückes zeigen sollten. Von ihnen hat vor allem eine bis heute stark gewirkt, nämhch die
Behauptung, Jupiters erste Worte in V. 500 atque imperce quaeso, menses iam tibi esse actos
vides stünden mit dem Vorgang der langen Nacht in einem Widerspruch, «den man sich nur
klar machen muss, um ihn unerträglich zu finden» (a.0.255). Es ist wahrhaft erstaunlich, dass

gerade am Ende des 20. Jh. lebende Philologen das Zeitgebundene eines solchen Urteils
verkannt haben. Vgl. vor allem Lefövre, a.O. 6. Weitaus besonnener urteilt K. Abel, Die
Plautusprologe (Diss. Frankfurt 1955) 32f.



Amphitruo und kein Ende 223

beschäftigt, und nach dem, was wir über die Schaffensweise der römischen
Komödiendichter wissen, ist es kein Wunder, dass man das Problem auf
analytischem Wege zu lösen versucht hat, d. h. durch die Annahme von Kontamination

oder freier Eindichtung durch den römischen Bearbeiter. Eigenartigerweise

treten im Falle des Amphitruo diese analytischen Versuche sozusagen in
Schüben auf. Im Laufe des 19. Jh. scheint bei ihm im Gegensatz zu vielen anderen

plautinischen Komödien kaum jemand daran gezweifelt zu haben, dass er
den Handlungsablauf eines einzigen griechischen Originals im wesentlichen
treu repräsentiere, obwohl die bezeichneten Unstimmigkeiten nicht unbeachtet
geblieben waren. Kurz nach der Jahrhundertwende wurde dann mehrfach
versucht, das Problem durch Kontaminationshypothesen zu lösen, so vor allem
von F. Leo (1911)21, der annahm, Plautus habe in seine Übertragung der
Hauptvorlage zwei ganze Szenen, eben 13 und II 2, und weitere Szenenteile aus
einer anderen Amphitryonkomödie eingefügt. Das ist in dieser Form, wie sich
leicht zeigen lässt22, kaum möglich, und noch im gleichen Jahr hat kein geringerer

als Wilamowitz energisch widersprochen23, wobei er sich auf knapp
vorgebrachte «prinzipielle Einwände» beschränkte, die auf die Mahnung hinausliefen,

sich die griechischen Vorlagen der römischen Komödiendichter nicht
insgesamt allzu perfekt und stimmig vorzustellen. Die Wirkung dieses Verdiktes
war ausserordentlich gross, so dass die Auffassung, die Unstimmigkeiten des

Amphitruo gingen im wesentlichen bereits auf ein Stück der Mittleren oder
Neuen Komödie zurückjahrzehntelang herrschend blieb, noch über die wichtigen

Darlegungen von W. H. Friedrich hinaus, dessen Gesamtvorstellung von
der Eigenart der griechischen Originale des Plautus sie ohnehin gut
entsprach24. In den letzten 15 Jahren sind nun aber gleich mehrere Aufsätze er-

21 Vgl. oben Anm. 10, fernerid., PlautinischeForschungen (Berlin 21912) 185 Anm.2; Geschichte
der römischen Literatur(Berlin 1913) 13 lf.

22 Auch die Hauptvorlage des Plautus müsste auf jeden Fall zwei ganz ähnliche Szenen enthal¬
ten haben wie die nach Leos Meinung aus einem anderen Stück eingefügten, nicht nur in
Hinblick auf Jupiters Abschied und das Verhör des zurückgekehrten Gatten, sondern auch im
Hinblick auf das dreiste Dazwischenreden der Diener, das diese Szenen erst zu Komödienszenen

werden lässt. Das wäre um so eher notwendig gewesen, als auch nach Leos Meinung
das Dienerpaar Merkur/Sosia gerade in dieser Hauptvorlage eine prominente Rolle zu spielen

hatte. Was sollte dann aber für Plautus der Anreiz gewesen sein, jene Szenen durch im
Grunde recht ähnliche eines anderen Stücks zu ersetzen, die noch dazu gewisse Unstimmigkeiten

erst hereingebracht hätten?
23 Vgl. oben Anm. 9. Auch sonst wurde Leos Hypothese wohl allgemein abgelehnt, so z. B. von

H. W. Prescott, Class. Phil. 8 (1913) 14ff., und P. E. Sonnenburg, RE XIV 1 (1928) 100 s.v.
Maccius.

24 Vgl. oben Anm. 8. Weitere Äusserungen in der gleichen Richtung: J. Genzmer, Der Amphitruo

des Plautus und sein griechisches Original (Diss. Kiel 1956) 208fF.; H. Marti, Untersuchungen

zur dramatischen Technik bei Plautus und Terenz (Diss. Zürich 1959) 40 mit Anm. 15; K.
Gaiser, ANRW12 (1972) 1059; W. G. Arnott, Greece and Rome 9 (1975) 38.



224 Hermann Tränkle

schienen25, deren Verfasser sich teils behutsam, teils überaus resolut über die
Position von Wilamowitz hinwegsetzen und das Problem erneut auf analytischem

Wege zu lösen versuchen, meistens im Anschluss an schon früher von
anderen geäusserte Vermutungen, die zunächst nicht so recht ernst genommen
worden waren.

Den Anfang machte 1968 K. Büchner mit der Behauptung, Plautus habe -
abgesehen von ein paar kleineren Einfügungen - den gesamten dritten und
vierten Akt des Stücks, d. h. alles zwischen Jupiters zweitem Auftritt und dem
Botenbericht der Bromia, frei zu einem an Handlung viel ärmeren, «kopflastigen»

Original hinzugedichtet. 1973 wies U. Reinhardt alle Anspielungen auf
eine längerdauernde Schwangerschaft Alcumenas dem Bearbeiter zu und vertrat

die Meinung, die Konzeption des griechischen Originals sei auf die unfass-
liche Schnelligkeit eines mirakulösen Geschehens hin angelegt gewesen, nicht
nur in bezug auf Geburt und erste Heldentat des Herakles wie noch das plauti-
nische Stück, sondern auch was die Abfolge von Empfängnis und Geburt des

Helden angeht26. 1979 versuchte es W. Steidle wiederum mit einer
Kontaminationshypothese, und zwar sollte Plautus nun den gesamten fünften Akt des
Stückes einer anderen Amphitryonkomödie entnommen haben27, nicht ohne
dass die Einfügung in einen etwas verschiedenen Zusammenhang zu gewissen
Entstellungen geführt hätte. Die in den ersten beiden Akten enthaltenen
Anspielungen auf Alcumenas Schwangerschaft beurteilte Steidle wie Reinhardt.
In allerletzter Zeit ist schliesslich E. Leftvre mit der These hervorgetreten, der
Amphitruo sei tel quel dem «Einfallsreichtum des genialen Umbrers» zu
verdanken und von ihm in späten Jahren als Parodie auf die bereits in lateinischer
Sprache vorliegende Alkmene des Euripides konzipiert worden28.

Die zuletzt erwähnte Annahme widerspricht dem, was wir über Schaffensweise

und literarische Fähigkeiten des in seiner Art zweifellos genialen
Komödiendichters aufgrund eines reichen Materials mit hoher Wahrscheinlichkeit
sagen können, in so krasser Form, dass eine Auseinandersetzung mit ihr nicht
als nötig erscheint. Die kaum weniger radikale These Büchners beruht nicht nur
auf einem höchst anfechtbaren Argument, dass nämlich das «Jupiterbild» der
späteren Teile des Stücks von dem der früheren verschieden sei29, sondern ist

25 K. Büchner, Plautus' Amphitruo und sein Verhältnis zum 'Apcpupumv, in: Studien zur Römischen

Literatur VII (Wiesbaden 1968) 152ff.; U. Reinhardt, a.O. 131ff. (vgl. oben Anm. 14 -
der sehr sorgfaltig gearbeitete Aufsatz enthält reiche Literaturnachweise); W. Steidle, a.O.
(oben Anm. 18) 34ff.; E. Lefövre, a.O. (oben Anm. 16) 5ff.

26 Die gleiche Auffassung wurde bereits von K. Kunst, Studien zur griechisch-römischen Komödie

(Wien 1919) 173ff., vertreten.
27 Ebenso bereits Th. Kakridis, Rhein. Mus. 57 (1902) 463ff., mit sehr knapper Begründung.
28 Auch diese These wurde schon früher verfochten. Vgl. K. A. Westaway, The Original Element

in Plautus (Cambridge 1917) 13ff., und E. Caldera, RFIC 25 (1947) 145ff.
29 Vgl. dazu unten S. 231f.



Amphitruo und kein Ende 225

obendrein auch noch, wie Reinhardt mit Recht bemerkt hat30, mit dem
gravierenden Nachteil verbunden, dass danach ein oft beobachteter und besonders
bewunderungswürdiger Vorzug dieses an Vorzügen so reichen Werkes sich erst
sekundär durch die plautinische Erweiterung ergeben haben müsste: die geradezu

monumentale Architektur seiner Gesamtanlage. Götterreden schliessen
das Ganze ein; dem von Merkur gesprochenen Prolog steht ein von Jupiter
gesprochener Epilog gegenüber31. Die Handlung des Stücks fuhrt mit
entsprechender Steigerung von einer Begegnung des echten mit dem falschen Diener
zu einer des echten mit dem falschen Herrn, nicht ohne dass das Geschehen von
der einen zur anderen immer turbulenter würde und allmählich alle überhaupt
nur möglichen Verwechslungen durchgespielt würden. Den Kern, um den sich
diese Schale legt, bilden zwei ganz und gar gegensätzliche Szenenpaare, in
denen jeweils Alcumena zuerst dem falschen und dann dem richtigen Amphitruo

gegenübertritt. Diese so klare Architektur, innerhalb deren sich
erstaunlicherweise doch die Handlung mit natürlicher Lebendigkeit entfaltet, kann nur
der ursprünglichen Gestalt des Stückes, d.h. seinem griechischen Original,
angehören. Entscheidend ist dabei natürlich, dass die Begegnung des
untergeordneten Doppelgängerpaars dramatisch nur sinnvoll ist in einem Zusammenhang,

der auf die Gegenüberstellung des übergeordneten zusteuert32. Wie
konnte man das übersehen?

Die von Reinhardt und Steidle vorgeschlagenen Lösungen sind zwar nicht
mit derart schwerwiegenden Nachteilen behaftet, doch führen auch sie bei
näherem Zusehen zu erheblichen Schwierigkeiten. Gegen die Annahme eines
mit der Schnelligkeit eines Wunders ablaufenden Geschehens erhebt sich, wie
man mit Recht bemerkt hat33, sofort der Einwand, dass eine solche Erklärung
für den mit Herakles zur Welt gekommenen Iphikles nach den Voraussetzungen
des Stücks in keinem Falle möglich wäre, so dass also das griechische Original
zur einen Hälfte eine zeitraffende und zur anderen eine realistische Chronologie

geboten haben müsste. Ausserdem leistet der Analogieschluss mit dem
Schlangenwunder nicht, was er soll; denn bei diesem ist die Version, es habe
sich unmittelbar nach Herakles' Geburt vollzogen, auch anderwärts überliefert
(Pind. Nem. 1, 35ff.), wie denn überhaupt Götterkinder schon am ersten
Lebenstag erstaunliche Dinge zu leisten vermögen34. Ein Hinweis auf das spekta-

30 a.O. 119ff.
31 Das könnte auf die Alkmene des Euripides zurückgehen, der ja im Hippolylos eine ganz

ähnliche Gestaltung bietet. Vgl. oben Anm. 8 und 13.

32 Der gleiche Einwand gilt auch gegen die Vermutung, die Blänsdorf im Nachwort zu seiner
lateinisch-deutschen Amphitruo-Ausgabe (Stuttgart 1979) kurz und ohne nähere Begründung
auf S. 152 vorgebracht hat, dass nämlich die Begegnung zwischen Jupiter und Amphitruo am
Ende des vierten Aktes erst von Plautus hinzugefügt sei. Und wie stellt sich Blänsdorf das
Ende des vierten Aktes im griechischen Original vor?

33 Steidle, a.O. 48; Leftvre, a.O. 6.
34 Vgl. dazu H. Herter, JbAC 4 (1961) 148 Kl. Sehr. 601.



226 Hermann Tränkle

kulärste Beispiel mag hier genügen: auf Hermes, der bekanntlich am Morgen
zur Welt kam, am Vormittag die erste Leier baute und am Abend Apollos
Rinderherde stahl. Ganz anders freilich steht es mit den Schwangerschaften
ihrer Mütter; auch Götterkinder wollen regelrecht ausgetragen sein. An ein
paar vereinzelten Stellen scheint in der griechischen Komödie scherzhaft davon
die Rede zu sein, dass im Schlaraffenland sogar Dreimonats- oder Einmonats-
kinder gedeihen35. Von Eintagskindern weiss nicht einmal sie etwas. Was
schliesslich die Herkunft der rätselhaften Angabe betrifft, Iphicles sei vor zehn
Monaten gezeugt und Hercules vor sieben (481 f.), so ist darüber aus der Stelle
selbst keinerlei Klarheit zu gewinnen. Deutlich ist, dass es sich um eine Korrektur

der gängigen Sagenüberlieferung handelt, da in dieser ganz allgemein mit
einer Zeugung der Zwillinge in derselben Nacht oder in zwei aufeinanderfolgenden

Nächten gerechnet ist36 und wenigstens Pherekydes Herakles und Iphi-
kles als Siebenmonatskinder bezeichnet37. Deutlich ist auch, dass die betreffenden

Verse nicht einen nachplautinischen Einschub darstellen können, obwohl
das mehrfach behauptet wurde und die ganze Rede des Merkur, in die sie

gehören, wegen ihres schleppenden Gedankengangs und ein paar seltsam
unbeholfenen Formulierungen einem solchen Verdacht durchaus unterliegt38.
Doch kann sich dieser wohl nur auf die Verse 486-495 bzw. einen Teil von
ihnen richten. Die nachtragartige Bemerkung, die die Angabe der Tragezeiten
enthält (479-485), hat an der Stelle, wo sie steht, guten Sinn, da sie die
Zuschauer auf den Auftritt der hochschwangeren Alcumena in der folgenden
Szene vorbereitet, und ist auch bezüglich ihrer Formulierung unanfechtbar.
Aber wem diese Angabe letztlich verdankt wird und aus welchem Grund sie

überhaupt ins Stück gekommen ist, das hat bis jetzt noch niemand wirklich
plausibel erklären können39.

35 Com. adesp. 213 Kock roü; EÜtuxoüm Kai xpipriva jiatSta, CGFP 76, 7ff. Austin itäcn yap
xe^ouatv uptv ai yuvaiKEi; jtatSia / itEvxepriva Kai xpipTiva Kai tpuiKovSripspa / / raöxa 5'
rißfiaei jipiv Etvat Ttev-caKaiSex' r|pspfi>v. Vgl. dazu R. Kassel, ZPE 35 (1979) 4f.

36 Das erste bei Hesiod, Aspis 35ff. und Pherekydes F 13b Jacoby, das zweite bei Apollod. 2, 61.

Vgl. ferner [Aristot.] Hist. an. 7,4 p. 585 a 12.

37 F 13c Jacoby.
38 Über die verschiedenen Athetesen, die seit Guyet vorgeschlagen wurden, unterrichtet

A. Thierfelder, De rationibus interpolationum Plautinarum (Leipzig 1929) 136ff., der ebenso
wie Wilamowitz in Leos unvollendeter Ausgabe von 1885 a. 1. dazu neigt, die Verse 486-495 zu
tilgen. Vgl. auch J. Blänsdorf, Archaische Gedankengänge in den Komödien des Plautus (Wiesbaden

1967) 213ff., der sich nicht klar entscheidet.
39 Man hat doch wohl ernsthaft mit der Möglichkeit zu rechnen, dass Plautus wie öfter (vgl. dazu

G. Williams, Tradition and Originality in Roman Poetry, Oxford 1968, 289f.) ein nicht völlig
verstandenes Detail des griechischen Originals übernommen hat. Steckt darin eine uns sonst
nicht bezeugte und von der bei [Aristot.] Hist. an. 7, 4 p. 585 a 5 vertretenen abweichende
Anschauung über die Bedingungen, unter welchen bei einer superfetatio die gesamte Leibesfrucht

überleben konnte? Nach den gynäkologischen Anschauungen der Antike galten neben
den voll ausgetragenen Zehnmonatskindern die Siebenmonatskinder als am ehesten lebensfä-



Amphitruo und kein Ende 227

Gegen Steidles Annahme, Plautus habe den fünften Akt nicht der gleichen
Vorlage entnommen wie den Rest des Stücks, lässt sich einwenden, dass dieser
in der vorliegenden Form ganz ausgezeichnet zu den vorausgehenden Teilen
der Komödie passt. Eine Bühnenhandlung, die sich nach der Mitte des Stücks

zu solchen Turbulenzen hinaufsteigert, wie das vor allem im vierten Akt des

Amphitruo der Fall ist, bedarf auch eines entsprechend wirksamen Finales,
damit sie dem Ende zu nicht abfällt. Diesem Erfordernis entspricht die Schilderung

eines durch das Erlebnis der wunderbaren Vorgänge zutiefst aufgewühlten

Augenzeugen wohl besser, als es eine Prophezeiung selbst bei geschicktester
Ausgestaltung tun könnte40. Und könnte der im Verlauf des Stücks furchtbar
gedemütigte und schliesslich an den Rand des Wahnsinns getriebene Hauptheld

durch die Ankündigung, Alkmene werde nach einigen Monaten einen
Sohn gebären, der ihm durch seine Taten ewigen Ruhm bringe, so wirksam
getröstet werden wie durch den Bericht vom Beginn dieser einzigartigen
Heroenkarriere bereits am Tage der Geburt? Dazu kommt dann noch eine
Eigentümlichkeit dieses Aktes, die man bis heute nicht in vollem Umfang beachtet zu
haben scheint: eine höchst reizvolle Verquickung von komödienhaften und
tragödienhaften Elementen. Zwar sind die tragödienhaften Elemente nicht
verborgen geblieben41, vor allem dass allein schon die Verbindung von Botenbericht

und Auftritt der weisenden und enthüllenden Gottheit an das Ende euripi-
deischer Tragödien erinnert, etwa an das der taurischen Iphigenie, aber auch
manche Einzelheiten, unter denen wohl die Tatsache besonders wichtig ist, dass

die Enthüllung der göttlichen Macht mit dem Ertönen einer gewaltigen
Stimme, begleitet von Donnergrollen und Lichtschein, einsetzt - sowohl der
Ödipus auf Kolonos des Sophokles als auch die Bacchen des Euripides bieten
ähnliches in Botenberichten42. Anders steht es mit den komödienhaften Zügen,
die nicht so an der Oberfläche liegen. Man entdeckt sie erst richtig, wenn man
auf die gesamte Situation des Aktes blickt. Wo gäbe es so etwas in der Tragödie,

hig (vgl. etwa Gell. 3,16,1-8; Cens. 7,1-6 nach namentlich genannten griechischen
Gewährsmännern), und gerade diese Tragzeiten werden an der besprochenen Stelle genannt. Im
übrigen sei darauf hingewiesen, dass im Falle der von Terenz übersetzten Hekyra Apollodors
die ganze Handlung auf einer recht spitzfindigen Rechnung mit Zeugungs- und Geburtsterminen

aufgebaut ist (vgl. dazu W. Schadewaldt, Hermes 66, 1931, Iff. Hellas u. Hesp. 2I

722ff.).
40 In diesem Zusammenhang hat auch die von Steidle, a.0.47, beanstandete Wiederholung des

Berichtes der Bromia in Dialogform guten Sinn; denn sie verleiht dem nicht sichtbaren
Geschehen grösseres Gewicht. Ausserdem ist diese Wiederholung sehr geschickt so gestaltet,
dass sie einerseits neue Details beibringt, die den Vorgang anschaulicher machen (vgl. vor
allem 1091-1094 mit 1061 und 1098-1100 mit 1071), andererseits aber doch durch die
vorandrängenden Fragen Amphitruos ein nochmaliges Aufsagen der 1064-1066 referierten Worte
Jupiters umgangen wird, so dass sich für ihn die eigentliche Enthüllung der Wahrheit noch
verzögert.

41 Vgl. dazu vor allem Webster, a.O. (oben Anm. 9) 94.

42 Soph. Oed. Col. 1606ff.; Eur. Bacch. 1078ff.



228 Hermann Tränkle

eine Geburt hinter der Szene mit Wehen, Wiege und Kinderwickeln43? Hier
sind wir natürlich im eigensten Bereich der Komödie, die ja mancherlei
Derartiges bietet. Es mag genügen, daran zu erinnern, dass in nicht weniger als drei
von den sechs Komödien des Terenz solche Situationen vorkommen. Der
Schlussakt des plautinischen Amphitruo stellt also die beinahe tragödienhafte44
Ausgestaltung einer ausgesprochenen Komödiensituation dar. Damit
entspricht er aber in vollkommener Weise einer Eigentümlichkeit, die ganz allgemein

für dieses Stück gilt, dem es prägenden Ineinander bzw. Nebeneinander
von komödienhaften und tragödienhaften Zügen oder, um es mit dem
Ausdruck zu sagen, den Plautus selbst dafür gebraucht hat: seinem tragikomischen45

Charakter. Unter solchen Umständen wird man die Annahme, der
fünfte Akt des Amphitruo stamme aus einem anderen Stück als der Rest, nur
als ziemlich wenig wahrscheinlich bezeichnen können.

Nun hat freilich Steidle, um seine These zu stützen, auch aufden in der Tat
völlig singulären Übergang vom vierten zum fünften Akt hingewiesen; dass

Amphitruo über die Aktpause hinweg auf der Bühne liegen bleiben müsse und
für diese Zeit ein hinterszenisches Geschehen vorausgesetzt sei, das geradezu
Stunden in Anspruch nehme, zeige die dem römischen Bearbeiter zuzuschreibende

Veränderung an. Dabei scheint er übersehen zu haben, dass Plautus, falls
das richtig ist, auch das Ende des vierten Aktes geändert haben müsste; denn
wenn Amphitruo in der griechischen Vorlage nicht über die Aktpause hinweg
am Boden liegen büeb, durfte er in ihr wohl auch nicht vom Blitzstrahl getroffen
werden. Auch hier wäre also eine eindrucksvolle und zur dramatischen Steigerung

der vorausgehenden Partie vorzüglich passende Wendung erst sekundär

43 Im Aiolos des Euripides, der uns durch die von E. G. Turner in Oxyrh. Pap. 27,2457 veröffent¬
lichte Hypothesis (vgl. dazu auch H. Lloyd-Jones, Gnomon 35, 1963,443f.) deutlicher kenntlich

geworden ist, sieht es so aus, als sei die verheimlichte Geburt des Kindes schon vor
Einsetzen der Bühnenhandlung erfolgt.

44 Wohlgemerkt «beinahe tragödienhaft»; denn auch die Einzelheiten der Szene entbehren der
komischen Züge nicht. Hier wäre vor allem zu nennen, dass Bromia die Darlegungen, in
denen sie Amphitruo Alcumenas Ehrbarkeit beweisen will (1087), ausgerechnet mit der
Mitteilung beginnt, sie habe Zwillinge geboren (1088). Seine Reaktion ist entsprechend
(verkannt von Steidle, a.O. 45f.).

45 Vgl. V. 59 und 63. Der in der antiken Literatur nur an dieser Stelle belegte Ausdruck (Schol.
Stat. Theb. 4, 147 ist kein selbständiger Beleg, sondern Zitat) ist dort auf das Personal des

Stücks bezogen, d.h. auf das Nebeneinander von Göttern bzw. Heroen und Dienern, doch
gehört zu einem bestimmten Personal auch ein entsprechender Stil. Wie die Bildung genau
zustande kam, ist nicht leicht zu sagen, doch ist diese nach einer freundlichen Mitteilung von
E. Risch im Rahmen des Griechischen einwandfrei und von dorther auf jeden Fall besser zu
erklären als von lateinischen Voraussetzungen aus. [Vgl. dazu nunmehr B. Seidensticker,
Palintonos Harmonia (Göttingen 1982) 20ff., der Schwerings Vorschlag aufgreift, in V. 59 ut
commixta sit tragico comoedia zu schreiben. Dass die Verwendung eines substantivierten
tragicum bei Plautus recht wahrscheinlich sei, noch dazu im Ablativ, lässt sich schwerlich
behaupten, selbst wenn man bereit ist, Cic. Opt. gen. 1 als vollgültiges Zeugnis eines solchen
Gebrauches anzuerkennen.]



Amphitruo und kein Ende 229

eingeführt46. Ausserdem gingen die Uhren der Bühnenzeit in der griechischen
Komödie auch sonst nicht immer gleich schnell, und wenn im allgemeinen
sorgsam auf ein gewisses Mass an Wahrscheinlichkeit geachtet wurde, gibt es

doch auch den bekannten Fall der Captivi, in denen Philocrates zwischen dem
Ende des zweiten und dem Anfang des vierten Aktes den Weg zwischen Ätolien
und Elis zweimal zurückzulegen hat. Da die ganze Handlung des Stücks ohne
diese Reise gar nicht möglich wäre, muss das bereits im griechischen Original so

gewesen sein. Auch im Amphitruo bietet die entsprechende Anomalie keinen
Anhaltspunkt für analytische Schlüsse, so dass Steidles These von hier aus keine
Stütze finden kann.

Zusammenfassend wird man sagen müssen, dass die Arbeiten, die in den
letzten 15 Jahren über den Amphitruo vorgelegt wurden, zu recht fragwürdigen
Ergebnissen gefuhrt haben. Dieses Urteil ist keineswegs so gemeint, als seien sie

insgesamt nutzlos. Sie haben, zum mindesten teilweise, wertvolle Beobachtungen

beigebracht und die Aufmerksamkeit auf Eigentümlichkeiten dieses Stücks

hingelenkt, die vorher nicht oder nicht genügend beachtet worden waren. Und
vielleicht liegt ein besonderer Nutzen noch darin, dass durch sie viel umfassender

als durch Leos Abhandlung deutlich geworden ist, welche Schwierigkeiten
dem Versuch, die mit Konzeption und Handlungsablaufdes Amphitruo
zusammenhängenden Probleme durch Kontaminationshypothesen oder die
Annahme umfangreicher plautinischer Eindichtungen zu lösen, eigentlich
entgegenstehen. Da er das einzige erhaltene Beispiel der zum mindesten in der Alten
und Mittleren Komödie reich entfalteten Untergattung der dramatischen
Mythentravestie darstellt, tappen wir bei seiner Beurteilung mehr im Dunkeln als
bei irgendeinem der plautinischen Stücke sonst. Daran hat auch unsere in den
letzten Jahrzehnten stark erweiterte und vertiefte Kenntnis der Neuen Komödie

nichts geändert. Aber nachdem dieser Vorbehalt angebracht ist, muss doch
wohl ausgesprochen werden, dass die Annahme, der Amphitruo sei eine im
wesentlichen getreue Wiedergabe eines einzigen Originals, immer noch am
plausibelsten ist. Die Unstimmigkeiten, die den Erklärern so sehr zu schaffen
gemacht haben, müssten dann in den entscheidenden Punkten auf jenen
griechischen Dichter zurückgehen, der das ganze erstaunliche Gebilde ersonnen
hat. Hereingekommen wären sie, weil er zwar der Vielfalt der Handlung zuliebe
deren Vorgeschichte veränderte, sich dann aber bei der Ausfuhrung des Stückes
selbst bis zu einem gewissen Grad in eingefahrenen Gleisen bewegte, ohne die
eigene Konstruktion konsequent zu berücksichtigen. Das ist so unwahrscheinlich

nicht, wenn man einerseits bedenkt, was sich über die Beziehung des
Amphitruo zur Alkmene des Euripides ermitteln lässt47, und andererseits klar im

46 Auch das V. 1039 für die plötzliche Rückkehr Jupiters ins Haus angegebene Motiv könnte
natürlich nach Steidles Voraussetzungen erst von Plautus eingeführt sein.

47 Von hier aus liesse sich vielleicht auch eine Eigentümlichkeit des Stücks erklären, auf die
schon Leo, a.O. (oben Anm. 10) 261, hingewiesen hat, um seine Kontaminationshypothese zu



230 Hermann Tränkle

Blick behält, was eigentlich den Kern jener Unstimmigkeiten ausmacht. Dass in
gewissen Äusserungen der Szenen I 3 und II 2 im Gegensatz zu dem, was Merkur

berichtet hatte, genau genommen eine nur einmahge Begegnung zwischen
Alcumena und Jupiter vorausgesetzt ist, dürfte einem prüfenden und nachrechnenden

Leser eher zum Bewusstsein kommen als dem Zuschauer bei einer
Aufführung, und so konnte ein Theaterdichter, auch ein griechischer Theaterdichter,

den Widerspruch als quantite negligeable behandeln.
Dass der persönliche Anteil des Plautus an der Ausgestaltung der einzelnen

Szenen recht erheblich ist, hegt auf der Hand. Er ist vor allem in der überaus

breit und glänzend ausgeführten Begegnung zwischen Merkur und Sosia

am Anfang des Stücks deuthch sichtbar48. Auch in den späten Teilen wird man
geneigt sein, manche besondere Wendung ihm zuzuschreiben, doch bedarf
jeder einzelne Fall behutsamer Prüfung. Von den Fragen, die sich in diesem
Zusammenhang stellen, sei nur eine herausgegriffen, da sie auch im Hinbhck
auf das Aussehen des griechischen Originals von Belang ist. Das zweite Auftreten

Jupiters am Anfang des dritten Aktes wird von Plautus merkwürdig unklar
oder, besser gesagt, doppelt motiviert. Zunächst lässt er den Gott in seinem
Monolog sagen, er sei gekommen, um der von ihrem Gemahl zu Unrecht
beschuldigten Alcumena zu helfen: Alcumenae, quam virinsontemprobri / Amphi-
truo accusat, veni ut auxilium feram (869f.), aber nach nur 22 weiteren Senaren
kann der staunende Leser einer a parte gesprochenen Bemerkung Jupiters
entnehmen, dass er ihre Liebe noch einmal gemessen will (892). Beide Angaben
stehen ohne Ausgleich nebeneinander und können in dieser Form kaum auf
das griechische Original zurückgehen. Vielmehr muss es wohl so sein, dass

entweder die erste Motivierung aus diesem stammt und Plautus die zweite

sozusagen als besondere Pikanterie hinzugefügt hat oder die zweite dem Original

angehört, während Plautus seinerseits das Motiv des auxilium ferre, das ja
innerhalb des Originals im fünften Akt zweifellos eine Rolle gespielt hat49, von
dorther bereits auf frühere Vorgänge ausdehnte. An sich liessen sich die Ge-

stützen: die seltsam funktionslose Einführung des Naucrates am Ende der Szene II 2, der ja
Amphitruos Abwesenheit Alcumena gegenüber bezeugen soll (849ff. 9181T.), sich aber dann
nicht auffinden lässt (1009ff.). Dass Amphitryon in der Alkmene des Euripides einen Helfer
hatte, als er an den Hausaltar Feuer legte, geht aus den Vasenbildern British Mus. 149 und 193

hervor - sie geben ihm den Namen Antenor (zu Abbildungen vgl. oben Anm. 6). Meines
Erachtens liegt die Annahme nahe, dass er diesen dort zunächst in der Absicht herbeiholte, seine
Abwesenheit bezeugen zu lassen, und dass der Herbeigeholte diese Funktion in der Tragödie
tatsächlich auch ausübte, während der Dichter, auf den das Original des Amphitruo zurückgeht,

lediglich Amphitryons Absicht übernahm, zusammen mit den Grundzügen der Verhörszene,

dann aber den Gang der Handlung abbog.
48 Vgl. hierzu vor allem E. Ft&eakel, Plautinisches im Plautus (Berlin 1922) 181ff. Elem. Plaut.

1721T.; H. Haffter, Stud. It. 17 (1940) 107ff. Rom. Politik 48ff.; Genzmer, a.O. 20ff.
49 Vgl. 1064 adest auxilium', 1131 adsum auxilio, Amphitruo, tibi et tuis. In beiden Fällen handelt

es sich um Worte Jupiters.



Amphitruo und kein Ende 231

schehnisse des dritten und vierten Aktes durchaus als ein auxilium ferre für
Alcumena begreifen50, ein auxilium ferre, das sich nur als schwieriger erweist,
als selbst Jupiter gedacht haben mag. Das Zerwürfnis zwischen den beiden
Gatten ist am Anfang des dritten Aktes an einem Punkt angelangt, an dem
beide allen Ernstes die Trennung anstreben; im folgenden wird dann zunächst
Alcumena zum Einlenken gebracht, wenn auch dem falschen Mann gegenüber,
und weiterhin der aufs äusserste erregte Amphitruo vom Hause ferngehalten;
allerdings ist seine Selbstsicherheit so gross, dass trotz den erstaunlichsten Dingen,

die sich um ihn herum abspielen, jene Identitätskrise, die sich bei Sosia am
Anfang des Stücks so schnell eingestellt hatte, bei ihm nicht eintritt und Jupiter
schliesslich, nachdem er nicht einlenkt, zu einem seiner Donnerkeile greifen
muss, um das Schlimmste zu verhüten. Die Tatsache, dass eine solche Sinndeutung

des Geschehens eine innere Verbindung zwischen diesem Teil und dem
fünften Akt herstellen würde, könnte nahelegen, sie dem Original zuzuschreiben.

Dem steht freilich entgegen, dass der Einfall einer erotischen Dreingabe
zur langen Nacht nicht aufV. 892 beschränkt ist. Sie taucht noch an zwei weiteren

Stellen auf (980f. und 993ff.), wobei sich dem Zusammenhang entnehmen
lässt, dass sie erfolgt, nachdem Alcumena die Vorbereitungen zu dem Opfer
veranlasst hat, das Jupiter «sich selbst darbringen» möchte (983). Und schliesslich

scheint auch Merkur in V. 470ff. aufsie vorauszudeuten51. Kurz, der
ausserordentlich kecke Einfall ist in dem Stück relativ fest verankert. Umgekehrt folgt
in dem etwas umständlichen Auftrittsmonolog Jupiters, in dem das auxilium
ferre als Grund seines Kommens angegeben wird, kurz nach dieser Stelle ein
knapper Überblick über das bis zum Ende des Stücks folgende Geschehen

(873-881), und dort taucht die Wendung noch einmal auf (871), nunmehr klar
auf die Vorgänge des fünften Aktes bezogen, so dass es doch so aussieht, als

habe Plautus ihre Bedeutung von hier aus auf den ganzen zweiten Teil des

Amphitruo ausgeweitet52.
Wenn demnach die erotische Motivierung von Jupiters zweitem Auftritt

doch wohl dem griechischen Original zugerechnet werden muss, bedeutet das,
dass der Gott bereits dort als ein zwar galanter, aber doch unersättlicher und
überaus gerissener Liebhaber gezeichnet war. Der Szene I 3 liesse sich eine

50 Dies gegen Leo zu V. 881 (Ausgabe 1895) und Büchner, a.O. 153.

51 Der Satz erroris ambo ego illos (sc. Amphitruonem et Sosiam) et dementiae/complebo atque
omnem Amphitruonis familiam/adeo usque, satietatem dum capiet pater/illius quam amat
bezieht sich zunächst einmal auf die in den Szenen II 1 und 2 auftretenden Verwirrungen, dann
aber darüber hinaus auch auf die Handlung des dritten und vierten Aktes. Nur auf sie bezogen,

ist der durch adeo usque dum eingeleitete Temporalsatz sinnvoll, und auch die Erwähnung

der gesamten familia deutet in diese Richtung. Man vergleiche Jupiters Ankündung
atque in horumfamiliamfrustrationem hodie iniciam maxumam (874f.) und bedenke die Rolle,
die Blepharo im vierten Akt zu spielen hat!

52 Gegen die Annahme nachplautinischer Einschübe im Monolog III 1 mit Recht Thierfelder,
a.O. (oben Anm. 38) 138.



232 Hermann Tränkle

solche Charakterisierung nicht ohne weiteres entnehmen, doch widerspricht sie

ihr auch nicht, und überhaupt hat ja der Dichter, dem wir das Stück verdanken,
nur eine Möglichkeit auf recht unbekümmerte Weise ausgebeutet, die mit dem
Mythologem der langen Nacht gegeben war. Ein moderner Beobachter mag
sich darüber wundern, aber - wer wollte sich dafür verbürgen, dass derlei in
einer Mythentravestie nicht anging?

Exkurs: Der Inhalt der grossen Lücke

Wer vom Inhalt der grossen Lücke zwischen den Versen 1034 und 1035 ein
Bild zu entwerfen versucht, hat von drei Fixpunkten auszugehen: den in den
umgebenden Textpartien steckenden Hinweisen, den Angaben der akrostichischen

Hypothesis zum Amphitruo und etwa 20 Fragmenten, über deren
Reihenfolge im Stück sich nicht nur durch inhaltliche Erwägungen, sondern auch
aufgrund ihrer Versform und, soweit sie bei Nonius überliefert sind, ihrer
Anordnung in dessen Werk gewisse Schlüsse ziehen lassen. Diesen Fragmenten
wurde erst im 19. Jh. hinreichende Aufmerksamkeit geschenkt53, und das hat
eine recht wichtige Tatsache zu Tage gebracht, die bis dahin verborgen geblieben

war, obwohl sie sich eigentlich auch den knappen Angaben der Hypothesis
hätte entnehmen lassen: dass nämlich in diesem Teil des Stücks noch einmal
eine sehr bittere Auseinandersetzung zwischen Amphitruo und Alcumena
vorkam54. Seither ist klar, dass nicht nur das Ende der Szene IV 2 und der Anfang
der Szene IV 3 verlorengegangen sind, sondern darüber hinaus zwei vollständige

Szenen, die eben erwähnte und eine weitere, in der Sosia, mit Blepharo
vom Hafen kommend, mit Amphitruo zusammentraf. Die Reihenfolge dieser
beiden Szenen war zunächst umstritten55, doch hat sich seit Leos Ausgabe eine
weitgehende Einigkeit in dem Sinne hergestellt, dass Amphitruos Begegnung
mit Sosia auf seine Begegnung mit Alcumena gefolgt sei56. Diese Anordnung

53 Vgl. E. Hoffmann, De Plautinae Amphitryonis exemplari et fragmentis (Diss. Breslau 1848);
S. Brandt, Rhein. Mus. 34 (1879) 575ff.; J. Schroeder, De fragmentis Amphitryonis Plautinae,
in: Studien aufdem Gebiete des archaischen Lateins, hg. von W. Studemund (Berlin 1891) II
Iff., ferner Ussing zu Amph. 1027(= 1034)ff. - Die aus dem 15. Jh. stammenden und in den
alten Plautusausgaben allgemein abgedruckten Supplemente zum Amphitruo hat L. Braun
jüngst sehr eindringlich behandelt: Scenae Suppositiciae oder Derfalsche Plautus (Göttingen
1980) passim.

54 Vgl. Argum. II 5ff. Da V. 5 auf die Szene IV 2 deutet und V. 6-8 auf die Szene IV 3, muss sich
der dazwischenstehende Satz turbas uxori ciet Amphitruo (V. 6 Anfang) allein oder vor allem
aufjene Auseinandersetzung beziehen.

55 Ussing, a.O., und Brandt, a.O. 578f., stellten die Begegnung mit Sosia voran, während sich

Hoffmann, a.O. 68f., und Schroeder, a.O. 6. 36ff., für die umgekehrte Reihenfolge entschieden.

56 Die letzten Äusserungen zum Problem, die alle von dieser Annahme ausgehen: G. Rambelli,
Studi Plautini: L'Amphitruo, Rend. Ist. Lomb. 100 (1966) 101 ff.; E. Fantham, Philologus 117

(1973) 197ff.; J. Blänsdorf in seiner zweisprachigen Amphitruo-Ausgabe (Stuttgart 1979) 98ff.



Amphitruo und kein Ende 233

hat den unbestreitbaren Vorteil, dass in ihr die beiden Szenen, in denen Blepha-
ros Anwesenheit unbedingt erforderlich ist, unmittelbar aufeinanderfolgen; sie

ist aber mit stärkeren Bedenklichkeiten behaftet, als man gemeinhin annimmt.
Ausserdem sieht es so aus, als habe man eine kapitale Schwierigkeit des
bezeichneten Szenenkomplexes bis jetzt entweder nicht beachtet oder zum mindesten

nicht hinreichend ernst genommen, eine Schwierigkeit, die bestehen bleibt,
gleich wie wir uns in der Frage der Reihenfolge entscheiden. Es mag deswegen
nicht ganz unangebracht erscheinen, wenn das häufig erörterte Problem, das
eine sichere Lösung nicht zulässt, erneut aufgegriffen wird.

Nach der jüngsten eingehenden Erörterung, derjenigen von E. Fantham,
hat man sich die verlorene Partie etwa so vorzustellen -wo sich die Rekonstruktion

auf erhaltene Fragmente oder Formulierungen in den umgebenden
Textabschnitten stützen kann, ist in Klammern auf diese verwiesen Amphitruo
wird von Merkur, der in Gestalt des Sosia auf dem Dach des Hauses steht, mit
Wasser begossen (fr. V) und dadurch aufs äusserste gereizt. Er gebärdet sich
entsprechend, worauf Merkur ihn für wahnsinnig erklärt und ihm rät, einen
Arzt aufzusuchen (VI). Durch den Lärm aufgeschreckt, tritt Alcumena vor die
Türe, um nach dem Rechten zu sehen. In diesem Augenblick verschwindet
Merkur sofort von seinem Posten, d. h. er steigt ins Haus hinab, um Jupiter dort
als Opferdiener beizustehen (V. 983)57. Amphitruo beschimpft seine Frau
erneut, was diese fassungslos zur Kenntnis nimmt, da er ihr ja erst kurz zuvor
eidüch versichert habe, es sei nur Scherz gewesen, als er ihr Ehebruch vorwarf
(VII). Auch sie erklärt ihn nun für wahnsinnig (VIII) und kehrt ins Haus zurück
mit der Bemerkung, eine Trennung sei jetzt wohl unausweichlich. Es folgt ein
Monolog des Amphitruo, in dessen Verlauf Sosia und Blepharo herankommen.
Der Herr stellt daraufhin den Sklaven sofort wegen seines angeblich
unverschämten Verhaltens ihm gegenüber zur Rede (XI) und verfügt eine Strafversetzung

auf das Land zu schwerer Arbeit (XII), doch Sosia streitet alles ab.

Blepharo ergreift für ihn Partei (XIII), und während er Amphitruo klarzumachen

versucht, dass seine Anschuldigungen gar nicht stimmen können, weil
Sosia während der ganzen Zeit ausserhalb des Hauses war, rennt dieser weg -
dem Hafen zu. Amphitruo versucht erneut die Türe zu öffnen, doch nun tritt
ihm aus dem Inneren des Palastes Jupiter entgegen, der ihn gleich als ertappten
Ehebrecher im Genick packt (XV). Auch Amphitruo seinerseits hält Jupiter fest
und erhebt gegen ihn dieselbe Beschuldigung (XVI). Blepharo wird aufgefor-

(sehr instruktive, auf eingehender Beschäftigung mit der Frage beruhende Supplemente in
lateinischer Sprache, doch ohne Begründung). Hinweise auf weiter zurückliegende Äusserungen

bei Fantham, a.O. 205f.
57 Blänsdorfs Annahme, Merkur habe sich am Ende dieser Szene geradewegs auf den Olymp

begeben, ist mit dem Wortlaut von V. 983 nicht vereinbar. Wichtig ist dabei, dass die Aufforderung

Jupiters, ihm beim Opfer beizustehen, nicht vor dritten Personen ausgesprochen ist,
also nicht die Funktion der Täuschung im Zusammenhang des Bühnengeschehens haben
kann. Es steckt ein Wink für die Zuschauer darin.

16 Museum Helvelicum



234 Hermann Tränkle

dert zu entscheiden, wer von den beiden völlig gleich aussehenden Männern
Amphitruo ist, doch vermag er das offenbar nicht (XIX). So geht er weg und
überlässt sie ihrem Schicksal (1035). Hinzuzufügen ist, dass nach dieser
Rekonstruktion während der ganzen Partie die Bühne niemals leer wird, so dass also
das Ende des dritten Aktes - d. h. die Stelle, an der zum dritten Mal Zwischenaktmusik

ertönte - schon vorher anzusetzen ist, nämlich nach V. 983.

Nun fällt an Fanthams Darlegungen sofort auf, dass sie den im lateinischen

Text steckenden Hinweisen nicht in allem Rechnung tragen. Das gilt
insbesondere von der Tatsache, dass Merkur von Jupiter den Auftrag erhält,
Amphitruo vom Hause wegzutreiben (978f. fac Amphitruonem ab aedibus ut
abigas), und ausdrücklich danach zu handeln verspricht (1000): aspellam virum.
Nach solchen Ankündigungen ist es schwer denkbar, dass Merkur nach dem
Willen des Dichters seinen Posten zu einem Zeitpunkt verlassen haben sollte, in
dem sich der aufs äusserste gereizte Amphitruo immer noch an Ort und Stelle
befand. Vielmehr erwartet man eine Gestaltung, nach der der Gott den
Menschen tatsächlich in die Flucht schlug und danach zufrieden ins Innere des
Hauses hinabstieg. Fragen wir von dieser Voraussetzung ausgehend weiter, was
sich als Motiv dafür anführen üess, dass Amphitruo sich nicht damit begnügte,
beiseite zu treten und einen gewissen Sicherheitsabstand zum Haus zu wahren,
sondern sogar die Bühne verliess, hegt die Auskunft nahe, er habe in der Stadt
bei seinen Mitbürgern Hilfe holen wollen. Hier wird eine Frage wichtig, zu der
sich Fantham leider überhaupt nicht äussert, was es nämlich zu bedeuten hat,
wenn Amphitruo in fr. XVI seine Mitteilung, er habe einen Ehebrecher ertappt,
an die Thebani cives richtet und in fr. XVII Jupiter vorwurfsvoll fragt, ob er sich
nicht schäme, populi in conspectum ingredi. Zwar ist zuzugeben, dass sich weder
aus dem einen noch aus dem anderen die Anwesenheit von Statisten auf der
Bühne eindeutig erschliessen lässt. Populi in conspectum ingredi braucht nicht
mehr zu besagen als unser «unter die Leute gehen», und dass das Aufrufen der
Mitbürger beim Zetergeschrei nicht nur die Funktion hatte, tätliche Hilfe zur
Abwehr von Gewalt herbeizuziehen58, sondern auch die, den Klagebeweis
durch Bezeugung zu sichern, hat W. Schulze in seinen bekannten Darlegungen
eindringlich genug gezeigt59. In diesen Zusammenhang liesse sich die Anrede
von fr. XVI einordnen, ohne dass mit der Anwesenheit von Statisten auf der
Bühne zu rechnen wäre. Nimmt man freilich beide Fragmente zusammen und
bedenkt, was eben über das Ende der Szene IV 2 bemerkt wurde, ergibt sich
doch eine nicht ganz geringe Wahrscheinlichkeit für die Annahme, es würden
hier die Thebaner, die Amphitruo zunächst helfen sollten, sich in seinem Hause

58 So ist es V. 376, wo Sosia die Thebani cives herbeiruft.
59 Kl. Sehr. 160ff., vor allem 164 und 184. Für das zweite besonders instruktiv sind die Stellen

Eurip. Troad. 998ff.; Caecil. fr. 21 Iff. Ribb.3; Laberius fr. 125 Ribb.3. Amph. fr. XVI hat
Schulze nicht in seine Überlegungen einbezogen.



Amphitruo und kein Ende 235

Zutritt zu verschaffen, der inzwischen veränderten Situation entsprechend
aufgerufen, den ertappten Ehebrecher festzuhalten60. Für den skizzierten
Handlungsablauf, bei dem ja Amphitruo am Ende der Szene IV 2 die Bühne verlassen

müsste, spricht auch, dass er für die Glaubwürdigkeit des szenischen
Geschehens einen wesentüchen Vorteil in sich schliesst: Die Vorstellung, Amphitruo

habe Merkur und den vom Hafen kommenden Sosia miteinander
verwechselt, macht nämlich unter dieser Voraussetzung keine Schwierigkeiten, da

ja der vermeintliche Sklave das Haus unbemerkt hätte verlassen können, während

sein Herr nicht am Platze war. Dagegen ergibt sich bei der von Fantham
vertretenen Gestaltung die Seltsamkeit, dass Amphitruo ganz selbstverständlich

darauf verfällt, eben der Sklave, der ihn vom Dach seines Hauses aus
verhöhnt hatte und den er dieses Haus nicht hatte verlassen sehen, obwohl er
immer davorstand, komme ihm nun vom Hafen her entgegen. Es spricht also

einiges dafür, dass Amphitruo am Ende der Szene IV 2 die Bühne verliess und
etwas später mit ein paar Statisten wieder auf sie zurückkehrte, wie das neuerdings

auch Blänsdorf voraussetzt.
Ein weiterer Punkt, an dem Fantham mit keinem Wort auf die im Text der

Komödie steckenden Hinweise eingeht, betrifft Merkurs Ankündigung, wenn
er Amphitruo mit Wasser begossen habe, werde dieser sogleich Sosia dafür
büssen lassen (1001): deinde illi actutum sufferet suos servus poenas Sosia. Wie
schon Brandt erkannt hat, deutet das darauf, dass sich die Bestrafung des Dieners

in geringem Abstand an diese Szene anschloss, und damit gegen die heute
allgemein akzeptierte Abfolge. Zwar lässt sich dagegen einwenden, dass man
actutum nicht pressen dürfe und es sich um eine ziemlich geringfügige Verschiebung

handle, wenn die Begegnung mit Sosia und Blepharo hinter die Begegnung

mit Alcumena zu stehen komme. Indes befriedigt die Reihenfolge, die
man nach der erwähnten Ankündigung zunächst einmal erwartet, auch
künstlerisch in hohem Masse, und das spricht doch wohl für sie. Das hemmungslose
Abreagieren der aufgestauten Erbitterung wirkt weitaus glaubhafter, wenn es

sich immittelbar an den Vorgang anschliesst, der sie ausgelöst hat, und nicht
durch den erneuten Ausbruch eines viel tiefergreifenden und bedrückenderen
Konfliktes davon getrennt ist. Ausserdem steigt bei dieser Reihenfolge die
Handlung in klarer Stufung aufzu dem, was den eigentlichen Kern des Geschehens

ausmacht.
Fantham hat freilich solche Erwägungen gar nicht angestellt, weil sie sich

aufgrund eines ganz anderen Argumentes für die heute übliche Anordnung
entscheiden zu müssen glaubte61. Sie nahm nämlich an der Tatsache Anstoss,

60 So auch Brandt, a.O. 568, der allerdings dazu merkwürdigerweise auf Amph. 376, Men. 1000

und 1004, Rud. 615 verweist, wo gerade nicht an die Anwesenheit von Statisten zu denken ist,
ferner etwa Goetz-Löwe zu Amph. Fragm. (S. 114) und Blänsdorf, a.O. 104ff. Meistens bleibt
die Frage unbeachtet.

61 a.O. 204.

16* Museum Helveticum



236 Hermann Tränkle

dass auch Blepharo bei der Auseinandersetzung des Amphitruo mit Alcumena
dabei sein muss, wenn dieser bereits vorher mit Sosia und dem Steuermann
zusammengetroffen war. Das, so meint sie, «can only be an embarassment during

the quarrel of husband and wife, which should be private», und fügt dann
noch hinzu, die Anwesenheit von Statisten, falls man eine solche in Erwägung
ziehe, «would make the scene with Alcumena even more distasteful». Aber
kommt diesem Argument wirklich das Gewicht zu, das sie ihm beilegt? Auch
bei der ersten Auseinandersetzung im Stück, in der grossen Szene II 2, sind ja
Amphitruo und Alcumena nicht allein; vielmehr ist Sosia dabei und macht
seine Zwischenbemerkungen, und im Hintergrund oder auf der Seite stehen,
wie aus V. 854 hervorgeht, ein paar Statisten, Diener oder Soldaten, die das

Gepäck des Feldherrn mitgebracht haben62. Man mag zwar sagen, Sklaven
gehörten zum Haushalt und seien somit Teil der privaten Sphäre, so dass Sosias
Anwesenheit bei der ehelichen Auseinandersetzung nicht in gleichem Masse
störe wie die des Steuermanns von Amphitruos Schiff. Dem steht freilich gegenüber,

dass im vierten Akt das Geschehen überhaupt an dem Punkt angelangt
ist, wo der private Konflikt öffentlich ruchbar wird, und dass es derselbe
Blepharo ist, in dessen Anwesenheit sich Jupiter und Amphitruo gegenseitig des
Ehebruchs bezichtigen. Kurz, ich sehe keine ernsthafte Schwierigkeit in der
Annahme, Blepharo sei bei der Auseinandersetzung zwischen den beiden
Ehegatten anwesend gewesen, auch wenn wir nicht sagen können, welche Rolle er
dabei gespielt hat. Falls es zutrifft, dass er in V. 1035 den beiden Kontrahenten
rät, sich eben in Alcumena zu teilen - und dafür spricht einiges63 -, kann er von
Plautus nicht gerade als Vertreter einer rigoristischen Ehemoral gezeichnet
gewesen sein. Er wäre demnach gut dazu geeignet gewesen, bei der
Auseinandersetzung zwischen Amphitruo und Alcumena die Funktion zu übernehmen,
die in der Szene II 2 dem Sosia zugedacht ist: ein komisches Element in die
Handlung zu bringen. Jedenfalls lässt sich aus seiner Anwesenheit schwerlich
ein Argument ziehen, um die durch andere Gründe nahegelegte Reihenfolge
der Szenen in der Lücke umzustossen.

Mit all dem ist jedoch die Hauptschwierigkeit der ganzen Szenenfolge
noch nicht einmal berührt. Stellen wir uns noch einmal den Ablauf der
Geschehnisse vom Ende der Szene IV 2 an vor Augen: Merkur ist vom Dach des

Hauses herabgestiegen und steht nun Jupiter bei, der in dessen Innerem (966)
«sich selbst» ein Opfer darbringt. Ob Alcumena an der Opferhandlung
teilnimmt oder nicht, bleibt offen; jedenfalls ist sie im Hause. Auf dem Platze
draussen kommen nach kurzer Zeit Sosia und Blepharo an und - wohl etwas

62 Auch Alcumena wird bei der zweiten Begegnung mit Jupiter (III 2) von einer Dienerin
begleitet. Vgl. 949 und 955.

63 Thierfelders Ergänzung vor (earn) inter vos partite (bei Friedrich, a.O. - oben Anm. 8 - 275)
hat aus metrischen, sprachlichen und inhaltlichen Gründen viel für sich.



Amphitruo und kein Ende 237

später - auch Amphitruo, begleitet von ein paar Thebanern. Er stürzt sich
gleich in wilder Wut auf seinen Sklaven. Im Laufe der sich daraus ergebenden
Auseinandersetzung tritt, aus welchen Gründen auch immer, Alcumena vor die
Türe, und als Amphitruo sie erneut als Ehebrecherin beschimpft, erklärt sie

ihm, er sei wahnsinnig geworden, da er sich doch erst vor kurzem drinnen in
aller Form mit ihr versöhnt habe. Sollte man nicht eher annehmen, dass sie an
ihrem eigenen Verstände zweifelt, weil sie den Mann, dem sie soeben drinnen
die Geräte für das Opfer bereitstellen üess, nun plötzlich draussen vor sich
sieht? Zum mindesten musste ein antiker Zuschauer, der schon öfter das Theater

besucht hatte und mit seinen Konventionen vertraut war, so denken. In den
beiden uns bekannten Verwechslungskomödien, Amphitruo und Menaechmi,
ist, soweit sie auf uns gekommen sind, ganz konsequent ein Handlungsablauf
angestrebt, nach dem die betroffenen Personen bis zur Enthüllung des wahren
Sachverhalts gar nicht ahnen können, dass sie es mit Doppelgängern zu tun
haben64. Diese sehr plausible Praxis müsste mit einiger Wahrscheinlichkeit
auch an unserer Stelle beachtet gewesen sein. Es berührt merkwürdig, dass von
denjenigen, die sich im Laufe des 19. Jh. um die Rekonstruktion der in die
Lücke fallenden Szenenfolge bemüht haben, keiner die bezeichnete Schwierigkeit

bemerkt zu haben scheint. Neuerdings wird sie beachtet, doch gehen die
meisten mit allzu leichter Hand über sie hinweg65.

Wir werden also meines Erachtens kaum um die Annahme einer weiteren,
möglicherweise recht kurzen Szene herumkommen, in der Jupiter und Merkur
das Haus sichtbar verliessen, ehe Amphitruo wieder aus der Stadt zurückkehrte.
Eine solche Szene hätte den zusätzlichen Vorteil geboten, dem Zuschauer
darüber Klarheit zu verschaffen, dass Merkur von nun an im Stück keine Funktion
mehr habe und sich auch in dessen Schlussteil nicht mehr im Hause aufhalte.
Welchen Grund die beiden Götter beim Abgang für ihr Tun vorgaben, muss
natürüch offen bleiben, doch sei immerhin daran erinnert, dass Amphitruo in
der plautinischen Komödie als Beauftragter des Königs Kreon handelt66, so

64 Zu Amphitruos sukzessiver Begegnung mit Merkur und Sosia vgl. oben S. 235.
65 Fantham, a.O. 209: «Meanwhile Jupiter is indoors. Does Alcumena ask how or why Amphitruo

can be both within and outside the house at the same time? Here perhaps the sacrifice
theme has its function; ifJupiter had previously left her <to sacrifice), she will assume that the
man outside is the same one who left her a little while before on this pretext. Thus she may
indeed ask Amphitruo why he is outside instead of sacrificing as he had intended, but she will
not yet be faced with the problem of the two Amphitruos.» Bei Blänsdorf, a.O. 106, wundert
sich Alcumena darüber, dass Amphitruo so plötzlich das Haus verlassen hat (was übrigens
durch domo se extrahere überaus merkwürdig ausgedrückt ist), meint aber, er wolle seine
Freunde zum Mittagessen einladen. Ernstgenommen wurde die Schwierigkeit von Büchner,
a.O. (oben Anm. 25) 165 und 200 (dagegen Reinhardt, a.O. - oben Anm. 14 - 118f.), dem sie
als Argument für seine These, der ganze dritte und vierte Akt sei von Plautus frei erfunden,
sehr gelegen kam. Aus diesem Grunde scheint ihn die Frage, wie sicher eigentlich die gängige
Rekonstruktion in diesem Punkt ist, wenig tangiert zu haben.

66 Vgl. V. 194, ferner V. 351.



238 Hermann Tränkle: Amphitruo und kein Ende

dass eine Vorsprache bei diesem in unmittelbarem Anschluss an die Rückkehr
vom Feldzug nicht undenkbar wäre. Schliesslich impliziert der Vorschlag, vor
Amphitruos Begegnung mit Sosia noch eine weitere kurze Szene von der
bezeichneten Art anzusetzen, auch die Notwendigkeit, den Schluss des dritten
Aktes und die damit verbundene Pause nach dem Ende der Szene IV 2 anzusetzen

und nicht schon früher, da der Dichter Jupiter auch etwas Zeit für das

angekündigte Opfer einräumen musste.
Ich bin mir durchaus bewusst, dass sich unsere letzte Überlegung von den

vorausgehenden in einem wesentlichen Punkte unterscheidet: Sie stützt sich
weder auf direkte Hinweise im Text der umgebenden Partien noch auf den
Wortlaut irgendwelcher Fragmente. Weder das eine noch das andere spricht
zwingend gegen sie, zumal wenn die postulierte Szene sehr kurz gewesen sein
sollte. Sie ist aber doch in höherem Grade hypothetisch als jene. Auch ist
zuzugeben, dass bei Plautus überraschende Abweichungen von den gängigen
Theatergepflogenheiten jederzeit denkbar sind. Wenn hier trotzdem dieser
Vorschlag mit einer gewissen Entschiedenheit in die Debatte geworfen wird, hängt
das natürlich mit der im vorliegenden Aufsatz vertretenen Gesamteinschätzung
des Amphitruo zusammen. Wer das Stück in den erhaltenen Teilen für eine im
wesentlichen treue Wiedergabe eines griechischen Originals hält, wird geneigt
sein, die verlorenen entsprechend zu beurteilen, und für dieses Original scheint
mir allerdings die Annahme einer Gestaltung von der Art der vorgeschlagenen
unumgänglich.

Insgesamt hätte man sich demnach den zwischen den Versen 1042 und
1043 ausgefallenen Szenenkomplex nach den hier vorgetragenen Überlegungen

etwa so vorzustellen:

IV 2 Merkur, Amphitruo. Beide ab (M. ins Haus, A. in die Stadt).

Zwischenaktmusik

IV 2a Jupiter, Merkur (aus dem Haus). Beide ab (in die Stadt).
IV 2b Sosia, Blepharo (vom Hafen), hernach Amphitruq (aus der Stadt).

Sosia ab.

IV 2c Amphitruo, Blepharo, hernach Alcumena (aus dem Haus). Alcumena
ab (ins Haus).

IV 3 Amphitruo, Blepharo, hernach Jupiter (aus der Stadt).


	Amphitruo und kein Ende

