Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 40 (1983)

Heft: 3

Artikel: Le réle du providentialisme dans le conflit de 384 sur l'autel de la
Victoire

Autor: Paschoud, Francgois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-31114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-31114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le role du providentialisme dans le conflit de 384
sur ’autel de la Victoire

Par Francois Paschoud, Genéve

Dans une série d’ouvrages récents sur ’Antiquité tardive, on trouve utilisé
le terme «providentialisme» dans un sens un peu particulier et restreint: il ne
désigne pas la notion générale du «finalisme de ceux qui croient a la provi-
dence» (telle est 1a définition du Petit Robert), mais une conception plus étroite
et mécaniste, selon laquelle I'accomplissement ou le non accomplissement d’un
commandement religieux a pour conséquence nécessaire, rapide et aisément
décelable une récompense ou un chitiment; il s’agit en somme d’une attitude
religieuse utilitariste, qui considére le respect des rites et des préceptes comme
faisant partie d’un accord qui impose aussi au contractant divin des obligations
précises; cet aspect intéressé et bilatéral est bien résumé par la formule «do ut
des».

La conception selon laquelle I’acte cultuel et 'obéissance a une loi font
partie d’un contrat liant ’homme a la divinité, qui en retour accorde sa protec-
tion privilégiée et exclusive a I'individu ou & la communauté qui respecte cer-
taines exigences, est largement répandue dans de nombreuses religions, et no-
tamment dans plusieurs religions antiques. On la rencontre par exemple dans la
religion judaique! et dans la religion romaine?; il n’est donc pas étonnant que
nous la trouvions aussi dans le christianisme, ou confluent les sensibilités reli-
gieuses judaique et gréco-romaine. Il devait nécessairement résulter de cette
situation qu’au moment ou les chrétiens commencérent a constituer une part
importante de la population de ’Empire romain, une rivalité naquit entre deux
providentialismes opposés et rivaux, puisque les chrétiens rejetaient le syncré-
tisme ambiant et adoraient exclusivement un seul Dieu hostile 4 I’ensemble des
divinités paiennes. Dés les premiers apologistes latins, nous trouvons des allu-

1 L’alliance entre Javé et le peuple hébreu est un accord bilatéral. Je ne citerai qu’un seul des
nombreux exemples qui pourraient illustrer cette conception, celui de dikarocvvn — iustitia
qui traduisent, dans les versions grecques et latines de I’AT, le terme hébraique «sedakah». On
rencontre donc aussi bien I'expression iustitia hominis que iustitia dei, selon que le passage
insiste sur le contractant humain ou le contractant divin de I’«accord de justice mutuelle». Cf.
par exemple les textes trés proches Psalm. 7, 9 iudica me, domine, secundum iustitiam meam et
Psalm. 34, 24 iudica me secundum iustitiam tuam, domine, ainsi que Kittel, Worterbuch zum
NT, s.v. Sixaioovvn, et mon article iustitia dans ThlL VII 2 (1970) 713-717.

2 De nombreux récits de Tite-Live attestent cette maniére de voir dans la vieille religion ro-
maine; cf. par exemple I'épisode de la guerre contre Véies, 5, 15-17: le succés romain est
retardé parce que, du fait d’'une négligence, une cérémonie religieuse n’a pas été accomplie
rituellement.




198 Frangois Paschoud

sions au providentialisme paien: dans Minucius Félix, le champion chrétien
Octavius réfute ’affirmation du champion paien Cécilius selon laquelle c’est
I'aide des dieux du paganisme qui aurait permis aux Romains de devenir les
maitres du monde3; et chez Tertullien, on lit en particulier cette phrase célébre:
si Tiberis ascendit in moenia, si Nilus non ascendit in arua, si caelum stetit, si terra
mouit, si fames, si lues, statim Christianos ad leonem adclamantur®. Un siécle plus
tard, Lactance publie son libelle De mortibus persecutorum dans lequel il
démontre, conformément au providentialisme chrétien, que tous les empereurs
persécuteurs, et notamment ceux de la Tétrarchie, ont connu un destin cruel et
une mort misérable en chatiment de leur criminelle impiété.

Ce n’est cependant qu’aprés le début des grandes invasions que commence
le grand débat providentialiste qui occupe une place si notable dans la littéra-
ture polémique grace a laquelle nous connaissons bien le dernier conflit entre le
christianisme triomphant et le paganisme qui n’espére plus désormais qu’une
certaine tolérance: c’est en effet la montée du péril extérieur qui confére a cet
affrontement idéologique une importance nouvelle. Le providentialisme n’est
plus dés lors invoqué pour justifier académiquement le passé de Rome ou pour
expliquer des malheurs limités dans le temps ou qui ne frappent que dans un
secteur limité du monde romain; ce qui est maintenant en cause, c’est le destin
de PEmpire tout entier.

Dans une série de travaux, j’ai tenté d’illustrer la fonction du providentia-
lisme dans ’argumentation de divers témoins de cette époque, I'Histoire Au-
guste, Orose, Eunape et Zosime3. Je voudrais ici examiner le role de cette forme
de raisonnement dans un débat classique, le premier en date aprés cette catas-
trophe romaine 2 Andrinople en 378 dont Rufin a pu justement dire qu’elle
marquait pour 'Empire de Rome le commencement de la finé: je veux dire
Iaffrontement entre Symmaque et Ambroise dans l'affaire de ’autel de la
Victoire en 384.

Je ne vais pas ici refaire le récit de cet épisode; on le trouvera aisément
ailleurs’. Mon intention, c’est d’analyser les principales pi¢ces du dossier pour y
mesurer 'importance des raisonnements providentialistes et déterminer leur
spécificité. Je commence par la Relatio 3 de Symmaque. Dés le § 3, le champion

3 Cf. 5-7 et notamment 18 et 25.

4 Apol. 40, 2.

5 Pour Eunape et Zosime, cf. Cing études sur Zosime (Paris 1975); pour I'Histoire Auguste,
Raisonnements providentialistes dans I’Histoire Auguste, Bonner Historia-Augusta-Collo-
quium 1977/78 (Bonn 1980) 163-178; pour Orose, La polemica provvidenzialistica di Orosio,
La storiografia ecclesiastica nella tarda antichita, Convegno di Erice 1978 (Messina 1980) 113—
133.

6 Hist. eccl. 11, 13: quae pugna initium mali Romano imperio tunc et deinceps fuit.

7 Cf. par exemple mon livre Roma aeterna. Etudes sur le patriotisme dans I’Occident latin d
I’époque des grandes invasions, Institut suisse de Rome (1967) 75-79, et D. Vera, Commento
storico alle Relationes di Quinto Aurelio Simmaco (Pisa 1981) XLVII-LVII et 12-23.




Le réle du providentialisme dans le conflit de 384 199

paien insiste sur 'utilité (profuir) publique de I'ancienne religion; ne pas la
défendre, c’est se faire le complice des Barbares; la déesse Victoria a favorisé
I’empereur Valentinien II; il serait absurde de négliger une divinité aussi profi-
table. Plus loin, dans un petit traité de théologie paienne, Symmaque revient sur
I'idée de profit: accedit utilitas, quae maxime homini deos adserit (§ 8); la meil-
leure preuve de lefficacité des vieux rites, c’est qu’ils ont été célébrés avanta-
geusement depuis les débuts de Rome. Dans une prosopopée, Rome personni-
fiée développe ce motif; jamais elle n’a eu a se repentir de sa fidélité aux dieux,
ils ’ont libérée d’Hannibal, des Sénons (§ 9). Pour Symmaque, I’histoire donne
abondamment la preuve qu’il est trés profitable pour Rome de continuer a
célébrer les anciens cultes. Dans le développement qui suit, et qui est consacré
aux mesures financiéres qui frappent les colléges de prétres et de Vestales, on
trouve encore deux allusions & I'utilité de ces corps religieux: les Vestales garan-
tissent le salut public (§ 11), elles vouent leur virginité a I’éternité de ’Empire et
sont les meilleures alliées des armes impériales (§ 14). Ce sont cependant les
§8 15-17 qui constituent le développement providentialiste central de la Rela-
tio 3. La suppression des crédits réservés aux Vestales a provoqué une famine
terrible, que Symmaque peint en termes dramatiques; I’ancienne générosité
envers les prétres n’était en fait qu’une sage assurance, remedium magis quam
largitas erat (§ 17). Aprés avoir donc affirmé sa foi providentialiste en termes
généraux, sans référence a des événements précis, ou en évoquant des épisodes
appartenant a un passé lointain, il prend ici appui sur une catastrophe récente
pour étayer sa démonstration. Il est remarquable qu’il ne mentionne pas un
malheur encore bien plus grave qui s’était produit depuis les mesures de 382, la
mort violente de Gratien, victime de I'usurpateur Maxime en été 383; ce silence
est bien sir diplomatique, Symmaque ne pouvait alléguer comme chatiment
divin ce drame dont avait été victime le prédécesseur et demi-frére du souverain
auquel il s’adresse. Il est cependant évident que tous ceux qui ont entendu ou lu
ce passage de la Relatio 3 ont inévitablement pensé 4 1a mort de Gratien; le sort
du défunt empereur venait confirmer le point de vue du champion paien sans
méme qu’il le mentionne, le silence éloquent de Symmaque suffisait a justifier
son raisonnement. Dans sa péroraison, Symmaque revient encore une fois sur le
motif de 'utilitas: méme si les empereurs n’adhérent pas a I'ancienne foi, ils la
peuvent financer par intérét: uos defendant, a nobis colantur (sc. arcana praesi-
dia); la tolérance que demandent les paiens permettra dans ’avenir comme
dans le passé de sauver I’'Empire (§ 19). Ce survol rapide montre donc que dans
la stratégie défensive de Symmaque, le providentialisme paien, fondé sur la notion
du «do ut des», constitue I'une des bases essentielles du raisonnement: si I’Etat veut
bénéficier de la protection des dieux, il doit absolument financer leur culte®.

8 Cette affirmation n’est qu'implicite chez Symmaque; on la trouve cependant formulée claire-
ment par Zosime a trois reprises: 4, 18, 2; 4, 59, 3 (cf. mon commentaire sur ce texte, vol. I1 2 de
mon édition [Paris 1979] 471sq.); 5, 41, 3.




200 Frangois Paschoud

Trois lettres de la correspondance d’Ambroise appartiennent au dossier de
I'affaire. La premiére a été rédigée dés que I’évéque de Milan eut vent de la
démarche des sénateurs paiens, avant méme qu’il ait pu prendre connaissance
de la Relatio 3. Cette circonstance explique qu’elle soit congue en termes trés
généraux, et que ’argumentation providentialiste n’y tienne aucune place. La
derniére, qui date de 393, et qui fut adressée a 'usurpateur Eugéne a ’époque
ou les sénateurs paiens tentérent une nouvelle démarche pour le rétablissement
del'autel de la Victoire, contient essentiellement le récit des épisodes précédents
et des exhortations a Eugéne. En fait, seule la seconde, la Lettre 18, aborde la
question de la providence, car c’est la seule qui contienne une réfutation détail-
lée de ’argumentation de Symmaque. Dans une premiére partie, Ambroise s’en
prend a l'affirmation selon laquelle les antiques succés de Rome sont dis a
I'appui des dieux nationaux (§§ 4-10); ’évéque a ici la tiche facile, car il est aisé
de montrer 'absurdité de la théorie des dieux nationaux: les ennemis de Rome,
les Carthaginois, adoraient les mémes dieux que les Romains et leur avaient
aussi demandé la victoire; selon les fortunes de la guerre, c’étaient donc néces-
sairement les cérémonies ou de I’'un ou de 'autre des adversaires qui se révé-
laient inefficaces. Ambroise pour sa part donne une explication rationnelle des
succés romains: non in fibris pecudum, sed in uiribus bellatorum tropaea uictoriae
sunt (§ 7); I'excellence des soldats et la supériorité des généraux sont les véri-
tables causes des victoires, et nullement ’'accomplissement de cérémonies reli-
gieuses. Cette argumentation étonne de la part d’'un apologiste chrétien; il est
évident que pour Ambroise et tous ses coreligionnaires, les succés de Rome
résultent en derniére analyse de la volonté de Dieu; quelques années aupara-
vant, il avait écrit & Gratien sur le point de partir en campagne: non hic aquilae
militares neque uolatus auium exercitum ducunt, sed tuum, domine Iesu, nomen et
cultus®. Mais en 384, il n’allégue aucun argument de cette sorte, il ne fait pas état
de la providence chrétienne. Nous verrons plus loin la principale raison de cet
étonnant silence, mais nous pouvons observer dés maintenant qu’il permet ici a
I'adversaire de Symmaque d’économiser une explication peu aisée pour lui des
revers et de la mort violente de Gratien: s’il affirmait ici que le cours de I’histoire
est déterminé par la providence divine, il devait aussi dire pourquoi un prince
aussi pieux que Gratien avait eu le dessous. Ainsi Ambroise renonce volontaire-
ment a un argument en sa faveur pour n’avoir pas a s’engager dans une digres-
sion longue et difficile sur la théodicée chrétienne!®. Escamotant un revers tout

9 Fid. 2, 16, 142.

10 On peut d’ailleurs relever a ce sujet que la seule explication logiquement satisfaisante de la
providence divine implique le renoncement a tout raisonnement providentialiste; c’est ce que
fera Augustin pour expliquer la destinée de Gratien (Ciu. 5, 25 p. 238 DK), qui dit clairement
ailleurs (Ciu. 4, 33 p. 188 DK): deus ... dat regna terrena et bonis et malis. Mais Ambroise n’est
absolument pas prét a affirmer une proposition aux conséquences aussi considérables; cf.
infra.




Le role du providentialisme dans le conflit de 384 201

récent, I’évéque préfére évoquer des revers anciens qu’il exploite polémique-
ment contre les paiens: régnes d’empereurs trés éphémeéres, méfaits de Néron,
invasions a I’époque des empereurs paiens, captivité de Valérien persécuteur
des chrétiens, qui sont autant de preuves de 'impuissance des dieux paiens a
protéger Rome (§ 7 milieu).

Dans les §§ 17-21, Ambroise réfute I’argument providentialiste central de
Symmaque, a savoir que la famine de 383 est le chatiment qu’ont entrainé
comme conséquence les mesures prises en 382. Il commence par évoquer
d’autres famines, antérieures, ce qui constitue un argument faible, car un paien
pouvait rétorquer qu’elles aussi résultaient d’impiétés délibérées ou fortuites.
Puis, comme Symmaque avait parlé des glands que les affamés avaient été
contraints de manger, il ironise sur les chénes de Dodone, ce qui n’a aucune
valeur démonstrative, et il se demande comment des mesures qui avaient
touché un nombre limité de prétres ont pu provoquer une famine accablant la
population entiére; un paien pouvait répondre qu’il était logique que la sup-
pression d’un culte, célébré par quelques-uns, mais bénéfique pour tous, provo-
quat une catastrophe générale; et ce méme paien, s’il connaissait le christia-
nisme, pouvait ajouter que, dans la nouvelle religion aussi, la vertu et I'interces-
sion de quelques-uns secouraient de nombreux pécheurs. Ambroise prétend
ensuite que d’autres interruptions, antérieures, de cultes paiens — il pense no-
tamment a ’Egypte puisqu’il évoque la crue du Nil — n’avaient entrainé aucun
malheur; il se garde bien de préciser son allusion, et il aurait été fort en peine de
le faire car, vers 384, la destruction du paganisme n’était pas encore du tout un
fait accompli, en particulier en Egypte: le Sérapéum subsista jusqu’en 391, et,
grice a Zosime, nous savons que ce n’est pas avant 385-386 que le préfet du
prétoire d’Orient Cynégius porta les premiers coups sérieux au paganisme dans
cette région de 'Empire!!; c’est méme la croyance, partagée par beaucoup de
chrétiens aussi, que les cultes traditionnels garantissaient la crue du Nil, qui
protégea si longtemps les vieilles croyances en Egypte! Ambroise se paie donc
ici de mots et allégue des précédents non précisés qui semblent tout simplement
n’avoir pas existé. L’évéque poursuit sa réfutation en se demandant pourquoi
384 a été fertile; les dieux auraient-ils changé d’avis? Il était facile de rétorquer
que la nouvelle récolte n’abolissait pas les malheurs de ’année précédente, et
surtout que les effets de ’autre catastrophe de 383, celle que Symmaque n’avait
pas mentionnée et qu’Ambroise n’avait aucun intérét a rappeler précisément ici
(il le fera plus loin), la mort de Gratien et 'usurpation de Maxime, duraient, et
semblaient devoir durer longtemps. Ambroise prétend pour finir que la famine,
méme en 383, n’a été que localisée: en Rhétie, la récolte a au contraire été si
abondante qu’elle a provoqué une invasion des Barbares et, partout, la ven-
dange a été extraordinairement riche; nous sommes de nouveau ici en présence

11 Cf. Zosime 4, 37, 3 et mon commentaire a ce passage, op. cit. (supra n. 8) 424-426.

14 Museum Helveticum




202 Frangois Paschoud

d’affirmations qu’il est difficile de vérifier; nous avons notamment de sérieuses
raisons de douter que 'invasion bien réelle en Rhétie ait vraiment eu pour cause
une excellente moisson!2?; quant au motif de la vendange, il est particuli¢rement
ridicule, car I'abondance de vin n’a jamais empéché personne de mourir de
faim. On est donc amené a conclure que, dans le développement des §§ 17-21,
Ambroise ne réfute que trés faiblement ’argumentation providentialiste de
Symmaque; il convient surtout de relever qu’ici encore, I’évéque s’abstient
absolument de recourir a des raisonnements fondés sur le providentialisme
chrétien, ce qui apparait de plus en plus comme une caractéristique fondamen-
tale de la Lettre 18, qu’il s’agira d’expliquer. Par ailleurs, comme déja dans le
début de cette missive, il ne s’aventure pas 4 dépasser les schémas du providen-
tialisme, contrairement a Augustin qui, plus tard, s’y risquera; ce point de vue
est trop fondamental dans les croyances de ceux auxquels il s’adresse pour qu’il
cherche a ’ébranler, et on peut méme douter qu’il soit pour son propre compte
prét a souscrire a des propositions a cet égard téméraires telles qu’en formulera
plus tard Augustin!3.

Dans le § 22, Ambroise cherche a réfuter I'affirmation de Symmaque wos
defendant, a nobis colantur, en la proclamant sacrilége: comment ces dieux
incapables de défendre leurs sectateurs pourraient-ils étre utiles & ceux qui ne
les adorent pas personnellement? C’est encore 14 un raisonnement spécieux, en
tout cas du point de vue paien; Ambroise ne pouvait ignorer que dans ’optique
de Symmagque, le résultat de cérémonies accomplies selon les régles était abso-
lument indépendant de la conviction intime des empereurs. Vers la fin de sa
lettre, I’évéque parle de ’autel méme de la Victoire, et de la déesse a laquelle il
est dédié; & cette occasion, il répéte, comme au § 7, et d’une maniére particu-
lierement frappante, que le succeés des armes romaines résulte, non de I’aide des
dieux, mais de la valeur des légionnaires: sic deam esse et Victoriam crediderunt,
quae utique munus est, non potestas; donatur, non dominatur, legionum gratia,
non religionum potentia; magna igitur dea, quam militum multitudo sibi uindicat,
uel proeliorum donat euentus (§ 30)? Ambroise reprend donc ici son argumenta-
tion rationaliste et, comme auparavant, il s’abstient une nouvelle fois de faire
allusion a la providence du Dieu des chrétiens.

Dans sa conclusion, Ambroise, contrairement 8 Symmaque, mentionne la
mort de Gratien et affronte a sa maniére le probléme que posait le sort cruel de
ce prince dévot: esquivant la question de la providence, I’évéque donne une

12 Sur cet épisode, cf. mon commentaire & Zosime 4, 35, 4-6, op. cit. (supra n. 8) 413; Gratien
entre en campagne contre les Alamans qui ont envahi la Rhétie dans la seconde moitié de juin
383, puisque le 16 juin, il a quitté Milan et se trouve 4 Vérone; I'attaque des Alamans se situe
donc au plus tard a la fin de mai, & une époque de I’année ou, au nord des Alpes, il est encore
impossible de savoir si la moisson sera bonne ou non; la chronologie permet donc de mettre
trés sérieusement en doute le motif qu’Ambroise allégue pour cette invasion.

13 Cf. supra n. 10.




Le role du providentialisme dans le conflit de 384 203

explication qu’un paien pourrait fort bien prendre a son compte; il allégue les
vicissitudes qui affectent toute destinée humaine, et illustre son affirmation par
quatre exempla: Pompée, Cyrus, Hamilcar, Julien (§§ 34-38)'4 Ce commen-
taire sur la destinée de Gratien escamote habilement toute implication de
providentialisme ou paien ou chrétien: dans le cas de Pompée et celui de Cyrus,
Ambroise s’abstient de toute allusion; dans celui d’Hamilcar, il insiste sur le
motif de la piété paienne; le général carthaginois avait multiplié les sacrifices,
jusque pendant la bataille, si bien que, apprenant qu’il était défait, il se préci-
pita sur I'autel enflammé, ut eos (sc. ignes) uel corpore suo restingueret, quos sibi
nihil profuisse cognouerat (§ 37); un théologien paien aurait cependant sans
doute été en mesure d’expliquer que la piété d’Hamilcar était inefficace ou
dévoyée. Quant aux lignes consacrées a Julien, elles sont inattendues et contre-
disent la réalité des faits: qui (sc. Iulianus) cum responsis haruspicum male credu-
lus esset, ademit sibi subsidia reuertendi (§ 38). Il est fait ici allusion a I'incendie
de la flotte prés de Ctésiphon, épisode dans lequel la divination n’intervient pas:
il en est en revanche question dans le début de la campagne, mais en fait Julien
est resté sourd & de nombreux présages qui lui conseillaient de renoncer 4 enva-
hir ’Empire perse!’; ce qui cependant est surtout frappant ici, c’est de voir
qu’Ambroise donne comme seule cause de la défaite de Julien sa foi mal placée
dans les réponses des haruspices; méme pour le dernier persécuteur des chré-
tiens, il s’interdit de recourir aux justifications de la providence chrétienne!
Mais ce qui doit encore davantage retenir notre attention, c’est la conclusion qui
est tirée de ce dernier exemple: ergo in communi casu non est communis offensa;
neminem etenim promissa nostra luserunt; Julien est mort parce qu’il a cru a de
fausses promesses; nous, Ambroise, ou nous, chrétiens, nous n’avons en re-
vanche trompé personne par nos promesses. Personne n’a je crois jusqu’a au-
jourd’hui relevé qu’en écrivant ces mots, le pieux évéque s’est rendu coupable
d’un beau mensonge. L’évocation d’un épisode de sept ans antérieur va nous en
apporter la preuve tout en nous donnant la clé du silence d’Ambroise sur la
providence chrétienne dans sa Lettre 18.

Mais avant d’aborder ce point, je voudrais encore trés rapidement évoquer
la derniére piéce importante du dossier de ’affaire de ’autel de la Victoire, le

14 L’évocation des vicissitudes dans la destinée de personnages célébres est un motif topique
dans la littérature antique; on le trouve par exemple développé dans le préambule du 1. 4 de
Manilius (23-68); le cas de Pompée y est évoqué aux vers 50-55. On constate donc qu’ici,
Ambroise ne se sert pas d’une argumentation spécifiquement chrétienne, mais qu’il recourt a
des moyens empruntés a ’arsenal traditionnel de la rhétorique.

15 Sur I’épisode de l'incendie de la flotte, cf. Zosime 3, 26, 2sq. et mon commentaire, op. cit.
(supran. 8) II 1, 181-186; sur les présages défavorables adressés a Julien, cf. Zosime 3, 12, 1 et
mon commentaire, op. cit. (supra n. 8) II 1, 103sq.; si Ambroise arrange ici les événements a sa
fagon, ce n’est pas par I'effet d’'une innocente confusion, mais pour amener de maniére
frappante, en usant d’un contraste suggestif, la conclusion mensongére dont il va étre ques-
tion.




204 Frangois Paschoud

poeéme en deux livres de Prudence Contra Symmachum. Dans un article tout
récent dont le propos essentiel est de suggérer une explication nouvelle de la
genese de cette ceuvre, J.-P. Callu reléve, dans ’analyse du livre 2 qui, pour
I’essentiel, reprend les arguments présentés par Ambroise dans sa Lettre 18, un
ajout important qui n’a pas le moindre parall¢le dans la missive de ’évéque de
Milan!'é: il s’agit des vers 578-772, une longue digression qui a pour théme la
providence chrétienne; Prudence y développe les motifs traditionnels de la
théologie politique élaborés par Eusébe de Césarée et repris par les principaux
auteurs chrétiens du I'Ve siécle (unification et pacification du monde méditerra-
néen grace a la monarchie romaine qui facilite ’expansion du christianisme!?),
puis exalte le role providentiel de la Victoria chrétienne dans la bataille de
Pollentia. Ces quelque deux cents vers de Prudence consacrés i rappeler des
notions qui sont presque des articles de foi pour de trés nombreux chrétiens
cultivés contemporains d’Ambroise et de Prudence contribuent 4 mettre en
évidence le trés singulier silence, déja relevé plus haut, de la Lettre 18 sur tout ce
qui a trait a la providence chrétienne, et nous prouvent que pour un apologiste
chrétien comme Prudence, ce théme de la providence chrétienne était un puis-
sant argument pour réfuter Symmaque; pourquoi donc Ambroise ne s’en sert-il
pas? Pour répondre & cette question, il convient maintenant de rappeler I’épi-
sode antérieur auquel j’ai déja fait allusion plus haut.

Quelques années auparavant, le trés pieux Gratien, avant de se mettre en
marche pour aller guerroyer contre les Goths, s’était adressé 4 Ambroise pour
avoir des éclaircissements sur la Trinité, dont ’exacte définition était au centre
du grand débat théologique du moment entre orthodoxes et ariens; le probléme
était fort complexe, et les profanes n’y voyaient pas clair; la démarche de Gra-
tien est caractéristique et significative, elle va bien dans le sens du vieux forma-
lisme romain; a la veille d’'une expédition militaire périlleuse, il s’agit de savoir
trés exactement comment le Dieu dont on attend la protection veut étre adoré!8,
Ambroise répondit & Gratien en rédigeant un important ouvrage en cinq livres,
intitulé De fide. Dés le prologue du livre 1, I’évéque annonce clairement la
future victoire du jeune empereur: petis a me fidei libellum, sancte imperator,
profecturus ad proelium. nosti enim fide magis imperatoris quam uirtute militum
quaeri solere uictoriam ... ergo et tu uincere paras, qui Christum adoras, uincere
paras, qui fidem uindicas, cuius a me libellum petisti (§ 3). Voila des phrases d’un

16 J.-P. Callu, Date et genése du premier livre de Prudence contre Symmagque, REL 59 (1981) 235-
259, notamment 246sq.

17 Sur cette question, cf. par exemple mon livre cité (supra n. 7) 169-187. Il n’est pas hors de
propos de faire observer ici qu’Ambroise lui-méme, comme en témoignent de nombreux
passages de son ceuvre, était fort attaché aux conceptions de la théologie politique; cf. par
exemple ibid. 196-202.

18 Ce point est a juste titre mis en relief dans le manuel de Schanz-Hosius, Geschichte der rémi-
schen Literatur IV 1 (Miinchen 1914) 345,




Le role du providentialisme dans le conflit de 384 205

ton assez différent des explications rationalistes de la Lettre 18! Plus loin, dans
sa conclusion du livre 2, Ambroise développe le méme théme: neque uero te,
imperator, pluribus tenere debeo bello intentum et uictricia de barbaris tropaea
meditantem. progredere plane scuto fidei saeptus et gladium spiritus habens, pro-
gredere ad uictoriam superioribus promissam temporibus et diuinis oraculis profe-
tatam (2, 16, 136). Ambroise allégue ensuite la prophétie d’Ezéchiel concernant
Gog (38sq.): Gog viendra du nord, peuple cavalier trés nombreux, et couvrira la
terre; I’évéque n’a pas la moindre hésitation quant a I'identification du peuple
mystérieux: Gog iste Gothus est, quem iam uidemus exisse, de quo promittitur
nobis futura uictoria (2, 16, 138); et Ambroise d’enchainer avec la suite de la
prophétie d’Ezéchiel (39, 10sq.). Les Goths n’ont remporté des succes sur les
Romains que parce que Valens est arien: euidens enim antehac diuinae indi-
gnationis causa praecessit, ut ibi primum fides Romano imperio frangeretur, ubi
Jracta est deo (2, 16, 139). Mais I’intervention du jeune empereur orthodoxe va
promptement rétablir la situation, conclut Ambroise. On ne pouvait étre plus
catégorique; ’évéque promet (136 uictoriam ... promissam; 138 promittitur nobis
... uictoria) que les Romains remporteront la victoire sur les Goths.

Pour mesurer exactement le poids de ces affirmations, il conviendrait de
savoir le plus précisément possible quand elles ont été formulées. Malheureuse-
ment, la date de rédaction du De fide, et notamment des deux premiers livres de
ce traité, n’est pas clairement établie. On la situait traditionnellement en 378,
immédiatement aprés, ou méme avant Andrinople; mais récemment, on a
proposé de la retarder jusqu’au printemps 380!°. Je préfére ne pas trancher ici
ce débat, qui ne me parait pas comporter de solution absolument univoque. Je
laisse donc en suspens le point de savoir dans quelle mesure la victoire promise
a ’empereur orthodoxe contre le Goth hérétique s’est effectivement réalisée. Ce
qu’il y a cependant de certain, c’est que I’histoire n’enregistre pas de brillant
succes de Gratien contre les Goths aprés Andrinople, et surtout que le jeune
prince ne tarda pas & mourir misérablement, victime, non des Barbares certes,
mais d’un usurpateur aussi orthodoxe que lui: en 383, ni le bouclier de la foi, ni
le glaive de I’Esprit ne ’empéchérent de tomber sous les coups des sbires de
Maxime. Ainsi, quand Ambroise, en 384, écrit neminem ... promissa nostra
luserunt, il ne se rappelle que trop bien ses promesses adressées a Gratien, et il
cherche vainement a effacer le souvenir d’un engagement imprudent. Nous
avons la le motif caché qui retient Ambroise, dans le débat sur I’autel de la

19 Cf. G. Gottlieb, Ambrosius von Mailand und Kaiser Gratian (Gottingen 1973) qui reprend tout
le débat et propose la datation basse, ainsi que les réserves de K. L. Noethlichs dans son
compte rendu détaillé paru dans JbAC 16 (1973) 152-156. Une affirmation de Gottlieb me
parait en tout cas fausse: Gratien n’aurait pas été au courant du débat christologique avant
d’avoir rencontré Ambroise (cf. notamment p. 84); Gottlieb ne tient pas compte de la ren-
contre de Gratien avec Damase en été 376 et de la forte influence que I'évéque de Rome
exerga alors sur le jeune prince; cf. a ce sujet mon livre cité (supra n. 5) 77sq.




206 Frangois Paschoud: Le rdle du providentialisme dans le conflit de 384

Victoire, d’emboucher la trompette du providentialisme chrétien: il avait fait &
ses dépens I'expérience que 'arme était 3 double tranchant et pouvait craindre
qu’un paien, lecteur attentif de son De fide, ne déclare que la promesse de
victoire ne s’était pas accomplie précisément parce que le méme Gratien avait
aboli les cultes paiens 8 Rome. Du méme coup, il devenait trés périlleux, apreés
les graves revers des années précédentes, de rappeler les thémes de la théologie
politique. Fin manceuvrier, Ambroise renonce en 384 a user d’une argumenta-
tion sans doute efficace en faveur de sa cause, mais qui risquait de se retourner
imprévisiblement contre elle. Plus tard, en 402, Prudence n’aura pas les mémes
raisons contraignantes qu’Ambroise de s’abstenir, et il ajoutera dans le second
livre de son Contra Symmachum la digression sur la théologie politique et la
providence chrétienne que ’évéque de Milan ne s’était pas risqué a évoquer
dix-huit ans plus tdt. Ainsi le dossier du débat autour de I'autel de la Victoire
nous offre-t-il un bel exemple des possibilités et des risques qu’il y avait, pour les
paiens comme pour les chrétiens, 8 manipuler ’arme du providentialisme.




	Le rôle du providentialisme dans le conflit de 384 sur l'autel de la Victoire

