Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 40 (1983)

Heft: 3

Artikel: (Edipe et les chevaux

Autor: Rudhardt, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-31108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-31108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol.40 1983 Fasc.3

(Edipe et les chevaux

Par Jean Rudhardt, Genéve

Averti du danger qui le menagait, le roi de Thebes Laios voulut faire périr
le fils qu’il avait engendré, dés que celui-ci vit le jour. Selon deux scholies
d’Euripide, ’enfant fut abandonné, placé a I'intérieur d’un coffre, sur la mer ou
il flotta, pour aborder finalement prés de Sicyone!. D’aprés Hygin, la femme de
Polybe le trouva 1a, sur le rivage, un jour qu’elle y était descendue pour laver
son linge2. Plus ancienne, la tradition commune enseigne qu’(Edipe fut ou
devait étre exposé. A ce propos, nous lisons dans quelques textes: «Laios
Pexposa» mais cette formule est elliptique. Nous le voyons chez Diodore qui,
aprés avoir écrit: «il I’exposa», mentionne ensuite des serviteurs chargés
d’accomplir cette besogne. Procédant sans doute & un raccourci de méme na-
ture, I’historien sicilien raconte que ces serviteurs désobéirent et apportérent
Ienfant 4 la femme de Polybe?. Les autres témoignages sont plus explicites. Des
passants le recueillirent, soit qu’ils I’eussent recu des mains des serviteurs api-
toyés4, soit qu’ils l’eussent trouvé, abandonné dans la campagnes. Selon
quelques textes tardifs, ils I'élevérent ou le firent élever dans leur propre famil-
les; d’aprés les autres sources, ils le confiérent a la femme de Polybe qui
Paccepta, parce qu’elle n’avait point de fils.

1 Schol. Eur. Phén. 26. 28. Ces scholies mentionnent plusieurs versions du mythe d’(Edipe, dans
le plus grand désordre et sans nulle critique.

2 Hyg. Fab. 66. En dépit de C. Robert (Oidipus, Berlin 1915, I 70), cette version me parait
tardive. Je partage sur ce point I'opinion énoncée par M. J. Rose, dans son édition d’Hygin. Je
note en passant que, dans la mythologie grecque, ce sont surtout des filles enceintes ou
accompagnées de leur nourrisson, que nous voyons mises dans un coffre et jetées sur la mer
(ordalie?); ce ne sont pas les enfants seuls. Pour eux, le mythe recourt a I’exposition, dans sa
forme la plus usuelle. Quelques exemples: Rhoio, enceinte (Diod. 5, 62; Parthen. Erot. 1;
etc.); Danaé et son fils Persée (Apld. 2, 4, 1; Schol. Ap. Rh. 4, 1091. 1515); Augé et son fils
Téléphe (Paus. 8, 4, 9).

3 Diod. 4, 64.

4 Soph. O.R. 1016-1182. Il se pourrait que cette version soit inventée par Sophocle, pour
préparer la scéne ou I'identité d’(Edipe sera reconnue; cf. infra note 17.

5 Eur. Phén. 24-30; Apld. 3, 5, 7; Nicol. Damasc. FGrHist 90, F. 8; Schol. Eur. Phén. 1760,
d’apres Pisandre; etc.

6 Schol. Hom. Od. 11, 271, d’aprés Androtion.

Klassisch-Philologisches Seminar.
der Universitat Ziirich




132 Jean Rudhardt

C’est le métier de ces personnages que nous considérerons en premier lieu.
Nous avons constaté que Diodore les désigne sous le simple nom de serviteurs
(oikétar). Malalas parle d’un &ypoikog’, mot qui désigne généralement tout
habitant de la campagne, par opposition aux citadins. Les autres auteurs pré-
cisent que ’enfant fut recueilli par des gardiens de troupeaux. La chose n’est
pas surprenante. Un enfant étant exposé hors des régions habitées, ce sont des
gens que leur métier conduit dans ces lieux relativement sauvages qui ont le
plus de chance de le trouver. Ce sont des chasseurs, comme dans le cas d’Atalan-
te®, ou, plus souvent, des patres. Des patres recueillent un enfant exposé aprés
I’avoir découvert, seul dans la campagne et démuni ou miraculeusement nourri
par des animaux, tel est un des thémes fréquents de la mythologie grecque®.

Dans le mythe d’(Edipe, ces conducteurs de troupeaux présentent pour-
tant une particularité. A leur sujet, plusieurs textes ne parlent point de bergers
mais d’éleveurs de chevaux!?. Appelés innopoppoi dans quelques scholies!!, ils
sont désignés ailleurs sous le nom paradoxal d’inmofovkoAol, de bouviers de
chevaux'2. Un scholiaste d’Euripide explique ce nom de la fagon suivante: 10 d¢
Bouvkolot anod tob Emenpov {Pov, ®C TO «To Tpioy it inmol ELoc Kato Pov-
KoA£ovTon 13, ce qui veut dire a peu prés: 'emploi du mot bouvier se comprend
en considération du fait que le cheval est un animal prestigieux, comme c’est le
cas dans un vers d’Homére: «d la maniére des beeufs, ses trois mille chevaux
paissaient dans un pré marécageux». Les mots fovkoAéopar «paitre», en par-
lant de beeufs et PoukoAog «bouvier» se disent donc & propos de chevaux pour
signifier le fait que le cheval et le beeuf appartiennent 4 une catégorie de bétail
supérieure A celle des moutons, des chévres et des porcs; ceux qui s’occupent des
premiers 'emportent en dignité sur ceux qui gardent les seconds. Non sans
quelque moquerie, Théocrite souligne la fierté des bouviers'4. Relevons
qu’Euripide emploie d’abord le mot simple Boukoior pour désigner ceux dont il
précisera ensuite qu’ils sont éleveurs de chevaux!s. Peut-étre faut-il aussi

7 Malalas, cité par C. Robert, Oidipus 1 168. Le nom de ce personnage, Méliboios, indique qu’il
pourrait étre bouvier. Voir infra.

8 Apld. 3,9,2.

9 Quelques exemples: Enfants recueillis par des pitres: Paris (Apld. 3, 12, 5; Hyg. Fab. 91;
Schol. Hom. Il 3, 225); Phéraia (Schol. Théocr. 2, 36; Tzetz. ad Lycophr. 1180); Zétos et
Amphion (Hyg. Fab. 8, peut-étre d’aprés Euripide). Enfants nourris par des animaux, puis
recueillis par des patres: Milétos (Anton. Liber. 30); Lycastos et Parrhasios (Plut. Parall. 36);
Hippothoon (Hyg. Fab. 187); Téléphe, selon certaines versions (Apld. 2, 7, 4; Hyg. Fab. 99);
Eole et Boiotos (Hyg. Fab. 186); Méliteus (Auton. Liber. 13).

10 Il existe un autre cas d’enfants abandonnés, recueillis par des éleveurs de chevaux; celui de
Pélias et de Nélée. Voir infra, note 60.

11 Schol. Hom. Od. 11, 271; Schol. Eur. Phén. 28.

12 Eur. Phén. 28; Schol. Eur. Phén. 24 et 1760, d’aprés Pisandre.

13 Schol. Eur. Phén. 28, citant Hom. 71 20, 221.

14 Théocr. 1, 85sq.; 20, 32-41.

15 Eur. Phén. 25: Boukdhoy, 28: inmoPovkoror




(Edipe et les chevaux 133

prendre dans le sens d’ inmofovkorot le nom Bovkoror qui apparait ailleurs
dans plusieurs récits!6.

Dans I'histoire d’(Edipe, ces sauveteurs jouent un rdle capital mais épiso-
dique et n’ont point de vraie personnalité. Sophocle peut les utiliser librement.
Du serviteur de Laios chargé jadis d’exposer le nourrisson, il fait ensuite un
témoin du meurtre de son maitre, de celui qui remit ’enfant 4 la femme de
Polybe, un messager chargé d’apporter 4 Thébes la nouvelle de la mort du roi
Corinthien. Il agence les événements de telle sorte que les deux personnages, le
Thébain et le Corinthien, se rencontrent finalement en présence d’(Edipe au-
quel, ayant confronté leurs souvenirs, ils font comprendre son identité!”. Telle
est leur fonction dans la tragédie; leur condition n’intéresse pas beaucoup le
dramaturge qui la caractérise seulement d’une maniére allusive. Peut-étre
pourtant les indications qu’il nous fournit méritent-elles de retenir notre atten-
tion?

Le Thébain est un esclave de Laios, dans la maison duquel il fut élevé!s,
Dans la catégorie des esclaves, c’est donc un privilégié; son maitre lui a confié
Jadis la mission délicate que nous savons et Jocaste I’estime!®. Le Corinthien est
un théte??, un homme libre sans doute mais dépourvu de ressources et qui loue
ses services pour accomplir d’humbles tiches; les thétes sont souvent gardiens
de bestiaux2!. Chacun de nos deux personnages est appelé toipnv?2, d’un nom
général s’appliquant a ceux qui font paitre des animaux de n’importe quelle
espéce??, mais le Thébain est responsable d’un troupeau important24 qu’il ra-
méne, I'hiver, dans les cta3pa de Laios?3, tandis que le Corinthien garde un
troupeau plus modeste qui passe la mauvaise saison dans des énmavia?é. Ce
dernier mot qui peut désigner n’importe quel lieu de séjour?’ s’applique notam-
ment & de simples enclos servant de parcs 4 moutons?®. Les ota3ud sont des

16 Apld. 3, 5, 7; Nicol. Damasc. FGrHist 90, F. 8; Zenob. 2, 68.

17 Soph. O.R. 756sqq. 836sqq. 1016—1030. 1038-1053. 1110-1185.

18 Soph. O.R. oixeig, 756; dovAog, 764; au service de Laios, 1042. 1122; élevé a la maison, 1123.

19 Soph. O. R. serviteur fidele, 1117-1118; pris en considération par Jocaste, 763sq.

20 Soph. O.R. 1029.

21 Hom. Od. 14, 2; 17, 20sq. 187. 223sq.

22 Soph. O.R. 1029. 1040.

23 Cf. Hom. Od. 10, 82-85.

24 Soph. O.R. 1135. s irhoiot mowviolg «avec un double troupeau» s’oppose a £vi (nowviep)
«avec un troupeau unique». Ces expressions semblent compliquées, pour signifier simple-
ment que 'un des troupeaux est plus grand que 'autre. Le double troupeau comprend-il des
animaux de deux espéces? — appartenant & deux propriétaires? — répartis en deux groupes?
Quoi qu’il en soit, elles signalent I'inégalité¢ des responsabilités qui incombent aux deux
gardiens.

25 Soph. O.R. 1139.

26 Soph. O.R. 1138.

27 E.g. Aesch. Pers. 870.

28 E.g. Hom. Od. 23, 358.




134 Jean Rudhardt

batiments solidement construits?®, propres a abriter des animaux qui s’y
tiennent debout. Ce sont des étables; ce sont aussi des écuries pour les chevaux,
comme nous le voyons notamment chez Xénophon?®. Or Thébes posséde une
réputation: selon Euripide, elle est la cité des bons chevaux, riche en chevaux3!.
Si cette renommée était présente a 'esprit des spectateurs athéniens, il était
peut-étre évident pour eux que les oto3pa thébains abritaient ces chevaux
fameux. Il se pourrait donc que Sophocle lui-méme se référe au mythe qui
faisait d’ inmogopPot les sauveteurs d’(Edipe32. Mais ne nous attachons pas trop
a cette hypothése. Qu’il nous suffise d’avoir constaté qu’une tradition men-
tionne les éleveurs de chevaux, d’une fagon explicite.

Un tel détail ne retiendrait pas notre attention, si (Edipe n’était pas lui-
méme associé & des chevaux dans une autre circonstance. Il n’est pas surprenant
que Laios se trouve sur un char attelé de chevaux, quand (Edipe le rencontre3?;
pour un roi qui voyage, la chose est naturelle. Notons pourtant que c’est le
passage du char qui provoque le conflit ou le fils doit tuer son pére34. Cette
observation méme ne serait pas significative si une tradition, bien attestée
depuis Euripide, ne nous apprenait pas qu’aprés avoir tué Laios, (Edipe
s’empara de son attelage et le ramena chez Polybe auquel il en fit cadeau?s. Ce
geste n’est pas indifférent. A une époque évidemment tardive mais en reprenant
une tradition indépendante de Sophocle et qui semble accorder & Delphes
moins d’importance que lui, Nicolas Damascéne affirme qu’(Edipe se rendait a
Orchomeéne pour s’y procurer des chevaux, lorsqu’il rencontra Laios3S.

Né 4 Thébes, la cité des beaux chevaux, sauvé par des éleveurs de chevaux,
lui-méme ravisseur des chevaux de Laios, (Edipe, d’aprés la tradition attique,
va mourir dans le d¢éme de Colonos Hippios. Le nom de ce déme pourrait signi-
fier la colline aux chevaux; quoi qu’il en soit, des chevaux y font la fierté des
indigénes?’; selon eux il fut fondé par un héros cavalier, leur éponyme?33. Il est

29 Cf. Hom. 11. 5, 140. 30 Xén. Equit. 4, passim. 31 Eur. Phén. 17. _

32 Le Thébain est aussi appelé potnp (Soph. O.R. 837. 1044. 1048. 1111). L’emploi de ce mot ne
fait pas obstacle a notre hypothése. Chez Euripide, Béoxnua se dit de chevaux (Hipp. 1136),
ainsi que Pookw, chez Homeére (71 20, 223). L'usage de conduire des chevaux dans des
péturages, pendant ’été, et de les ramener dans des écuries pour I'hiver est bien attesté (e.g.
Hom. Il 6, 506-511).

33 Soph. O.R. 800sqq.; Eur. Phén. 39-45. Chez le Pseudo-Apollodore, (Edipe est lui-méme sur
un char quand il rencontre le char de Laios (Apld. 3, 5, 7). Chez Nicolas Damascene, le char
est attelé de mules mais, dans cette version, Laios voyage accompagné de sa femme (FGrHist
90, F. 8).

34 Chez Euripide, nous voyons méme les chevaux de Laios heurter les talons d’CEdipe de leurs
sabots (Eur. Phén. 39-45).

35 Eur. Phén. 32sqq.; Antimachos ap. Schol. Eur. Phén. 44; Pisandre ap. Schol. Eur. Phén. 1760;
cf. Nicol. Damasc. FGrHist 90, F. 8.

36 Nicol. Damasc. 1, 1.

37 Soph. O.C. 709-T11.

38 Soph. 0.C. 59.




(Edipe et les chevaux 135

consacré a Poseidon; ce dieu, appelé Hippios, y créa le premier mors3°. A Colo-
nos, Pausanias verra effectivement un autel de Poseidon Hippios et d’Athéna
Hippia, non loin de plusieurs sanctuaires héroiques parmi lesquels se trouvait
celui d’(Edipe*°.

En bref, il semble que le mythe d’(Edipe ait comporté un théme équestre
ou chevalin dont les documents qui nous sont parvenus conservent seulement
quelques traces?*!. Cela souléve un probléme qui m’embarrasse. Je ne crois pas
qu’un mythe consiste dans la juxtaposition d’un nombre quelconque de motifs
ni que nous puissions en rendre compte en étudiant ces motifs les uns apres les
autres, isolément. Ils s’ordonnent & I'intérieur d’un systéme qui caractérise le
mythe, le définit et dont la considération est indispensable a la compréhension
de chacun des éléments narratifs qui s’y trouvent mis en ceuvre. La chose reste
vraie méme si un tel systéme peut avoir connu des ampleurs inégales ou plu-
sieurs variantes, selon les époques et les lieux. Dans ses grandes lignes, le sys-
téme du mythe d’(Edipe est constitué dés Homeére et dés Hésiode. Dés cette
époque, I'histoire d’(Edipe prend place dans ’ensemble des mythes thébains#2;
elle associe les th¢mes du parricide et de I'inceste43; elle trouve son complément
dans le récit des conflits qui ont opposé entre eux les successeurs du roi4. Or je
ne vois pas comment le théme des chevaux s’inscrit dans ce complexe, ni dans le
complexe plus riche que nous connaissons par les auteurs ultérieurs. Sans pro-
poser nulle reconstruction, nulle exégese, je ferai pourtant quelques remarques
a ce propos.

Peut-étre les chevaux signalent-ils le rang social*® et 'origine thébaine de
I'inconnu auquel sa propre identit¢é demeure longtemps énigmatique? «Les
Travaux et les Jours» nous apprennent que de nombreux héros périrent en
combattant pour les troupeaux d’(Edipe. Je n’ose pas supposer que le mot
uiAa, employé par Hésiode a ce sujet?s, désigne des chevaux. Notons pourtant
que, dans I’épopée, des troupeaux constituent le symbole de la richesse thébai-
ne4’, Nous avons en outre déja constaté que, dés une époque ancienne, la pos-
session de chevaux caractérise la ville de Theébes. Ce trait pourrait établir un lien

39 Soph. O.C. 55. 713-715; cf. Eur. Phén. 1707 et schol.

40 Paus. 1, 30, 4.

41 Ne lions pas les éleveurs de chevaux a Sicyone exclusivement (malgré Schol. Hom. Od. 11,271
et Schol. Eur. Phén. 1760); on ne peut pas distinguer deux versions, sicyonienne et corin-
thienne, cohérentes. Plusieurs épisodes significatifs sont situés tantdt i Sicyone, tantot a
Corinthe. Ex. chevaux de Laios ramenés 4 Polybe (Schol. Eur. Phén. 44. 1760; Nicol. Damasc.
1, 1); coffre abandonné sur la mer (Schol. Eur. Phén. 26. 28).

42 Hom. I 23, 679; Od. 11, 275sq.; Hés. Op. 161sqq.

43 Hom. Od. 11, 273sq.

44 Hés. Op. 161sqq.

45 Hom. Od 11, 671-681.

46 Hés. Op. 163.

47 Tzetz. ad Lycophr. 933.




136 Jean Rudhardt

entre Thébes et Colonos Hippios et contribuer a I’explication du fait que, mou-
rant loin de sa patrie, (Edipe trouve pourtant une sépulture  sa convenance en
Attique. Dans ce cas, I’emploi du méme adjectif pour qualifier la cité ou (Edipe
vit le jour*® et la contrée ou il mourut#® ne serait point fortuit. Il faudrait y voir le
signe d’une cohérence qui nous échappe.

Pouvons-nous aller plus loin?

Nous avons constaté que le bourg de Colonos est consacré & Poseidon3°
auquel le ro1 Thésée se trouve précisément en train de sacrifier, quand on vient
lui annoncer I’arrivée d’(Edipe?!. Il est peu probable qu’une telle circonstance
- soit dépourvue de toute signification. Certes Poseidon semble, 4 premiére vue,
ne pas jouer de role dans I’histoire des Labdacides mais cette histoire se situe
dans le contexte général des mythes thébains ou le dieu trouve sa place. Selon
certaines traditions, la Béotie devrait son nom a Boiotos, un enfant de Posei-
don5?; d’aprés I’Etymologicum Magnum, elle lui serait tout entiére consacrées?;
nous savons du moins qu’il y est honoré en plusieurs lieux34. Thébes elle-méme
est proche de lui. Un de ses plus anciens rois, Ogygos serait fils de Poseidon®?;
Cadmos est I'un de ses descendants, par Agénor3¢. D’aprés Hésiode I' Ebranleur
du sol la posséde’’; Eschyle le compte parmi les protecteurs de la villess, ou il
regoit effectivement un culte’®. De Theébes a Colonos nous pouvons dire, 4 tout
le moins, qu’(Edipe se rend d’un lieu posidonien & un autre lieu posidonien. Ily
a peut-étre plus. On connait un autre cas d’enfants abandonnés, recueillis par
des éleveurs de chevaux: celui de Pélias et de Nélée; or les deux jumeaux étaient
fils de Poseidon®®. L’intervention d’éleveurs de chevaux dans I’histoire d’(Edipe
pourrait donc indiquer qu’il existe, dés sa petite enfance, une étroite relation
entre le dieu Hippios et le fils de Laios. Si la chose est vraie, la venue d’(Edipe et

48 Eur. Phén. 17.

49 Soph. O.C. 668. 711.

50 Soph. O.C. 54sq. 712-715.

51 Soph. O.C. 887-889. 1067-1073. 1158sq. 1492-1495.

52 Schol. Hom. Il 2, 494.

53 Er M. 547, 15sqq.

54 L. R. Farnell, The cults of the Greek states IV 78sq.

55 Tzetz. ad Lycophr. 1206.

56 Schol. Eur. Phén. 5.

57 Hés. Scut. 104.

58 Aesch. Sept. 110. 130-134.

59 1G VII 2645.

60 Apld. 1,9, 8; Schol. Hom. Il. 10, 334; Eustath. ad Hom. Od. 11, 253 = 1681, 51sqq. Dans sa
Tyrd, Sophocle semble avoir adopté une version différente d’aprés laquelle les deux jumeaux
ont été nourris par une jument. L’alternance des versions peut suggérer I'idée d’une équiva-
lence éleveur-jument et soulignerait ainsi 'importance symbolique des éleveurs de chevaux.
Un des jumeaux a été blessé par une jument. Pourrait-on mettre cette blessure en rapport avec
celle ’(Edipe? Dans les deux cas la blessure doit expliquer le nom de I'enfant (Apld.).
D’aprés Euripide, (Edipe, adulte, a été blessé au talon par un cheval (supra note 34).




(Edipe et les chevaux 137

sa mort a Colone, dans le d¢me posidonien, prendrait une signification encore
insoupgonnée.

Le mythe athénien met aussi (Edipe en rapport avec d’autres divinités: les
Euménides. La chose n’est pas surprenante. Enfant maudit, deux fois criminel
malgré lui, chargé d’une abominable souillure, (Edipe est soumis 4 ’action des
Erinyes pendant toute sa vie. Homére le souligne déjas! et d’autres auteurs
insistent sur ce pointé2. On comprend donc que le destin conduise finalement le
malheureux dans le sanctuaire des déesses qui ’ont tourmenté et qu’il s’y pré-
sente en qualité de suppliant, peu avant de mouriré3. C’est prés de 1a qu’il va
disparaitre miraculeusementé4, on ne sait pas exactement oi. On ignore le lieu
précis de sa sépulture, méme si ’on est bien certain qu’il repose en Attique®3.
Ainsi que nous I'avons dit, il posséde un sanctuaire héroique a4 Colonos®%; on
peut en outre voir son monument funébre au coeur de la cité, a ’Aréopage, dans
I'enceinte des Euménides®’.

En Attique, (Edipe se trouve donc associé tout a la fois & Poseidon et aux
déesses redoutables; or deux traditions unissent le dieu Hippios 4 une Erinye.
La premiére est arcadienne®®. Pausanias qui en est le témoin raconte comment
Poseidon s’accoupla 3 Déméter, sous une forme chevaline, pour engendrer une
fille mystérieuse et le cheval Areion; cette Déméter & demi chevaline, précise-t-
il, est appelée Erinye$®. Conservée seulement par des scholies et moins connue,
la seconde version est béotienne; pour cette raison, il n’est peut-étre pas illégi-
time de la prendre en considération dans I’étude du mythe d’(Edipe. Sous la
forme d’un cheval, enseigne-t-elle, Poseidon s’est uni a I’Erinye prés de la source
Tilphousa, dans le territoire d’Haliarte; de cette union, elle congut le cheval
Areion que Poseidon donna au roi du pays, Copreus; celui-ci en fit cadeau a
Héraclés; Héraclés, 3 Adraste’®.

61 Hom. Od. 11, 280.

62 Suscitées par Laios, les Erinyes accablent (Edipe: suscitées par (Edipe, elles accableront ses
fils. Pind. OL 2, 45 (74); Hdt. 4, 149; Eur. Phén. 623. 1019-1042. 1306. 1502-1510, etc.

63 Soph. O.C. 39-45. 84-100. 64 Soph. O.C. 1645-1666.

65 Sépulture en Attique: Soph. O.C. 1518sqq. 1544sqq.; Eur. Phén. 1703sqq. Sophocle donne
des indications que nous ne comprenons plus trés bien sur le lieu dont (Edipe s’approche,
avant de disparaitre (O.C. 1590-1597); elles sont probablement précises. En revanche, il
insiste sur le fait que seul Thésée sait ce qu’il advient d’(Edipe, quand il disparait; Thésée ne
doit révéler la chose a personne (O.C. 1522sqq. 1643-1647. 1657). Il n’est donc pas certain que
les monuments consacrés a (Edipe en Attique aient vraiment passé pour abriter sa dépouille.
C’est peut-étre ce que Pausanias n’a pas compris, quand il cherche & concilier la tradition
homeérique et la tradition athénienne (1, 28, 7 et 30, 4).

66 Paus. 1, 30, 4. 67 Paus. 1,28, 7.

68 C’est M. Ph. Borgeaud qui m’a encouragé a poursuivre mon enquéte dans cette voie ou
j’hésitais & m’engager, ne voyant pas de rapport entre (Edipe et I’Arcadie.

69 Le mythe présente deux versions, d’ailleurs proches 'une de I'autre: celle de Telphousa (Paus.
8, 25, 1-8) et celle de Phigalie (Paus. §, 22, 1-4).

70 Eustath. et Schol. Hom. Il 23, 346sq. Cette tradition serait celle des épopées cycliques (cf.




138 Jean Rudhardt

La version arcadienne identifie ’Erinye & Déméter; or il existe une relation
entre (Edipe et Déméter. L’un des récits qui font mourir (Edipe & Thébes ra-
conte qu’ill n’y recut pourtant pas de sépulture; les habitants de la ville s’y oppo-
sérent; ses amis le transportérent alors dans un autre lieu ou ils voulurent ’ense-
velir mais ils en furent encore chassés; une nuit, finalement, aprés avoir erré a
travers la Béotie, ils I’enterrérent & Etéonos, dans le plus grand secret, sans
savoir exactement ou ils se trouvaient. On découvrit ensuite que la dépouille
d’Edipe reposait a I'intérieur d’un sanctuaire de Déméter. Inquiet, on consulta
I’oracle qui répondit de laisser 13 «le suppliant de la déesse»’!. Le rapport qui
unit (Edipe 4 Déméter, en Béotie, est donc semblable & celui qui 'unit aux
Euménides, en Attique. En Attique méme, il y a peut-étre une alternance entre
Déméter et les Erinyes car Androtion y fait d’(Edipe un suppliant de Déméter
et d’Athéna Hippia’2, dont on connait la présence & Colone, aux cotés de Posei-
don’3. Sophocle d’ailleurs dit lui-méme que les Euménides peuvent étre appe-
Iées de plusieurs noms selon les lieux’4; prées du bois des Euménides, il signale
en outre I'existence d’une colline de Démeéter ou les filles d’(Edipe allérent
chercher de I’eau pour les lustrations que leur pére voulait faire avant de mou-
rir’s.

Voici encore deux bréves observations. Sur le territoire d’Haliarte ou nous
avons vu que Poseidon s’unit a I’Erinye, d’aprés la tradition béotienne, se trouve
le fameux sanctuaire d’Onchestos’¢. On y célébre un rite étrange, en ’honneur
du dieu Hippios. Sans cocher, on y fait courir des chars attelés de jeunes che-
vaux, dont le dressage vient d’étre achevé’’. Est-1l imprudent de dire qu’ils sont
fraichement accoutumés au mors que Poseidon inventa dans le déme de Co-
lone, ainsi que nous I’avons vu? Allié de Polynice, Adraste participa a la guerre
qui opposait les deux fils d’(Edipe. Alors que, dans son camp, tous les chefs
périrent, Adraste seul survécut; son cheval Areion, fils de Poseidon et de I’Eri-

Thébais ft. 4 Allen). Sur I'union Poseidon-Erinye et les rapports entre les traditions béotiennes
et arcadiennes, voir Wiist, RE Suppl. VIII 94-101. Ce texte était déja sous presse lorsque j’ai
pris connaissance du récent article de Lowell Edmunds, The Cults and the Legends of Oedipus,
Harvard Studies in Classical Philology 85 (1981) 221-238 ol nous voyons notamment étudiée
la double relation (Edipe—Erinys, (Edipe—Déméter.

T1 Schol. Soph. O.C. 91, d’aprés les Thébaica de Lysimachos. Chez Homére, (Edipe, identifié,
continue de régner a Thébes (Od. 11, 275sq.). Tombé sur un champ de bataille, il y est I'objet
de cérémonies funébres (Il 23, 679sq.; sur la valeur du mot tagog, cf. Il 23, 619). La chose est
confirmée par Hésiode (fr. 192 Merkelbach: &ni v xndeiav). Il n’en résulte pas nécessaire-
ment que, selon cette tradition, le tombeau d’(Edipe se trouve a Thébes.

72 Schol. Hom. Od. 11, 271.

73 Paus. 1, 30, 4.

74 Soph. O.C. 43.

75 Soph. O.C. 1600sqq.

76 Strab. 9, 412.

77 Hymn. Hom. Apoll. 231sqq.; Hermeés 186sqq.




(Edipe et les chevaux 139

nye, le sauva’8. Fuyant de Thébes, il se rendit 4 Athénes, pour y demander la
protection de Thésée’®. Or, selon certaines traditions, il arriva précisément a
Colone ou il fit offrande de son attelage & Poseidon et & Athéna8%. C’est 12 qu’un
sanctuaire héroique lui est consacré, prés de celui d’(Edipe®!.

Rappelons enfin que les jeux Isthmiques, consacrés 4 Poseidon, se dé-
roulent sur le territoire de Corinthe ou (Edipe a passé son enfance; que Thésée
dont (Edipe sollicite la protection et qui sera le dépositaire de son secret passe
pour un fils du dieu.

Toutes les remarques que nous venons de faire, avec plus ou moins d’assu-
rance suivant les cas, ne nous permettent d’apporter aucun complément sérieux
a ce que nous savons aujourd’hui du mythe d’Edipe. Elles visent seulement a
suggérer quelques éléments d’un contexte ou I’étrange relation que plusieurs
témoignages semblent établir entre (Edipe et les chevaux pourrait devenir
intelligible.

78 Strab. 9, 404; Schol. Eur. Phén. 409; Hyg. Fab. 0.

79 Apld. 3, 7, 1. Mais sur ce point les versions divergent.

80 Paus. 1, 30, 4; Er. M. 474, 30; cf. Paus. 8, 25, 8: Adraste s’enfuit de Thébes avec Areion.
81 Paus. 1, 30, 4.




	Œdipe et les chevaux

