
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 40 (1983)

Heft: 2

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen

Zur Frage einer Molekulartheorie bei Herakleides und Asklepiades

Von Christoph Euchen, Bern

Dass Herakleides der Pontiker eine eigene Theorie vom Aufbau der Materie

aus kleinsten Teilchen entwickelt habe, wird verschiedentlich bezeugt. Bei
Sextus (P.H. 3, 32 Fr. 119b Wehrli) wie auch in der pseudo-galenischen
Philosophiegeschichte (18 Fr. 119a W.) ist zu lesen, dass Herakleides und
Asklepiades von Bithynien als Elementarteile avappoi öyicoi angenommen
hätten. Der Terminus, insbesondere der Ausdruck övappoc;, ist eigenartig und
schwierig zu deuten. Während später der Bischof Dionysios von Alexandrien
behauptete (Fr. 118 W.), Herakleides und Asklepiades hätten mit den öyicoi
lediglich einen neuen Namen für die Atome des Demokrit und Epikur
gebraucht, unterscheidet Sextus die Theorie jener beiden sowohl von der des

Anaxagoras wie von der des Demokrit und Epikur (Adv. phys. 2,318 Fr. 120

W.). Die Teile des Herakleides und Asklepiades seien nicht, wie bei Anaxagoras,

gleichartig mit den Sinnendingen, aber auch nicht unveränderlich wie die
Atome bei Demokrit und Epikur, sondern avopoia und TtaOrytö. Hinzu tritt die
Nachricht bei Stobaios (Eel. 1, 14, 4 Fr. 121 W.), dass Herakleides als
'Elemente' (CTxoixeia) Opaucpaxa, 'Bruchstücke', bestimmt habe. In welchem
Verhältnis diese zu den avappoi öyicoi stehen, ob sie mit ihnen identisch oder deren
Bestandteile sind, lässt sich von hier aus nicht entscheiden.

Diese die Aufmerksamkeit erregenden und doch unbefriedigenden Zeugnisse

über Herakleides werden ergänzt durch genauere Angaben über den ihm
theoretisch nahestehenden Asklepiades1. Besonders wichtig ist dabei eine
Darstellung seiner Theorie bei Caelius Aurelianus (De morb. acut. 1, 14, 105-6),
dem lateinischen Übersetzer des Soranos, der selbst im weiteren Sinne der
Schule des Asklepiades zugehörte.

Die Stelle ist viel erörtert worden2, doch verdient das dabei fraglos
zugrundegelegte Textverständnis in textkritischer und syntaktischer Hinsicht eine Prü-

1 Für Herakleides hat Zeugnisse über Asklepiades schon O. Voss in seiner Fragmentsammlung
De Heraclidis Pontici vita et scriptis (Diss. Rostock 1896) 66f. herangezogen; vgl. weiter W. A.
Heidel, The avappoi öyicoi of Heraclides and Asclepiades, TAPA 40 (1909) 5fL; I. M. Lonie,
The avappoi öyicoi of Heraclides of Pontus, Phronesis 9 (1964) 156ff.; H. B. Gottschalk,
Heraclides ofPontus (Oxford 1980) 37ff.

2 C. G. Gumpert, Asclepiadis Bithyni Fragmenta (Weimar 1794) 58ff.; M. Wellmann, in: F.
Susemihl, Geschichte der griechischen Litteratur in der Alexandrinerzeit II (Leipzig 1892)
431 f.; E. Zeller, Die Philosophie der Griechen III l5 (Leipzig 1923) 571 f.; Heidel, a.O. 14ff.;
Lonie, a.O. 159f.; Gottschalk, a.O. 45ff. 56f.



120 Miszellen

fung. Der Text in der Ausgabe von Drabkin (Chicago 1950) lautet: primordia
namque corporis primo constituerat atomos, [secunda] corpuscula intellectu sensa
sine ulla qualitate solita, atque ex initio comitata, aeternum moventia. quae suo
incursu offensa mutuis ictibus in infinita partium fragmenta solvantur magnitu-
dine atque schemate differentia; quae rursum eundo sibi adiecta vel coniuncta
omniafaciant sensibilia, vim in semet mutationis habentia, aut per magnitudinem
sui, aut per multitudinem, aut per schema, aut per ordinem. nec, inquit, ratione
carere videatur quod nullius faciant qualitatis corpora: aliud enim partes, aliud
universitatem sequetur. argentum denique album est, sed eius affricatio nigra;
caprinum cornu nigrum, sed eius alba serrago. fieri etiam vias ex complexione
corpusculorum intellectu sensas, magnitudine atque schemate differentes, per quas
sucorum ductus solito meatu percurrens, si nullo fuerit impedimento retentus,
sanitas maneat, impeditus vero statione corpusculorum morbos efficiat.

Zunächst werden als Grundbestandteile des Körpers 'Atome' sowie
'Korpuskeln' genannt. Ob man den in der Uberlieferung3 den corpuscula zugeordneten

Ausdruck secunda, wie es sich nun schon seit langem eingebürgert hat,
athetieren und jene somit den atomi gleichsetzen kann, wird später klarer zu
beurteilen sein. Im folgenden werden jedenfalls nur die Korpuskeln näher
charakterisiert: Sie sind allein dem Verstand erkennbar, d.h. unsichtbar, ohne
mit einer der bekannten Qualitäten ausgestattet zu sein, von Anfang an mit
anderen verbunden4 und in dauernder Bewegung. Sie werden beim
Aufeinanderprallen in die unendlich vielen, nach Grösse und Gestalt verschiedenen
Bruchstücke ihrer Teile zersplittert. Den folgenden Relativsatz: quae rursum
etc., hat man allgemein an die zuletzt genannten fragmenta angeschlossen5,
womit sich die Aussage ergibt, dass es diese sind, die durch ihre Verknüpfung
die wahrnehmbaren Gegenstände hervorbringen. Diese Konstruktion ist zwar
rein sprachlich ohne Anstoss, ergibt aber keinen guten Sinn. Weshalb werden
die corpuscula als Bausteine der Welt erwähnt, wenn ihnen dann doch keine
andere Funktion zugewiesen wird, als behebige Formationen noch kleinerer
Teile zu sein, die als eigentliche Elemente gelten? Grammatikalisch ebensogut
mögüch ist der Anschluss von quae rursum etc. als asyndetischer Relativsatz6 an
corpuscula. Das würde bedeuten, dass die Korpuskeln, die beim Zusammen-
stoss zerschmettert werden, 'andererseits' (rursum) bei einer ruhigen Verbindung

(eundo sibi adiecta vel coniuncta) die sinnliche Welt entstehen lassen. Bei
dieser Auffassung tritt ein geschlossener gedanklicher Zusammenhang hervor.
Während die Korpuskeln als die wichtigeren Bausteine dargestellt werden, hat

3 Einziger Überlieferungszeuge ist die editio princeps des Joh. Winter (Guinterus) von Andernach,

Paris 1533.

4 Das comitata ist wiederholt, aber wohl grundlos verdächtigt worden; Wellmann, a.O. 432

schlug commutabilia, Voss, a.O. 66 concitata vor.
5 Gumpert, a.O. 58; Wellmann, a.O. 431f.; Zeller, a.O. 571; Heidel, a.O. 15; Gottschalk, a.O.

46f.
6 Vgl. Leumann-Hofmann-Szantyr, Lateinische Grammatik II (München 1972) 565.



Miszellen 121

doch die Erwähnung der kleineren Fragmente einen guten Sinn, da somit jene
als Zusammensetzungen definiert sind. Die ausgezeichnete Bedeutung der
Korpuskeln als Materieteilchen wird im folgenden bestätigt7: Aus ihrer Verbindung

(complexio) entstehen 'auch' die - ebenfalls noch unsichtbaren - Durchgänge

oder Poren (viae), wobei mit dem etiam gesagt zu sein scheint, dass nicht
nur die Körper im ganzen, sondern auch diese Zwischenräume durch sie gebildet

sind. Schüesslich wird im medizinischen Sinne die Anhäufung von Korpuskeln

- nicht die von Fragmenten - als der für die Entstehung von Krankheiten
entscheidende Vorgang bezeichnet. Entsprechend werden an anderen Stellen
bei Caelius, wo er auf spezielle Krankheitserklärungen des Asklepiades Bezug
nimmt, nur die corpuscula genannt8.

Der Gedanke der Stufung im kleinsten Bereich ist schon am Anfang klar
ausgedrückt, wenn man die überüeferte Lesart beibehält und die alte, allgemein

akzeptierte Athetese von secunda rückgängig macht. Diese kann in
keinem Fall befriedigen, da durch sie die atomi mit den als auflösbar dargestellten
corpuscula gleichgesetzt werden. Wellmann und Zeller beanstandeten - von
dem Text ohne secunda ausgehend - zu Recht den Ausdruck atomi als «unrichtig»

bzw. «ungenau»9. Tatsächlich ist er korrekt, wenn man secunda stehen lässt,
das wohl auch antithetisch zu primo (Z. 1) zu nehmen ist: Damit werden die
atomi den corpuscula als den zweiten, höheren Elementen entgegengestellt und
sinngemäss den fragmenta gleichgesetzt.

In der modernen Forschung hat man den Text in seinem Wert eher abfallig
beurteilt, aber ihn doch überwiegend zur Grundlage der Auffassung gemacht,
dass die Korpuskel des Asklepiades auflösbar sind10. Man verkannte die
Genauigkeit des Berichtes und sah nicht, dass hier klar und bestimmt ein Zwei-
Stufen-Modell im kleinsten Bereich dargestellt ist.

7 Auch der unmittelbar anschliessende Satz: nec, inquit, ratione carere videatur... scheint in
seiner Konstruktion schwierig, da zunächst nicht klar ist, ob corpora Subjekt oder Objekt ist.
Aber wie man die Frage entscheidet, so kann diese Stelle nicht dagegen sprechen, dass die
corpuscula durch ihre Verbindung die Welt konstituieren. Denn in jedem Falle handelt es sich
hier darum - wie auch aus dem weiteren Text hervorgeht -, die Zusammensetzung der
qualitätsbestimmten sinnlichen Wirklichkeit aus qualitätslosen Bestandteilen zu verteidigen.
Dass die Fragmente qualitätslos sind, ist anzunehmen, von den Korpuskeln aber war es

ausdrücklich gesagt (Z. 2f.). - Es ist wohl die elegantere Lösung, corpora als Objekt in dem

prägnanten Sinne von 'sinnlich wahrnehmbare Körper' wie in Zeile 1 zu verstehen und das

Subjekt in der Verbform faciant enthalten sein zu lassen. Das macht eine umständliche
Ergänzung, wie sie Gottschalk, a.O. 46 vorschlägt, überflüssig. Demnach ist zu übersetzen:
«Und es scheine nicht des Grundes zu entbehren, dass sie (die Korpuskeln), obwohl sie ohne
Qualität sind, sinnliche Körper bilden.»

8 Cael. Aur. De morb. acut. I 6. 7. 8. 11; II 163; III 188. 220; De morb. tard. III 65.

9 Wellmann, a.O. 432; Zeller, a.O. 571.
10 Wellmann, a.O. 431 f.; Zeller, a.O. 571; Heidel, a.O. 15; Lonie, a.O. 160; Gottschalk, a.O. 46. -

Nur Gumpert, a.O. 59f. akzeptierte die Teilbarkeit der Korpuskeln nicht. Er glaubte, eine
einfache Atomtheorie, die Asklepiades in gleicher Weise wie Demokrit vertreten habe, sei

unsachgemäss wiedergegeben.



122 Miszellen

Von der Auflösbarkeit der Korpuskeln bei Asklepiades sprechen auch
andere Zeugnisse, die somit bis zu einem gewissen Grade die Darlegung des

Caelius bestätigen11; doch gibt es auch - ähnlich wie bei Herakleides - das

entgegenstehende Urteil, in dem die Korpuskeln des Asklepiades als
umbenannte Atome bezeichnet werden12. Gegenüber einer derart vereinfachenden
Darstellung wird man der memoria difficiüor den Vorzug geben.

Herakleides hat dieselbe Terminologie der avotppoi ct/koi wie Asklepiades,
und die für ihn bezeugten flpauopara entsprechen den bei Caelius genannten
fragmenta. So ist der Schluss gegeben, dass Asklepiades von Herakleides mit
dem besonderen Terminus - bei mögüchen Modifikationen im einzelnen - auch
die Konzeption ganzheitlich zusammengesetzter Mateneteile, von 'Molekülen',
übernommen hat13.

Dabei sei noch eine Vermutung zum schwierigen Ausdruck avappo<;
ausgesprochen. Er ist verschieden gedeutet worden: Als äusserlich ohne Fügung,
d.h. «nicht miteinander verbunden»14; oder ohne innere Fügung, was in
zweifachem Sinne verstanden wurde: 1. als 'zerbrechlich'15 und 2. als 'unzerlegbar'16.

Diese Bedeutung passt freilich nicht auf die zusammengesetzten
Moleküle17. Es bleibt noch eine weitere Bedeutungsmöglichkeit zu erwägen, durch
die eine charakteristische Eigenschaft der Moleküle bezeichnet würde: 'fugenlos'

oder 'nahtlos' im Sinne einer vollkommenen Zusammenfügung der Teile zu
kleinsten Ganzheiten18.

In der Hauptsache zeigt sich jedenfalls klarer konturiert ein bisher wenig
beachtetes Resultat des antiken physikalischen Denkens19.

11 Vgl. Gal De constitut 1,249K xö ävappov xö 'AoKXeniaSou Opauaxöv öv, Ps Gal Intro-
duct 14, 698 K cxoixeta ävOpibaou öyicoi Opauaxoi Kai ixopou

12 Gal De thenaca 14, 250 K; vgl. Gal. De element 1, 416 K, Gal De exper med 24, 6 (p 134

Walzer).
13 Erne entsprechende Auffassung ist schon von Lome, a O. 156ff und Gottschalk, a O 37ff

entwickelt worden. Sie erhält durch die vorgetragene Interpretation der Caelius-Stelle noch
stärkeres Gewicht

14 Wellmann, a O 432, 81 und Zeller, a O 571,4
15 Heidel, a.O 19ff, Lome, a O 157

16 So vor allem Gottschalk, a.O 38ff Er beruft sich (38,6, vgl auch 42 mit dem Zitat 'fugenlos')
auf Wehrh, Kommentar zu Her Pont2 (Basel 1969) 101, doch ist dieser m der vorhegenden
Frage widersprüchlich. Mit dem Ausdruck 'fugenlos' sieht er zunächst gegeben, dass sich die
öyKoi nicht weiter zerlegen lassen, stellt aber kurz darauf fest, dass mit 'Fugenlosigkeit' die
'Zerstörbarkeit der Form' vereinbar sei.

17 Gottschalk, der dem Herakleides ja die Molekulartheone zuschreibt, gelangt so zu dem
unannehmbaren Schluss, jenem den fur ihn überlieferten Terminus ävappot öyKot abzusprechen

(a O 54) und den Begriff des üvappov auf die Bruchstucke, die Opaucrpaxa zu beziehen
18 Wehrh, a.O 101 hat diese Möglichkeit der Interpretation schon angedeutet, vgl oben

Anm 16

19 S Sambursky, Das physikalische Weltbild derAntike (Zurich 1965), geht auf das Problem einer
Molekulartheone mcht em, vgl. auch die zurückhaltende Stellungnahme zu Herakleides in
dieser Frage bei W K C Guthne, A History of Greek Philosophy V (Cambndge 1978) 486f



Miszellen 123

Die Hörner des Achelous (Ov. Epist. 9,139 und Met. 9,98)

Von JosefDelz, Basel

Deianeira erinnert Hercules an seine Kämpfe mit Achelous und Nessus:

Epist. 9, 137ff.

me quoque cum multis, sed me sine crimine amasti;
ne pigeat, pugnae bis tibi causafui:

cornuaflens legit ripis Achelous in udis

truncaque limosa tempora mersit aqua;
semivir occubuit in letifero Eueno

Nessus, et infecit sanguis equinus aquas.
In seiner quellenkritischen Behandlung der Stelle schreibt H. Jacobson (Ovid's
Heroides, Princeton 1974,236), dass diese Version, in der Achelous beide Hörner

verliere, nur noch einmal bei Ovid selbst, Am. 3,6, 35ff., und vielleicht bei
Statius, Theb. 7,416f., bezeugt sei und dass ferner in keiner anderen der zahlreichen

literarischen Erwähnungen der Sage Achelous sein abgebrochenes Horn
auflese. Jacobson lässt die Frage, ob Ovid selbst die Neuerung vorgenommen
habe oder ob er sie einem uns verlorenen Autor verdanke, offen.

Was den Plural cornua betrifft, wäre noch Ov. Epist. 16,267 anzuführen: ut
ferus Alcides Acheloia cornua fregit, / dum petit amplexus, Deianira, tuos. Es

handelt sich hier aber so wenig um eine andere Version wie Am. 3,6,35f. cornua
si tua nunc ubi sint, Acheloe, requiram, / Herculis irata fracta querere manu,
sondern offensichtlich nur um metrische Bequemlichkeit. Man wird also in
Epist. 9, 139 den Plural cornua ebenso beurteilen - mit cornu wäre der Vers zu
schwerfällig geworden -, und dasselbe gilt für ripis. Stat. Theb. 7,416f. (in einer
langen Reihe von omina) Acheloon utroque / deformem cornu vagus infamabat
Acarnan spricht nicht gegen diese Erklärung; denn das ist eine Erfindung des

Dichters, mit der, wie die Schoüen erklären, der Tod beider Oedipussöhne
angedeutet werden soll, infamabat ist prägnant: schon der Verlust des einen
Horns war eine infamia.

Der zweite Anstoss Jacobsons jedoch ist ernster zu nehmen. Dass Ovid die
seltsame Version des sein Horn oder seine Hörner auflesenden Achelous einer
uns unbekannten Quelle entnommen hat, ist unwahrscheinlich. Er hat sie aber
m. E. auch nicht selbst erfunden, sondern geschrieben

cornuaflens sedit ripis Achelous in udis

truncaque limosa tempora mersit aqua,
cornuaflens 'um seine Hörner weinend', d.h. um den Verlust des Horns. Man
vergleiche etwa Catull. 96, 4 (Mus. Helv. 34, 1977, 76); Hör. Carm. 1, 25, 9f.
moechos anus arrogantes / flebis 'über das Ausbleiben (oder: 'den Verlust') der
hochmütig gewordenen Buhlen' (D. R. Shackleton Bailey, Profile of Horace,



124 Miszellen

London 1982,90); Stat. Ach. 1,241 sperata diuplorant conubia Nymphae. Auch
Orpheus sitzt, nach dem endgültigen Verlust seiner Gattin, verzweifelt am Ufer
(des Unterweltsstroms), Ov. Met. 10,74f. septem tarnen ille diebus / squalidus in
ripa Cereris sine munere sedit.

In den Metamorphosen lässt Ovid Achelous seine Niederlage selbst erzählen,

8,879 - 9,88, wobei der schmachvolle Verlust des Homes stark herausgearbeitet

ist. Immerhin, so schlimm wie Nessus, dessen Geschichte anschliessend
erzählt wird, ist es ihm nicht ergangen (9,98ff.):

Hunc tarnen ablati domuit iactura decoris,
cetera sospes habet; capitis quoquefronde saligna
aut superimposita celatur harundine damnum;
at te, Nesseferox, eiusdem virginis ardor
perdiderat volucri traiectum terga sagitta.

hunc... domuit iactura ergibt keinen richtigen Gegensatz zu at te... ardor perdiderat.

D. R. Shackleton Bailey empfiehlt Marklands Konjektur huic doluit
(Phoenix 35,1981, 333), obwohl die Konstruktion keine Parallele bei Ovid hat.
Achelous hat quasi eine capitis deminutio erlitten - in gewissem Sinne auch eine

Metamorphose -, freilich nicht eine maxima wie Nessus:
Hunc tarnen ablati minuit iactura decoris.

Silius erfindet, vielleicht in Abhängigkeit von unserer Stelle, dass am Tor des

Tempels von Gades die Taten des Hercules dargestellt seien, darunter (3, 42)
Centauri frontemque minor nunc amnis Acarnan. minuere und die Komposita
comminuere, imminuere stehen oft für eine körperliche oder seelische 'Verkürzung',

Beeinträchtigung, wobei eine Trennung zwischen beiden Bereichen nicht
immer möglich ist. Man vergleiche etwa Cic. Off. 2, 40 quem (Viriathum) C.

Laelius fregit et comminuit ferocitatemque eius repressed', Liv. 21, 52, 2

consul alter, equestri proelio una et vulnere suo [et] minutus trahi rem malebat',
Hör. Carm. 2,16,30 longa Tithonum minuit senectus (vom Alter auch Sen. Epist.
26, 4 minui et deperire et liquescere)', rein körperlich Sen. Epist. 9, 4 si Uli

(sapienti) manum aut morbus aut hostis exciderit..., reliquiae Uli suae satisfacient
et erit imminuto corpore tarn laetus quam integro fuit\ rein seelisch Ov. Epist. 3,
133f. sis licet immitis matrisque ferocior undis, / ut taceam, lacrimis comminuere
meis; Sen. Dial. 12, 5, 4 neminem adversa fortuna comminuit nisi quem secunda

decepit. domuit könnte eine Glosse sein; oder minuit wurde durch Haplographie
verkürzt und der unverständliche Rest scheinbar passend zu domuit ergänzt.



Miszellen 125

The Oaths of the Delian League

By Richard I. Winton, Sheffield

In his article "The True Nature of the 'Delian League' 478-461 B.C."
(AJAH 5, 1980, 64-96), Noel D. Robertson argues, inter alia, that the oath-
taking reported in Ath. Pol. 23, 5 and Plutarch, Aristides 25, 1 is likely to be an
'invention' (71). In an appended note (89 n. 43), Robertson remarks: "We can
take it that the story was inspired in part by Hdt. 1, 165, 2-3, where the
Phocaeans repudiate Persian rule while sinking a bloom of iron in the sea; for
although a symbol ofperpetuity might have been in place at the founding of the
Delian League all our evidence goes to show that this picturesque gesture
was uniquely associated with the Phocaean resolve."

This overlooks a passage (noted by Kamerbeek ad Sophocles, Antigone
264) in a fragment of Diodorus, Book ix concerning the three maxims that
Chilon inscribed at Delphi - "Know thyself'; "Nothing overmuch"; and "A
pledge, and ruin is nigh". Commenting on each in turn, Diodorus writes of the
second (9,10, 3; Teubner text, Loeb tr.): to 8e Mq8fcv ayav psxpia^Etv ev rcäcn

Kai pq8£ jtEpi evö^ kbv av9ptortiv(ov xe^eicdc; 5iopi^scr9ai, dx; 'EjuSdpvioi.
outoi yap rcapa xöv ASpiav oIkoövxe? Kai xpö<; aM,qtanx; SiacpspöpEVoi, p68-

poix; Siamipoix; Kaxanovxicravxec; ev pea® x® nE^dyei Suopoaavxo pq ansias-
a9ai xqv jrpot; d>AqXou<; £%9pav TtpoxEpov sax; av ouxoi 9Eppoi av£V£x9röaiv.
oux® 8e CTKLqpäx; öpöaavxEi; Kai xö Mq8ev ayav ouk enivoqaavxEt; baxepov
ujtö xciiv 7tpaypdxcov dvayKa^öpEVoi 8iEA.6aavxo xqv Ex9pav, sdaavxEc; xovx;
püSpou^ v|/uxpoö? ev xä) ßo9ä). "Likewise, the maxim 'Nothing overmuch'
exhorts us to observe due measure in all things and not to make an irrevocable
decision about any human affairs, as the Epidamnians once did. This people,
who dwelt on the shores of the Adriatic, once quarrelled among themselves, and
casting red-hot masses of iron right into the sea they swore an oath that they
would never make up their mutual enmity until the masses of iron should be

brought up hot out of the sea. And although they had sworn so severe an oath
and had taken no thought of the admonition 'Nothing overmuch', later under
the compulsion of circumstances they put an end to their enmity, leaving the
masses of iron to lie cold in the depths of the sea."

This passage seems to me to provide indirect support not merely for the
historicity of the Delian League oaths but also for the traditional view that the

sinking of iron symbolized their permanence, a view recently challenged by
Howard Jacobson, "The Oath of the Delian League", Philologus 119 (1975)
256-258.


	Miszellen

