Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 40 (1983)
Heft: 2
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen

Zur Frage einer Molekulartheorie bei Herakleides und Asklepiades

Von Christoph Eucken, Bern

Dass Herakleides der Pontiker eine eigene Theorie vom Aufbau der Mate-
rie aus kleinsten Teilchen entwickelt habe, wird verschiedentlich bezeugt. Bei
Sextus (P.H. 3, 32 = Fr. 119b Wehrli) wie auch in der pseudo-galenischen
Philosophiegeschichte (18 = Fr. 119a W.) ist zu lesen, dass Herakleides und
Asklepiades von Bithynien als Elementarteile Gvapupor 0ykolr angenommen
hitten. Der Terminus, insbesondere der Ausdruck &vappog, ist eigenartig und
schwierig zu deuten. Wihrend spéter der Bischof Dionysios von Alexandrien
behauptete (Fr. 118 W.), Herakleides und Asklepiades hitten mit den dykot
lediglich einen neuen Namen fiir die Atome des Demokrit und Epikur ge-
braucht, unterscheidet Sextus die Theorie jener beiden sowohl von der des
Anaxagoras wie von der des Demokrit und Epikur (Adv. phys. 2,318 = Fr. 120
W.). Die Teile des Herakleides und Asklepiades seien nicht, wie bei Anaxago-
ras, gleichartig mit den Sinnendingen, aber auch nicht unverdnderlich wie die
Atome bei Demokrit und Epikur, sondern avopota und nadnra. Hinzu tritt die
Nachricht bei Stobaios (Ecl. 1, 14, 4 = Fr. 121 W.), dass Herakleides als ‘Ele-
mente’ (oTorygia) Ipavopata, ‘Bruchstiicke’, bestimmt habe. In welchem Ver-
haltnis diese zu den Gvappot Oykotstehen, ob sie mit ihnen identisch oder deren
Bestandteile sind, lisst sich von hier aus nicht entscheiden.

Diese die Aufmerksamkeit erregenden und doch unbefriedigenden Zeug-
nisse iiber Herakleides werden ergidnzt durch genauere Angaben iiber den ihm
theoretisch nahestehenden Asklepiades!. Besonders wichtig ist dabei eine Dar-
stellung seiner Theorie bei Caelius Aurelianus (De morb. acut. 1, 14, 105-6),
dem lateinischen Ubersetzer des Soranos, der selbst im weiteren Sinne der
Schule des Asklepiades zugehorte.

Die Stelle ist viel erortert worden?, doch verdient das dabei fraglos zugrun-
degelegte Textverstindnis in textkritischer und syntaktischer Hinsicht eine Prii-

1 Fiir Herakleides hat Zeugnisse iiber Asklepiades schon O. Voss in seiner Fragmentsammlung
De Heraclidis Pontici vita et scriptis (Diss. Rostock 1896) 66f. herangezogen; vgl. weiter W. A,
Heidel, The avappor 6yxor of Heraclides and Asclepiades, TAPA 40 (1909) 5fF.; I. M. Lonie,
The avoppor dyxor of Heraclides of Pontus, Phronesis 9 (1964) 156ff.; H. B. Gottschalk,
Heraclides of Pontus (Oxford 1980) 371f.

2 C. G. Gumpert, Asclepiadis Bithyni Fragmenta (Weimar 1794) 58ff.; M. Wellmann, in: F.
Susemihl, Geschichte der griechischen Litteratur in der Alexandrinerzeit 11 (Leipzig 1892)
431f.; E. Zeller, Die Philosophie der Griechen 111 15 (Leipzig 1923) 571f.; Heidel, a.O. 14fT.;
Lonie, a.0. 159f.; Gottschalk, a.0. 45fF. 56f.




120 Miszellen

fung. Der Text in der Ausgabe von Drabkin (Chicago 1950) lautet: primordia
namgque corporis primo constituerat atomos, [secunda) corpuscula intellectu sensa
sine ulla qualitate solita, atque ex initio comitata, aeternum moventia. quae suo
incursu offensa mutuis ictibus in infinita partium fragmenta solvantur magnitu-
dine atque schemate differentia; quae rursum eundo sibi adiecta vel coniuncta
omnia faciant sensibilia, vim in semet mutationis habentia, aut per magnitudinem
sui, aut per multitudinem, aut per schema, aut per ordinem. nec, inquit, ratione
carere videatur quod nullius faciant qualitatis corpora: aliud enim partes, aliud
universitatem sequetur. argentum denique album est, sed eius affricatio nigra;
caprinum cornu nigrum, sed eius alba serrago. fieri etiam vias ex complexione
corpusculorum intellectu sensas, magnitudine atque schemate differentes, per quas
sucorum ductus solito meatu percurrens, si nullo fuerit impedimento retentus,
sanitas maneat, impeditus vero statione corpusculorum morbos efficiat.

Zunichst werden als Grundbestandteile des Korpers ‘Atome’ sowie ‘Kor-
puskeln’ genannt. Ob man den in der Uberlieferung? den corpuscula zugeord-
neten Ausdruck secunda, wie es sich nun schon seit langem eingebiirgert hat,
. athetieren und jene somit den atomi gleichsetzen kann, wird spiter klarer zu
beurteilen sein. Im folgenden werden jedenfalls nur die Korpuskeln ndher
charakterisiert: Sie sind allein dem Verstand erkennbar, d.h. unsichtbar, ohne
mit einer der bekannten Qualitdten ausgestattet zu sein, von Anfang an mit
anderen verbunden* und in dauernder Bewegung. Sie werden beim Aufeinan-
derprallen in die unendlich vielen, nach Grosse und Gestalt verschiedenen
Bruchstiicke ihrer Teile zersplittert. Den folgenden Relativsatz: quae rursum
etc., hat man allgemein an die zuletzt genannten fragmenta angeschlossen’,
womit sich die Aussage ergibt, dass es diese sind, die durch ihre Verkniipfung
die wahrnehmbaren Gegenstinde hervorbringen. Diese Konstruktion ist zwar
rein sprachlich ohne Anstoss, ergibt aber keinen guten Sinn. Weshalb werden
die corpuscula als Bausteine der Welt erwidhnt, wenn ihnen dann doch keine
andere Funktion zugewiesen wird, als beliebige Formationen noch kleinerer
Teile zu sein, die als eigentliche Elemente gelten? Grammatikalisch ebensogut
moglich ist der Anschluss von quae rursum etc. als asyndetischer Relativsatz® an
corpuscula. Das wiirde bedeuten, dass die Korpuskeln, die beim Zusammen-
stoss zerschmettert werden, ‘andererseits’ (rursum) bei einer ruhigen Verbin-
dung (eundo sibi adiecta vel coniuncta) die sinnliche Welt entstehen lassen. Bei
dieser Auffassung tritt ein geschlossener gedanklicher Zusammenhang hervor.
Wihrend die Korpuskeln als die wichtigeren Bausteine dargestellt werden, hat

3 Einziger Uberlieferungszeuge ist die editio princeps des Joh. Winter (Guinterus) von Ander-
nach, Paris 1533.

4 Das comitata ist wiederholt, aber wohl grundlos verdichtigt worden; Wellmann, a.0. 432
schlug commutabilia, Voss, a.0. 66 concitata vor.

5 Gumpert, a.0. 58; Wellmann, a.0. 431f.; Zeller, a.0. 571; Heidel, a.0. 15; Gottschalk, a.O.
46f.

6 Vgl. Leumann-Hofmann-Szantyr, Lateinische Grammatik 11 (Miinchen 1972) 565.




Miszellen 121

doch die Erwdhnung der kleineren Fragmente einen guten Sinn, da somit jene
als Zusammensetzungen definiert sind. Die ausgezeichnete Bedeutung der Kor-
puskeln als Materieteilchen wird im folgenden bestitigt’: Aus ihrer Verbin-
dung (complexio) entstehen ‘auch’ die — ebenfalls noch unsichtbaren — Durch-
giange oder Poren (viae), wobei mit dem etiam gesagt zu sein scheint, dass nicht
nur die Kérper im ganzen, sondern auch diese Zwischenrdume durch sie gebil-
det sind. Schliesslich wird im medizinischen Sinne die Anhdufung von Korpus-
keln — nicht die von Fragmenten — als der fiir die Entstehung von Krankheiten
entscheidende Vorgang bezeichnet. Entsprechend werden an anderen Stellen
bei Caelius, wo er auf spezielle Krankheitserklarungen des Asklepiades Bezug
nimmt, nur die corpuscula genannt®.

Der Gedanke der Stufung im kleinsten Bereich ist schon am Anfang klar
ausgedriickt, wenn man die iiberlieferte Lesart beibehélt und die alte, allge-
mein akzeptierte Athetese von secunda riickgidngig macht. Diese kann in kei-
nem Fall befriedigen, da durch sie die atomi mit den als auflosbar dargestellten
corpuscula gleichgesetzt werden. Wellmann und Zeller beanstandeten — von
dem Text ohne secunda ausgehend — zu Recht den Ausdruck atomi als «unrich-
tign bzw. «ungenau»’. Tatsdchlich ist er korrekt, wenn man secunda stehen lisst,
das wohl auch antithetisch zu primo (Z. 1) zu nehmen ist: Damit werden die
atomi den corpuscula als den zweiten, hoheren Elementen entgegengestellt und
sinngemaiss den fragmenta gleichgesetzt.

In der modernen Forschung hat man den Text in seinem Wert eher abfillig
beurteilt, aber ihn doch iiberwiegend zur Grundlage der Auffassung gemacht,
dass die Korpuskel des Asklepiades auflosbar sind!®. Man verkannte die Ge-
nauigkeit des Berichtes und sah nicht, dass hier klar und bestimmt ein Zwei-
Stufen-Modell im kleinsten Bereich dargestellt ist.

7 Auch der unmittelbar anschliessende Satz: nec, inquit, ratione carere videatur ... scheint in
seiner Konstruktion schwierig, da zunichst nicht klar ist, ob corpora Subjekt oder Objekt ist.
Aber wie man die Frage entscheidet, so kann diese Stelle nicht dagegen sprechen, dass die
corpuscula durch ihre Verbindung die Welt konstituieren. Denn in jedem Falle handelt es sich
hier darum - wie auch aus dem weiteren Text hervorgeht —, die Zusammensetzung der
qualititsbestimmten sinnlichen Wirklichkeit aus qualititslosen Bestandteilen zu verteidigen.
Dass die Fragmente qualititslos sind, ist anzunehmen, von den Korpuskeln aber war es
ausdriicklich gesagt (Z. 2f.). — Es ist wohl die elegantere Losung, corpora als Objekt in dem
prignanten Sinne von ‘sinnlich wahrnehmbare Korper® wie in Zeile 1 zu verstehen und das
Subjekt in der Verbform faciant enthalten sein zu lassen. Das macht eine umstindliche
Erginzung, wie sie Gottschalk, a.0. 46 vorschligt, iiberfliissig. Demnach ist zu {ibersetzen:

«Und es scheine nicht des Grundes zu entbehren, dass sie (die Korpuskeln), obwohl sie ohne

Qualitit sind, sinnliche Korper bilden.»

Cael. Aur. De morb. acut. 16.7. 8. 11; 11 163; 111 188. 220; De morb. tard. 111 65.

9 Wellmann, a.O. 432; Zeller, a.0. 571.

10 Wellmann, a.0. 431f.; Zeller, a.0. 571; Heidel, a.0. 15; Lonie, a.0. 160; Gottschalk, a.0. 46. —
Nur Gumpert, a.0. 59f. akzeptierte die Teilbarkeit der Korpuskeln nicht. Er glaubte, eine
einfache Atomtheorie, die Asklepiades in gleicher Weise wie Demokrit vertreten habe, sei
unsachgemiss wiedergegeben.

(=]




122 Miszellen

Von der Auflosbarkeit der Korpuskeln bei Asklepiades sprechen auch an-
dere Zeugnisse, die somit bis zu einem gewissen Grade die Darlegung des
Caelius bestitigen!!; doch gibt es auch — dhnlich wie bei Herakleides — das
entgegenstehende Urteil, in dem die Korpuskeln des Asklepiades als umbe-
nannte Atome bezeichnet werden!?. Gegeniiber einer derart vereinfachenden
Darstellung wird man der memoria difficilior den Vorzug geben.

Herakleides hat dieselbe Terminologie der avappot 6ykoi wie Asklepiades,
und die fiir ihn bezeugten $pavopata entsprechen den bei Caelius genannten
fragmenta. So ist der Schluss gegeben, dass Asklepiades von Herakleides mit
dem besonderen Terminus — bei moglichen Modifikationen im einzelnen — auch
die Konzeption ganzheitlich zusammengesetzter Matericteile, von ‘Molekiilen’,
iibernommen hat!3. '

Dabei sei noch eine Vermutung zum schwierigen Ausdruck dvappog aus-
gesprochen. Er ist verschieden gedeutet worden: Als dusserlich ohne Fiigung,
d.h. «nicht miteinander verbunden»!4; oder ohne innere Fiigung, was in zwei-
fachem Sinne verstanden wurde: 1. als ‘zerbrechlich’’® und 2. als ‘unzerleg-
bar’16, Diese Bedeutung passt freilich nicht auf die zusammengesetzten Mole-
kiile!?. Es bleibt noch eine weitere Bedeutungsmoglichkeit zu erwigen, durch
die eine charakteristische Eigenschaft der Molekiile bezeichnet wiirde: ‘fugen-
los’ oder ‘nahtlos’ im Sinne einer vollkommenen Zusammenfiigung der Teile zu
kleinsten Ganzheiten!8. :

In der Hauptsache zeigt sich jedenfalls klarer konturiert ein bisher wenig
beachtetes Resultat des antiken physikalischen Denkens!®.

11 Vgl. Gal. De constitut. 1, 249 K: 10 avappov 10 ‘Ackiemadov 3pavotov Ov; Ps. Gal. Intro-
duct. 14, 698 K: otoyygia av3ponov dyxol Ipavstoi kai nopot.

12 Gal. De theriaca 14, 250 K; vgl. Gal. De element. 1, 416 K; Gal. De exper. med. 24, 6 (p. 134
Walzer).

13 Eine entsprechende Auffassung ist schon von Lonie, a.0. 156ff. und Gottschalk, a.O. 37ff.
entwickelt worden. Sie erhilt durch die vorgetragene Interpretation der Caelius-Stelle noch
stiarkeres Gewicht.

14 Wellmann, a.0. 432, 81 und Zeller, a.0. 571, 4.

15 Heidel, a.0. 19ff.; Lonie, a.0. 157.

16 So vor allem Gottschalk, a.O. 38ff. Er beruft sich (38,6; vgl. auch 42 mit dem Zitat ‘fugenlos’)
auf Wehrli, Kommentar zu Her. Pont.2 (Basel 1969) 101; doch ist dieser in der vorliegenden
Frage widerspriichlich. Mit dem Ausdruck ‘fugenlos’ siecht er zunéchst gegeben, dass sich die
Oyxou nicht weiter zerlegen lassen, stellt aber kurz darauf fest, dass mit ‘Fugenlosigkeit’ die
‘Zerstorbarkeit der Form’ vereinbar sei.

17 Gottschalk, der dem Herakleides ja die Molekulartheorie zuschreibt, gelangt so zu dem
unannehmbaren Schluss, jenem den fiir ihn Giberlieferten Terminus Gvappot dykot abzuspre-
chen (a.0. 54) und den Begriff des Gvappov auf die Bruchstiicke, die $pavopata zu beziehen.

18 Wehrli, a.0. 101 hat diese Moglichkeit der Interpretation schon angedeutet; vgl. oben
Anm. 16.

19 S.Sambursky, Das physikalische Weltbild der Antike (Ziirich 1965), geht auf das Problem einer
Molekulartheorie nicht ein; vgl. auch die zuriickhaltende Stellungnahme zu Herakleides in
dieser Frage bei W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy V (Cambridge 1978) 486f.




Miszellen 123

Die Horner des Achelous (Ov. Epist. 9, 139 und Met. 9, 98)

Von Josef Delz, Basel

Deianeira erinnert Hercules an seine Kdampfe mit Achelous und Nessus:
Epist. 9, 1371f.
me quoque cum multis, sed me sine crimine amasti;
ne pigeat, pugnae bis tibi causa fui:
cornua flens legit ripis Achelous in udis
truncaque limosa tempora mersit aqua,
semivir occubuit in letifero Eueno
Nessus, et infecit sanguis equinus aquas.
In seiner quellenkritischen Behandlung der Stelle schreibt H. Jacobson (Ovid’s
Heroides, Princeton 1974, 236), dass diese Version, in der Achelous beide Hor-
ner verliere, nur noch einmal bei Ovid selbst, Am. 3, 6, 35f., und vielleicht bei
Statius, Theb. 7, 416f., bezeugt sei und dass ferner in keiner anderen der zahlrei-
chen literarischen Erwihnungen der Sage Achelous sein abgebrochenes Horn
auflese. Jacobson lisst die Frage, ob Ovid selbst die Neuerung vorgenommen
 habe oder ob er sie einem uns verlorenen Autor verdanke, offen.

Was den Plural cornua betrifft, wire noch Ov. Epist. 16,267 anzufiihren: ut
ferus Alcides Acheloia cornua fregit, / dum petit amplexus, Deianira, tuos. Es
handelt sich hier aber so wenig um eine andere Version wie Am. 3, 6, 35f. cornua
si tua nunc ubi sint, Acheloe, requiram, / Herculis irata fracta querere manu,
sondern offensichtlich nur um metrische Bequemlichkeit. Man wird also in
Epist. 9, 139 den Plural cornua ebenso beurteilen — mit cornu wire der Vers zu
schwerfillig geworden —, und dasselbe gilt fiir ripis. Stat. Theb. 7, 416f. (in einer
langen Reihe von omina) Acheloon utroque / deformem cornu vagus infamabat
Acarnan spricht nicht gegen diese Erklirung; denn das ist eine Erfindung des
Dichters, mit der, wie die Scholien erkldren, der Tod beider Oedipussohne
angedeutet werden soll. infamabat ist prignant: schon der Verlust des einen
Horns war eine infamia.

Der zweite Anstoss Jacobsons jedoch ist ernster zu nehmen. Dass Ovid die
seltsame Version des sein Horn oder seine Horner auflesenden Achelous einer
uns unbekannten Quelle entnommen hat, ist unwahrscheinlich. Er hat sie aber
m. E. auch nicht selbst erfunden, sondern geschrieben

cornua flens sedit ripis Achelous in udis
truncaque limosa tempora mersit aqua.
cornua flens ‘um seine Horner weinend’, d.h. um den Verlust des Horns. Man
vergleiche etwa Catull. 96, 4 (Mus. Helv. 34, 1977, 76); Hor. Carm. 1, 25, 9f.
moechos anus arrogantes / flebis ‘iiber das Ausbleiben (oder: ‘den Verlust’) der
hochmiitig gewordenen Buhlen’ (D. R. Shackleton Bailey, Profile of Horace,




124 Miszellen

London 1982, 90); Stat. Ach. 1, 241 sperata diu plorant conubia Nymphae. Auch
Orpheus sitzt, nach dem endgiiltigen Verlust seiner Gattin, verzweifelt am Ufer
(des Unterweltsstroms), Ov. Met. 10, 74f. septem tamen ille diebus / squalidus in
ripa Cereris sine munere sedit.

In den Metamorphosen ldsst Ovid Achelous seine Niederlage selbst erzdh-
len, 8,879 -9, 88, wobei der schmachvolle Verlust des Hornes stark herausgear-
beitet ist. Immerhin, so schlimm wie Nessus, dessen Geschichte anschliessend
erzdhlt wird, ist es ihm nicht ergangen (9, 98f1.):

Hunc tamen ablati domuit iactura decoris,

cetera sospes habet; capitis quoque fronde saligna

aut superimposita celatur harundine damnum;

at te, Nesse ferox, eiusdem virginis ardor

perdiderat volucri traiectum terga sagitta.
hunc ... domuit iactura ergibt keinen richtigen Gegensatz zu at te ... ardor perdi-
derat. D. R. Shackleton Bailey empfiehlt Marklands Konjektur huic ... doluit
(Phoenix 35, 1981, 333), obwohl die Konstruktion keine Parallele bei Ovid hat.
Achelous hat quasi eine capitis deminutio erlitten — in gewissem Sinne auch eine
Metamorphose —, freilich nicht eine maxima wie Nessus:

Hunc tamen ablati minuit iactura decoris.
Silius erfindet, vielleicht in Abhingigkeit von unserer Stelle, dass am Tor des
Tempels von Gades die Taten des Hercules dargestellt seien, darunter (3, 42)
. Centauri frontemque minor nunc amnis Acarnan. minuere und die Komposita
comminuere, imminuere stehen oft fiir eine korperliche oder seelische ‘Verkiir-
zung’, Beeintrachtigung, wobei eine Trennung zwischen beiden Bereichen nicht
immer moglich ist. Man vergleiche etwa Cic. Off. 2, 40 quem (Viriathum) C.
Laelius ... fregit et comminuit ferocitatemque eius ... represseit; Liv. 21, 52, 2
consul alter, equestri proelio una et vulnere suo [et] minutus trahi rem malebat,
Hor. Carm. 2, 16, 30 longa Tithonum minuit senectus (vom Alter auch Sen. Epist.
26, 4 minui et deperire et ... liquescere); rein korperlich Sen. Epist. 9, 4 si illi
(sapienti) manum aut morbus aut hostis exciderit ..., reliquiae illi suae satisfacient
et erit imminuto corpore tam laetus quam integro fuit; rein seelisch Ov. Epist. 3,
133f. sis licet immitis matrisque ferocior undis, / ut taceam, lacrimis comminuere
meis; Sen. Dial. 12, 5, 4 neminem adversa fortuna comminuit nisi quem secunda
decepit. domuit konnte eine Glosse sein; oder minuit wurde durch Haplographie
verkiirzt und der unverstindliche Rest scheinbar passend zu domuit erginzt.




Miszellen 125

The Oaths of the Delian League

By Richard 1. Winton, Sheffield

In his article “The True Nature of the ‘Delian League’ 478-461 B.C.”
(AJAH 5, 1980, 64-96), Noel D. Robertson argues, inter alia, that the oath-
taking reported in Ath. Pol. 23, 5 and Plutarch, Aristides 25, 1 is likely to be an
‘invention’ (71). In an appended note (89 n. 43), Robertson remarks: “We can
take it that the story was inspired in part by Hdt. 1, 165, 2-3, where the
Phocaeans repudiate Persian rule while sinking a bloom of iron in the sea; for
although a symbol of perpetuity might have been in place at the founding of the
Delian League ..., all our evidence goes to show that this picturesque gesture
was uniquely associated with the Phocaean resolve.”

This overlooks a passage (noted by Kamerbeek ad Sophocles, Antigone
264) in a fragment of Diodorus, Book ix concerning the three maxims that
Chilon inscribed at Delphi — “Know thyself”; “Nothing overmuch”; and “A
pledge, and ruin is nigh”. Commenting on each in turn, Diodorus writes of the
second (9, 10, 3; Teubner text, Loeb tr.): 10 & Mndév dyov petpualev &v niot
Kol UndE mepi Evoc 1dv avIponivov tedeing dopilecdal, d¢ "Emdapvior
ovTOoL Yap Tapd TOV Adpiav oikodvieg kal Tpdg AAARAOVE draepopevol, pod-
POLE SLATOLPOVE KATUTOVTICAVTES £V HECH TH TEALYEL SIOUOCAVTO U CNELCE-
o9a1 v pog dAlnrovg Exdpav npotepov Emg &v ovtol Yeppol dvevey Idory.
ouT® O& oKANPMC OpocavTeC Kol 10 MndEv dyav ovK Emvoncavieg DOTEPOV
OO TOV TPAyudTOv aveykalopevol dieAvcavto v £xdpav, Eacavieg To0g
podpoue yoypovug év Td Pudd. “Likewise, the maxim ‘Nothing overmuch’ ex-
horts us to observe due measure in all things and not to make an irrevocable
decision about any human affairs, as the Epidamnians once did. This people,
who dwelt on the shores of the Adriatic, once quarrelled among themselves, and
casting red-hot masses of iron right into the sea they swore an oath that they
would never make up their mutual enmity until the masses of iron should be
brought up hot out of the sea. And although they had sworn so severe an oath
and had taken no thought of the admonition ‘Nothing overmuch’, later under
the compulsion of circumstances they put an end to their enmity, leaving the
masses of iron to lie cold in the depths of the sea.”

This passage seems to me to provide indirect support not merely for the
historicity of the Delian League oaths but also for the traditional view that the
sinking of iron symbolized their permanence, a view recently challenged by
Howard Jacobson, “The Oath of the Delian League”, Philologus 119 (1975)
256-258.




	Miszellen

