
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos

Autor: Eucken, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos

Von Christoph Eucken, Bern

Zu den methodisch interessantesten Passagen im Oeuvre des Isokrates
gehört der Schluss semer letzten Rede, des Panathenaikos Nr. 12). In einer
Diskussion, die über die Rede selbst geführt wird, legt ein Schüler eine Deutung
vor, die den Sinn dessen, was man bisher vernommen hat, ins Gegenteil zu
verkehren scheint (235-263). Isokrates habe sich, so führt der Schüler aus, einer
zweideutigen Redeweise bedient (240: Xöyoi duxpißoXoi), die die wenigen
Wahrheitssuchenden den heimüchen Sinn erkennen lasse, während die Menge
sich an dem vordergründigen erfreue (240-242. 261); die Schüler habe er zur
Beurteüung seiner Rede gerufen, um zu prüfen, ob sie 'philosophisch' vorgingen

und sich erinnerten, was sie in früheren Zusammenkünften besprochen
hätten (236). Die ausführliche, aus dem Prinzip der 'Zweideutigkeit' entwik-
kelte Interpretation der Rede findet den begeisterten Beifall der anderen Schüler,

während Isokrates darüber schweigt, ob sie seine Intentionen getroffen habe
(264-265).

Die Frage, wie Isokrates die Deutung seines Schülers habe verstanden
wissen woUen, ist öfters behandelt worden1. Doch hat man niemals die methodisch

grundsätzliche Bedeutung der Tatsache gesehen, dass er - mit ausdrücklichem

Verweis aufdie Praxis seiner Schule - die Möglichkeit eines bestimmten
verborgenen Sinnes seiner Ausführungen zur Debatte stellt. SoU man letztlich
auch vielleicht zur Einsicht kommen, der Schüler habe - zumindest teilweise -
die Absichten des Meisters verfehlt und die Methode der durpißoXia sei nicht
angemessen, so liegt doch hier der generelle Hinweis auf eine Raffinesse und
einen verhaltenen Beziehungsreichtum isokratischer Prosa, eine Aufforderung
an den Leser, ihre unausgesprochenen Implikationen zu beachten. Versuchen
wir, in diesem Sinne den Panathenaikos zu begreifen.

Die Rede ist ein Preis Athens als Urheberin der grössten Wohltaten für die
Griechen; in kritischem Vergleich wüd Sparta als der Staat dargestellt, der stets

1 P. Wendland, Beiträge zur athenischen Politik und Publicistik des vierten Jahrhunderts I,
König Philippos und Isokrates, Nachr. Gott. Ges., Phü.-hist. Kl. (1910) 123-182, darin: 169ff.;
K. Münscher, Isokrates, RE 9 (1916) 2218; H. v. Arnim, Dos Testament des Isokrates, Deutsche

Revue 42 (1917) II 245-256; III28-41, abgedr. in: Isokrates, hrsg. v. F. Seek, Darmstadt
(1976)40-73, darin: 72f.; F. Zucker, Isokrates' 'Panathenaikos', Berichte d. Ak. Leipzig, Phil.-
hist. Kl. 101,7 (1954) 3-31, abgedr. in: Isokrates, hrsg. v. F. Seek, a.O. 227-252, darin 237ff.;
H.-O. Kröner, Dialog und Rede, Zur Deutung des isokrateischen 'Panathenaikos', Antike und
Abendland 15 (1969) 102-121, abgedr. in: Isokrates, hrsg. v. F. Seek, a.O. 296-328.



44 Christoph Eucken

nur seinen eigenen Vorteil im Auge gehabt habe. Dieses Thema gilt im engsten
Sinne freüich nur für den ersten Hauptteil (41-107) und auch dort nicht für den
längeren Exkurs über die Tugend des Agamemnon (74-88). Der zweite Hauptteil

(108-198) ist einer Betrachtung der Verfassung in beiden Städten mit ihren
Folgen für Poütik und Kriegführung gewidmet. Das dritte Hauptstück (199-
265) enthält zwei Gespräche des Isokrates mit seinen Schülern über die Rede
selbst. Sowohl das ausgedehnte Proömium (1-40) wie der kurze Epilog (266-
272) handeln von der Person des Autors, semer gegenwärtigen Lage und seinen
Auffassungen. Die Einheit der Teile zu sehen, ist nicht ganz einfach2.

Die bisherigen Interpretationen des Panathenaikos scheinen seinen
Gesamtsinn noch nicht erkennen zu lassen. Der von Wendland unternommene,
von Zucker weitergeführte Versuch, die Schrift aus der Absicht aktueller politischer

Stellungnahme zu erklären, hat nicht überzeugt3. Das Werk ist nach den
eigenen Angaben des Isokrates (3, 267-270) im Zeitraum der Jahre 342-339
verfasst, mithin in der letzten Phase der Auseinandersetzung zwischen den
griechischen Städten und Phüipp von Makedonien. Im Jahre 340 begann der
Krieg, der mit der Schlacht von Chaüonea 338 das Ende der griechischen Polis-
Freiheit brachte. Zur pohtischen Lage im grossen hatte Isokrates schon 346 im
Philippos SteUung genommen, in dem er den makedonischen König aufforderte,

die griechischen Staaten miteinander zu versöhnen und sie gegen Persien
in den Krieg zu fuhren. Dagegen enthält der Panathenaikos, in dessen
Abfassungszeit sich die Entscheidung über die makedonische Vormachtstellung in
Griechenland dramatisch näherte, kerne direkte Aussage über die gegenwärtige
poUtische Situation. Der Lobpreis der gemeinnützigen Politik des alten Athen
muss nicht, wie Wendland meinte4, als Mahnung an Phihpp gedacht sein,
sondern steht vielmehr ein allgemeingültiges Ideal dar. Ebensowenig ist ersichtlich,

welche aktueUe Bedeutung der scharfe Tadel an Sparta haben soU. Die
Erklärung von Wendland und Zucker5, Isokrates habe sich geärgert über das
Abseitsstehen Spartas bei der Koahtion griechischer Staaten von 342, ist durch
nichts bewiesen.

Derjenige Teil des Panathenaikos, der noch am ehesten in aktuellem Sinne
verstanden werden kann, ist der Agamemnon-Exkurs. Dass hier ein Fürst dafür
gepriesen wird, die HeUenen geeinigt und zum Krieg gegen Asien geführt zu
haben, lässt sich als Hinweis auffassen, dass auch in der Gegenwart die entsprechende

Aufgabe einem Monarchen zufällt, der der Lage nach nur Phihpp sein

2 A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur3 (Bern/München 1971) 659, bemängelt die
Komposition; F. Blass, Die attische Beredsamkeit II2 (Leipzig 1892) 326, hatte geurteilt: «ein
wüster Haufe Spreu, in dem die Körner recht selten sind.»

3 Wendland, a.O.; Zucker, a.O.; zu ihrem Ansatz hat kritisch Stellung genommen E. Buchner,
Gnomon 28 (1956) 350-353.

4 Wendland, a.O. 171.

5 Wendland, a.O. 174 (nach ihm auch Münscher, a.O. 2217); Zucker, a.O. 230f.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 45

kann6. Das Vorbüd Agamemnons, der die Griechen friedüch einigte (77), mag
dabei auch eine Kritik an ihm enthalten. Jedenfalls bleibt der Bezug auf ihn,
dessen Name nirgendwo genannt wüd7, - wohl absichthch - unscharf. Er kann
vieUeicht diesen Exkurs, jedenfalls aber nicht den Panathenaikos im ganzen
erklären8.

Eine ganz andere Interpretation hat H. v. Arnim versucht. Nach ihm ist der
Panathenaikos nicht in unmittelbar praktischer Absicht verfasst, sondern als

«Musterbeispiel für den angehenden Redner und Schriftsteller, wie er zu
verfahren habe, um für oder gegen einen Staat oder ein Volk in Hellas Stimmung
zu machen»9. Athen werde als selbstlose Friedensmacht gelobt, nicht weil
Isokrates an die Reaütät oder auch nur an die Möghchkeit einer solchen Politik
glaube, sondern weü er zeigen woUe, wie man eine Stadt loben müsse. Dagegen
sei bei Sparta demonstriert, wie man Hass erregen könne.

Doch als Propagandalehre lässt sich der Panathenaikos nicht erklären.
Athen ist für Isokrates nicht ein beliebiger Staat, an dem darzulegen wäre, wie
man mit verlogenen Mitteln Sympathien erzeugt, sondern, wie er schon im
Panegyrikos (4, 28-50) ausgeführt hat, Trägerin hoher menschhcher Gesittung
und Kultur, und die Durchsetzung einer zwar nicht selbstlosen, jedoch
verantwortungsvollen, am Gemeinwohl der Griechen orientierten Pohtik ist - nach
dem Zeugnis seiner früheren Reden sowohl wie auch nach der Selbstdarstellung

im Panathenaikos - das zeitlebens von ihm verfolgte Ziel10.
Im Verständnis der Schrift am weitesten vorgedrungen ist in neuerer Zeit

H.-O. Kröner1'. Seme behutsame Interpretation des schwierigen Schlussdialogs
zeigt, dass in ihr ein hohes Formbewusstsein waltet12. Ihr Sinn im ganzen bleibt
aber auch hier in vieler Hinsicht offen.

Sie sei nun hier daraufhin betrachtet, inwieweit sie - in der Darstellung
athenischer und spartanischer Geschichte - prinzipielle Aspekte und Aussagen
enthält, die ihr letztlich Sinn und Einheit geben.

Das Proömium dient - neben der Ankündigung des Themas - vor allem
der Selbstdarstellung des Autors. Isokrates spricht zunächst von seinen früheren

Leistungen und skizziert sein jetziges Vorhaben, das weniger hohe Ansprü-

6 Wendland, a.O. 147ff; G. Schmitz-Kahlmann, Das Beispiel der Geschichte im politischen
Denken des Isokrates, Phüologus Suppl. Bd. 31,4 (1939) 53-55; Zucker, a.O. 241.

7 Einen spezifischen Bezug auf Phüipp bezweifelt vor allem aus diesem Grunde W. H. Race,
Panathenaicus 74-90: The Rhetoric ofIsocrates' Digression on Agamemnon, Trans. Am. Philol.
Assoc. 108(1978)175,1.

8 So bereits Buchner, a.O. 351, gegen Wendland und Zucker. 9 Arnim, a.O. 50.
10 Vgl. im Panathenaikos (12) §§ 2. 11. 13f.; in anderen Reden: 4, 3; 8, 142-144; 5, 9, sowie G.

Mathieu, Les idees politiques d'Isocrate (Paris 1925) 41ff.; K. Bringmann, Studien zu den

politischen Ideen des Isokrates (Göttingen 1965) 19ff.
11 Kröner, Dialog und Rede, a.O.
12 Mit ähnlicher Tendenz im grossen legt Race, a.O. 175ff., am Agamemnon-Exkurs dar, dass

Isokrates die rhetorischen Mittel überlegen handhabt.



46 Christoph Eucken

che stelle (1-5). Dann geht er auf seine Lage ein, in der er trotz seines Bemühens,

fehlerlos und den anderen angenehm zu leben, verleumdet und verkannt
wird, weiter auf seinen bürgerüchen und beruflichen Werdegang, der im ganzen

glückhch und erfolgreich war, abgesehen davon, dass seine Ideen zu wenig
Resonanz gefunden haben (5-16). Ein besonderer Vorfall aus jüngster Zeit lässt
das generelle Problem seines Lebens, in seinen Absichten und Konzeptionen
nicht richtig erkannt zu sein, erneut hervortreten. Bei einer Rezitation von
Hesiod und Homer durch 'gemeine Sophisten' im Lykeion13 hat einer von
diesen Isokrates mit der Behauptung angegriffen, er verachte Dichtung und
lasse keine Phüosophie und Büdungsmethode ausser seiner eigenen gelten.
Damit hat er einige der Zuhörer gegen ihn aufgebracht (17-19). Isokrates ist
davon betroffen und beschhesst, seine Büdungskonzeption darzulegen (20-25).

Die überüeferte Bildung - die er nicht näher bestimmt - erkenne er ebenso
an wie die neuerdings eingerichtete mit den Fächern 'Geometrie, Astronomie
und den sogenannten eristischen Dialogen'. Für junge Leute sei diese Beschäftigung

durchaus nützlich, für ältere aber passe sie nicht mehr. Denn manche
von denen, die sich darin vervollkommnen und andere lehren, verstünden
gleichwohl nicht, ihr Wissen im rechten Augenblick anzuwenden, und seien

unverständiger im Leben als ihre Schüler (26-28).
Man hat als hier persönlich betroffene Gegner teils Herakleides14, teils

Aristoteles und Speusipp15 gesehen. Doch ist eine Polemik gegen Aristoteles
von vorneherein auf Grund seiner damaligen langen Abwesenheit von Athen
unwahrscheinlich16. Speusipp könnte wohl am ehesten gemeint sein, zumal
auch der Hinweis auf den wenig sinnvollen Gebrauch, den die Lehrer von
ihrem Wissen im Leben machen, auf ihn passt. Aber es ist doch wesenthch zu
sehen - was in der Sekundärliteratur zu wenig geschehen ist -, dass Isokrates
hier eine Stellungnahme nicht in erster Linie zu Personen, sondern zu einer
Erziehungsmethode abgibt, die nach dieser Charakterisierung völlig unzweifelhaft

die platonische ist. Sie gleicht im wesenthchen derjenigen, die er im Rahmen

einer umfassenderen Kritik an Platon in der Antidosis (15, 258-269)
dargelegt hat17. Auch dort erkennt er der Geometrie, Astronomie und Dialektik
einen propädeutischen Wert zu.

13 G. Teichmüüer, Uterarische Fehden im vierten Jahrhundert v. Chr. (Breslau 1881) 259ff, hat
zu erweisen versucht, dass mit den Sophisten im Lykeion vor aUem Aristoteles gemeint sei.
Das ist schon deshalb unmöglich, weü in der Zeit von 342-339 Aristoteles seit Jahren nicht
mehr in Athen war (vgl. I. Düring, Aristotle in the Ancient Biographical Tradition, Göteborg
1957, insbes. 459ff.). Diese 'Herdensophisten' mit bekannten Philosophen identifizieren zu
wollen, scheint überhaupt nicht sinnvoU.

14 U. v. WUamowitz-Moeüendorff, Platon IV (Berün 1920) 124.

15 H. Gomperz, Isokrates und die Sokratik, Wiener Studien 28 (1906) 12f.; vgl. auch G. Ryle,
Dialectic in the Academy, in: Aristotle on Dialectic, ed. G. E. L. Owen (Oxford 1968), 69.

16 Vgl. K. Ries, Isokrates und Platon im Ringen um die Philosophia (Diss. München 1959) 167,2.
17 Ries, a.O. 159ff



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 47

Wenn Isokrates in der einleitenden prinzipiellen Erörterung der Frage,
was er unter Paideia verstehe, zuerst die platonische Lehre berücksichtigt, so ist
das nicht nur ein Zeichen, welche dominante Bedeutung sie -jetzt noch nach
Platons Tode (347) - für ihn hat, sondern es hegt möglicherweise darin auch der
Hinweis, dass sie in dieser Schrift überhaupt einen wesentüchen Bezugspunkt
der gedanklichen Auseinandersetzung darstellt. Die weitere Betrachtung muss
zeigen, inwieweit diese Vermutung bestätigt wird.

In gleicher Weise wie über die Lehrfächer der Akademie urteilt Isokrates
über die Kunst des Redens und Schreibens, ja über aUe Künste, Kenntnisse und
Fähigkeiten. Nach sedier Erfahrung verbürgen sie nicht die rechte Lebensführung

(29). Es ist noch nicht beachtet worden, dass Isokrates hier sein Bildungskonzept

in wesentücher Hinsicht gegenüber früher verändert hat. Jeder
Anspruch, durch die Beschäftigung mit der Redekunst, den itoXmicoi Äöyoi,
erzieherisch zu wüken, wie er ihn am Beginn seiner Laufbahn als Erzieher in der
Sophistenrede (13,21) und noch in der späten Antidosis (15,270-280) erhoben
hatte, ist hier aufgegeben. Die Frage, wie wahre Bildung zu befördern sei, wüd
aufgeworfen und negativ für aUe professioneUen Methoden beantwortet. Ob sie
noch in irgendeiner anderen Hinsicht angeregt und begünstigt werden könne,
bleibt offen. Man kann seine Erwartung darauf richten, dass das Problem im
weiteren Verlauf der Rede wieder aufgegriffen wüd.

Isokrates bestimmt im folgenden unter vier Gesichtspunkten, wen er als

gebildet (7te7tai5Euu£voc;) ansieht: 1) wer die alltäglichen Dinge zu meistern
versteht und ein Urteü (oö£a) besitzt, mit dem er den Kaipö<-; treffen und in der
Regel auf das Vorteilhafte zielen kann; 2) wer angemessen und gerecht mit den
Nächsten umgeht, Widerwärtigkeiten anderer hinnimmt und sich selbst mög-
üchst sanft und massig zeigt; 3) wer selbstbeherrscht in der Lust wie auch in
schweren Lagen ist; 4) - und dies sei das grösste - wer durch glückliche
Umstände nicht ausser Fassung gerät, sondern vernünftig bleibt.

Diese aUgemeine Umschreibung des gebildeten Verhaltens ist in ihrer
Ausführlichkeit bei Isokrates ungewöhnlich, gibt aber im wesentlichen die
Auffassungen wieder, die wü aus seinen früheren Reden kennen. Charakteristisch
ist insbesondere die im ersten der vier Grundsätze ausgedrückte Überzeugung,
die er oft, zumal gegen die Sokratiker und Platon verteidigt hat18, dass nicht
Wissen, sondern Meinung (5ö^a) für das Handeln entscheidend sei.

Insgesamt zeigt sich hier eine, gerade auch in der bewussten Ablehnung
jedes Dogmatismus eigene ethische VorsteUung. Das Ideal ist praktische
Lebensklugheit, urbane Mitmenschlichkeit und eine ruhige Haltung gegenüber
den Wechselfällen des Schicksals. Diese Darlegung, zunächst präsentiert als
eine vom eher zufälligen Anlass der sophistischen Verleumdung bedingte Rich-
tigstellung, hat innerhalb des Proömiums das grösste Gewicht und wird sich als
thematisch grundlegend für aUes Folgende erweisen.

18 Vgl. Isoc. 13, 7-8; 10, 5; 15,271.



48 Christoph Eucken

Beim Einsatz des Hauptthemas, dem Lobpreis Athens und der mit ihm
verbundenen Kritik Spartas, beginnt Isokrates nicht mit den frühesten Taten
der Poleis, sondern mit denjenigen, durch die er ihre prinzipiell verschiedene
Handlungsweise exemplarisch hervortreten lassen kann (42-48): Die Athener
haben die Barbaren von den Kykladen vertrieben und dort wie auch an der
Festlandküste ionische Kolonien angesiedelt. Dagegen haben sitjh die Lakedämonier

in der gleichen Zeit die ganze Peloponnes ausser Argos Untertan
gemacht (42-46). Die vergleichende Betrachtung schüesst mit den Worten:
«Gerecht ist es, die Polis zu loben, die Urheberin vieler Güter für die anderen ist, die
aber für furchtbar zu halten, die dasjenige durchsetzt, was ihr selbst vorteilhaft
ist, und zu Freunden diejenigen zu machen, die in gleicher Weise mit sich und
den anderen umgehen, Furcht und Schrecken aber zu empfinden vor denen, die
sich selbst so nah wie möglich stehen, gegen andere aber ihre Polis wie gegen
Fremde und Feinde verwalten (48)».

Zwei einander entgegengesetzte Verhaltensweisen, gemeinnütziges und
eigensüchtiges Handeln, erscheinen hier in athenischer und spartanischer Politik

verkörpert. Damit ist der Ausgangspunkt für eine Betrachtung gegeben, in
der mit der Geschichte der beiden Poleis zugleich die Bedeutung der durch sie

vertretenen Prinzipien aufgewiesen wüd.
Die Poütik der Athener erinnert an das zuvor entworfene Ideal des Gebildeten.

Bei der Vertreibung der Barbaren und der Ansiedlung der Ionier haben
sie den icaip6<; getroffen und das Zuträgliche gefunden, und vor allem haben sie

im Gegensatz zu den Spartanern mit Verantwortung für die Griechen gehandelt.

Die Geschichte dieser athenischen Kolonisation wird später (164-168)
unter neuen Aspekten noch einmal erzählt werden, wobei der Zusammenhang
von persönlicher gebüdeter Haltung und panhellenischer Politik noch klarer
hervortreten wird.

Die folgende, verhältnismässig knappe und trockene Darstellung dessen,
was die beiden Staaten im Perserkrieg gegen Xerxes geleistet haben (49-52),
soU die zuvor definierte Verschiedenheit der Haltung bestätigen. Hervorgehoben

wird die ungleich grössere Schiffszahl der Athener sowie die Tatsache, dass
sie mit Themistokles den RetteSr, die Spartaner dagegen mit Eurybiades den
Mann stellten, nach dessen VorsteUungen die Griechen zugrunde gegangen
wären. Zu Zeugen des unterschiedlichen Einsatzes werden die Griechen jener
Zeit gemacht, die die Hegemonie den Lakedämoniern wegnahmen und den
Athenern übergaben. Damit ist erstaunhcherweise die Liste unbezweifelbarer
athenischer Ruhmestaten vorläufig bereits abgeschlossen.

Isokrates behandelt im weiteren die Seeherrschaft der beiden Staaten und
versucht auch hier, die Athener als die besseren zu erweisen. Aber er gibt von
vorneherein zu, dass es bei beiden viel zu tadeln gebe (53). So wird sein
Lobpreis Athens als Seeherrscherin - stärker noch als im Panegyrikos (4,100-114) -
zu einer Verteidigung gegen verschiedene Vorwürfe. Er rechtfertigt die Einfüh-



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 49

rung der athenischen Verfassung in den verbündeten Städten (54) sowie auch
die Tributpflicht (67-69). Verfehlungen stellt er im Vergleich zu Spartas Vergehen

als geringfügig hin: so die Prozesse, denen die Bündner in Athen unterworfen

waren (66), und insbesondere die grausame Behandlung eroberter Städte
wie Melos, Skione und Torone. Der tieferhegende Grund, weshalb die athenische

Seeherrschaft nicht mehr das ideale Wesen der Stadt zeigt, wüd im zweiten
Hauptteü angegeben werden, wie überhaupt in diesem ganzen ersten Abschnitt
die grundsätzliche Betrachtung mehr vorbereitet als ausgeführt ist.

Dem in manchem tadelnswerten Verhalten der Athener stellt Isokrates auf
spartanischer Seite nicht nur grössere Gewalttaten in der Zeit nach 404 gegenüber

(54-57), sondern vor aUem auch die dorische Eroberung der alten Staaten
Argos, Lakedaimon und Messene - hieran knüpft er dann den Exkurs über
Agamemnon -, weiter den Angriff der Spartaner aufdie Miteroberer selbst, die
in Messenien unterworfen, in Argos ständig weiterbekriegt wurden (91), und
schliesslich wieder aus späterer Zeit als Beispiel derselben Rücksichtslosigkeit
die Vernichtung der im Perserkrieg mitstreitenden Platäer (92-93). So soU das
gleiche Prinzip der Machtpohtik für die ganze Geschichte Spartas als bestimmend

erwiesen werden, während Athen auch später noch, als seine beste Zeit
schon vorüber war, Proben seiner panhellenischen Gesinnung gegeben hat
(94).

Hier fügt nun Isokrates ein, dass er entgegen semer anfängüchen Sanftmut
und gewöhnlichen Zurückhaltung handle. Da er aber einmal in eine freimütige
Redeweise hineingekommen sei, so woUe er weiterfahren und die grösseren
Verdienste der Athener um Griechenland klarmachen wie auch das Schlimme
aufzeigen, in dem sie teilweise zu Schülern der Lakedämonier geworden seien
(95-96). Damit entschuldigt er sich zunächst für die Härte semer Anklage,
deutet aber darüberhinaus auf eine Schwierigkeit hin, die im Schlussabschnitt
beherrschend hervortreten wird. Das Unbehagen über die harte Verurteilung
Spartas wird ihn dort in Zweifel über den Wert der ganzen Rede stürzen (232).
Das Problem hat einen inneren Bezug zu Thema und Sinn der Rede: Sind im
Lobpreis athenischer Büdung nicht die von ihr gesetzten Grenzen überschritten,

wenn der Gegner in dieser radikalen Weise verdammt wüd?
Im weiteren wirft Isokrates den Spartanern das Anstiften von Unruhen in

fremden Städten vor - worin die Athener erst spät in einigen Fällen von ihnen
gelernt hätten -, vor aUem aber ihr Verhalten gegen Persien und dabei als
Schlimmstes den Verrat an den Griechen im Königsfrieden (102-107).

Damit schhesst der erste Hauptteü. Isokrates erklärt, andere seien wohl mit
dem Gesagten zufrieden und glaubten hinreichend gelernt zu haben, wie die
beiden Städte gegen die Griechen gehandelt hätten, er aber meine, sein Thema
bedürfe vieler weiterer Ausführungen, insbesondere müsse auch der Unverstand

derer gezeigt werden, die ihm zu widersprechen versuchten. Eine solche
Fortsetzung glaube er leicht finden zu können. Da seine Gegner voraussichthch

4 Museum Helveticum



50 Christoph Eucken

mit dem Hinweis auf die hervorragende Verfassung der Spartaner argumentieren

würden, so woUe er jetzt, obwohl die Verfassungsfrage nicht zu seinem
Thema gehöre, auf diesen von ihnen zu erwartenden Einwand eingehen und
zeigen, dass Athen auch in dieser Hinsicht den Vorrang vor Sparta habe (108—

113).
Diese Überleitung erweckt den Eindruck einer recht lockeren Komposition,

und sie scheint zunächst die wiederholt vertretene These19 zu stützen, dass

der zweite Teil mit seiner eigenen Verfassungsthematik gar nicht zum ursprünghchen

Plan gehöre, sondern erst nach Erscheinen einer lakonerfreundlichen
Schrift angefügt worden sei. Als Bestätigung sah man dabei die Mitteilung des
Isokrates an (267-270), er sei durch eine Krankheit über drei Jahre an der
Vollendung der gerade zur Hälfte fertiggesteUten Rede gehindert worden. Dass
der Unterbruch der Arbeit wirklich in diesen Einschnitt fällt, ist keineswegs
sicher20. Doch verliert die Frage an Bedeutung, wenn sich eine sinnvolle Einheit
der Teile erweisen lässt.

Zunächst ist festzuhalten, dass es an der vorhegenden Stelle (108) nach
dem Wortlaut nicht der möghche Einwand ist, der in erster Linie den Autor zu
weiteren Ausführungen veranlasst, sondern seine Überzeugung, dass über das
Thema mehr gesagt werden soUe. Tatsächlich ist das Enkomion aufAthen noch
nicht abgeschlossen. Mag die panhellenische Haltung der Stadt evident geworden

sein, so sind doch die dafür besonders kennzeichnenden Grosstaten wie
Rettung der Herakliden, Hufe zur Bestattung der vor Theben Gefallenen oder
der Kampf bei Marathon noch nicht genannt worden. Isokrates verweist ganz
am Anfang des ersten Teüs auf eine entsprechende Fortsetzung21. Wenn Mesk
und Wendland meinten22, nur dieser eine Satz widerspreche der Annahme
eines erst später konzipierten zweüenTeüs, Isokrates könne ihn nachträglich
angefügt haben, so haben sie die zugrundehegende strukturelle Unvollständig-
keit des ersten Teils ausser acht gelassen.

Die Einheit der Komposition wird aber noch in einem anderen Sinne klar.
Die Verfassung, von der im ersten Teü nicht die Rede ist, wird im zweiten als
Ursache des zuvor dargesteUten Verhaltens aufgewiesen werden. Dieser
Zusammenhang von Verfassung und Poütik soll aber offensichtlich nicht in
dogmatischer Pedanterie, sondern mit gleichsam improvisatorischer Selbstver-
ständüchkeit präsentiert werden. Die thematische Kohärenz war in ähnlicher

19 Wendland, a.O. 162f. im Anschluss an J. Mesk, Der Panathenaikos des Isokrates, 31. Jahresber.

d. dt. Staatsgym. in Brunn (1902) 1-15; Münscher, a.O. 2217; Zucker, a.O. 242ff.; vgl.
auch E. N. Tigerstedt, The Legend of Sparta in Classical Antiquity I, Stockholm Studies in
History of Literature 9 (Lund 1965) 478.

20 So urteüt zu Recht Buchner, a. O. 350f.
21 12, 42: Toix; uev ouv rtaAuioix; ch/eavai; toic; ünep töv 'EXXf|va>v yeyevt|uevouc; Oatepov

spoüuEv, vüv 8e noif|aouai...
22 Mesk, a.O.; Wendland, a.O. 163.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 51

Weise schon im Verhältnis des Proömiums zum Hauptteü spielerisch verdeckt
worden, als die für aUes Weitere grundlegende Definition von 'Büdung' als

Antwort auf einen zufälligen äusseren Anlass dargesteUt worden war. Diese
locker scheinende Kompositionsweise kann man selbst als eine Form von Urbanität

verstehen.
Nicht diejenige Verfassung lobt Isokrates, die sich mit der Entwicklung der

Seeherrschaft durchsetzte, sondern die, die vor dieser Zeit bestand (114ff.). Die
schlechtere hätten die Athener in voUer Kenntnis ihrer Nachteile und in der
richtigen Erwägung eingerichtet, dass sie sich auf diese Weise eher gegen die
Spartaner behaupten könnten. Sie hätten vorausgesehen, dass mit dem Aufbau
der Flotte schlechtes Volk in die Stadt kommen, dass damit die gute Ordnung
der Verfassung sich auflösen und das Wohlwollen der Bündner sich ändern
werde, aber sie hätten das in Kauf genommen, weil sie nicht unter die
Herrschaft der Lakedämonier hätten faUen wollen (114-117).

Man mag in dieser Argumentation eine geschickte rhetorische Wendung
sehen, die Schuld an der Verschlechterung der athenischen Verhältnisse den
Lakedämoniern zu geben23. Doch geht es zugleich um die Explikation eines
grundsätzlichen Problems. Die Athener standen, wie Isokrates sagt (117-118),
vor der Wahl von zwei Übeln und zogen es vor, Schlimmes zu tun statt es zu
erleiden und über andere ungerecht zu herrschen statt selbst ungerecht den
Lakedämoniern als Sklaven untenan zu sein, «was aUe Vernünftigen wählen,
und nur wenige, die weise zu sein beanspruchen, wenn man sie fragt, ablehnen
dürften».

In der GegenübersteUung der beiden durch die Städte repräsentierten
Verhaltensprüizipien wird hier ein neuer Aspekt eröffnet. Die von Athen praktizierte

Fürsorge für die anderen hat dort ihre Grenze, wo die eigene Freiheit und
Unabhängigkeit auf dem Spiel steht. Damit ist die Frage aufgeworfen, inwieweit

sich das Ideal athenischen Gemeinsinns überhaupt reahsieren lässt. Das
hier in geschichthcher DarsteUung angedeutete Problem wird insofern die
Schlussdiskussion bestimmen, als hier der lakonerfreundliche Schüler eine
radikale Machtpolitik zum wahren Prinzip staatlichen Handelns deklariert (242-
244).

Die Bemerkung, dass wenige von denen, die weise sein woUen, theoretisch
erklärten, heber Unrecht leiden als Unrecht tun zu wollen, ist zutreffend auf
Platon, im besonderen auf den Dialog Gorgias bezogen worden24. Aber sie ist
nicht, wofür sie anscheinend aUgemein gehalten wird, nur ein beiläufiger
Seitenhieb. Der Panathenaikos erinnert insgesamt durch seine Entgegensetzung
der beiden moralischen Prinzipien von Gerechtigkeit und Vorteilsstreben an
den Gorgias, und spezifisch steht die Rede des Lakonerfreundes mit der These,

23 Arnim, a.0.65f.
24 Gomperz, a.O. 21; Arnim, a.O. 66.



52 Christoph Eucken

dass wir als höchstes Gut betrachten, mehr zu haben als die anderen (244), der
des Kallikles nahe25. Das Zitat fungiert so gesehen zugleich als Hinweis für den
Leser, den Panathenaikos als ganzes Werk dem thematisch verwandten Dialog
Platons entgegenzuhalten.

Nach der kritischen Distanzierung von der neueren athenischen Verfassung

beginnt Isokrates das Lob der älteren mit einer Betrachtung der Urzeit,
«als es das Wort OUgarchie und Demokratie noch nicht gab, sondern Monarchien

sowohl die barbarischen Stämme wie auch die griechischen Städte
verwalteten» (119). Vor den Machthabern in den anderen Staaten, deren furchtbare

Greueltaten man heute noch im Theater sehen könne - das ist offenkundig
eine Anspielung auf die tragischen Mythen von Theben und Argos -, hätten
sich die athenischen Könige von Anfang an durch Frömmigkeit und Gerechtigkeit

ausgezeichnet, dazu auch durch solche göttliche Gunst, dass sich ihre
Herrschaft in seltener Kontinuität von Kekrops bis auf Theseus vererbt habe (120-
126). Unangefochten im Besitze der Königsmacht habe dieser dann die Stadt
der Menge zur Verwaltung übergeben (129). Die Athener aber hätten, ohne in
Verfassungen erfahren zu sein, die «zugegebenermassen gemeinschaftlichste,
gerechteste, für aUe zuträglichste und angenehmste» gefunden (130). KareaTTi-
oavro -/äp 8r|uoKpaTiav oü tt*v eiKü. 7toÄ.iTe*jouevr|v Kai voui^ouaav tt*v uev
äicokaaiav eteuöepiav elvai, tt*v 5' e^ouaiav ö ti ßoüXerai xic, noieiv eüSaiuo-
viav, äXXä xf|v toi<; toioütok*; pev eTcmpöaav, äpiaTotcparia 8e xpcoueviiv f|v
oi uev TtoAAoi xpT|oiua)TäTr|v oüaav öairep tt*v dnö töv tiut-uötcdv ev xaic,
noXiTeian; dpi9uoüaw, oü 8i' äuaöiav dyvooüvTet;, äXXä biä xö uT*5ev jtöitot'
aÜTOi«; |ieA.f|oai töv Scövtcov (131). 'Eyö 8e cpr\ai xäc; pev i8ea<; töv noA-ueiöv
xpzic, eivai uöva<;, öA,vyapxiav, 8ripoKpaTiav, uovapxiav, töv 8' ev Taüran;
oIkoüvtcov öaoi pev eiööamv km xäc; äpxäc, KaSiardvai Kai xäc, aXXac, jrpä£ei<-;
toü<; iKavöTdroug töv jtoA.itöv Kai toü<; \ieXXovxac, apiara Kai SiKaiÖTara töv
TtpaYpdTOJV enioTarfiCTeiv, toütoui; uev ev aitdaan; toi<; iroXiTeiaii; KaXäc,
oiKTioeiv Kai ixpöc; atpäc; aÜTOÜ? Kai rtpö^ toü? äXXovc, (132). Entsprechend, so
fährt Isokrates fort, wirke sich eine schlechte oder wechselnd gute Auswahl der
führenden Männer auf den Zustand des Staates aus (133).

Diese für das Verständnis des ganzen Werkes zentrale SteUe ist schon ihrer
Satzkonstruktion nach verschieden aufgefasst worden. Die eine, von Interpreten

und Übersetzern nicht einheithch beantwortete Frage ist die, wie man das
Objekt im Relativsatz von § 131: f|v oüaav zu beziehen hat, auf dpirjTOKpa-
ria oder auf 5r-uoKpaTiav. Die erste Variante, gerade neuerdings ausführlich
verteidigt26, scheint zunächst unter stilistischen Gesichtspunkten nicht haltbar.
Der beherrschende Begriff im vorgeordneten Satz, auf den wiederholt, schliess-

25 Plat. Gorg. 482c-486d, bes. 483c-e.
26 F. Pointner, Die Verfassungstheorie des Isokrates, 2 TeUe (Diss. München 1969), 1. TeU: Text,

85ff.; so haben es auch übersetzt G. Nortin in: Isokrates, Vol. II (London 1929) 453, und E.
Bremond in: Isocrate, Discours /K(Paris 1962) 120.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 53

üch auch im letzten Wort (xpcouevnv) zurückverwiesen wird, ist STjuoKpaTia. Es
ist daher das näherüegende Verständnis der Konstruktion, den mit f|v anknüpfenden

Nebensatz auf ihn zu beziehen27. Die mit dem Relativpronomen
verbundene Wendung xpn.oiucoTdTT|v ouaav nimmt den vorangehenden, sinngemäss

gleichen Ausdruck auptpoptoTÜTTig a-tam, der unzweifelhaft zur athenischen

8r|poKpaTia gehörte, auf und bestätigt somit den Anschluss des Relativsatzes

an diesen Begriff28.
Es würden sich bei der anderen Konstruktion auch inhaltliche Schwierigkeiten

ergeben. ApirjTOKpaTia wüd hier, wie der Zusammenhang lehrt, von
Isokrates in einer ganz eigenen Weise als Regierung einer EUte in jeglicher
Verfassung, d.h. in Monarchie, Demokratie, Oligarchie, verstanden. Wir kennen

kerne zeitgenössische Theorie, die einen entsprechenden einheitlichen
Terminus hätte. Wer also könnten 'die Vielen' sein, die diese dpiaTOKparia unter
die Verfassungen zählen?29 Dagegen ist die gemässigte Demokratie Altathens,
die Isokrates hier im Auge hat, sehr viel diskutiert worden30.

Die zweite Frage ist, ob der Ausdruck öoirep tt*v d?rö töv TipripdTcov einen
Nebensatz mit dem wiederholten Prädikat dpi9uoümv vertritt, was heissen
würde: Man rechnet diese Art der Demokratie ebenso unter die Verfassungen,
wie man die Zensusverfassung unter sie rechnet31, oder ob er eine Apposition
zu f|v darsteUt'mit der Bedeutung: Man rechnet diese Art der Demokratie als

Zensusverfassung unter die Verfassungen. Grammatikalisch ist beides
möglich32, stihstisch und inhaltlich scheint mü wiederum das Zweite unbedingt
besser. Es ist die glattere Version, die erst den Zusatz xpT*mua>TäTr|v ouoav
verständüch macht33. Weshalb wird in den Tadel wegen falscher Klassifikation
der Verfassung die FeststeUung aufgenommen, sie sei überaus nützüch? Doch
offenkundig, weü die Bezeichnung f* ditö töv TipripdTcov mit ihrem negativen
Klang als dieser Qualität unangemessen dargesteUt werden soll. Und überdies:
Welchen Sinn soU die beziehungslose Erwähnung einer Zensusverfassung hier
haben? Mithin ist zu übersetzen: «Diese Demokratie - die sich der Herrschaft
der Besten bedient - zählen die meisten, obwohl sie sehr nützlich ist, als Zen-

27 So hat Gomperz, a.O. 22, die Konstruktion verstanden.
28 Pointner, a.O. 87ff., hat in seiner Argumentation, in der er vor allem nachzuweisen sucht, dass

XpT|aiucuTdTr|v ouoav vom gedanklichen Zusammenhang nur auf äpioTOKpatia bezogen
werden könne, die Bezeichnung der 5i*uoKp<ma oü tt|v EiKf) ito/UT£uou£v**v etc. als auuq>o-
p(OTÖxr| übersehen.

29 Dass Isokrates nicht den Missbrauch eines Verfassungsnamens, sondern die falsche Einschät¬

zung einer Verfassungsrealität tadelt, geht u.a. eben auch aus dem Zusatz xp*lo-i|iu>Td-n*v

oucav hervor.
30 Vgl. etwa Arist. Ath. Pol. 35: -tdipioc; noXitEia als poütisches Schlagwort.
31 So Gomperz, a.O. 22; Nortin, a.O. 543; Pointner, a.O. 90f.
32 Pointner, a.O. 90, hält kommentarlos die zweite Version für grammatikalisch unmöglich.

Doch vgl. z. B. die gleiche Konstruktion Isoc. 4, 111.
33 So auch verstanden bei Bremond, a.O. 120.



54 Christoph Eucken

susverfassung unter die Verfassungen.» Der Text ist viel eleganter und straffer
formuliert, als gemeinhin angenommen wüd, allerdings auch viel beziehungsreicher.

Isokrates «ereifert sich» nicht «in einer für uns wohl nicht mehr ganz
verständlichen Weise»34, sondern wendet sich gegen eine gängige Klassifikation

des von ihm idealisierten altathenischen Staates, die naheüegend und
gefährüch war.

Die athenische Verfassung der Zeit vor und nach Solon besitzt in der
allgemeinen geschichtlichen ÜberUeferung ebenso Zensusklassen35, wie sie
auch Isokrates in seinem Idealbüd voraussetzt. Denn die Ämter sind unbesoldet
in seinem Entwurf (145), und das Volk hat nur die Befugnis, die Beamten zu
wählen und sie nachher zur Rechenschaft zu ziehen (147)36. Isokrates kritisiert
somit bei den Gegnern nicht, dass sie einen Zensus für jene Verfassung erdichten,

sondern dass sie diesen zum entscheidenden Merkmal für sie machen.
Seme Kritik ist dabei nicht nur aufdie spezifische Fehlbeurteilung dieser pohtischen

Reahtät, sondern generell auf eine verkehrte Theoriebildung gerichtet.
Wie er unmittelbar anschhessend klar macht, sieht er es als falsch an, mehr als
die drei traditionellen Verfassungsformen Monarchie, Demokratie, Oligarchie37,

d.h. eben zusätzlich auch einen eigenen Typus der Zensusverfassung
anzunehmen.

Die wesentüche Zielrichtung semer Polemik lässt sich dabei noch deutlich
bestimmen. Der Ausdruck ditö töv tiutiuötouv ist in der damahgen Staatstheorie

häufig38, aber als Name für eine Verfassung schlechthin, wie er an dieser
SteUe erscheint, fungiert er in der vorangehenden Zeit39, soweit wir sehen
können, nur im achten Buch der platonischen Pohteia40, hier allerdings in
höchst eindrucksvoller Weise. Hier haben wü das Musterbeispiel einer
'Aufzählung' von Verfassungen, von der Isokrates spricht, und hier wird die
Zensusverfassung, auch 'Oligarchie' genannt, in ihrem Wesen ausführlich beschrieben.

Ihr lassen sich die Verhältnisse im alten Athen zuordnen, wie sie auch als
Vorläuferin der in dieser Stadt entwickelten radikalen Demokratie erscheint. In
den Nomoi hat Platon dann ausdrückhch die altathenische Verfassung durch
das Bestehen von Zensusklassen charakterisiert41.

34 Gomperz, a.O. 22. 35 Vgl. Arist. Ath. Pol. 1,3.
36 Die Schlussfolgerung von B. Keü, Die solonische Verfassung in Aristoteles' Verfassungsge¬

schichte Athens (Berün 1892), 87f., es gebe im Idealstaat des Panathenaikos keinen Zensus,
beruht auf falscher Interpretation des Ausdrucks dnö t&v TUit*uäTa>v (12, 131); vgl. auch
Pointner, a.O. 125ff.

37 Vgl. Herodot 3, 80-82; Aeschin. 1,4.
38 Vgl. die vielfältige Verwendung in Aristoteles* Politik, z.B.: 1292a 39ff.; 1297b2; 1305b 32 und

öfter.
39 Als Bezeichnung für eine Staatsform kommt f| dnö Tiuriudrcov dann nach dem Panathenaikos

bei Aristoteles in der NE 1160a 33 vor.
40 Plat. Rep. 550c; vgl. 551c. 553a.
41 Plat. Leg. 698b. - Auch die Bemerkung des Isokrates, jene Leute kümmerten sich eben

niemals um das Erforderüche (xd Ssovra), ist - was Gomperz, a.O. 22, 1, bezweifelt - sehr



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 55

Wenn nun die Kritik in erster Linie auf Platons Staat zielt, so hat sie doch
noch einen genereUen Aspekt. Mitbetroffen sind der Sache nach auch solche
Theorien, in denen der Zensus nicht gerade zum Namen, aber doch zum
bestimmenden Merkmal eines Verfassungstyps gemacht wird, wie bei
Xenophon42, der die Plutokratie als schlechte Form der Herrschaft von Wenigen so
definiert, oder in der aristotelischen Rhetorik43, wo die 'Oligarchie' in eben
dieser Weise gegen die bildungsbestimmte 'Aristokratie' abquaüfiziert wird,
oder bei noch anderen Autoren44. Die VorsteUung von der Wichtigkeit des
Zensus für die Gestaltung des Gemeinwesens scheint sehr verbreitet gewesen
zu sein.

Was Isokrates insbesondere Platon, aber auch anderen Staatstheoretikern
vorwirft, ist somit zunächst die falsche Klassifikation des idealen athenischen
Staates und - damit verbunden - die unangebrachte Erweiterung des traditionellen

Schemas der drei Hauptverfassungen. Darüber hinaus aber macht er
eine grundsätzliche Position klar, aus der diese Kritik ihre radikale Bedeutung
erhält. Er betont, dass die einfachen Verfassungsformen an sich wertneutral
sind und der Zustand des Gemeinwesens davon abhängt, wie die von der
Gesamtheit jeweüs bestimmte regierende Ehte beschaffen ist (132-134). Damit ist
der Gegensatz zu einer fundamentalen Voraussetzung platonischen Staatsdenkens,

die auch für andere gültig ist, deuthch gemacht, der Ahnahme nämlich,
dass Staatsformen an sich bereits wesenthch qualitativ verschieden sind und
erzieherische und ordnende Wükung besitzen. Auf ihr beruht die Suche nach
der besten Staatsform und ebenso auch die entwickelte Verfassungssystematik
mit der wertenden Aufteüung in gute und schlechte Formen wie Königtum und
Tyrannis, Aristokratie und Ohgarchie bzw. Zensusverfassung. Isokrates leugnet
nicht die Unterschiede der Regierungsweise, sondern ihre Ableitung aus einer
gesetzlichen Konstitution. Der Sinn der platonischen Staatslehre und anderer
in ihrem Ansatz verwandter Theorien wird somit von einem prinzipiellen Ge-

wohl gegen Platon gerichtet denkbar. Schon früher hatte Isokrates unter diesem Gesichtspunkt

gegen ihn polemisiert. So hatte er 2,5 lf. die Erzieher durch itoXiTiicoi Xöyoi und solche
durch epiaxiKoi Xoyoi einander entgegengesteüt, womit im Zusammenhang einerseits er
selbst, andererseits vor aüem Platon gemeint war (vgl. Ries, a.O. 87), und den Adressaten
semer Schrift, Nikokles, aufgefordert, sie prüfend zu vergleichen: Kai touc; uev nr|8ev rcöv
8eövtü)v YiyvdKJKovrac; dtio8oKi|ia£E (52).

42 Xen. Mem. 4,6, 12.

43 Arist. Rhet. 1365b 29ff. - Wie die Rhetorik des Aristoteles insgesamt, so konnten Teüe seiner
Politik Isokrates damals bekannt sein (vgl. A. Mansion, La genise de Taeuvre d'Aristote d'apris
les travaux recents, Revue Neoscolastique de Philosophie 29, 1927, 307-341. 423-466; dt. in:
Aristoteles in der neueren Forschung, hrsg. v. P. Moraux, Darmstadt 1968, 42ff.). Doch steht
die aristoteüsche Politik nicht in näherem Bezug zur isokratischen Kritik an dieser Stelle.
Denn der Zensus wird in ihr nicht in seinem Bestehen an sich, sondern in seiner jeweiügen
Höhe als bestimmend für den Charakter der Verfassung angesehen (vgl. 1278a 23; 1282a 30;
1291b 39; 1292b 1; 1294b 3; 1297b 2; 1305b 32; 1307a 28).

44 Vgl. als weiteres Beispiel aus gleicher oder wenig späterer Zeit Anaximenes, Ars. rhet. 38, 18.



56 Christoph Eucken

Sichtspunkt aus zur Diskussion gesteUt45. Dass Isokrates hier nicht im Vorübergehen

eine, wie es zunächst erscheinen mag, periphere Polemik äussert, ohne
deren innere Konsequenzen auszuschöpfen, sondern dass er auf die sein Werk
beherrschende Grundsatzfrage hinweist, wüd sich im weiteren zeigen.

Die nun folgende DarsteUung des Entstehens und Funktionierens der
altathenischen Verfassung erscheint als Demonstration der These, dass es nicht
Institutionen, sondern Personen in einem geschichtlich-kulturellen Zusammenhang

waren, die die ideale Pohteia entwickelten und ihren Bestand gewährleisteten.

Theseus ist nicht der Schöpfer bzw. Gesetzgeber der attischen Demokratie46,

vielmehr hat er die Herrschaftsmacht dem Volk zur freien Verfügung
übergeben, und dieses hat aus sich die beste Demokratie eingerichtet (129-130).
Gleichwohl wüd betont, Ursache für die hervorragende Staatsverwaltung der
Athener seien die Könige gewesen, die die Menge in den Tugenden der Gerechtigkeit

und Besonnenheit erzogen und sie durch ihre Art der Regierung belehrt
hätten, dass jede iroXireia die Seele der Stadt sei, mit demselben Vermögen wie
die Vernunft im Körper (138). Das hätte das Volk aufGrund des Wechsels nicht
vergessen, sondern vor aUem darauf geachtet, gleiche Führer wie früher zu
haben (139).

Diese DarsteUung ist darauf angelegt, die institutionelle Einrichtung der
Demokratie als unbeachtlich erscheinen zu lassen, als entscheidend hingegen
die Tatsache, dass in Athen vom Ursprung an gut regiert worden war, mit
aUgemein erzieherischen Wükungen auf das Volk. Persönliche Vorbildlichkeit
und Ausstrahlung, nicht eine regelsetzende Gründungstat hat die wahre jtoA.i-
reia heraufgeführt. Die 'Pohteia', über deren grundsätzliches Wesen das später
demokratisch lebende Volk von den Königen - durch ihre Regierungsweise -
aufgeklärt worden war, bezieht sich offenkundig nicht wie der Ausdruck iöeai

45 Gomperz, a.O. 23, meinte umgekehrt, Isokrates sei hier von Platon abhängig, und zwar von
seinem Politikos (291d-292c), weü auch dort die drei Verfassungsformen unterschieden würden

und es ausserdem hiesse, dass die Zahl der Herrschenden für die Richtigkeit der Verfassung

gleichgültig sei. Tatsächlich aber gelangt Platon, ausgehend von den drei traditionellen
Typen zu insgesamt fünf Formen, die als gute und schlechte wie in der Poüteia unterschieden
werden. Gomperz' Deutung ist charakteristisch für die ältere VorsteUung (vgl. auch
Teichmüller, a.O.), dass Isokrates gegenüber Platon kerne eigene Position habe.

46 Die VorsteUung, dass Theseus die Demokratie in Athen eingerichtet habe, ist älter. Sie findet
sich bei Euripides in den Hiketiden (349ff. 399ff.; vgl. dazu C. Coüard, Euripides, Supplices, 2

vol., Groningen 1975, II 198f. 212ff.) und ist von Isokrates in der Helena (10,32-37) aufgegriffen
worden. Eine Deutung, wonach hl jener Rede nicht die Einrichtung der Demokratie,

sondern die Neubegründung des Königtums dargesteUt sei (vgl. z. B. H. Kehl, Die Monarchie
impolitischen Denken des Isokrates, Diss. Bonn 1962,86ff.) scheint mü- nicht richtig (vgl. auch
Pointner, a.O. 188, 59), doch würde ihre Erörterung hier zu weit führen. Im Panathenaikos
gibt Isokrates jedenfaüs eine neue Version der traditionellen Verbindung von theseischem

Königtum und athenischer Demokratie, die sich aus ihrer Funktion im gedanklichen Kontext
erklären lässt.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 57

töv 7ioÄ.iTeiöv (132) aufdie Verfassungsform im institutionellen Sinne, sondern
aufArt und Geist der Staatsverwaltung. Isokrates sagt, dass er das Wort von der
TtoXireia als Seele der Stadt schon früher geprägt habe (138), und verweist somit
auf den Areopagitikos (7, 14), in dem er den altathenischen Staat bereits zum
Ideal erhoben hatte. Entschiedener aber noch als dort, wo es mehr um konkrete
Staatsreformen als um grundsätzliche staatstheoretische Erwägungen ging, ist
hier der Begriffder 'Poüteia' als 'seelische Verfassung' des Gemeinwesens expliziert.

Fragt man nun, was diesen hervorragenden Zustand ausgezeichnet hat, so
wird als seine wesentüche Grundlage bestimmt, dass das Volk nicht nur die
besten Führer auswählte, sondern sich dieser Aufgabe auch in besonderem
Masse bewusst war (139-143). Worauf sie sich selbst stets anhielten zu achten,
war: dass die leitenden Männer zwar Anhänger der Demokratie seien, doch von
gleichem f|9oi-; wie die Könige, in ihrer Lebensführung ordenthch und zuverlässig,

nicht eigensüchtig, verlogen und gehässig. Zusammenfassend heisst es

(143): Jene machten zu Ratgebern und Vorstehern des Staates die Besten,
Vernünftigsten und diejenigen, die am ehrenhaftesten gelebt hatten, und wählten

sie zu Strategen, schickten sie als Gesandte aus und übergaben ihnen alle
Führungspositionen der Stadt.

In ausführlicher Weise wird hier dargelegt, was die staatstragende Ehte
qualifiziert: nicht fachhches Können und spezifische Fähigkeiten, sondern
Vertrauenswürdigkeit der Person. Es waren gebüdete Menschen in dem Sinne, wie
es das Proömium umschrieben hat. Das Ausleseverfahren ist dem im platonischen

Staat vöUig entgegengesetzt, wo eine wissenschaftliche Ausbildung zur
Führung des Staates berechtigt. Der im Proömium gegen Platon gerichtete
Gedanke, dass Künste und Wissen für die wesenthche Aufgabe, erzogen zu
sein, nicht entscheidend sind, dort, wie es scheint, vor allem im Blick auf das

private Leben des Einzelnen ausgeführt, wüd hier - im Bild des mythischen
Athen - für den Bereich des pohtischen Zusammenlebens entwickelt.

Mit dieser Art der Auswahl der führenden Männer ist nach Isokrates das
wesentliche Problem gelöst: «Da sie diese Überzeugung hatten, sahen sie in
wenigen Tagen die Gesetze aufgezeichnet» (144). Diese seien anders als die
gegenwärtig aufgesteUten gering an Zahl, ausreichend und überschaubar,
gerecht, zuträglich und mit sich selber übereinstimmend gewesen, mehr auf die
gemeinsamen Betätigungen als auf die privaten Rechtsgeschäfte bezogen.
Gleichzeitig hätten sie bei der Besetzung der Ämter die Vorwahl durch Phylen-
und Demenangehörige eingeführt47. Die Ämter seien nicht umkämpft gewesen,
da man kernen Sold erhalten habe und vom Volk zu strenger Rechenschaft
gezogen worden sei (145-146).

47 Bei vetschiedener Möglichkeit, die 'Vorwahl' technisch zu verstehen (vgl. Mathieu, a.O. 145f.;
Pointner, a.O. 130ff.), ist entscheidend, dass sie nicht einem Losverfahren vorausgehend zu
denken ist (vgl. im folgenden 153-154).



58 Christoph Eucken

Die Schaffung der Gesetze beschreibt Isokrates in einer Weise, die sie
weder als schwierig noch als grundlegend für das Zusammenleben erscheinen
lässt. Wohl sollen die Gesetze ganz bestimmte Qualitäten haben, aber diese

ergeben sich offenkundig bei einer guten, institutioneU noch nicht festgelegten
Gesamtverfassung des Staates ohne weiteres. Als gleichsam selbstverständüche
Konsequenz ist dabei wohl auch der Rat auf dem Areopag entstanden, der hier
nicht genannt ist, sich aber später als wichtiges Element der Verfassung erweisen

wüd (154). Diese Darlegung hat dieselbe Tendenz wie zuvor die Kritik an
der wertorientierten Lehre von den Verfassungsformen. In verschiedener Hinsicht

wüd der gleiche Gedanke ausgedrückt, dass es nicht die Institutionen als
solche sind, die ein geordnetes Gemeinschaftsleben herbeiführen. Wie sich
Isokrates dort gegen Platons Pohteia wendet, so kann hier implizit eine Polemik
gegen seine andere grosse staatstheoretische Schrift, die Nomoi, vorliegen. Die
Formuherung, jene Gesetze seien nicht den jetzt aufgestellten gleich und nicht
voU von Verwirrung und soviel Widersprüchen, dass niemand die nützlichen
und die nutzlosen unterscheiden könne (144), lässt sich nicht nur auf praktisch
geltende, sondern auch sehr gut auf theoretisch vorgeschlagene48 und dabei
spezifisch auf das unübersichtliche Riesenwerk der Nomoi beziehen. Doch wird
die Frage noch in einem grösseren Zusammenhang zu beurteilen sein.

Die Betrachtung über die Genese der altathenischen Verfassung ist damit
abgeschlossen. Es folgt noch der Hinweis auf ihre Beliebtheit und die dadurch
begründete lange Dauer über 1000 Jahre «bis zur Zeit des Solon und der
Herrschaft des Peisistratos», der als Demagoge die besten Bürger verdächtigt und
vertrieben und dann die Demokratie aufgelöst habe (148). Seme Geschichte
zeigt in exemplarischer Weise den ersten, vorübergehenden Niedergang der
alten Ordnung. Die kurze Erwähnung Solons als seines Zeitgenossen impliziert
das Urteil, dass sein berühmtes Gesetzgebungswerk, das im Areopagitikos
(7, 16) als vorbüdhch hingestellt worden war, das Unheil nicht abzuwenden
vermochte. Darin üegt kerne verborgene Kritik Solons49, sondern ein weiterer
Beleg für die Grenzen der Wüksamkeit von Gesetzen.

Isokrates schaltet hier noch eine Entgegnung auf den möghchen Einwand
ein, dass er über die von ihm dargesteUte Zeit kein sicheres Wissen habe, indem
er weniger historische Glaubwürdigkeit beansprucht als vielmehr den
Gebrauch des Überlieferten zum Aufweis bedeutender und schöner Taten verteidigt

(149-150)5°.
Dann kündigt er das letzte Thema im Enkomion auf Athen an: ihre Taten

als Auswükungen ihres guten 7to>.iTeüeo9ai (151). Zunächst freiüch geht er auf
die Verfassung des Spartaners Lykurg ein, um erneut eine Kritik zu widerlegen,

48 Die VorsteUung des vouoSeteIv lässt sich auf Uterarisch formuüerte Gesetze anwenden; vgl.
Isoc. 2, 8; Plat. Leg. 960b.

49 Diese Möghchkeit erwägt Wendland, a.O. 160.

50 Ausführlich und in vielem treffend hierzu Schmitz-Kahlmann, a.O. 55ff.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 59

diejenige nämhch, die, wie er meint, sich auf den nun folgenden Lobpreis
Athens richten werde. Wenn er die Taten dieser Stadt, insbesondere ihre
Verhaltensweise hinsichtlich des Krieges, mit der sie über die Barbaren gesiegt und
bei den Hellenen Ruhm erworben hätten, darstelle, so werde man sagen, er
spreche von den lykurgischen Gesetzen (152).

In eigentümlicher Form, die den kühnen Sinn der folgenden Ausführungen

schon anzudeuten scheint, wird zum Ausdruck gebracht, dass als Verfassung,

in der die kriegerische Durchsetzungskraft angelegt sei, doch die lykurgische

zu gelten habe. Isokrates entgegnet, dass er in seinem Lobpreis Athens von
vielen Dingen sprechen werde, die auch in Sparta bestünden, doch dies in der
Voraussetzung, dass Lykurg die athenische Staatsverwaltung nachgeahmt und
die mit Aristokratie vermischte Demokratie von Athen übernommen habe,
dazu die Wählbarkeit der Ämter und den Rat der Alten, den er mit entsprechender

Würde ausgestattet habe, wie sie der auf dem Areopag besass (153-
154).

Diese Darlegung ist im aUgemeinen als Beispiel rhetorischer Wülkür
verstanden51 und nicht als Ausdruck einer prägnanten eigenen Konzeption
ernstgenommen worden. Zunächst ist festzuhalten, was die einfache Behauptung
des Isokrates ist. Er sagt nicht, was tatsächlich unsinnig wäre, dass die als spezifisch

für Sparta bekannten Gesetze wie Syssitien, Abhärtung der Kinder, Übungen

der Tapferkeit aus Athen stammten52. Von ihnen war zuvor in der Darstellung

der athenischen Urverfassung ebensowenig die Rede, wie sie hier als

Gegenstand der Nachahmung bezeichnet werden. FaUs dennoch ein Zweifel
bestünde, so wüd er im Schlussgespräch beseitigt, in dem, ohne dass die hier
vorgetragene Version von der Herkunft der lykurgischen Verfassung in Frage
gesteht würde, eben jene Einrichtungen als typisch spartanische Gebräuche
diskutiert werden (202-228). Vorbüd für Lykurg ist vielmehr bei Isokrates
insbesondere der Rat auf dem Areopag, und das konnte plausibel erscheinen, da
einerseits dessen ehrwürdiges Alter aUgemein anerkannt war und anderseits als
eine der grossen Leistungen des spartanischen Gesetzgebers die Einführung der
Gerusie galt53. Die Version des Isokrates hat Anhaltspunkte an der Überlieferung,

doch muss sie aus seinem besonderen Geschichtsbüd verstanden werden.
Als Sinn der lykurgischen Reform bestimmt er nicht die Konstitution eines
einzigartigen Staatsgebildes54, sondern umgekehrt die Angleichung an eine von
Athen ausgehende pohtische Kultur. Dagegen führt er die Besonderheiten des

lakedämonischen Staates, vor aUem die einseitige Ausrichtung der Spartiaten

51 Wendland, a.O. 161; Arnim, a.O. 66.
52 Blass, a.O. 321, 7, setzt dies offensichtlich voraus; auch Tigerstedt, a.O. 191, scheint die

Ausführungen in diesem Sinne misszuverstehen.
53 Vgl. Herodot 1, 65, 5; Plat. Leg. 692a; Plut. Lyc. 5, lOff.
54 Vgl. Xen. Rep. Lac. 1, 2: ekeivoc; (Lykurg) ydp oü uiur|ad|i£vo<; tdc; öXkac, nöXsic;, bXka <ex\

Evavtio yvoix; toü; hXeio-toic;, ttpoExouaav eüäaiuovia tt|v tiaxpiSa etceSei^ev.



60 Christoph Eucken

auf das kriegerische Leben - aus heutiger historischer Sicht wohl durchaus
richtig55 - auf eine frühere Zeit nach der Eroberung Lakoniens zurück (45-46).
In jene Zeit setzt er auch eine Verfassung, die - von der lykurgischen eindeutig
unterschieden - grundlegender erscheint als diese. Mit ihr wird nach inneren
Kämpfen das zu Periöken erniedrigte Volk vom politischen Leben ausgeschlossen

und für die siegreiche Oberschicht der Spartiaten intern eine Demokratie
eingerichtet (177-181)56, auf die sich die lykurgische Reform allein bezieht.
Innerhalb des vorgegebenen Staatsgefüges hat diese bei weitem nicht die
Auswirkung der altathenischen Verfassung. Zwar richtet Lykurg ebenfalls eine

dpioTOKpaTia ein, aber die 'Besten' in Sparta haben, wie spätere Hinweise
deutUch machen (178. 251), vor und nach ihm nicht den athenischen, sondern
einen weniger humanen Charakter. So erklärt sich, dass durch ihn die Pohtik
der Spartaner kerne grundsätzliche Wandlung erfährt. Vielmehr scheint seine

Leistung in einer nur beschränkten Verbesserung der Verhältnisse zu bestehen.
Wie in anderer Weise Solon, so hat auch Lykurg als Gesetzgeber eine ihm
vielfach zugewiesene grosse Bedeutung in dieser Geschichtsdarstellung einge-
büsst.

Gleichwohl macht seine Nomothesie in beispielhafter Weise Sinn und
Inhalt einer guten Verfassung deuthch. Isokrates hatte für Athen eine ähnliche
Reform im Areopagitikos vorgeschlagen. Lykurg regelt hier nicht, wie es
verbreiteter VorsteUung entspricht, mit einer FüUe von Vorschriften das staatliche
Leben in völüg neuer und eigenartiger Weise, sondern begründet in Nachahmung

einer gewachsenen Verfassung die Herrschaft der Besten und übernimmt
dabei die wenigen für sie unabdingbaren Institutionen, Aemterwahl und einen
mit Würde, Ansehen und Macht ausgestatteten Rat. Gesetzliche Regelungen
trifft er für das staathche Leben, nicht um es soweit wie möglich selbst zu
bestimmen, sondern umgekehrt, um es von der Verantwortlichkeit der Besten
bestimmt werden zu lassen. Eben dies zu ermöglichen, scheint allgemein die
beschränkte Aufgabe einer gesetzlichen Konstitution zu sein.

Der Exkurs über Lykurg gehört in den thematischen Zusammenhang, in
dem die Kriegstüchtigkeit der athenischen Verfassung nachgewiesen werden
soU, und bringt bereits üidüekt zum Ausdruck, dass die Herrschaft der Besten
mehr als das systematische militärische Training die spartanischen Erfolge
begründete. Bevor nun der Gedanke für Athen selbst in der DarsteUung sedier
alten Kriegstaten deutlicher ausgeführt wüd, vernehmen wü noch eine Kritik
an dem Verhalten der beiden Poleis in neuerer Zeit. Nach ihrem grossen
Abwehrkampf gegen die Perser hätten sie mit jenen Frieden gemacht und sich
wechselseitig ins Verderben gestürzt, und in ähnhcher Weise erhöben sie heute
Herrschaftsansprüche gegeneinander und verhielten sich liebedienerisch gegen

55 Vgl. H. Bengtson, Griechische Geschichte' (München 1977) 81f.
56 Vgl. hierzu unten S. 63f.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 61

den Grosskönig (156-160). Was hier evident wüd, ist der Zusammenhang von
Pohtik und kriegerischem Erfolg. Der Niedergang der Staaten nach ihrem Sieg
über Persien war nicht durch militärische Schwäche, sondern durch politische
Fehlentscheidungen bedingt.

In Gegensatz dazu steUt Isokrates die Athener der grossen alten Zeit, die
für den «notwendigsten und gerechtesten Krieg den hielten, den sie mit aUen
Menschen gegen die Wüdheit der Tiere zu führen hatten», für den zweitwichtigsten

den mit allen Griechen gemeinsamen gegen die Barbaren (163). Über
die panhellenische Verantwortung der Athener hinaus erscheint so zuletzt eine
gesamtmenschliche, die ihrer Tätigkeit einen zivilisatorischen Sinn gibt. Das ist

- im Büd der verherrüchten Vergangenheit - auch als Forderung an den
'erzogenen' Menschen der Gegenwart zu verstehen.

Als Beispiel jener grossen Auffassung der Athener vom Krieg wird die
ionische Kolonisation angeführt, die schon zu Beginn des ersten Teüs erzählt
worden war und insgesamt in dieser Schrift in höherem Masse als der spätere
Perserkrieg vorbüdhaft erscheint57.

In der früheren, eher summarischen DarsteUung (43-44.47-48) stand das
Verhältnis Athens zu den Griechen insgesamt im Vordergrund, jetzt ist die
Beziehung zu den einzelnen Poleis im Blick auf das Verfassungsthema der
leitende Gesichtspunkt: Die Athener hätten die anderen griechischen Poleis in
Krieg und Verwirrung, ihren eigenen Staat allein in guter Verwaltung gesehen
und daher geglaubt, die anderen von ihrer Not befreien zu sollen. Bei den
weniger krankenden Staaten hätten sie durch Gesandtschaften und gute Worte,
bei den schwer durch Bürgerzwist betroffenen dadurch geholfen, dass hervorragende

Männer aus ihrer Stadt ihnen geraten und sich mit solchen zusammengetan
hätten, «die nicht in ihrem Staat leben konnten und schlechter waren, als es

die Gesetze anordnen, welche doch in der Regel die Staaten schädigen» (165).
Mit diesen hätten sie ein Heer gebüdet, die Barbaren vertrieben und die Inseln
sowie die Küsten der beiden Festländer besiedelt. In ihrer Tätigkeit zugleich ein
Beispiel für die anderen seien die Athener aber dann durch die wachsende
Macht der Spartiaten gezwungen worden, auf ihre eigenen Angelegenheiten zu
achten (164-166).

Als Ursache der misslichen Lage in den Städten erscheint ihr schlechter
Verfassungszustand. Die Form der Heüung, wie sie hier beschrieben wird,
bestätigt unter neuen Aspekten die zuvor entwickelte Konzeption von den
Grundlagen des geordneten Gemeinschaftslebens. Es sind bewährte,
anerkannte einzelne Personen, die durch ihren Umgang und ihre Führung - unter
neuen Bedingungen - eine integrierende Wükung haben. Sie gleicht derjenigen,

die die Könige ursprünglich in Athen ausübten. Betont wird dabei, dass
nicht Gesetze Abhilfe brauchten, da eben das Unglück darin bestand, dass viele

57 Vgl. den nochmaligen Bezug in § 190.



62 Christoph Eucken

ihnen nicht gemäss zu leben vermochten. War zuvor dargelegt worden, dass

gute Gemeinschaftsverhältnisse ohne Schwierigkeiten zur Konstitution guter
Gesetze fuhren, so wüd hier ihre mangelnde Wükungskraft in schlechten
Zuständen hervorgehoben. Unter komplementären Aspekten wird so ihre für das
Staatsleben sekundäre Bedeutung herausgestellt.

Exemplarisch wird in dieser Geschichte die zuvor gestellte Frage
beantwortet, welche in der 'Verfassung' der Athener angelegten Betätigungen (vgl.
151-152) es waren, die ihnen den kriegerischen Erfolg brachten. Die Athener
haben die Kräfte der Griechen, die gegeneinander gerichtet waren, - in einer
wohl auch für die Gegenwart vorbüdlichen Weise - gegen den gemeinsamen
Feind geführt. Es war das für ihr eigenes Zusammenleben kennzeichnende
gemeinschaftsbewusste Handeln, das den Sieg begründete.

Der Hinweis auf die drohende Macht der Spartiaten, die die Athener zum
Rückzug auf ihre eigenen Interessen zwang, erinnert dagegen erneut an die
Bedeutung einer anderen Art von Poütik.

Die folgende Geschichte, die für die Bemühung um den Krieg noch
charakteristischer sein soll (168), behandelt die berühmte athenische Hilfe für
Adrast und die Argiver nach ihrer Niederlage vor Theben, um die Bestattung
ihrer Toten zu gewährleisten (168-174). Isokrates folgt hier nicht wie im
Panegyrikos (54-60) der euripideischen Version, wonach die Athener die Herausgabe

der Toten durch Krieg erzwangen, sondern derjenigen des Aischylos und
der Thebaner58, in der dies Resultat durch gütliche Einigung erzielt wurde. Er
selbst weist auf den Widerspruch seiner Darstellungen, betont aber, dass man
ihre jeweiüge Berechtigung anerkennen müsse (172-173). Er bekennt sich so
ausdrückhch zu einem freien Gebrauch der Überlieferung, wie er ihn in dieser
Rede vielfach übt. Dass er damit hier einen aktueUen pohtischen Zweck
verfolge - die Annäherung von Theben und Athen -, ist wiederholt behauptet
worden59. Doch besitzen wü dafür keine konkreten Anhaltspunkte60. Seine
Wahl kann eher aus dem gedanklichen Zusammenhang erklärt werden, der in
dieser Rede durchgehend die spezifische Ausformung der mythisch-historischen

ÜberUeferung zu bestimmen scheint.
Dass gerade die Version des friedlichen Ausgleichs die kriegerische

Tüchtigkeit der Athener erweisen soU, mag erstaunen, ist aber doch ganz einleuchtend,

insofern es hier darum geht, diese als eine von menschhchem und
politischem Gesamtverhalten nicht isoherbare Eigenschaft zu zeigen. Kriegerische
Durchschlagskraft hat in dieser Geschichte eine wichtige Funktion, obwohl mit
Krieg nur gedroht wird. Denn entscheidend ist für den athenischen Erfolg, wie
es abschliessend heisst (174), die Macht (8uvapi<;) und das Ansehen (8ö^a) der
Stadt, die Adrast dazu zwang, sich an sie zu wenden, und die Thebaner dazu

58 Plut. Thes. 29,4; Paus. 1, 39,2.
59 Schmitz-Kahlmann, a.O. 72f.; Zucker, a.O. 246.
60 Vgl. auch Buchner, a.O. 352.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 63

brachte, auf ihre Worte zu hören (173-174). 'Macht' und 'Ansehen' werden
aber als Ergebnis eben jener pohtischen Haltung vorgestellt, die schon zuvor
das grosse Thema bildete und hier nochmals in einer besonderen Weise gedeutet

wüd.
Als massgebende Instanz für die Athener erscheint das Gesetz, nicht das

einzelstaathche, das in seiner Bedeutung für die Ordnung des Zusammenlebens
abgewertet worden war, sondern dasjenige, «das alle Menschen fortwährend
gebrauchen, als ob es nicht von menschhcher Natur aufgesteUt, sondern von
götthcher Macht angeordnet sei» (169)61. Die GegenübersteUung von menschlichem

und göttlichem Gesetz erinnert an die sophokleische Antigone, ist aber
doch rationalisiert, insofern die VorsteUung der göttüchen Herkunft des Gesetzes

gleichsam als Erklärung seiner allgemeinen Geltung erscheint62. Dieses
Gesetz - die Ehrung der Toten - steUen die Athener in den Mittelpunkt der
Verhandlungen, indem sie den Thebanern raten, ihre Antwort 'gesetzlicher' zu
machen, und andeuten, dass sie die Übertretung des aUgemeinen Gesetzes aller
Griechen nicht hinnehmen werden (170). Auch in der Gesamtbeurteilung der
Ereignisse wüd noch einmal auf die Beziehung von athenischer Botschaft und
götthchem Gesetz hingewiesen (174).

Das Eintreten für das universal gültige Gesetz wird so als wesentlicher Teil
der Haltung bestimmt, auf der Macht und Ansehen der Stadt beruhte, und so
als eine der Wurzeln ihrer pohtischen und kriegerischen Kraft dargestellt.
Zugleich ist die Erörterung über die Bedeutung des Gesetzes weitergeführt:
Grundlegend ist es nicht als spezifische Regelung im einzelnen Staat, sondern
als aUgemeine Pflicht menschhcher Gesittung.

Nach der athenischen Art, sich kriegerisch zu bewähren, wird die ganz
andere Haltung Spartas gezeigt. Mit Berufung auf die 'genauesten' Forscher
berichtet Isokrates (177-181), dass die Lakedämonier nach der Eroberung der
Peloponnes die schwersten Bürgerkriege gehabt hätten. Diejenigen, die mehr
zu sein glaubten, hätten über die Menge des Volkes gesiegt und - als Spartiaten
- bei sich selbst eine Demokratie und Isonomie eingerichtet, «wie es erforderhch

ist für solche, die für aUe Zeit einträchtig sein soUen» (178), das Volk hingegen

hätten sie zu Periöken gemacht, sich selbst das beste Land vorbehalten,
jenen aber das schlechteste gegeben und sie in ärmlichen Dörfern verstreut
angesiedelt, wo sie, staatlicher Rechte beraubt, zum Kriegsdienst herangezogen
würden und wülkürüchen Übergriffen der Obrigkeit ausgesetzt seien.

61 Die vorangehende Formulierung (169): ur) TiEpiiSsTv toioutouc; ävSpac; ätdpooc; yevouevouc;
un&k itaXaiov eSoc; Kai itdipiov vöuov KaTaXuduEvov ist fast in gleicher Form bereits im
Panegyrikos (4, 55) enthalten. Doch ist der Bezug zum Gesetz dort nur ein Nebenmotiv,
grösserer Nachdruck hegt auf der Tatsache, dass die Athener für die gemeinsame Sache der
Griechen kämpfen (vgl. 4, 55: ßor-dEiv taic; Koivaic; xüxai?)-

62 Die wesentüche Qualifikation des überstaatlichen Gesetzes ist bei Isokrates 'allgemein', bei
Sophokles 'ungeschrieben' (Ant. 454); vgl. auch die äypeupoi vöuoi der Poüs Athen bei Thuk.
2, 37, 3.



64 Christoph Eucken

Auf wen sich Isokrates hier als 'genaueste' Gewährsmänner bezieht, ist
nicht klar63. Von uns bekannten Autoren stützt ihn am ehesten Thukydides mit
seiner Bemerkung über die langen inneren Kämpfe der Lakedämonier in ältester

Zeit64. Da entgegen früheren Ansichten die Periöken für Dorer gehalten
werden müssen65, hat seine DarsteUung eine innere Evidenz. Es ist nicht auszu-
schliessen, dass er sie selbst - nach historischer Wahrscheinlichkeit - geformt
hat. In diesem Zusammenhang hat sie die Funktion, das den Athenern
entgegengesetzte kriegerische Verhalten der Spartiaten in seinem Ursprung deuthch
zu machen. Die Spartiaten schaffen - durch die Ausschhessung der Mehrheit
des Volkes von den Rechten und Vorteüen, die sie sich selbst vorbehalten - eine
Situation, in der sie nun auch weiterhin auf das Prinzip rücksichtsloser
Selbstbehauptung festgelegt sind. Über Charakter und institutionelle Verfestigung
ihrer strikt auf sich selbst bezogenen Eintracht wüd ausführlich das erste der
beiden Schlussgespräche eingehen (217-228). Hier ist ihre Poütik, wie zuvor die
der Athener, aus einer grundlegenden Form des Staatslebens verständhch
gemacht.

Daran schhesst die Kritik der Lobredner Spartas an, mit aUgemeinen
Erwägungen darüber, dass ehrenhafte Niederlagen mehr zu loben sind als

ungerechte Siege (182-187). Sparta erscheint dabei nicht als der einzige Machtstaat

(185).
Noch einmal wüd Athen in den Bhck genommen. Isokrates fasst in

eigenwilliger Weise verschiedene feindhche Einfälle über eine lange Zeit hinweg -
vom Kriegszug der Thraker unter Eumolpos bis zur Schlacht von Marathon -
zu einem Krieg der Barbaren gegen Athen zusammen, um damit ein letztes
wesentüches Element in der geistigen Verfassung dieser Stadt aufzuzeigen
(191-196). Durch den kriegerischen Erfolg seien sie nicht übermütig geworden
und dadurch ins Unglück geraten, sondern sie hätten ihren Charakter auf
Grund ihres rechten noA.iTeüea9ai bewahrt und seien eben wegen dieser Festigkeit

mehr noch als wegen ihrer Tapferkeit von den anderen bewundert worden
(196-198). Es ist die Besonnenheit in glücklichen Umständen, die als Voraussetzung

ihrer Dauer und qualifizierendes Moment höherer Tapferkeit dargesteUt
wüd. Diese Haltung war im Proömium als die höchste Tugend des Gebüdeten
bezeichnet worden (32). Zugleich nimmt der hier am Schluss pointiert verwendete

Begriffdes -reiraiSeuuEvot; (198) das Leitwort jener einleitenden Darlegung
auf. So wüd die thematische Einheit von 'Büdung' im privaten und poütischen
Sinne betont.

Im Durchgang durch den Panathenaikos haben sich die grundsätzlichen
Aspekte gezeigt, die das Enkomion Athens und den damit verbundenen Tadel

63 Vgl. Tigerstedt, a.O. 192 und 482.

64 Thuk. 1, 18, 1; vgl. auch Herodot 1,65, 2.

65 F. Hampl, Die lakedämonischen Periöken, Hermes 72 (1937) 1-49.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 65

Spartas zu einer sozialphüosophischen Betrachtung werden lassen. Die
GegenübersteUung der beiden Staaten steht letzthch unter der Frage, was die Grundlagen

des Gemeinschaftslebens sind.
Wesenthche Gedanken sind dabei nicht theoretisch expliziert, sondern

durch eine besondere Gestaltung von geschichtücher und sagenhafter Überlieferung

büdhaft ausgedrückt. Es ist diese Darstellungsweise, die auch dem
abschliessenden Gespräch über die Deutung des Werkes den grossen Bezugsrahmen

gibt.
Am Beispiel Athens wüd das Entstehen und die Wükungsweise einer

idealen Form des Zusammenlebens aufgewiesen. Die theoretische Einführung
dazu bietet das Proömium, in dem die wahre Bildung definiert wird. Sie besteht
nicht in besonderen Kenntnissen und Fähigkeiten, sondern in allgemeinem
Urteilsvermögen, einer gerechten und angenehmen Lebensweise den Mitmenschen

gegenüber und einem in Glück und Unglück festen Charakter. Was hier
nur für das Leben des Einzelnen gesagt scheint, wüd sich als relevant für die
Deutung der athenischen Geschichte erweisen. Diese 'gebüdete' Haltung ist
Ursprung und Kennzeichen der altathenischen Verfassung, die selbst wiederum
Pohtik und Schicksal der Stadt prägt.

Die ersten Könige, durch Natur und göttliche Gunst bevorzugt, haben,
indem sie gut für das Volk sorgten, dieses durch ihr Vorbild erzogen und somit
eine 'Verfassung' des Staates hervorgebracht, die nicht als Verbindung
bestimmter Institutionen, sondern als Gemeinschaftsgeist zu verstehen ist. Durch
ihn empfindet die Gesamtheit die Verantwortung, die Besten, die selbst wiederum

für das Gesamtwohl eintreten, zur Führung zu berufen. Diesen
Gemeinschaftsgeist könnte man auch soziale und pohtische Kultur nennen. Ihm biUigt
Isokrates die erzieherische Wükung zu, die er allen theoretischen Belehrungen
und auch der von ihm selbst vermittelten Redekunst abspricht. Es ist offenkundig

vor allem Vorbüdüchkeit und unmittelbare Erfahrung, die die persönliche
Haltung des Einzelnen in diesem sozialen Zusammenhang bestärkt.

Obwohl durch das Zusammenleben in der Polis bedingt, wirkt diese
Gemeinschaftskultur über die staathchen Grenzen in einem universalen Sinne. So
geht aus ihr nicht nur die richtige innere Ausgestaltung von Staatsform und
Verwaltung hervor, sondern auch nach aussen eine panhellenische, letzthch
gesamtmenschliche Pohtik. Dass in ihr auch die Fähigkeit angelegt ist, sich
kriegerisch zu behaupten, wüd mit besonderem Nachdruck vertreten. So
erscheint sie als die wahre und beste Grundlage des Zusammenlebens.

Dem steht in Sparta die entgegengesetzte menschüche Haltung gegenüber,
die in ähnlicher Weise innere und äussere Verhältnisse durchdringt. Geschichtlich

prägend wie auf athenischer Seite die gute Regierung der Könige erscheint
hier die Ausschüessung des Volkes aus dem pohtischen Leben, die zugleich
Ausdruck und Befestigung rücksichtslosen Vorteüsstrebens der Spartiaten ist.

Von beiden Staaten erhalten wir im Ganzen der Rede einen Gesamtüber-

5 Museum Helveticum



66 Christoph Eucken

blick über ihre Geschichte von der Gründung bis zur Gegenwart, in der sie in
ihren charakteristischen Verhaltensweisen aber auch in Abweichungen von
ihnen gezeigt werden. So hat sich Athen zuerst mit Peisistratos und dann
nachhaltiger mit der Entwicklung zur radikalen Demokratie vom besten Zustand
abgekehrt, während Sparta bei der lykurgischen Reform athenisch beeinflusst
worden ist.

Im ganzen gesehen, tritt in dieser GegenübersteUung ein ungelöstes
Problem auf. Das alte Athen hat trotz seiner Ruhmestaten und der auf seiner
Gemeinschaftsform beruhenden Kriegstüchtigkeit den prinzipieUen Gegner
Sparta weder bezwungen noch sich souverän neben ihm behauptet. Vielmehr
ist die Stadt durch die drohende Übermacht der Rivalin dazu gebracht worden,
zuerst ihre griechenfreundhche Kolonisation einzustellen und dann mit dem
Aufbau einer Flotte ihre Verfassung und ihr Wesen zu ändern. So stellt sich die
Frage, ob jener Gemeinschaftsgeist, wie ihn Athen ausgebildet hat, nicht doch
schwächer ist als eine radikale Machtpolitik, zumal Sparta nicht ihr einziger
Vertreter ist (185). Das Schlussgespräch mit den Schülern spitzt diese Problematik

noch zu. Der eine Schüler deutet die Rede seines Lehrers als heimliche,
dem Kenner vernehmbare Verherrlichung des rücksichtslosen Machtstrebens
der Spartaner, das er selbst vöUig bejaht, und gewinnt hiermit die Zustimmung
sedier Mitschüler, während Isokrates selbst kerne Stellung bezieht (240-244.
264-265). Die Auslegung, sowenig sie der Rede insgesamt gerecht wird, kann
doch, da sie eine in ihr angelegte Aporie noch stärker hervortreten lässt, nicht
vöüig verfehlt sein.

Die Frage, die nun dem Leser überlassen bleibt, ist nicht nur, inwieweit der
Lakonerfreund die Intentionen seines Lehrers erfasst habe, sondern vor aüem
auch, welche Maxime des Handelns, die athenische oder die spartanische, als
die gültige angesehen werden muss, ob Gemeinsinn oder Machtpohtik die
entscheidende Durchschlagskraft haben.

Das Dilemma ist sowohl in der Ambivalenz der pohtischen WükUchkeit
als auch im inneren Sinn der von Isokrates vertretenen athenischen Bildung
begründet. Man kann es wohl als zum Thema der Rede gehörig ansehen, dass
Isokrates vielfach von seiner eigenen Person spricht und insbesondere auch sein
Redeverhalten selbst zum Problem macht. Denn es treten dabei in exemplarischer

Weise die Schwierigkeiten hervor, die für das gebüdete Verhalten eines
Atheners in sedier Lage und Zeit bestehen, so wenn er sich gegen Verleumdungen

wehren muss (20-25), vor der Wahl einer mehr von der Sache oder der
Form bestimmten Darlegung steht (74-75. 84-88), oder bei der Abfassung der
Rede von einer schweren Krankheit befallen wird (267-270). Das grösste, schon
im Gang der Rede (95-96) vorbereitete Problem66 zeigt sich aber dort, wo er
bezeugt, dass seine kritische DarsteUung Spartas ihn am Wert der ganzen Rede

66 Siehe oben S. 49.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 67

habe zweifeln lassen, so dass er sie habe vernichten woUen (232). Der Grund für
die tiefe Verstimmung hegt offenkundig in dem Zwiespalt, dass es dem Sinn der
hier gepriesenen Urbanität zuwiderläuft, den bedeutenden Vertreter des
entgegengesetzten Prinzips völlig zu verurteüen. Dass der Gegner am Schluss
anerkannt wüd, ist eine innere Konsequenz so verstandener athenischer Bildung,
relativiert aber doch auch ihre Bedeutung67.

Entlässt Isokrates im Bück auf die grosse Alternative des Handelns den
Leser mit einer offenen Frage, so zeigt er sich in der Überzeugung ganz
entschieden, dass es menschhche Haltungen, nicht Institutionen sind, welche das
Gemeinschaftsleben tragen. Gerichtet ist die in dieser Stellungnahme liegende
Kritik vor aUem gegen Platon. In Auseinandersetzung mit der akademischen
Methode definiert er im Proömium das Wesen von Büdung. Fundamental ist
das dabei angeschnittene Problem, ob Wissen zur Tugend fuhren könne. Dass
Isokrates nicht in einem allgemeinen Wissen, sondern im jeweiligen Urteilen
und Meinen die Möghchkeit angemessener Lebensbewältigung sieht, erklärt
wesenthch die Bedeutung des Personalen in seiner Staatsauffassung.

Die Distanzierung von der im Gorgias entwickelten Lehre (117-118), es sei
besser Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun, betrifft die Bestimmung des
allgemeinen ethischen Ideals. Diese wüd in nüchtern-reaüstischer Weise nicht in
einer die Selbstaufgabe eüischüessenden Gerechtigkeit, sondern in einer möglichst

gemeinnützigen Form der Selbstbehauptung gesehen.
Wichtig ist dann insbesondere die Kritik an der Poüteia, an der im selben

Zug getadelt wüd: falsche Beurteilung des altathenischen Idealstaates,
verfehlte Verfassungssystematik und schüessüch der für sie bestimmende Ansatz
überhaupt, von der VorsteUung einer institutionell garantierten guten Verfassung

auszugehen. Hier ist der Gegensatz der Positionen in einem entscheidenden

Punkt bestmimt.
Man möchte annehmen, dass die Nomoi Platons als das zuletzt erschienene

grosse Werk, das auf derselben hier kritisierten Voraussetzung beruht,
ebenfalls berücksichtigt sind. Eni ausdrücklicher Hinweis wie auf die Politeia
findet sich zwar nicht, doch lassen sich verhaltene Anspielungen entdecken, die
eine Auseinandersetzung erkennen lassen68.

Vorweggenommen seien Anklänge von Formutierungen, die nicht zufällig
sein können. Der Ausdruck köctuoi; xx\c, 7toA,iTeia<; erscheint unter den platonischen

Werken nur in den Nomoi, aber in dieser oder abgewandelter Form

67 Die Annahme von Kröner, a.O. 322, dass Isokrates mit der Wiedergabe der Schülerdeutung
den Vorwurf der 'Herdensophisten' aus dem Proömium (19) entkräfte, er lasse keine Meinung
ausser der eigenen gelten, betrifft einen wohl möghchen Nebeneffekt, aber nicht die zentrale
Problematik der SteUe.

68 Teichmüüer, a.O. 271ff., hatte bereits eine polemische Beziehung des Panathenaikos zu den
Nomoi vermutet, aber ohne Verständnis für das isokratische Werk und die ihm zugrundeliegende

Konzeption keine überzeugenden Beweise erbracht.



68 Christoph Eucken

mehrfach zur Bezeichnung der idealen Staatsordnung69. Bei Isokrates kommt
er nur im Panathenaikos (116) vor, ebenfaUs zur Charakterisierung der besten
Form des Gemeinwesens, aber zugleich in einem Zusammenhang, der erkennen

lässt, dass diese nicht, wie bei Platon vorgesteüt, unabhängig von äusseren
Umständen bestehen kann. - Die Wendung eiKfi JtoA.iTeüa9ai ist auch bei
beiden Autoren in diesen Schriften einmalig und für ein -jeweils verschieden
verstandenes - verfehltes Gemeinschaftsleben gebraucht70.

Die aUgemeine Polemik des Isokrates zu Beginn (41), die meisten lobten
die Polis der Spartiaten mit Mass, einige aber gedächten ihrer, als ob dort
Halbgötter walteten, ist durchaus, wenn wohl auch nicht ausschliesshch auf die
Nomoi zu beziehen, da dort götthche Fürsorge für die spartanische Verfassung
behauptet und Lykurg als halbgötthche Erscheinung beschrieben wüd71.

Ein präziserer kritischer Bezug in derselben Frage eröffnet sich dort, wo
Isokrates von dem Gesetz, die Toten zu ehren, sagt (169), dass «alle Menschen
es fortwährend gebrauchen, als ob es nicht von menschhcher Natur (dv9pco7ii-
vr|c; (püaecog) aufgestellt, sondern von dämonischer Macht (8aipoviag 8uvd-
peax;) angeordnet sei». Aaiuovec; und dv9pcojieia enboic, als Urheber von Gesetzen

werden auch in den Nomoi einander entgegengesteUt (713c-d), freüich in
einem ganz anderen Sinne, der besagt, dass gute Gesetze -wie ja auch in Sparta
gezeigt - von den Göttern, schlechte von den Menschen stammen. Platon
erzählt hier den Mythos, Kronos habe, da die menschhche Natur nicht hinreichend

sei, das Menschhche zu verwalten, dafür bessere Wesen, 5aiuove<;, eingesetzt.

Das so geordnete Leben müsse man nachahmen. Diese Stelle kann als
repräsentativ für einen Grundzug der Nomoi angesehen werden: die ganze
Gesetzgebung auf götthche Autorität zurückzuführen. «Gott ist für uns der
Massstab aUer Dinge» (716c). - Isokrates gibt mit der auf die Nomoi weisenden
Formuüerung sedier von Platon ganz verschiedenen Auffassung einen verhaltenen

kritischen Sinn: Nicht die einzelnen staathchen Gesetze, wie Platon
meint, sondern nur die schon immer bestehenden gesamtgriechischen oder
gesamtmenschlichen können als götthch qualifiziert werden. Das Beispiel, das
zugleich an die sophokleische Antigone erinnert, macht seine Position besonders

süinfalüg.
Dass sein Tadel an den unübersehbaren, unnötig vielen Gesetzen der

Gegenwart (144) sich auch auf Platons Werk beziehen kann, wurde schon
ausgeführt72. - Hinzu treten thematische Bezüge: Der Panathenaikos enthält
wie die Nomoi eine Urgeschichte der Menschheit mit den in ihr hegenden

69 Plat. Leg. 751a; 736e; 769df.; 846d.
70 Plat. Leg. 635e; Isoc. 12, 131.

71 Plat. Leg. 624a; 691dff. bes. auch 692b. - Wie gut die isokratische Polemik auf die platoni¬
schen Nomoi passt, hatte zu Recht schon Teichmüüer, a.O. 273f., festgestellt.

72 Siehe oben S. 58.



Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 69

Anfangen aüer Verfassungen und ebenfalls in verfassungsrelevanter Hinsicht
einen Überblick über die Frühgeschichte Spartas73.

Die isokratische Kritik an Sparta ist als Antwort auf das ausführliche, mit
historischer DarsteUung verknüpfte Lob in den Nomoi gut zu verstehen, doch
ist sie zugleich in einem weiteren Rahmen zu sehen. Der spartanische Staat, in
den Nomoi - bei manchen Vorbehalten74 - ausdrückhch zum Vorbild deklariert75,

hat der Sache nach ModeUcharakter schon in der Poüteia. Von ihm sind
wesenthche Züge in den platonischen Entwurf übernommen: Ständeteilung,
Herrschaft der Krieger, Syssitien, staathche Erziehung u.a.76 Platons
Staatsdenken ist im ganzen von Sparta geprägt.

Isokrates polemisiert gegen Lobredner und Anhänger Spartas zwar
wiederholt und teüweise ausführlich, aber ohne genaue Hinweise auf bestimmte
Gegner. Immerhin lässt sich die spöttische Bemerkung über die vermeintlichen
spartanischen Halbgötter (41), wie schon gesagt, recht gut auf Platon beziehen.
Doch wendet er sich, wie es durchaus naheüegt, dann vor allem auch gegen die
verbreitete Spartaverehrung lebender Zeitgenossen (109-113. 182-187). Dass
seine Sparta-Kritik gleichwohl in der platonischen Lehre einen wesentüchen
Bezugspunkt hat, geht aus ihrer thematischen Verknüpfung mit einer allgemeinen

Verfassungsbetrachtung hervor, in der jene als wichtigste gegnerische Position

erscheint. Gegen Platon, der mit dem Vorbüd Spartas die Vorstellung eines
durch Gesetze und Institutionen geformten Idealstaates verbindet, verdeutlicht
Isokrates am Beispiel Athens, dass das beste Gemeinwesen auf persönlicher
Bildung und gemeinschaftlicher Kultur beruht.

Im Bhck auf Platons Nähe zu Sparta ergibt sich in der isokratischen
DarsteUung noch ein sehr scharfes Argument. Die Rede des Lakonerfreundes, der
die jTÄsove^ia als Prinzip des spartanischen Staates feiert, erinnert durch ihren
Inhalt wie durch ihre SteUung im thematischen Zusammenhang an die des
KaUikles im platonischen Gorgias77, aus dem zuvor zitiert worden war, dass
Unrechtleiden besser sei als Unrechttun. Nun tritt der Widerspruch in der
Position Platons hervor, in der einerseits jene entsagungsvolle Gerechtigkeit
verkündet und zugleich der rücksichtslose Machtstaat zum Vorbild genommen
wird.

Die Abwertung Spartas hat eine polemische Bedeutung über Platon hinaus

für andere Staatstheoretiker. Die vielfältigen Entwürfe von Idealstaaten in
jener Zeit, die genereU auf der von Isokrates kritisierten Annahme beruhen, es
komme wesenthch auf die richtige Setzung von Institutionen an, verbinden sich

73 Plat. Leg. 676aff; 682eff; Isoc. 12, 119ff.; 45-46; 177-181; 153-155; 91.
74 Plat. Leg. 630a ff.
75 Plat. Leg. 692b f.
76 Vgl. F. Olüer, Le mirage spartiate (Paris 1933, Neudruck New York 1973) 231ff.
77 Siehe oben S.51f.



70 Christoph Eucken: Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos

durchweg mit einer mehr oder weniger starken Orientierung an diesem Staatswesen.

So hat Xenophon die Verfassung Lykurgs als Ideal dargestellt, so ist die
Theorie der gemischten Verfassung in einer Ausformung, wie sie später
insbesondere durch Dikaiarch weitergewükt hat, schon damals an Sparta exemplifiziert

worden78. Auch Aristoteles hat trotz ausführlicher, freilich nicht konsequent

durchgehaltener Kritik79 seinen Staatsentwurf in wesenthchen Zügen
nach dem spartanischen Muster gezeichnet80. Sie aUe sind, auch wenn wir keine
spezifischen Hinweise auf sie feststehen können, der Sache nach von dieser
Darlegung mitbetroffen.

Dass der Panathenaikos als Enkomion Athens Elemente enthält, die nicht
im engeren Sinne zu einem Enkomion gehören, wie die Anklage Spartas und
die Verfassungsbetrachtungen, erklärt sich aus seiner Hauptfunktion: Dem
Mythos von Sparta, dem in verschiedenem Grade die Staatstheoretiker anhingen,

einen Mythos von Athen als des wahrhaft gemeinschaftsstiftenden Staates

entgegenzustehen. Jenen eher rückwärts gewandten Interpretationen der alten
Pohs gegenüber steht dies Werk mit der personalen Auffassung vom staatlichen
Leben und dem Leitbild einer gemeingriechisch-universalen Urbanität am
Eingang des Hellenismus.

78 Arist. Pol. 1265b 33ff.; vgl. F. WehrU, Die Schule des Aristoteles2 I: Dikaiarchos (Basel/
Stuttgart 1967) 64ff.

79 Arist. Pol. 1269a 29ff; dagegen 1293b 14ff.
80 So etwa mit der Klasseneinteilung und der Herrschaft der Waffentragenden (Pol. 1329a 2ff.),

den Syssitien (1330a 3ff.), der staathchen Erziehung (1337a lOff.) u.a. Vgl. Olüer, a.O. 294ff.;
Tigerstedt, a.O. 280ff.


	Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos

