Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos
Autor: Eucken, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos

Von Christoph Eucken, Bern

Zu den methodisch interessantesten Passagen im Oeuvre des Isokrates
gehort der Schluss seiner letzten Rede, des Panathenaikos (= Nr. 12). In einer
Diskussion, die iiber die Rede selbst gefithrt wird, legt ein Schiiler eine Deutung
vor, die den Sinn dessen, was man bisher vernommen hat, ins Gegenteil zu
verkehren scheint (235-263). Isokrates habe sich, so fiihrt der Schiiler aus, einer
zweideutigen Redeweise bedient (240: Adyor aupgifolor), die die wenigen
Wahrheitssuchenden den heimlichen Sinn erkennen lasse, wihrend die Menge
sich an dem vordergriindigen erfreue (240-242. 261); die Schiiler habe er zur
Beurteilung seiner Rede gerufen, um zu priifen, ob sie ‘philosophisch’ vorgin-
gen und sich erinnerten, was sie in fritheren Zusammenkiinften besprochen
hitten (236). Die ausfiihrliche, aus dem Prinzip der ‘Zweideutigkeit’ entwik-
kelte Interpretation der Rede findet den begeisterten Beifall der anderen Schii-
ler, wihrend Isokrates dariiber schweigt, ob sie seine Intentionen getroffen habe
(264-265).

Die Frage, wie Isokrates die Deutung seines Schiilers habe verstanden
wissen wollen, ist 6fters behandelt worden!. Doch hat man niemals die metho-
disch grundsitzliche Bedeutung der Tatsache gesehen, dass er — mit ausdriick-
lichem Verweis auf die Praxis seiner Schule — die Moglichkeit eines bestimmten
verborgenen Sinnes seiner Ausfithrungen zur Debatte stellt. Soll man letztlich
auch vielleicht zur Einsicht kommen, der Schiiler habe — zumindest teilweise —
die Absichten des Meisters verfehlt und die Methode der apugiporia sei nicht
angemessen, so liegt doch hier der generelle Hinweis auf eine Raffinesse und
einen verhaltenen Beziehungsreichtum isokratischer Prosa, eine Aufforderung
an den Leser, ihre unausgesprochenen Implikationen zu beachten. Versuchen
wir, in diesem Sinne den Panathenaikos zu begreifen.

Die Rede ist ein Preis Athens als Urheberin der grossten Wohltaten fur die
Griechen; in kritischem Vergleich wird Sparta als der Staat dargestellt, der stets

1 P. Wendland, Beitrdge zur athenischen Politik und Publicistik des vierten Jahrhunderts I,
Kénig Philippos und Isokrates, Nachr. Gott. Ges., Phil.-hist. K. (1910) 123-182, darin: 16911.;
K. Miinscher, Isokrates, RE 9 (1916) 2218; H. v. Amim, Das Testament des Isokrates, Deut-
sche Revue 42 (1917) II 245-256; III 2841, abgedr. in: Isokrates, hrsg. v. F. Seck, Darmstadt
(1976) 40-73, darin: 72f.; F. Zucker, Isokrates’ ‘Panathenaikos’, Berichte d. Ak. Leipzig, Phil.-
hist. K1. 101,7 (1954) 3-31, abgedr. in: Isokrates, hrsg. v. F. Seck, a.0. 227-252, darin 237f1.;
H.-O. Kréner, Dialog und Rede, Zur Deutung des isokrateischen ‘Panathenaikos’, Antike und
Abendland 15 (1969) 102-121, abgedr. in: Isokrates, hrsg. v. F. Seck, a.0. 296-328.




44 Christoph Eucken

nur seinen eigenen Vorteil im Auge gehabt habe. Dieses Thema gilt im engsten
Sinne freilich nur fiir den ersten Hauptteil (41-107) und auch dort nicht fiir den
lingeren Exkurs iiber die Tugend des Agamemnon (74-88). Der zweite Haupt-
teil (108-198) ist einer Betrachtung der Verfassung in beiden Stidten mit ihren
Folgen fiir Politik und Kriegfithrung gewidmet. Das dritte Hauptstiick (199-
265) enthilt zwei Gespriche des Isokrates mit seinen Schiilern iiber die Rede
selbst. Sowohl das ausgedehnte Proomium (1-40) wie der kurze Epilog (266—
272) handeln von der Person des Autors, seiner gegenwiirtigen Lage und seinen
Auffassungen. Die Einheit der Teile zu sehen, ist nicht ganz einfach?.

Die bisherigen Interpretationen des Panathenaikos scheinen seinen Ge-
samtsinn noch nicht erkennen zu lassen. Der von Wendland unternommene,
von Zucker weitergefithrte Versuch, die Schrift aus der Absicht aktueller politi-
scher Stellungnahme zu erkliren, hat nicht iiberzeugt®. Das Werk ist nach den
eigenen Angaben des Isokrates (3, 267-270) im Zeitraum der Jahre 342-339
verfasst, mithin in der letzten Phase der Auseinandersetzung zwischen den
griechischen Stdadten und Philipp von Makedonien. Im Jahre 340 begann der
Krieg, der mit der Schlacht von Chaironea 338 das Ende der griechischen Polis-
Freiheit brachte. Zur politischen Lage im grossen hatte Isokrates schon 346 im
Philippos Stellung genommen, in dem er den makedonischen Koénig auffor-
derte, die griechischen Staaten miteinander zu verséhnen und sie gegen Persien
in den Krieg zu fithren. Dagegen enthilt der Panathenaikos, in dessen Abfas-
sungszeit sich die Entscheidung iiber die makedonische Vormachtstellung in
Griechenland dramatisch niherte, keine direkte Aussage iiber die gegenwirtige
politische Situation. Der Lobpreis der gemeinniitzigen Politik des alten Athen
muss nicht, wie Wendland meinte4, als Mahnung an Philipp gedacht sein,
sondern stellt vielmehr ein allgemeingiiltiges Ideal dar. Ebensowenig ist ersicht-
lich, welche aktuelle Bedeutung der scharfe Tadel an Sparta haben soll. Die
Erklarung von Wendland und Zucker?, Isokrates habe sich geirgert iiber das
- Abseitsstehen Spartas bei der Koalition griechischer Staaten von 342, ist durch
nichts bewiesen.

Derjenige Teil des Panathenaikos, der noch am ehesten in aktuellem Sinne
verstanden werden kann, ist der Agamemnon-Exkurs. Dass hier ein Fiirst dafiir
gepriesen wird, die Hellenen geeinigt und zum Krieg gegen Asien gefiihrt zu
haben, lisst sich als Hinweis auffassen, dass auch in der Gegenwart die entspre-
chende Aufgabe einem Monarchen zufillt, der der Lage nach nur Philipp sein

2 A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur’ (Bern/Miinchen 1971) 659, bemangelt die
Komposition; F. Blass, Die attische Beredsamkeit 11* (Leipzig 1892) 326, hatte geurteilt: «ein
wilster Haufe Spreu, in dem die Kdrner recht selten sind.»

3 Wendland, a.0.; Zucker, a.0.; zu ihrem Ansatz hat kritisch Stellung genommen E. Buchner,
Gnomon 28 (1956) 350-353.

4 Wendland, a.O. 171.

5 Wendland, a.O. 174 (nach ihm auch Miinscher, a.0. 2217); Zucker, a.0. 230f.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 45

kann$. Das Vorbild Agamemnons, der die Griechen friedlich einigte (77), mag
dabei auch eine Kritik an ihm enthalten. Jedenfalls bleibt der Bezug auf ihn,
dessen Name nirgendwo genannt wird’, — wohl absichtlich — unscharf. Er kann
vielleicht diesen Exkurs, jedenfalls aber nicht den Panathenaikos im ganzen
erklaren?.

Eine ganz andere Interpretation hat H. v. Arnim versucht. Nach ihm ist der
Panathenaikos nicht in unmittelbar praktischer Absicht verfasst, sondern als
«Musterbeispiel fiir den angehenden Redner und Schriftsteller, wie er zu ver-
fahren habe, um fiir oder gegen einen Staat oder ein Volk in Hellas Stimmung
zu machen»®. Athen werde als selbstlose Friedensmacht gelobt, nicht weil Iso-
krates an die Realitéit oder auch nur an die Moglichkeit einer solchen Politik
glaube, sondern weil er zeigen wolle, wie man eine Stadt loben miisse. Dagegen
sei bei Sparta demonstriert, wie man Hass erregen kénne.

Doch als Propagandalehre lisst sich der Panathenaikos nicht erkliren.
Athen ist furr Isokrates nicht ein beliebiger Staat, an dem darzulegen wire, wie
man mit verlogenen Mitteln Sympathien erzeugt, sondern, wie er schon im
Panegyrikos (4, 28-50) ausgefiihrt hat, Trigerin hoher menschlicher Gesittung
und Kultur, und die Durchsetzung einer zwar nicht selbstlosen, jedoch verant-
wortungsvollen, am Gemeinwohl der Griechen orientierten Politik ist — nach
dem Zeugnis seiner fritheren Reden sowohl wie auch nach der Selbstdarstel-
lung im Panathenaikos — das zeitlebens von ihm verfolgte Ziel!®,

Im Verstdndnis der Schrift am weitesten vorgedrungen ist in neuerer Zeit
H.-O. Kroner!!. Seine behutsame Interpretation des schwierigen Schlussdialogs
zeigt, dass in ihr ein hohes Formbewusstsein waltet!2, Thr Sinn im ganzen bleibt
aber auch hier in vieler Hinsicht offen.

Sie sei nun hier daraufhin betrachtet, inwieweit sie — in der Darstellung
athenischer und spartanischer Geschichte — prinzipielle Aspekte und Aussagen
enthilt, die ihr letztlich Sinn und Einheit geben.

Das Proomium dient — neben der Ankiindigung des Themas — vor allem
der Selbstdarstellung des Autors. Isokrates spricht zunéchst von seinen friihe-
ren Leistungen und skizziert sein jetziges Vorhaben, das weniger hohe Ansprii-

6 Wendland, a.0. 147ff.; G. Schmitz-Kahlmann, Das Beispiel der Geschichte im politischen
Denken des Isokrates, Philologus Suppl. Bd. 31,4 (1939) 53-55; Zucker, a.0. 241.

7 Einen spezifischen Bezug auf Philipp bezweifelt vor allem aus diesem Grunde W. H. Race,
Panathenaicus 74-90: The Rhetoric of Isocrates’ Digression on Agamemnon, Trans. Am. Philol.
Assoc. 108 (1978) 175,1.

8 So bereits Buchner, a.0. 351, gegen Wendland und Zucker. 9 Arnim, a.0. 50.

10 Vgl. im Panathenaikos (12) §§ 2. 11. 13f.; in anderen Reden: 4, 3; 8, 142-144; 5, 9, sowie G.
Mathieu, Les idées politiques d’Isocrate (Paris 1925) 41ff.; K. Bringmann, Studien zu den
politischen Ideen des Isokrates (Gottingen 1965) 19fT.

11 Kroner, Dialog und Rede, a.0.

12 Mit dhnlicher Tendenz im grossen legt Race, a.0. 175ff., am Agamemnon-Exkurs dar, dass
Isokrates die rhetorischen Mittel iiberlegen handhabt.




46 Christoph Eucken

che stelle (1-5). Dann geht er auf seine Lage ein, in der er trotz seines Bemii-
hens, fehlerlos und den anderen angenehm zu leben, verleumdet und verkannt
wird, weiter auf seinen biirgerlichen und beruflichen Werdegang, der im gan-
zen gliicklich und erfolgreich war, abgesehen davon, dass seine Ideen zu wenig
Resonanz gefunden haben (5-16). Ein besonderer Vorfall aus jiingster Zeit ldsst
das generelle Problem seines Lebens, in seinen Absichten und Konzeptionen
nicht richtig erkannt zu sein, erneut hervortreten. Bei einer Rezitation von
Hesiod und Homer durch ‘gemeine Sophisten’ im Lykeion!?® hat einer von
diesen Isokrates mit der Behauptung angegriffen, er verachte Dichtung und
lasse keine Philosophie und Bildungsmethode ausser seiner eigenen gelten.
Damit hat er einige der Zuhorer gegen ihn aufgebracht (17-19). Isokrates ist
davon betroffen und beschliesst, seine Bildungskonzeption darzulegen (20-25).

Die iiberlieferte Bildung — die er nicht niher bestimmt — erkenne er ebenso
an wie die neuerdings eingerichtete mit den Fichern ‘Geometrie, Astronomie
und den sogenannten eristischen Dialogen’. Fiir junge Leute sei diese Beschif-
tigung durchaus niitzlich, fir dltere aber passe sie nicht mehr. Denn manche
von denen, die sich darin vervollkkommnen und andere lehren, verstiinden
gleichwohl nicht, ihr Wissen im rechten Augenblick anzuwenden, und seien
unverstindiger im Leben als ihre Schiiler (26-28).

Man hat als hier personlich betroffene Gegner teils Herakleides', teils
Aristoteles und Speusipp!® gesehen. Doch ist eine Polemik gegen Aristoteles
von vorneherein auf Grund seiner damaligen langen Abwesenheit von Athen
unwahrscheinlich!s. Speusipp konnte wohl am ehesten gemeint sein, zumal
auch der Hinweis auf den wenig sinnvollen Gebrauch, den die Lehrer von
ihrem Wissen im Leben machen, auf ihn passt. Aber es ist doch wesentlich zu
sehen — was in der Sekundirliteratur zu wenig geschehen ist —, dass Isokrates
hier eine Stellungnahme nicht in erster Linie zu Personen, sondern zu einer
Erziehungsmethode abgibt, die nach dieser Charakterisierung vollig unzweifel-
haft die platonische ist. Sie gleicht im wesentlichen derjenigen, die er im Rah-
men einer umfassenderen Kritik an Platon in der Antidosis (15, 258-269) dar-
gelegt hat!”. Auch dort erkennt er der Geometrie, Astronomie und Dialektik
einen propadeutischen Wert zu.

13 G. Teichmiiller, Literarische Fehden im vierten Jahrhundert v. Chr. (Breslau 1881) 259ff., hat
zu erweisen versucht, dass mit den Sophisten im Lykeion vor allem Aristoteles gemeint sei.
Das ist schon deshalb unméglich, weil in der Zeit von 342-339 Aristoteles seit Jahren nicht
mehr in Athen war (vgl. 1. Diiring, Aristotle in the Ancient Biographical Tradition, G6teborg
1957, insbes. 459fF.). Diese ‘Herdensophisten’ mit bekannten Philosophen identifizieren zu
wollen, scheint iiberhaupt nicht sinnvoll.

14 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Platon 112 (Berlin 1920) 124.

15 H. Gomperz, Isokrates und die Sokratik, Wiener Studien 28 (1906) 12f.; vgl. auch G. Ryle,
Dialectic in the Academy, in: Aristotle on Dialectic, ed. G. E. L. Owen (Oxford 1968), 69.

16 Vgl. K. Ries, Isokrates und Platon im Ringen um die Philosophia (Diss. Miinchen 1959) 167, 2.

17 Ries, a.0. 159fF.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 47

Wenn Isokrates in der einleitenden prinzipiellen Erorterung der Frage,
was er unter Paideia verstehe, zuerst die platonische Lehre beriicksichtigt, so ist
das nicht nur ein Zeichen, welche dominante Bedeutung sie — jetzt noch nach
Platons Tode (347) — fiir ihn hat, sondern es liegt méglicherweise darin auch der
Hinweis, dass sie in dieser Schrift iiberhaupt einen wesentlichen Bezugspunkt
der gedanklichen Auseinandersetzung darstellt. Die weitere Betrachtung muss
zeigen, inwieweit diese Vermutung bestétigt wird.

In gleicher Weise wie iiber die Lehrficher der Akademie urteilt Isokrates
iiber die Kunst des Redens und Schreibens, ja iiber alle Kiinste, Kenntnisse und
Fihigkeiten. Nach seiner Erfahrung verbiirgen sie nicht die rechte Lebensfiih-
rung (29). Es ist noch nicht beachtet worden, dass Isokrates hier sein Bildungs-
konzept in wesentlicher Hinsicht gegeniiber frither verindert hat. Jeder An-
spruch, durch die Beschéftigung mit der Redekunst, den noAitikoi Adyor, erzie-
herisch zu wirken, wie er ihn am Beginn seiner Laufbahn als Erzieher in der
Sophistenrede (13, 21) und noch in der spiten Antidosis (15, 270-280) erhoben
hatte, ist hier aufgegeben. Die Frage, wie wahre Bildung zu befordern sei, wird
aufgeworfen und negativ fiir alle professionellen Methoden beantwortet. Ob sie
noch in irgendeiner anderen Hinsicht angeregt und begiinstigt werden kénne,
bleibt offen. Man kann seine Erwartung darauf richten, dass das Problem im
weiteren Verlauf der Rede wieder aufgegriffen wird.

Isokrates bestimmt im folgenden unter vier Gesichtspunkten, wen er als
gebildet (nemaidevpévoc) ansieht: 1) wer die alltiglichen Dinge zu meistern
versteht und ein Urteil (§6&a) besitzt, mit dem er den xa1pdg treffen und in der
Regel auf das Vorteilhafte zielen kann; 2) wer angemessen und gerecht mit den
Nichsten umgeht, Widerwirtigkeiten anderer hinnimmt und sich selbst mog-
lichst sanft und missig zeigt; 3) wer selbstbeherrscht in der Lust wie auch in
schweren Lagen ist; 4) — und dies sei das grosste — wer durch gliickliche Um-
stinde nicht ausser Fassung gerit, sondern verniinftig bleibt.

Diese allgemeine Umschreibung des gebildeten Verhaltens ist in ihrer
Ausfiihrlichkeit bei Isokrates ungewdhnlich, gibt aber im wesentlichen die Auf-
fassungen wieder, die wir aus seinen fritheren Reden kennen. Charakteristisch
ist insbesondere die im ersten der vier Grundsitze ausgedriickte Uberzeugung,
die er oft, zumal gegen die Sokratiker und Platon verteidigt hat!®, dass nicht
Wissen, sondern Meinung (56&0.) fiir das Handeln entscheidend sei.

Insgesamt zeigt sich hier eine, gerade auch in der bewussten Ablehnung
jedes Dogmatismus eigene ethische Vorstellung. Das Ideal ist praktische Le-
bensklugheit, urbane Mitmenschlichkeit und eine ruhige Haltung gegeniiber
den Wechselfillen des Schicksals. Diese Darlegung, zunichst prisentiert als
eine vom eher zufilligen Anlass der sophistischen Verleumdung bedingte Rich-
tigstellung, hat innerhalb des Proomiums das grosste Gewicht und wird sich als
thematisch grundlegend fiir alles Folgende erweisen.

18 Vgl. Isoc. 13, 7-8; 10, 5; 15, 271.




48 Christoph Eucken

Beim Einsatz des Hauptthemas, dem Lobpreis Athens und der mit ihm
verbundenen Kritik Spartas, beginnt Isokrates nicht mit den frithesten Taten
der Poleis, sondern mit denjenigen, durch die er ihre prinzipiell verschiedene
Handlungsweise exemplarisch hervortreten lassen kann (42-48): Die Athener
haben die Barbaren von den Kykladen vertrieben und dort wie auch an der
Festlandkiiste ionische Kolonien angesiedelt. Dagegen haben si¢h die Lakedi-
monier in der gleichen Zeit die ganze Peloponnes ausser Argos untertan ge-
macht (42—46). Die vergleichende Betrachtung schliesst mit den Worten: «Ge-
recht ist es, die Polis zu loben, die Urheberin vieler Giiter fiir die anderen ist, die
aber fiir furchtbar zu halten, die dasjenige durchsetzt, was ihr selbst vorteilhaft
ist, und zu Freunden diejenigen zu machen, die in gleicher Weise mit sich und
den anderen umgehen, Furcht und Schrecken aber zu empfinden vor denen, die
sich selbst so nah wie méglich stehen, gegen andere aber ihre Polis wie gegen
Fremde und Feinde verwalten (48)».

Zwei einander entgegengesetzte Verhaltensweisen, gemeinniitziges und
eigensiichtiges Handeln, erscheinen hier in athenischer und spartanischer Poli-
tik verkorpert. Damit ist der Ausgangspunkt fiir eine Betrachtung gegeben, in
der mit der Geschichte der beiden Poleis zugleich die Bedeutung der durch sie
vertretenen Prinzipien aufgewiesen wird.

Die Politik der Athener erinnert an das zuvor entworfene Ideal des Gebil-
deten. Bei der Vertreibung der Barbaren und der Ansiedlung der Ionier haben
sie den ka1pog getroffen und das Zutriigliche gefunden, und vor allem haben sie
im Gegensatz zu den Spartanern mit Verantwortung fiir die Griechen gehan-
delt. Die Geschichte dieser athenischen Kolonisation wird spiter (164—168)
unter neuen Aspekten noch einmal erzéhlt werden, wobei der Zusammenhang
von persdnlicher gebildeter Haltung und panhellenischer Politik noch klarer
hervortreten wird.

Die folgende, verhiltnismissig knappe und trockene Darstellung dessen,
was die beiden Staaten im Perserkrieg gegen Xerxes geleistet haben (49-52),
soll die zuvor definierte Verschiedenheit der Haltung bestitigen. Hervorgeho-
ben wird die ungleich grossere Schiffszahl der Athener sowie die Tatsache, dass
sic mit Themistokles den Rettér, die Spartaner dagegen mit Eurybiades den
Mann stellten, nach dessen Vorstellungen die Griechen zugrunde gegangen
wiren. Zu Zeugen des unterschiedlichen Einsatzes werden die Griechen jener
Zeit gemacht, die die Hegemonie den Lakedimoniern wegnahmen und den
Athenern iibergaben. Damit ist erstaunlicherweise die Liste unbezweifelbarer
athenischer Ruhmestaten vorldufig bereits abgeschlossen.

Isokrates behandelt im weiteren die Seeherrschaft der beiden Staaten und
versucht auch hier, die Athener als die besseren zu erweisen. Aber er gibt von
vorneherein zu, dass es bei beiden viel zu tadeln gebe (53). So wird sein Lob-
preis Athens als Seeherrscherin — stirker noch als im Panegyrikos (4, 100-114) —
zu einer Verteidigung gegen verschiedene Vorwiirfe. Er rechtfertigt die Einfiih-




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 49

rung der athenischen Verfassung in den verbiindeten Stidten (54) sowie auch
die Tributpflicht (67—69). Verfehlungen stellt er im Vergleich zu Spartas Verge-
hen als geringfiigig hin: so die Prozesse, denen die Biindner in Athen unterwor-
fen waren (66), und insbesondere die grausame Behandlung eroberter Stidte
wie Melos, Skione und Torone. Der tieferliegende Grund, weshalb die atheni-
sche Seeherrschaft nicht mehr das ideale Wesen der Stadt zeigt, wird im zweiten
Hauptteil angegeben werden, wie iiberhaupt in diesem ganzen ersten Abschnitt
die grundsitzliche Betrachtung mehr vorbereitet als ausgefiihrt ist.

Dem in manchem tadelnswerten Verhalten der Athener stellt Isokrates auf
spartanischer Seite nicht nur grossere Gewalttaten in der Zeit nach 404 gegen-
iiber (54-57), sondern vor allem auch die dorische Eroberung der alten Staaten
Argos, Lakedaimon und Messene — hieran kniipft er dann den Exkurs iiber
Agamemnon —, weiter den Angriff der Spartaner auf die Miteroberer selbst, die
in Messenien unterworfen, in Argos stindig weiterbekriegt wurden (91), und
schliesslich wieder aus spéterer Zeit als Beispiel derselben Riicksichtslosigkeit
die Vernichtung der im Perserkrieg mitstreitenden Platder (92-93). So soll das
gleiche Prinzip der Machtpolitik fiir die ganze Geschichte Spartas als bestim-
mend erwiesen werden, wihrend Athen auch spiter noch, als seine beste Zeit
schon voriiber war, Proben seiner panhellenischen Gesinnung gegeben hat
(94).

Hier fiigt nun Isokrates ein, dass er entgegen seiner anfinglichen Sanftmut
und gewéhnlichen Zuriickhaltung handle. Da er aber einmal in eine freimiitige
Redeweise hineingekommen sei, so wolle er weiterfahren und die grésseren
Verdienste der Athener um Griechenland klarmachen wie auch das Schlimme
aufzeigen, in dem sie teilweise zu Schiilern der Lakeddmonier geworden seien
(95-96). Damit entschuldigt er sich zunichst fir die Hirte seiner Anklage,
deutet aber dariiberhinaus auf eine Schwierigkeit hin, die im Schlussabschnitt
beherrschend hervortreten wird. Das Unbehagen iiber die harte Verurteilung
Spartas wird ihn dort in Zweifel iiber den Wert der ganzen Rede stiirzen (232).
Das Problem hat einen inneren Bezug zu Thema und Sinn der Rede: Sind im
Lobpreis athenischer Bildung nicht die von ihr gesetzten Grenzen iiberschrit-
ten, wenn der Gegner in dieser radikalen Weise verdammt wird?

Im weiteren wirft Isokrates den Spartanern das Anstiften von Unruhen in
fremden Stidten vor — worin die Athener erst spit in einigen Fillen von ihnen
gelernt hitten —, vor allem aber ihr Verhalten gegen Persien und dabei als
Schlimmstes den Verrat an den Griechen im Kénigsfrieden (102-107).

Damit schliesst der erste Hauptteil. Isokrates erklirt, andere seien wohl mit
dem Gesagten zufrieden und glaubten hinreichend gelernt zu haben, wie die
beiden Stidte gegen die Griechen gehandelt hitten, er aber meine, sein Thema
bediirfe vieler weiterer Ausfithrungen, insbesondere miisse auch der Unver-
stand derer gezeigt werden, die ihm zu widersprechen versuchten. Eine solche
Fortsetzung glaube er leicht finden zu kénnen. Da seine Gegner voraussichtlich

4 Museum Helveticum




50 Christoph Eucken

mit dem Hinweis auf die hervorragende Verfassung der Spartaner argumentie-
ren wiirden, so wolle er jetzt, obwohl die Verfassungsfrage nicht zu seinem
Thema gehore, auf diesen von ihnen zu erwartenden Einwand eingehen und
zeigen, dass Athen auch in dieser Hinsicht den Vorrang vor Sparta habe (108-
113).

Diese Uberleitung erweckt den Eindruck einer recht lockeren Komposi-
tion, und sie scheint zunéchst die wiederholt vertretene These!? zu stiitzen, dass
der zweite Teil mit seiner eigenen Verfassungsthematik gar nicht zum urspriing-
lichen Plan gehore, sondern erst nach Erscheinen einer lakonerfreundlichen
Schrift angefiigt worden sei. Als Bestitigung sah man dabei die Mitteilung des
Isokrates an (267-270), er sei durch eine Krankheit iiber drei Jahre an der
Vollendung der gerade zur Hilfte fertiggestellten Rede gehindert worden. Dass
der Unterbruch der Arbeit wirklich in diesen Einschnitt fillt, ist keineswegs
sicher2?, Doch verliert die Frage an Bedeutung, wenn sich eine sinnvolle Einheit
der Teile erweisen lisst.

Zunichst ist festzuhalten, dass es an der vorliegenden Stelle (108) nach
dem Wortlaut nicht der mégliche Einwand ist, der in erster Linie den Autor zu
weiteren Ausfithrungen veranlasst, sondern seine Uberzeugung, dass iiber das
Thema mehr gesagt werden solle. Tatséchlich ist das Enkomion auf Athen noch
nicht abgeschlossen. Mag die panhellenische Haltung der Stadt evident gewor-
den sein, so sind doch die dafiir besonders kennzeichnenden Grosstaten wie
Rettung der Herakliden, Hilfe zur Bestattung der vor Theben Gefallenen oder
der Kampf bei Marathon noch nicht genannt worden. Isokrates verweist ganz
am Anfang des ersten Teils auf eine entsprechende Fortsetzung?!. Wenn Mesk
und Wendland meinten??, nur dieser eine Satz widerspreche der Annahme
eines erst spiter konzipierten zweiten Teils, Isokrates konne ihn nachtriglich
angefiigt haben, so haben sie die zugrundeliegende strukturelle Unvollstéindig-
keit des ersten Teils ausser acht gelassen.

Die Einheit der Komposition wird aber noch in einem anderen Sinne klar,
Die Verfassung, von der im ersten Teil nicht die Rede ist, wird im zweiten als
Ursache des zuvor dargestellten Verhaltens aufgewiesen werden. Dieser Zu-
sammenhang von Verfassung und Politik soll aber offensichtlich nicht in dog-
matischer Pedanterie, sondern mit gleichsam improvisatorischer Selbstver-
stindlichkeit priasentiert werden. Die thematische Kohérenz war in dhnlicher

19 Wendland, a.O. 162f. im Anschluss an J. Mesk, Der Panathenaikos des Isokrates, 31. Jahres-
ber. d. dt. Staatsgym. in Briinn (1902) 1-15; Miinscher, a.0. 2217; Zucker, a.0. 242ff.; vgl.
auch E. N. Tigerstedt, The Legend of Sparta in Classical Antiquity I, Stockholm Studies in
History of Literature 9 (Lund 1965) 478.

20 So urteilt zu Recht Buchner, a. O. 350f.

21 12, 42: Toig pév odv maiawog Gydvac todg Onép tdv ‘EAAvev yeyevnuévoug DGTEPOV
Epodpev, viv 8¢ romoopat ...

22 Mesk, a.0.; Wendland, a.0. 163.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 51

Weise schon im Verhiltnis des Prodmiums zum Hauptteil spielerisch verdeckt
worden, als die fiir alles Weitere grundlegende Definition von ‘Bildung’ als
Antwort auf einen zufilligen dusseren Anlass dargestellt worden war. Diese
locker scheinende Kompositionsweise kann man selbst als eine Form von Urba-
nitit verstehen.

Nicht diejenige Verfassung lobt Isokrates, die sich mit der Entwicklung der
Seeherrschaft durchsetzte, sondern die, die vor dieser Zeit bestand (114ff.). Die
schlechtere hitten die Athener in voller Kenntnis ihrer Nachteile und in der
richtigen Erwigung eingerichtet, dass sie sich auf diese Weise eher gegen die
Spartaner behaupten koénnten. Sie hitten vorausgesehen, dass mit dem Aufbau
der Flotte schlechtes Volk in die Stadt kommen, dass damit die gute Ordnung
der Verfassung sich auflosen und das Wohlwollen der Biindner sich dndern
werde, aber sie hitten das in Kauf genommen, weil sie nicht unter die Herr-
schaft der Lakeddmonier hitten fallen wollen (114-117).

Man mag in dieser Argumentation eine geschickte rhetorische Wendung
sehen, die Schuld an der Verschlechterung der athenischen Verhiltnisse den
Lakedimoniern zu geben?3. Doch geht es zugleich um die Explikation eines
grundsitzlichen Problems. Die Athener standen, wie Isokrates sagt (117-118),
vor der Wahl von zwei Ubeln und zogen es vor, Schlimmes zu tun statt es zu
erleiden und tiber andere ungerecht zu herrschen statt selbst ungerecht den
Lakedimoniern als Sklaven untertan zu sein, «was alle Verniinftigen wihlen,
und nur wenige, die weise zu sein beanspruchen, wenn man sie fragt, ablehnen
diirfteny.

In der Gegeniiberstellung der beiden durch die Stiddte reprisentierten
Verhaltensprinzipien wird hier ein neuer Aspekt eréffnet. Die von Athen prakti-
zierte Fiirsorge fiir die anderen hat dort ihre Grenze, wo die eigene Freiheit und
Unabhingigkeit auf dem Spiel steht. Damit ist die Frage aufgeworfen, inwie-
weit sich das Ideal athenischen Gemeinsinns iiberhaupt realisieren lisst. Das
hier in geschichtlicher Darstellung angedeutete Problem wird insofern die
Schlussdiskussion bestimmen, als hier der lakonerfreundliche Schiiler eine ra-
dikale Machtpolitik zum wahren Prinzip staatlichen Handelns deklariert (242-
244).

Die Bemerkung, dass wenige von denen, die weise sein wollen, theoretisch
erklirten, lieber Unrecht leiden als Unrecht tun zu wollen, ist zutreffend auf
Platon, im besonderen auf den Dialog Gorgias bezogen worden24. Aber sie ist
nicht, wofiir sie anscheinend allgemein gehalten wird, nur ein beildufiger Sei-
tenhieb. Der Panathenaikos erinnert insgesamt durch seine Entgegensetzung
der beiden moralischen Prinzipien von Gerechtigkeit und Vorteilsstreben an
den Gorgias, und spezifisch steht die Rede des Lakonerfreundes mit der These,

23 Arnim, a.0. 65f.
24 Gomperz, a.0. 21; Amim, a.0. 66.




52 Christoph Eucken

dass wir als hochstes Gut betrachten, mehr zu haben als die anderen (244), der
des Kallikles nahe?s. Das Zitat fungiert so gesehen zugleich als Hinweis fiir den
Leser, den Panathenaikos als ganzes Werk dem thematisch verwandten Dialog
Platons entgegenzuhalten.

Nach der kritischen Distanzierung von der neueren athenischen Verfas-
sung beginnt Isokrates das Lob der dlteren mit einer Betrachtung der Urzeit,
«als es das Wort Oligarchie und Demokratie noch nicht gab, sondern Monar-
chien sowohl die barbarischen Stimme wie auch die griechischen Stidte ver-
walteten» (119). Vor den Machthabern in den anderen Staaten, deren furcht-
bare Greueltaten man heute noch im Theater sehen konne — das ist offenkundig
eine Anspielung auf die tragischen Mythen von Theben und Argos —, hiitten
sich die athenischen Kénige von Anfang an durch Frommigkeit und Gerechtig-
keit ausgezeichnet, dazu auch durch solche gottliche Gunst, dass sich ihre Herr-
schaft in seltener Kontinuitit von Kekrops bis auf Theseus vererbt habe (120-
126). Unangefochten im Besitze der Konigsmacht habe dieser dann die Stadt
der Menge zur Verwaltung iibergeben (129). Die Athener aber hitten, ohne in
Verfassungen erfahren zu sein, die «zugegebenermassen gemeinschaftlichste,
gerechteste, fiir alle zutriglichste und angenehmste» gefunden (130). xateotn-
oavVTO Yap dnpokpaticv o TNV €ikf] TOALTEVOREVTV Kal vopi{ovooy TNV pEV
dxoraciav Elevdepiav eivar, Thv & EEovoiav & Tt fovAetal Tic TOELY EDdAIpO-
viav, GAAG TNV TOIC TOLOLTOLS PEV EMTIHACAY, APIGTOKPATIY OE Y POUEVNV IV
Ol P&V TOALOL XPNOIPATATNY oVcaV AOTEP THY AN TAOV TIUNUATOV &V TAiC
noAteiang dprIpovory, ov &t apadiav dyvoodvree, AAAG did TO undév ntonot
avToig peAficat tdv deovtav (131). "Eyd 8& enui tac pév idéag tdv tolMteidv
TPELG eivor povag, dhyapyiav, dnpokpatiav, povapyiov, tdv & &v TadTOIC
olkoOVTOV doot pEv eiddacty &mi 1ac Gpyac kadiotaval Kai tac GAlac Tpatelc
TOUG IKAVOTATOLE TOV TOMTAV Kai TOUG pEALOvTOG dpiota Kai dikaldtato Tdv
TPAYHATOV EMCTATNOEV, TOVTOVG MEV &V AMAGALS TAIC TOAMTEINLS KAAGDC
OLKNOEWV Kai TPOG 6Pac adtodg Kai tpdg tovg dAdovg (132). Entsprechend, so
fihrt Isokrates fort, wirke sich eine schlechte oder wechselnd gute Auswahl der
filhrenden Minner auf den Zustand des Staates aus (133).

Diese fiir das Verstéindnis des ganzen Werkes zentrale Stelle ist schon ihrer
Satzkonstruktion nach verschieden aufgefasst worden. Die eine, von Interpre-
ten und Ubersetzern nicht einheitlich beantwortete Frage ist die, wie man das
Objekt im Relativsatz von § 131: fiv ... oboav zu beziehen hat, auf apisroxpa-
tiq oder auf dnpoxpartiav. Die erste Variante, gerade neuerdings ausfithrlich
verteidigt?¢, scheint zunichst unter stilistischen Gesichtspunkten nicht haltbar.
Der beherrschende Begriff im vorgeordneten Satz, auf den wiederholt, schliess-

25 Plat. Gorg. 482c-486d, bes. 483c—.

26 F. Pointner, Die Verfassungstheorie des Isokrates, 2 Teile (Diss. Miinchen 1969), 1. Teil: Text,
85ff.; so haben es auch iibersetzt G. Norlin in: Isokrates, Vol. II (London 1929) 453, und E.
Brémond in: Isocrate, Discours I'V (Paris 1962) 120.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 53

lich auch im letzten Wort (ypopévnv) zuriickverwiesen wird, ist 3npoxpatia. Es
ist daher das ndherliegende Verstandnis der Konstruktion, den mit fjv ankniip-
fenden Nebensatz auf ihn zu beziehen?’. Die mit dem Relativpronomen ver-
bundene Wendung yxpnoipetdtny ovcav nimmt den vorangehenden, sinnge-
miss gleichen Ausdruck cupgopmtatng dnact, der unzweifelhaft zur atheni-
schen dnuokpartia gehorte, auf und bestitigt somit den Anschluss des Relativ-
satzes an diesen Begriff28.

Es wiirden sich bei der anderen Konstruktion auch inhaltliche Schwierig-
keiten ergeben. ‘Apiotokpatio wird hier, wie der Zusammenhang lehrt, von
Isokrates in einer ganz eigenen Weise als Regierung einer Elite in jeglicher
Verfassung, d.h. in Monarchie, Demokratie, Oligarchie, verstanden. Wir ken-
nen keine zeitgendssische Theorie, die einen entsprechenden einheitlichen Ter-
minus hitte. Wer also konnten ‘die Vielen’ sein, die diese dpiotoxpartia unter
die Verfassungen zihlen??® Dagegen ist die gemissigte Demokratie Altathens,
die Isokrates hier im Auge hat, sehr viel diskutiert worden?°.

Die zweite Frage ist, ob der Ausdruck @onep thv &nd 1dv Tipnpd v einen
Nebensatz mit dem wiederholten Pridikat api9podowv vertritt, was heissen
wiirde: Man rechnet diese Art der Demokratie ebenso unter die Verfassungen,
wie man die Zensusverfassung unter sie rechnet®!, oder ob er eine Apposition
zu fjv darstellt' mit der Bedeutung: Man rechnet diese Art der Demokratie als
Zensusverfassung unter die Verfassungen. Grammatikalisch ist beides mog-
lich32, stilistisch und inhaltlich scheint mir wiederum das Zweite unbedingt
besser. Es ist die glattere Version, die erst den Zusatz ypnoipetdtny odoav
verstandlich macht33. Weshalb wird in den Tadel wegen falscher Klassifikation
der Verfassung die Feststellung aufgenommen, sie sei iiberaus niitzlich? Doch
offenkundig, weil die Bezeichnung 1 ano tdv Tiunpatov mit ihrem negativen
Klang als dieser Qualitiit unangemessen dargestellt werden soll. Und iiberdies:
Welchen Sinn soll die beziehungslose Erwihnung einer Zensusverfassung hier
haben? Mithin ist zu iibersetzen: «Diese Demokratie — die sich der Herrschaft
der Besten bedient — zihlen die meisten, obwohl sie sehr niitzlich ist, als Zen-

27 So hat Gomperz, a.0. 22, die Konstruktion verstanden.

28 Pointner, a.0. 87f1., hat in seiner Argumentation, in der er vor allem nachzuweisen sucht, dass
¥pNowwtatny ovoav vom gedanklichen Zusammenhang nur auf dpiwstoxpatio bezogen
werden kénne, die Bezeichnung der dnpoxpartia od v eikfj toAirevopévny etc. als cvppo-
pwtatn iibersehen.

29 Dass Isokrates nicht den Missbrauch eines Verfassungsnamens, sondern die falsche Einschit-
zung einer Verfassungsrealitit tadelt, geht u.a. eben auch aus dem Zusatz ypnowotammy
ovaav hervor.

30 Vgl. etwa Arist. Ath. Pol. 35: natprog nohureia als politisches Schlagwort.

31 So Gomperz, a.0. 22; Norlin, a.0. 543; Pointner, a.0. 90f.

32 Pointner, a.0. 90, hiilt kommentarlos die zweite Version fiir grammatikalisch unmaglich.
Doch vgl. z.B. die gleiche Konstruktion Isoc. 4, 111.

33 So auch verstanden bei Brémond, a.O. 120.




54 Christoph Eucken

susverfassung unter die Verfassungen.» Der Text ist viel eleganter und straffer
formuliert, als gemeinhin angenommen wird, allerdings auch viel beziehungs-
reicher. Isokrates «ereifert sich» nicht «in einer fiir uns wohl nicht mehr ganz
verstindlichen Weise»34, sondern wendet sich gegen eine géngige Klassifika-
tion des von ihm idealisierten altathenischen Staates, die naheliegend und
gefihrlich war.

Die athenische Verfassung der Zeit vor und nach Solon besitzt in der
allgemeinen geschichtlichen Uberlieferung ebenso Zensusklassen3s, wie sie
auch Isokrates in seinem Idealbild voraussetzt. Denn die Amter sind unbesoldet
in seinem Entwurf (145), und das Volk hat nur die Befugnis, die Beamten zu
withlen und sie nachher zur Rechenschaft zu ziehen (147)3¢. Isokrates kritisiert
somit bei den Gegnern nicht, dass sie einen Zensus fiir jene Verfassung erdich-
ten, sondern dass sie diesen zum entscheidenden Merkmal fiir sie machen.
Seine Kritik ist dabei nicht nur auf die spezifische Fehlbeurteilung dieser politi-
schen Realitit, sondern generell auf eine verkehrte Theoriebildung gerichtet.
Wie er unmittelbar anschliessend klar macht, sieht er es als falsch an, mehr als
die drei traditionellen Verfassungsformen Monarchie, Demokratie, Oligar-
chie?’, d.h. eben zusitzlich auch einen eigenen Typus der Zensusverfassung
anzunehmen.

Die wesentliche Zielrichtung seiner Polemik lédsst sich dabei noch deutlich
bestimmen. Der Ausdruck ano tdv tipnudrev ist in der damaligen Staatstheo-
rie hdufig?8, aber als Name fiir eine Verfassung schlechthin, wie er an dieser
Stelle erscheint, fungiert er in der vorangehenden Zeit3?, soweit wir sehen
kénnen, nur im achten Buch der platonischen Politeia4®, hier allerdings in
hochst eindrucksvoller Weise. Hier haben wir das Musterbeispiel einer ‘Auf-
zihlung’ von Verfassungen, von der Isokrates spricht, und hier wird die Zen-
susverfassung, auch ‘Oligarchie’ genannt, in ihrem Wesen ausfithrlich beschrie-
ben. Ihr lassen sich die Verhiltnisse im alten Athen zuordnen, wie sie auch als
Vorl4uferin der in dieser Stadt entwickelten radikalen Demokratie erscheint. In
den Nomoi hat Platon dann ausdriicklich die altathenische Verfassung durch
das Bestehen von Zensusklassen charakterisiert!.

34 Gomperz, a.0. 22. 35 Vgl. Arist. Ath. Pol. 7, 3.

36 Die Schlussfolgerung von B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles’ Verfassungsge-
schichte Athens (Berlin 1892), 87f., es gebe im Idealstaat des Panathenaikos keinen Zensus,
beruht auf falscher Interpretation des Ausdrucks énoé t@v tunudrev (12, 131); vgl. auch
Pointner, a.0. 125ff.

37 Vgl. Herodot 3, 80-82; Aeschin. 1, 4.

38 Vgl. die vielfiltige Verwendung in Aristoteles’ Politik, z. B.: 1292a 39fF.; 1297b 2; 1305b 32 und
ofter.

39 Als Bezeichnung fiir eine Staatsform kommt 1) a6 tyunpuarev dann nach dem Panathenaikos
bei Aristoteles in der NE 1160a 33 vor.

40 Plat. Rep. 550c; vgl. 551c¢. 553a.

4] Plat. Leg. 698b. — Auch die Bemerkung des Isokrates, jene Leute kilmmerten sich eben
niemals um das Erforderliche (ta 8éovta), ist — was Gomperz, a.0. 22, 1, bezweifelt — sehr




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 55

Wenn nun die Kritik in erster Linie auf Platons Staat zielt, so hat sie doch
noch einen generellen Aspekt. Mitbetroffen sind der Sache nach auch solche
Theorien, in denen der Zensus nicht gerade zum Namen, aber doch zum be-
stimmenden Merkmal eines Verfassungstyps gemacht wird, wie bei Xeno-
phon*2, der die Plutokratie als schlechte Form der Herrschaft von Wenigen so
definiert, oder in der aristotelischen Rhetorik43, wo die ‘Oligarchie’ in eben
dieser Weise gegen die bildungsbestimmte ‘Aristokratie’ abqualifiziert wird,
oder bei noch anderen Autoren*t. Die Vorstellung von der Wichtigkeit des
Zensus fur die Gestaltung des Gemeinwesens scheint sehr verbreitet gewesen
zu sein.

Was Isokrates insbesondere Platon, aber auch anderen Staatstheoretikern
vorwirft, ist somit zunichst die falsche Klassifikation des idealen athenischen
Staates und — damit verbunden — die unangebrachte Erweiterung des traditio-
nellen Schemas der drei Hauptverfassungen. Dariiber hinaus aber macht er
eine grundsitzliche Position klar, aus der diese Kritik ihre radikale Bedeutung
erhiilt. Er betont, dass die einfachen Verfassungsformen an sich wertneutral
sind und der Zustand des Gémeinwesens davon abhingt, wie die von der Ge-
samtheit jeweils bestimmte regierende Elite beschaffen ist (132—134). Damit ist
der Gegensatz zu einer fundamentalen Voraussetzung platonischen Staatsden-
kens, die auch fiir andere giiltig ist, deutlich gemacht, der Annahme nimlich,
dass Staatsformen an sich bereits wesentlich qualitativ verschieden sind und
erzieherische und ordnende Wirkung besitzen. Auf ihr beruht die Suche nach
der besten Staatsform und ebenso auch die entwickelte Verfassungssystematik
mit der wertenden Aufteilung in gute und schlechte Formen wie Konigtum und
Tyrannis, Aristokratie und Oligarchie bzw. Zensusverfassung. Isokrates leugnet
nicht die Unterschiede der Regierungsweise, sondern ihre Ableitung aus einer
gesetzlichen Konstitution. Der Sinn der platonischen Staatslehre und anderer
in ihrem Ansatz verwandter Theorien wird somit von einem prinzipiellen Ge-

wohl gegen Platon gerichtet denkbar. Schon frither hatte Isokrates unter diesem Gesichts-
punkt gegen ihn polemisiert. So hatte er 2, 51f. die Erzieher durch ntoAitikoi Adyor und solche
durch Zpiotixoi Adyor einander entgegengestellt, womit im Zusammenhang einerseits er
selbst, andererseits vor allem Platon gemeint war (vgl. Ries, a.0. 87), und den Adressaten
seiner Schrift, Nikokles, aufgefordert, sie priifend zu vergleichen: xai tovg pév undév tév
dedviav nyvwokovrag drodoxipale (52).

42 Xen. Mem. 4, 6, 12.

43 Arist. Rhet. 1365b 29ff. — Wie die Rhetorik des Aristoteles insgesamt, so konnten Teile seiner
Politik Isokrates damals bekannt sein (vgl. A. Mansion, La genése de I’ceuvre d’Aristote d’aprés
les travaux récents, Revue Néoscolastique de Philosophie 29, 1927, 307-341. 423-466; dt. in:
Aristoteles in der neueren Forschung, hrsg. v. P. Moraux, Darmstadt 1968, 42fT.). Doch steht
die aristotelische Politik nicht in niherem Bezug zur isokratischen Kritik an dieser Stelle.
Denn der Zensus wird in ihr nicht in seinem Bestehen an sich, sondern in seiner jeweiligen
Hohe als bestimmend fiir den Charakter der Verfassung angesehen (vgl. 1278a 23; 1282a 30;
1291b 39; 1292b 1; 1294b 3; 1297b 2; 1305b 32; 1307a 28).

44 Vgl. als weiteres Beispiel aus gleicher oder wenig spiterer Zeit Anaximenes, Ars. rhet. 38, 18.




56 Christoph Eucken

sichtspunkt aus zur Diskussion gestellt4s. Dass Isokrates hier nicht im Voriiber-
gehen eine, wie es zunichst erscheinen mag, periphere Polemik dussert, ohne
deren innere Konsequenzen auszuschopfen, sondern dass er auf die sein Werk
beherrschende Grundsatzfrage hinweist, wird sich im weiteren zeigen.

Die nun folgende Darstellung des Entstehens und Funktionierens der alt-
athenischen Verfassung erscheint als Demonstration der These, dass es nicht
Institutionen, sondern Personen in einem geschichtlich-kulturellen Zusammen-
hang waren, die die ideale Politeia entwickelten und ihren Bestand gewihrlei-
steten.

Theseus ist nicht der Schopfer bzw. Gesetzgeber der attischen Demokra-
tie4s, vielmehr hat er die Herrschaftsmacht dem Volk zur freien Verfiigung
iibergeben, und dieses hat aus sich die beste Demokratie eingerichtet (129-130).
Gleichwohl wird betont, Ursache fiir die hervorragende Staatsverwaltung der
Athener seien die Konige gewesen, die die Menge in den Tugenden der Gerech-
tigkeit und Besonnenheit erzogen und sie durch ihre Art der Regierung belehrt
hitten, dass jede noAteia die Seele der Stadt sei, mit demselben Vermégen wie
die Vernunft im Korper (138). Das hitte das Volk auf Grund des Wechsels nicht
vergessen, sondern vor allem darauf geachtet, gleiche Fihrer wie frither zu
haben (139).

Diese Darstellung ist darauf angelegt, die institutionelle Einrichtung der
Demokratie als unbeachtlich erscheinen zu lassen, als entscheidend hingegen
die Tatsache, dass in Athen vom Ursprung an gut regiert worden war, mit
allgemein erzieherischen Wirkungen auf das Volk. Persénliche Vorbildlichkeit
und Ausstrahlung, nicht eine regelsetzende Griindungstat hat die wahre no-
teia heraufgefiihrt. Die ‘Politeia’, iiber deren grundsatzliches Wesen das spiter
demokratisch lebende Volk von den Konigen — durch ihre Regierungsweise —
aufgeklirt worden war, bezieht sich offenkundig nicht wie der Ausdruck 1d¢a

45 Gomperz, a.0. 23, meinte umgekehrt, Isokrates sei hier von Platon abhingig, und zwar von
seinem Politikos (291d-292c¢), weil auch dort die drei Verfassungsformen unterschieden wiir-
den und es ausserdem hiesse, dass die Zahl der Herrschenden fiir die Richtigkeit der Verfas-
sung gleichgiiltig sei. Tatsichlich aber gelangt Platon, ausgehend von den drei traditionellen
Typen zu insgesamt filnf Formen, die als gute und schlechte wie in der Politeia unterschieden
werden. Gomperz’ Deutung ist charakteristisch fir die dltere Vorstellung (vgl. auch Teich-
miiller, a.0.), dass Isokrates gegeniiber Platon keine eigene Position habe.

46 Die Vorstellung, dass Theseus die Demokratie in Athen eingerichtet habe, ist dlter. Sie findet
sich bei Euripides in den Hiketiden (349ff. 3991T.; vgl. dazu C. Collard, Euripides, Supplices, 2
vol., Groningen 1975, II 198f. 212f.) und ist von Isokrates in der Helena (10, 32-37) aufgegrif-
fen worden. Eine Deutung, wonach in jener Rede nicht die Einrichtung der Demokratie,
sondern die Neubegriilndung des Konigtums dargestellt sei (vgl. z. B. H. Kehl, Die Monarchie
im politischen Denken des Isokrates, Diss. Bonn 1962, 86ff.) scheint mir nicht richtig (vgl. auch
Pointner, a.0. 188, 59), doch wiirde ihre Erorterung hier zu weit filhren. Im Panathenaikos
gibt Isokrates jedenfalls eine neue Version der traditionellen Verbindung von theseischem
Konigtum und athenischer Demokratie, die sich aus ihrer Funktion im gedanklichen Kontext
erklédren lisst.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 57

tdv mroltewdv (132) auf die Verfassungsform im institutionellen Sinne, sondern
auf Art und Geist der Staatsverwaltung. Isokrates sagt, dass er das Wort von der
noMteia als Seele der Stadt schon frither gepriigt habe (138), und verweist somit
auf den Areopagitikos (7, 14), in dem er den altathenischen Staat bereits zum
Ideal erhoben hatte. Entschiedener aber noch als dort, wo es mehr um konkrete
Staatsreformen als um grundsétzliche staatstheoretische Erwdgungen ging, ist
hier der Begriff der ‘Politeia’ als ‘seelische Verfassung’ des Gemeinwesens expli-
ziert.

Fragt man nun, was diesen hervorragenden Zustand ausgezeichnet hat, so
wird als seine wesentliche Grundlage bestimmt, dass das Volk nicht nur die
besten Fiihrer auswihlte, sondern sich dieser Aufgabe auch in besonderem
Masse bewusst war (139-143). Worauf sie sich selbst stets anhielten zu achten,
war: dass die leitenden Mianner zwar Anhidnger der Demokratie seien, doch von
gleichem f90¢ wie die Koénige, in ihrer Lebensfithrung ordentlich und zuverlis-
sig, nicht eigensiichtig, verlogen und gehissig. Zusammenfassend heisst es
(143): Jene machten zu Ratgebern und Vorstehern des Staates die Besten,
Verniinftigsten und diejenigen, die am ehrenhaftesten gelebt hatten, und wihl-
ten sie zu Strategen, schickten sie als Gesandte aus und iibergaben ihnen alle
Fithrungspositionen der Stadt.

In ausfithrlicher Weise wird hier dargelegt, was die staatstragende Elite
qualifiziert: nicht fachliches Kénnen und spezifische Fihigkeiten, sondern Ver-
trauenswiirdigkeit der Person. Es waren gebildete Menschen in dem Sinne, wie
es das Prodmium umschrieben hat. Das Ausleseverfahren ist dem im platoni-
schen Staat vollig entgegengesetzt, wo eine wissenschaftliche Ausbildung zur
Fihrung des Staates berechtigt. Der im Prodmium gegen Platon gerichtete
Gedanke, dass Kiinste und Wissen fiir die wesentliche Aufgabe, erzogen zu
sein, nicht entscheidend sind, dort, wie es scheint, vor allem im Blick auf das
private Leben des Einzelnen ausgefiihrt, wird hier — im Bild des mythischen
Athen — fiir den Bereich des politischen Zusammenlebens entwickelt.

Mit dieser Art der Auswahl der fithrenden Minner ist nach Isokrates das
wesentliche Problem gelost: «Da sie diese Uberzeugung hatten, sahen sie in
wenigen Tagen die Gesetze aufgezeichnety (144). Diese seien anders als die
gegenwiirtig aufgestellten gering an Zahl, ausreichend und iiberschaubar, ge-
recht, zutriglich und mit sich selber iibereinstimmend gewesen, mehr auf die
gemeinsamen Betitigungen als auf die privaten Rechtsgeschifte bezogen.
Gleichzeitig hitten sie bei der Besetzung der Amter die Vorwahl durch Phylen-
und Demenangehérige eingefithrt4’. Die Amter seien nicht umkampft gewesen,
da man keinen Sold érhalten habe und vom Volk zu strenger Rechenschaft
gezogen worden sei (145-146).

47 Bei verschiedener Moglichkeit, die ‘Vorwahl’ technisch zu verstehen (vgl. Mathieu, a.O. 145f.;
Pointner, a.0. 130ff.), ist entscheidend, dass sie nicht einem Losverfahren vorausgehend zu
denken ist (vgl. im folgenden 153-154).




58 Christoph Eucken

Die Schaffung der Gesetze beschreibt Isokrates in einer Weise, die sie
weder als schwierig noch als grundlegend fiir das Zusammenleben erscheinen
lasst. Wohl sollen die Gesetze ganz bestimmte Qualititen haben, aber diese
ergeben sich offenkundig bei einer guten, institutionell noch nicht festgelegten
Gesamtverfassung des Staates ohne weiteres. Als gleichsam selbstverstindliche
Konsequenz ist dabei wohl auch der Rat auf dem Areopag entstanden, der hier
nicht genannt ist, sich aber spiter als wichtiges Element der Verfassung erwei-
sen wird (154). Diese Darlegung hat dieselbe Tendenz wie zuvor die Kritik an
der wertorientierten Lehre von den Verfassungsformen. In verschiedener Hin-
sicht wird der gleiche Gedanke ausgedriickt, dass es nicht die Institutionen als
solche sind, die ein geordnetes Gemeinschaftsleben herbeifithren. Wie sich
Isokrates dort gegen Platons Politeia wendet, so kann hier implizit eine Polemik
gegen seine andere grosse staatstheoretische Schrift, die Nomoi, vorliegen. Die
Formulierung, jene Gesetze seien nicht den jetzt aufgestellten gleich und nicht
voll von Verwirrung und soviel Widerspriichen, dass niemand die niitzlichen
und die nutzlosen unterscheiden konne (144), lisst sich nicht nur auf praktisch
geltende, sondern auch sehr gut auf theoretisch vorgeschlagene4® und dabei
spezifisch auf das uniibersichtliche Riesenwerk der Nomoi beziehen. Doch wird
die Frage noch in einem grésseren Zusammenhang zu beurteilen sein.

Die Betrachtung iiber die Genese der altathenischen Verfassung ist damit
abgeschlossen. Es folgt noch der Hinweis auf ihre Beliebtheit und die dadurch
begriindete lange Dauer iiber 1000 Jahre «bis zur Zeit des Solon und der Herr-
schaft des Peisistratos», der als Demagoge die besten Biirger verdichtigt und
vertrieben und dann die Demokratie aufgeldst habe (148). Seine Geschichte
zeigt in exemplarischer Weise den ersten, voriibergehenden Niedergang der
alten Ordnung. Die kurze Erwihnung Solons als seines Zeitgenossen impliziert
das Urteil, dass sein berithmtes Gesetzgebungswerk, das im Areopagitikos
(7, 16) als vorbildlich hingestellt worden war, das Unheil nicht abzuwenden
vermochte. Darin liegt keine verborgene Kritik Solons*®, sondern ein weiterer
Beleg fiir die Grenzen der Wirksamkeit von Gesetzen.

Isokrates schaltet hier noch eine Entgegnung auf den méglichen Einwand
ein, dass er iiber die von ihm dargestellte Zeit kein sicheres Wissen habe, indem
er weniger historische Glaubwiirdigkeit beansprucht als vielmehr den Ge-
brauch des Uberlieferten zum Aufweis bedeutender und schoner Taten vertei-
digt (149-150)3°.

Dann kiindigt er das letzte Thema im Enkomion auf Athen an: ihre Taten
als Auswirkungen ihres guten roltebesdar (151). Zunichst freilich geht er auf
die Verfassung des Spartaners Lykurg ein, um erneut eine Kritik zu widerlegen,

48 Die Vorstellung des vopodeteiv lisst sich auf literarisch formulierte Gesetze anwenden; vgl.
Isoc. 2, 8; Plat. Leg. 960b.

49 Diese Moglichkeit erwiigt Wendland, a.O. 160.

50 Ausfiihrlich und in vielem treffend hierzu Schmitz-Kahlmann, a.O. 55fF.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 59

diejenige nimlich, die, wie er meint, sich auf den nun folgenden Lobpreis
Athens richten werde. Wenn er die Taten dieser Stadt, insbesondere ihre Ver-
haltensweise hinsichtlich des Krieges, mit der sie iiber die Barbaren gesiegt und
bei den Hellenen Ruhm erworben hitten, darstelle, so werde man sagen, er
spreche von den lykurgischen Gesetzen (152).

In eigentiimlicher Form, die den kithnen Sinn der folgenden Ausfithrun-
gen schon anzudeuten scheint, wird zum Ausdruck gebracht, dass als Verfas-
sung, in der die kriegerische Durchsetzungskraft angelegt sei, doch die lykurgi-
sche zu gelten habe. Isokrates entgegnet, dass er in seinem Lobpreis Athens von
vielen Dingen sprechen werde, die auch in Sparta bestiinden, doch dies in der
Voraussetzung, dass Lykurg die athenische Staatsverwaltung nachgeahmt und
die mit Aristokratie vermischte Demokratie von Athen iibernommen habe,
dazu die Wihlbarkeit der Amter und den Rat der Alten, den er mit entspre-
chender Wiirde ausgestattet habe, wie sie der auf dem Areopag besass (153—
154).

Diese Darlegung ist im allgemeinen als Beispiel rhetorischer Willkiir ver-
standen’! und nicht als Ausdruck einer priignanten eigenen Konzeption ernst-
genommen worden. Zunichst ist festzuhalten, was die einfache Behauptung
des Isokrates ist. Er sagt nicht, was tatséichlich unsinnig wire, dass die als spezi-
fisch fiir Sparta bekannten Gesetze wie Syssitien, Abhirtung der Kinder, Ubun-
gen der Tapferkeit aus Athen stammten2. Von ihnen war zuvor in der Darstel-
lung der athenischen Urverfassung ebensowenig die Rede, wie sie hier als
Gegenstand der Nachahmung bezeichnet werden. Falls dennoch ein Zweifel
bestiinde, so wird er im Schlussgesprich beseitigt, in dem, ohne dass die hier
vorgetragene Version von der Herkunft der lykurgischen Verfassung in Frage
gestellt wiirde, eben jene Einrichtungen als typisch spartanische Gebriduche
diskutiert werden (202-228). Vorbild fiir Lykurg ist vielmehr bei Isokrates ins-
besondere der Rat auf dem Areopag, und das konnte plausibel erscheinen, da
einerseits dessen ehrwiirdiges Alter allgemein anerkannt war und anderseits als
eine der grossen Leistungen des spartanischen Gesetzgebers die Einfithrung der
Gerusie galts3. Die Version des Isokrates hat Anhaltspunkte an der Uberliefe-
rung, doch muss sie aus seinem besonderen Geschichtsbild verstanden werden.
Als Sinn der lykurgischen Reform bestimmt er nicht die Konstitution eines
einzigartigen Staatsgebildes’4, sondern umgekehrt die Angleichung an eine von
Athen ausgehende politische Kultur. Dagegen fiihrt er die Besonderheiten des
lakeddmonischen Staates, vor allem die einseitige Ausrichtung der Spartiaten

51 Wendland, a.0. 161; Arnim, a.0O. 66.

52 Blass, a.0. 321, 7, setzt dies offensichtlich voraus; auch Tigerstedt, a.0. 191, scheint die
Ausfithrungen in diesem Sinne misszuverstehen.

53 Vgl. Herodot 1, 65, 5; Plat. Leg. 692a; Plut. Lyc. 5, 10ff.

54 Vgl. Xen. Rep. Lac. 1, 2: ¢xeivog (Lykurg) yap ob pyunodapevog 1ag GAlag mOAelS, GALd xai
gvavtia yvoug Taic TAEio TG, Tposovoay evdapovig thyv tatpida Enedetev.




60 Christoph Eucken

auf das kriegerische Leben — aus heutiger historischer Sicht wohl durchaus
richtig5s — auf eine frithere Zeit nach der Eroberung Lakoniens zuriick (45-46).
In jene Zeit setzt er auch eine Verfassung, die — von der lykurgischen eindeutig
unterschieden — grundlegender erscheint als diese. Mit ihr wird nach inneren
Kiampfen das zu Peridken erniedrigte Volk vom politischen Leben ausgeschlos-
sen und fur die siegreiche Oberschicht der Spartiaten intern eine Demokratie
eingerichtet (177-181)%6, auf die sich die lykurgische Reform allein bezieht.
Innerhalb des vorgegebenen Staatsgefiiges hat diese bei weitem nicht die Aus-
wirkung der altathenischen Verfassung. Zwar richtet Lykurg ebenfalls eine
aprotokpatio ein, aber die ‘Besten’ in Sparta haben, wie spitere Hinweise
deutlich machen (178. 251), vor und nach ihm nicht den athenischen, sondern
einen weniger humanen Charakter. So erklirt sich, dass durch ihn die Politik
der Spartaner keine grundsitzliche Wandlung erfihrt. Vielmehr scheint seine
Leistung in einer nur beschrinkten Verbesserung der Verhiltnisse zu bestehen.
Wie in anderer Weise Solon, so hat auch Lykurg als Gesetzgeber eine ihm
vielfach zugewiesene grosse Bedeutung in dieser Geschichtsdarstellung einge-
bilsst.

Gleichwohl macht seine Nomothesie in beispielhafter Weise Sinn und
Inhalt einer guten Verfassung deutlich. Isokrates hatte fiir Athen eine dhnliche
Reform im Areopagitikos vorgeschlagen. Lykurg regelt hier nicht, wie es ver-
breiteter Vorstellung entspricht, mit einer Fiille von Vorschriften das staatliche
Leben in vollig neuer und eigenartiger Weise, sondern begriindet in Nachah-
mung einer gewachsenen Verfassung die Herrschaft der Besten und iibernimmt
dabei die wenigen fiir sie unabdingbaren Institutionen, Aemterwahl und einen
mit Wiirde, Ansehen und Macht ausgestatteten Rat. Gesetzliche Regelungen
trifft er fir das staatliche Leben, nicht um es soweit wie méglich selbst zu be-
stimmen, sondern umgekehrt, um es von der Verantwortlichkeit der Besten
bestimmt werden zu lassen. Eben dies zu erméglichen, scheint allgemein die
beschriinkte Aufgabe einer gesetzlichen Konstitution zu sein.

. Der Exkurs iiber Lykurg gehért in den thematischen Zusammenhang, in
dem die Kriegstiichtigkeit der athenischen Verfassung nachgewiesen werden
soll, und bringt bereits indirekt zum Ausdruck, dass die Herrschaft der Besten
mehr als das systematische militirische Training die spartanischen Erfolge
begriindete. Bevor nun der Gedanke fiir Athen selbst in der Darstellung seiner
alten Kriegstaten deutlicher ausgefiihrt wird, vernehmen wir noch eine Kritik
an dem Verhalten der beiden Poleis in neuerer Zeit. Nach ihrem grossen Ab-
wehrkampf gegen die Perser hitten sie mit jenen Frieden gemacht und sich
wechselseitig ins Verderben gestiirzt, und in dhnlicher Weise erhében sie heute
Herrschaftsanspriiche gegeneinander und verhielten sich liebedienerisch gegen

55 Vgl. H. Bengtson, Griechische Geschichte® (Miinchen 1977) 81f.
56 Vgl. hierzu unten S. 63f.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 61

den Grosskonig (156-160). Was hier evident wird, ist der Zusammenhang von
Politik und kriegerischem Erfolg. Der Niedergang der Staaten nach ihrem Sieg
iiber Persien war nicht durch militdrische Schwiche, sondern durch politische
Fehlentscheidungen bedingt.

In Gegensatz dazu stellt Isokrates die Athener der grossen alten Zeit, die
fiir den «notwendigsten und gerechtesten Krieg den hielten, den sie mit allen
Menschen gegen die Wildheit der Tiere zu fithren hatten», fir den zweitwich-
tigsten den mit allen Griechen gemeinsamen gegen die Barbaren (163). Uber
die panhellenische Verantwortung der Athener hinaus erscheint so zuletzt eine
gesamtmenschliche, die ihrer Tétigkeit einen zivilisatorischen Sinn gibt. Das ist
—im Bild der verherrlichten Vergangenheit — auch als Forderung an den ‘erzo-
genen’ Menschen der Gegenwart zu verstehen.

Als Beispiel jener grossen Auffassung der Athener vom Krieg wird die
ionische Kolonisation angefiihrt, die schon zu Beginn des ersten Teils erzihlt
worden war und insgesamt in dieser Schrift in hherem Masse als der spitere
Perserkrieg vorbildhaft erscheints’.

In der fritheren, eher summarischen Darstellung (43—44. 47-48) stand das
Verhiltnis Athens zu den Griechen insgesamt im Vordergrund, jetzt ist die
Beziehung 'zu den einzelnen Poleis im Blick auf das Verfassungsthema der
leitende Gesichtspunkt: Die Athener hitten die anderen griechischen Poleis in
Krieg und Verwirrung, ihren eigenen Staat allein in guter Verwaltung gesehen
und daher geglaubt, die anderen von ihrer Not befreien zu sollen. Bei den
weniger krankenden Staaten hitten sie durch Gesandtschaften und gute Worte,
bei den schwer durch Biirgerzwist betroffenen dadurch geholfen, dass hervorra-
gende Minner aus ihrer Stadt ihnen geraten und sich mit solchen zusammenge-
tan hitten, «die nicht in ihrem Staat leben konnten und schlechter waren, als es
die Gesetze anordnen, welche doch in der Regel die Staaten schidigen» (165).
Mit diesen hitten sie ein Heer gebildet, die Barbaren vertrieben und die Inseln
sowie die Kiisten der beiden Festlinder besiedelt. In ihrer Tétigkeit zugleich ein
Beispiel fiir die anderen seien die Athener aber dann durch die wachsende
Macht der Spartiaten gezwungen worden, auf ihre eigenen Angelegenheiten zu
achten (164—166).

Als Ursache der misslichen Lage in den Stiddten erscheint ihr schlechter
Verfassungszustand. Die Form der Heilung, wie sie hier beschrieben wird,
bestitigt unter neuen Aspekten die zuvor entwickelte Konzeption von den
Grundlagen des geordneten Gemeinschaftslebens. Es sind bewihrte, aner-
kannte einzelne Personen, die durch ihren Umgang und ihre Fithrung — unter
neuen Bedingungen — eine integrierende Wirkung haben. Sie gleicht derjeni-
gen, die die Konige urspriinglich in Athen ausiibten. Betont wird dabei, dass
nicht Gesetze Abhilfe brauchten, da eben das Ungliick darin bestand, dass viele

57 Vgl. den nochmaligen Bezug in § 190.




62 Christoph Eucken

ihnen nicht gemiss zu leben vermochten. War zuvor dargelegt worden, dass
gute Gemeinschaftsverhiltnisse ohne Schwierigkeiten zur Konstitution guter
Gesetze fithren, so wird hier ihre mangelnde Wirkungskraft in schlechten Zu-
stinden hervorgehoben. Unter komplementédren Aspekten wird so ihre fir das
Staatsleben sekundire Bedeutung herausgestellit.

Exemplarisch wird in dieser Geschichte die zuvor gestellte Frage beant-
wortet, welche in der “Verfassung’ der Athener angelegten Betiitigungen (vgl.
151-152) es waren, die ihnen den kriegerischen Erfolg brachten. Die Athener
haben die Kriifte der Griechen, die gegeneinander gerichtet waren, — in einer
wohl auch fiir die Gegenwart vorbildlichen Weise — gegen den gemeinsamen
Feind gefihrt. Es war das fiir ihr eigenes Zusammenleben kennzeichnende
gemeinschaftsbewusste Handeln, das den Sieg begriindete.

Der Hinweis auf die drohende Macht der Spartiaten, die die Athener zum
Riickzug auf ihre eigenen Interessen zwang, erinnert dagegen erneut an die
Bedeutung einer anderen Art von Politik.

Die folgende Geschichte, die fiir die Bemithung um den Krieg noch cha-
rakteristischer sein soll (168), behandelt die berithmte athenische Hilfe fir
Adrast und die Argiver nach ihrer Niederlage vor Theben, um die Bestattung
ihrer Toten zu gewdhrleisten (168—174). Isokrates folgt hier nicht wie im Pane-
gyrikos (54-60) der euripideischen Version, wonach die Athener die Heraus-
gabe der Toten durch Krieg erzwangen, sondern derjenigen des Aischylos und
der Thebaner3$, in der dies Resultat durch giitliche Einigung erzielt wurde. Er
selbst weist auf den Widerspruch seiner Darstellungen, betont aber, dass man .
ihre jeweilige Berechtigung anerkennen miisse (172-173). Er bekennt sich so
ausdriicklich zu einem freien Gebrauch der Uberlieferung, wie er ihn in dieser
Rede vielfach iibt. Dass er damit hier einen aktuellen politischen Zweck ver-
folge — die Anniherung von Theben und Athen —, ist wiederholt behauptet
worden’®. Doch besitzen wir dafiir keine konkreten Anhaltspunktes?. Seine
Wahl kann eher aus dem gedanklichen Zusammenhang erklirt werden, der in
dieser Rede durchgehend die spezifische Ausformung der mythisch-histori-
schen Uberlieferung zu bestimmen scheint.

Dass gerade die Version des friedlichen Ausgleichs die kriegerische Tiich-
tigkeit der Athener erweisen soll, mag erstaunen, ist aber doch ganz einleuch-
tend, insofern es hier darum geht, diese als eine von menschlichem und politi-
schem Gesamtverhalten nicht isolierbare Eigenschaft zu zeigen. Kriegerische
Durchschlagskraft hat in dieser Geschichte eine wichtige Funktion, obwohl mit
Krieg nur gedroht wird. Denn entscheidend ist fir den athenischen Erfolg, wie
es abschliessend heisst (174), die Macht (§0vapig) und das Ansehen (86&a) der
Stadt, die Adrast dazu zwang, sich an sie zu wenden, und die Thebaner dazu

58 Plut. Thes. 29, 4; Paus. 1, 39, 2.

59 Schmitz-Kahlmann, a.O. 72f.; Zucker, a.0. 246.
60 Vgl. auch Buchner, a.0. 352.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 63

brachte, auf ihre Worte zu héren (173-174). ‘Macht’ und ‘Ansehen’ werden
aber als Ergebnis eben jener politischen Haltung vorgestelit, die schon zuvor
das grosse Thema bildete und hier nochmals in einer besonderen Weise gedeu-
tet wird.

Als massgebende Instanz fir die Athener erscheint das Gesetz, nicht das
einzelstaatliche, das in seiner Bedeutung fiir die Ordnung des Zusammenlebens
abgewertet worden war, sondern dasjenige, «das alle Menschen fortwdhrend
gebrauchen, als ob es nicht von menschlicher Natur aufgestellt, sondern von
gottlicher Macht angeordnet sei» (169)5!. Die Gegeniiberstellung von mensch-
lichem und gottlichem Gesetz erinnert an die sophokleische Antigone, ist aber
doch rationalisiert, insofern die Vorstellung der gottlichen Herkunft des Geset-
zes gleichsam als Erklirung seiner allgemeinen Geltung erscheinté2. Dieses
Gesetz — die Ehrung der Toten — stellen die Athener in den Mittelpunkt der
Verhandlungen, indem sie den Thebanern raten, ihre Antwort ‘gesetzlicher’ zu
machen, und andeuten, dass sie die Ubertretung des allgemeinen Gesetzes aller
Griechen nicht hinnehmen werden (170). Auch in der Gesamtbeurteilung der
Ereignisse wird noch einmal auf die Beziehung von athenischer Botschaft und
gottlichem Gesetz hingewiesen (174).

Das Eintreten fiir das universal giiltige Gesetz wird so als wesentlicher Teil
der Haltung bestimmt, auf der Macht und Ansehen der Stadt beruhte, und so
als eine der Wurzeln ihrer politischen und kriegerischen Kraft dargestellt. Zu-
gleich ist die Erorterung iiber die Bedeutung des Gesetzes weitergefiihrt:
Grundlegend ist es nicht als spezifische Regelung im einzelnen Staat, sondern
als allgemeine Pflicht menschlicher Gesittung.

Nach der athenischen Art, sich kriegerisch zu bewédhren, wird die ganz
andere Haltung Spartas gezeigt. Mit Berufung auf die ‘genauesten’ Forscher
berichtet Isokrates (177-181), dass die Lakedimonier nach der Eroberung der
Peloponnes die schwersten Biirgerkriege gehabt hitten. Diejenigen, die mehr
zu sein glaubten, hitten iiber die Menge des Volkes gesiegt und — als Spartiaten
— bei sich selbst eine Demokratie und Isonomie eingerichtet, «wie es erforder-
lich ist fiir solche, die fiir alle Zeit eintrichtig sein sollen» (178), das Volk hinge-
gen hitten sie zu Peribken gemacht, sich selbst das beste Land vorbehalten,
jenen aber das schlechteste gegeben und sie in drmlichen Dérfern verstreut
angesiedelt, wo sie, staatlicher Rechte beraubt, zum Kriegsdienst herangezogen
wiirden und willkiirlichen Ubergriffen der Obrigkeit ausgesetzt seien.

61 Die vorangehende Formulierung (169): pn nepudeiv toloutouvg vdpag dtagovg YEVOPEVOLS
unde maiaov £9o¢ xai natprov vopov xataAvopevov ist fast in gleicher Form bereits im
Panegyrikos (4, 55) enthalten. Doch ist der Bezug zum Gesetz dort nur ein Nebenmotiv,
grosserer Nachdruck liegt auf der Tatsache, dass die Athener fir die gemeinsame Sache der
Griechen kiimpfen (vgl. 4, 55: Bond¢iv 1aic xowvaic Toyxaig).

62 Die wesentliche Qualifikation des iiberstaatlichen Gesetzes ist bei Isokrates ‘allgemein’, bei

Sophokles ‘ungeschrieben’ (Ant. 454); vgl. auch die Gypagor vopor der Polis Athen bei Thuk.
2,31, 3.




64 Christoph Eucken

Auf wen sich Isokrates hier als ‘genaueste’ Gewihrsminner bezieht, ist
nicht klar3. Von uns bekannten Autoren stiitzt ihn am ehesten Thukydides mit
seiner Bemerkung iiber die langen inneren Kdmpfe der Lakeddmonier in dlte-
ster Zeit®4, Da entgegen fritheren Ansichten die Peridken fiir Dorer gehalten
werden miissen®, hat seine Darstellung eine innere Evidenz. Es ist nicht auszu-
schliessen, dass er sie selbst — nach historischer Wahrscheinlichkeit — geformt
hat. In diesem Zusammenhang hat sie die Funktion, das den Athenern entge-
gengesetzte kriegerische Verhalten der Spartiaten in seinem Ursprung deutlich
zu machen. Die Spartiaten schaffen — durch die Ausschliessung der Mehrheit
des Volkes von den Rechten und Vorteilen, die sie sich selbst vorbehalten — eine
Situation, in der sie nun auch weiterhin auf das Prinzip riicksichtsloser Selbst-
behauptung festgelegt sind. Uber Charakter und institutionelle Verfestigung
ihrer strikt auf sich selbst bezogenen Eintracht wird ausfiihrlich das erste der
beiden Schlussgespriche eingehen (217-228). Hier ist ihre Politik, wie zuvor die
der Athener, aus einer grundlegenden Form des Staatslebens verstédndlich ge-
macht.

Daran schliesst die Kritik der Lobredner Spartas an, mit allgemeinen
Erwigungen dariiber, dass ehrenhafte Niederlagen mehr zu loben sind als
ungerechte Siege (182-187). Sparta erscheint dabei nicht als der einzige Macht-
staat (185).

Noch einmal wird Athen in den Blick genommen. Isokrates fasst in eigen-
williger Weise verschiedene feindliche Einfélle iiber eine lange Zeit hinweg —
vom Kriegszug der Thraker unter Eumolpos bis zur Schlacht von Marathon —
zu einem Krieg der Barbaren gegen Athen zusammen, um damit ein letztes
wesentliches Element in der geistigen Verfassung dieser Stadt aufzuzeigen
(191-196). Durch den kriegerischen Erfolg seien sie nicht iibermiitig geworden
und dadurch ins Ungliick geraten, sondern sie hitten ihren Charakter auf
Grund ihres rechten noAitevesIar bewahrt und seien eben wegen dieser Festig-
keit mehr noch als wegen ihrer Tapferkeit von den anderen bewundert worden
(196-198). Es ist die Besonnenheit in glitcklichen Umstéinden, die als Vorausset-
zung ihrer Dauer und qualifizierendes Moment hoherer Tapferkeit dargestellt
wird. Diese Haltung war im Proomium als die hochste Tugend des Gebildeten
bezeichnet worden (32). Zugleich nimmt der hier am Schluss pointiert verwen-
dete Begriff des nernaidevpévog (198) das Leitwort jener einleitenden Darlegung
auf. So wird die thematische Einheit von ‘Bildung’ im privaten und politischen
Sinne betont.

Im Durchgang durch den Panathenaikos haben sich die grundsitzlichen
Aspekte gezeigt, die das Enkomion Athens und den damit verbundenen Tadel

63 Vgl. Tigerstedt, a.0. 192 und 482.
64 Thuk. 1, 18, 1; vgl. auch Herodot 1, 65, 2.
65 F. Hampl, Die lakeddmonischen Perisken, Hermes 72 (1937) 1-49.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 65

Spartas zu einer sozialphilosophischen Betrachtung werden lassen. Die Gegen-
iiberstellung der beiden Staaten steht letztlich unter der Frage, was die Grund-
lagen des Gemeinschaftslebens sind.

Wesentliche Gedanken sind dabei nicht theoretisch expliziert, sondern
durch eine besondere Gestaltung von geschichtlicher und sagenhafter Uberlie-
ferung bildhaft ausgedriickt. Es ist diese Darstellungsweise, die auch dem ab-
schliessenden Gesprich iiber die Deutung des Werkes den grossen Bezugsrah-
men gibt.

Am Beispiel Athens wird das Entstehen und die Wirkungsweise einer
idealen Form des Zusammenlebens aufgewiesen. Die theoretische Einfithrung
dazu bietet das Probmium, in dem die wahre Bildung definiert wird. Sie besteht
nicht in besonderen Kenntnissen und Fihigkeiten, sondern in allgemeinem
Urteilsvermogen, einer gerechten und angenehmen Lebensweise den Mitmen-
- schen gegeniiber und einem in Gliick und Ungliick festen Charakter. Was hier
nur fiir das Leben des Einzelnen gesagt scheint, wird sich als relevant fiir die
Deutung der athenischen Geschichte erweisen. Diese ‘gebildete’ Haltung ist
Ursprung und Kennzeichen der altathenischen Verfassung, die selbst wiederum
Politik und Schicksal der Stadt prigt.

Die ersten Konige, durch Natur und gottliche Gunst bevorzugt, haben,
indem sie gut fiir das Volk sorgten, dieses durch ihr Vorbild erzogen und somit
eine ‘Verfassung’ des Staates hervorgebracht, die nicht als Verbindung be-
stimmter Institutionen, sondern als Gemeinschaftsgeist zu verstehen ist. Durch
ihn empfindet die Gesamtheit die Verantwortung, die Besten, die selbst wieder-
um fiir das Gesamtwohl eintreten, zur Fithrung zu berufen. Diesen Gemein-
schaftsgeist kénnte man auch soziale und politische Kultur nennen. Thm billigt
Isokrates die erzieherische Wirkung zu, die er allen theoretischen Belehrungen
und auch der von ihm selbst vermittelten Redekunst abspricht. Es ist offenkun-
dig vor allem Vorbildlichkeit und unmittelbare Erfahrung, die die personliche
Haltung des Einzelnen in diesem sozialen Zusammenhang bestérkt.

Obwohl durch das Zusammenleben in der Polis bedingt, wirkt diese Ge-
meinschaftskultur iiber die staatlichen Grenzen in einem universalen Sinne. So
geht aus ihr nicht nur die richtige innere Ausgestaltung von Staatsform und
Verwaltung hervor, sondern auch nach aussen eine panhellenische, letztlich
gesamtmenschliche Politik. Dass in ihr auch die Fahigkeit angelegt ist, sich
kriegerisch zu behaupten, wird mit besonderem Nachdruck vertreten. So er-
scheint sie als die wahre und beste Grundlage des Zusammenlebens.

Dem steht in Sparta die entgegengesetzte menschliche Haltung gegeniiber,
die in dhnlicher Weise innere und dussere Verhiltnisse durchdringt. Geschicht-
lich prigend wie auf athenischer Seite die gute Regierung der Kénige erscheint
hier die Ausschliessung des Volkes aus dem politischen Leben, die zugleich
Ausdruck und Befestigung riicksichtslosen Vorteilsstrebens der Spartiaten ist.

Von beiden Staaten erhalten wir im Ganzen der Rede einen Gesamtiiber-

5 Museum Helveticum




66 Christoph Eucken

blick iiber ihre Geschichte von der Griindung bis zur Gegenwart, in der sie in
ihren charakteristischen Verhaltensweisen aber auch in Abweichungen von
thnen gezeigt werden. So hat sich Athen zuerst mit Peisistratos und dann nach-
haltiger mit der Entwicklung zur radikalen Demokratie vom besten Zustand
abgekehrt, wihrend Sparta bei der lykurgischen Reform athenisch beeinflusst
worden ist.

Im ganzen gesehen, tritt in dieser Gegeniiberstellung ein ungelstes Pro-
blem auf. Das alte Athen hat trotz seiner Ruhmestaten und der auf seiner Ge-
meinschaftsform beruhenden Kriegstiichtigkeit den prinzipiellen Gegner
Sparta weder bezwungen noch sich souverdn neben ihm behauptet. Vielmehr
ist die Stadt durch die drohende Ubermacht der Rivalin dazu gebracht worden,
zuerst ihre griechenfreundliche Kolonisation einzustellen und dann mit dem
Aufbau einer Flotte ihre Verfassung und ihr Wesen zu dndern. So stellt sich die
Frage, ob jener Gemeinschaftsgeist, wie ihn Athen ausgebildet hat, nicht doch
schwicher ist als eine radikale Machtpolitik, zumal Sparta nicht ihr einziger
Vertreter ist (185). Das Schlussgesprich mit den Schiilern spitzt diese Proble-
matik noch zu. Der eine Schiiler deutet die Rede seines Lehrers als heimliche,
dem Kenner vernehmbare Verherrlichung des riicksichtslosen Machtstrebens
der Spartaner, das er'selbst vollig bejaht, und gewinnt hiermit die Zustimmung
seiner Mitschiiler, wihrend Isokrates selbst keine Stellung bezieht (240-244.
264-265). Die Auslegung, sowenig sie der Rede insgesamt gerecht wird, kann
doch, da sie eine in ihr angelegte Aporie noch stirker hervortreten lisst, nicht
vollig verfehlt sein.

Die Frage, die nun dem Leser iiberlassen bleibt, ist nicht nur, inwieweit der
Lakonerfreund die Intentionen seines Lehrers erfasst habe, sondern vor allem
auch, welche Maxime des Handelns, die athenische oder die spartanische, als
die giiltige angesehen werden muss, ob Gemeinsinn oder Machtpolitik die
entscheidende Durchschlagskraft haben.

Das Dilemma ist sowohl in der Ambivalenz der politischen Wirklichkeit
als auch im inneren Sinn der von Isokrates vertretenen athenischen Bildung
begriindet. Man kann es wohl als zum Thema der Rede gehorig ansehen, dass
Isokrates vielfach von seiner eigenen Person spricht und insbesondere auch sein
Redeverhalten selbst zum Problem macht. Denn es treten dabei in exemplari-
scher Weise die Schwierigkeiten hervor, die fiir das gebildete Verhalten eines
Atheners in seiner Lage und Zeit bestehen, so wenn er sich gegen Verleumdun-
gen wehren muss (20-25), vor der Wahl einer mehr von der Sache oder der
Form bestimmten Darlegung steht (74-75. 84-88), oder bei der Abfassung der
Rede von einer schweren Krankheit befallen wird (267-270). Das grosste, schon
im Gang der Rede (95-96) vorbereitete Problem®¢ zeigt sich aber dort, wo er
bezeugt, dass seine kritische Darstellung Spartas ihn am Wert der ganzen Rede

66 Siehe oben S. 49,




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 67

habe zweifeln lassen, so dass er sie habe vernichten wollen (232). Der Grund fiir
die tiefe Verstimmung liegt offenkundig in dem Zwiespalt, dass es dem Sinn der
hier gepriesenen Urbanitit zuwiderlduft, den bedeutenden Vertreter des entge-
gengesetzten Prinzips vollig zu verurteilen. Dass der Gegner am Schluss aner-
kannt wird, ist eine innere Konsequenz so verstandener athenischer Bildung,
relativiert aber doch auch ihre Bedeutung®’.

Entlésst Isokrates im Blick auf die grosse Alternative des Handelns den
Leser mit einer offenen Frage, so zeigt er sich in der Uberzeugung ganz ent-
schieden, dass es menschliche Haltungen, nicht Institutionen sind, welche das
Gemeinschaftsleben tragen. Gerichtet ist die in dieser Stellungnahme liegende
Kritik vor allem gegen Platon. In Auseinandersetzung mit der akademischen
Methode definiert er im Prodmium das Wesen von Bildung. Fundamental ist
das dabei angeschnittene Problem, ob Wissen zur Tugend fithren konne. Dass
Isokrates nicht in einem allgemeinen Wissen, sondern im jeweiligen Urteilen
und Meinen die Moglichkeit angemessener Lebensbewiltigung sieht, erklirt
wesentlich die Bedeutung des Personalen in seiner Staatsauffassung.

Die Distanzierung von der im Gorgias entwickelten Lehre (117-118), es sei
besser Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun, betrifft die Bestimmung des allge-
meinen ethischen Ideals. Diese wird in niichtern-realistischer Weise nicht in
einer die Selbstaufgabe einschliessenden Gerechtigkeit, sondern in einer mog-
lichst gemeinniitzigen Form der Selbstbehauptung gesehen.

Wichtig ist dann insbesondere die Kritik an der Politeia, an der im selben
Zug getadelt wird: falsche Beurteilung des altathenischen Idealstaates, ver-
fehlte Verfassungssystematik und schliesslich der fiir sie bestimmende Ansatz
iiberhaupt, von der Vorstellung einer institutionell garantierten guten Verfas-
sung auszugehen. Hier ist der Gegensatz der Positionen in einem entscheiden-
den Punkt bestimmt.

Man moéchte annehmen, dass die Nomoi Platons als das zuletzt erschie-
nene grosse Werk, das auf derselben hier kritisierten Voraussetzung beruht,
ebenfalls beriicksichtigt sind. Ein ausdriicklicher Hinweis wie auf die Politeia
findet sich zwar nicht, doch lassen sich verhaltene Anspielungen entdecken, die
eine Auseinandersetzung erkennen lassenss,

Vorweggenommen seien Anklinge von Formulierungen, die nicht zuf#llig
sein konnen. Der Ausdruck xoopog tfig toArteiag erscheint unter den platoni-
schen Werken nur in den Nomoi, aber in dieser oder abgewandelter Form

67 Die Annahme von Kroner, a.0. 322, dass Isokrates mit der Wiedergabe der Schiilerdeutung
den Vorwurf der ‘Herdensophisten’ aus dem Proomium (19) entkriifte, er lasse keine Meinung
ausser der eigenen gelten, betrifft einen wohl moglichen Nebeneffekt, aber nicht die zentrale
Problematik der Stelle.

68 Teichmiiller, a.0. 271ff., hatte bereits eine polemische Beziehung des Panathenaikos zu den
Nomoi vermutet, aber ohne Verstindnis fiir das isokratische Werk und die ihm zugrundelie-
gende Konzeption keine iiberzeugenden Beweise erbracht.




68 Christoph Eucken

~ mehrfach zur Bezeichnung der idealen Staatsordnung¢®. Bei Isokrates kommt
er nur im Panathenaikos (116) vor, ebenfalls zur Charakterisierung der besten
Form des Gemeinwesens, aber zugleich in einem Zusammenhang, der erken-
nen lasst, dass diese nicht, wie bei Platon vorgestellt, unabhingig von dusseren
Umstidnden bestehen kann. — Die Wendung sixf] moAitevcdar ist auch bei
beiden Autoren in diesen Schriften einmalig und fiir ein — jeweils verschieden
verstandenes — verfehltes Gemeinschaftsleben gebraucht?®,

Die allgemeine Polemik des Isokrates zu Beginn (41), die meisten lobten
die Polis der Spartiaten mit Mass, einige aber gedichten ihrer, als ob dort Halb-
goétter walteten, ist durchaus, wenn wohl auch nicht ausschliesslich auf die
Nomoi zu beziehen, da dort gottliche Fiirsorge fiir die spartanische Verfassung
behauptet und Lykurg als halbgéttliche Erscheinung beschrieben wird’!.

Ein priziserer kritischer Bezug in derselben Frage eroffnet sich dort, wo
Isokrates von dem Gesetz, die Toten zu ehren, sagt (169), dass «alle Menschen
es fortwdhrend gebrauchen, als ob es nicht von menschlicher Natur (&v3pwni-
VNG evoewc) aufgestellt, sondern von dimonischer Macht (dapoviac dvva-
newc) angeordnet sei». Aaipovec und dv3poneio oot als Urheber von Geset-
zen werden auch in den Nomoi einander entgegengestellt (713c—d), freilich in
einem ganz anderen Sinne, der besagt, dass gute Gesetze — wie ja auch in Sparta
gezeigt — von den Gottern, schlechte von den Menschen stammen. Platon er-
zihlt hier den Mythos, Kronos habe, da die menschliche Natur nicht hinrei-
chend sei, das Menschliche zu verwalten, dafiir bessere Wesen, daipovec, einge-
setzt. Das so geordnete Leben miisse man nachahmen. Diese Stelle kann als
repridsentativ fiur einen Grundzug der Nomoi angesehen werden: die ganze
Gesetzgebung auf gottliche Autoritidt zuriickzufithren. «Gott ist fiir uns der
Massstab aller Dinge» (716c¢). — Isokrates gibt mit der auf die Nomoi weisenden
Formulierung seiner von Platon ganz verschiedenen Auffassung einen verhal-
tenen kritischen Sinn: Nicht die einzelnen staatlichen Gesetze, wie Platon
meint, sondern nur die schon immer bestehenden gesamtgriechischen oder
gesamtmenschlichen konnen als géttlich qualifiziert werden. Das Beispiel, das
zugleich an die sophokleische Antigone erinnert, macht seine Position beson-
ders sinnfillig.

Dass sein Tadel an den uniibersehbaren, unnétig vielen Gesetzen der
Gegenwart (144) sich auch auf Platons Werk beziehen kann, wurde schon
ausgefiihrt’2, — Hinzu treten thematische Beziige: Der Panathenaikos enthéilt
wie die Nomoi eine Urgeschichte der Menschheit mit den in ihr liegenden

69 Plat. Leg. 751a; 736e; 769df.; 846d.

70 Plat. Leg. 635e; Isoc. 12, 131.

71 Plat. Leg. 624a; 691d ff. bes. auch 692b. — Wie gut die isokratische Polemik auf die platoni-
schen Nomoi passt, hatte zu Recht schon Teichmiiller, a.O. 273f., festgestellt.

72 Siehe oben S. 58.




Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos 69

Anfingen aller Verfassungen und ebenfalls in verfassungsrelevanter Hinsicht
einen Uberblick iiber die Frithgeschichte Spartas’>.

Die isokratische Kritik an Sparta ist als Antwort auf das ausfithrliche, mit
historischer Darstellung verkniipfte Lob in den Nomoi gut zu verstehen, doch
ist sie zugleich in einem weiteren Rahmen zu sehen. Der spartanische Staat, in
den Nomoi — bei manchen Vorbehalten’4 — ausdriicklich zum Vorbild dekla-
riert’5, hat der Sache nach Modellcharakter schon in der Politeia. Von ihm sind
wesentliche Ziige in den platonischen Entwurf iibernommen: Stindeteilung,
Herrschaft der Krieger, Syssitien, staatliche Erziechung u.a.’¢ Platons Staats-
denken ist im ganzen von Sparta geprigt.

Isokrates polemisiert gegen Lobredner und Anhédnger Spartas zwar wie-
derholt und teilweise ausfiihrlich, aber ohne genaue Hinweise auf bestimmte
Gegner. Immerhin lisst sich die spottische Bemerkung {iber die vermeintlichen
spartanischen Halbgotter (41), wie schon gesagt, recht gut auf Platon beziehen.
Doch wendet er sich, wie es durchaus naheliegt, dann vor allem auch gegen die
verbreitete Spartaverechrung lebender Zeitgenossen (109-113. 182-187). Dass
seine Sparta-Kritik gleichwohl in der platonischen Lehre einen wesentlichen
Bezugspunkt hat, geht aus ihrer thematischen Verkniipfung mit einer allgemei-
nen Verfassungsbetrachtung hervor, in der jene als wichtigste gegnerische Posi-
tion erscheint. Gegen Platon, der mit dem Vorbild Spartas die Vorstellung eines
durch Gesetze und Institutionen geformten Idealstaates verbindet, verdeutlicht
Isokrates am Beispiel Athens, dass das beste Gemeinwesen auf persdnlicher
Bildung und gemeinschaftlicher Kultur beruht.

Im Blick auf Platons Nihe zu Sparta ergibt sich in der isokratischen Dar-
stellung noch ein sehr scharfes Argument. Die Rede des Lakonerfreundes, der
die nAcovetia als Prinzip des spartanischen Staates feiert, erinnert durch ihren
Inhalt wie durch ihre Stellung im thematischen Zusammenhang an die des
Kallikles im platonischen Gorgias’’, aus dem zuvor zitiert worden war, dass
Unrechtleiden besser sei als Unrechttun. Nun tritt der Widerspruch in der
Position Platons hervor, in der einerseits jene entsagungsvolle Gerechtigkeit
verkiindet und zugleich der riicksichtslose Machtstaat zum Vorbild genommen
wird. '

Die Abwertung Spartas hat eine polemische Bedeutung iiber Platon hin-
aus fur andere Staatstheoretiker. Die vielfiltigen Entwiirfe von Idealstaaten in
jener Zeit, die generell auf der von Isokrates kritisierten Annahme beruhen, es
komme wesentlich auf die richtige Setzung von Institutionen an, verbinden sich

73 Plat. Leg. 676aff.; 682efl.; Isoc. 12, 11911.; 45-46; 177-181; 153-155; 91.

74 Plat. Leg. 630aff.

75 Plat. Leg. 692bf.

76 Vgl. F. Ollier, Le mirage spartiate (Paris 1933, Neudruck New York 1973) 231ff.
77 Siehe oben S. 51f.




70 Christoph Eucken: Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos

durchweg mit einer mehr oder weniger starken Orientierung an diesem Staats-
wesen. So hat Xenophon die Verfassung Lykurgs als Ideal dargestellt, so ist die
Theorie der gemischten Verfassung in einer Ausformung, wie sie spiter insbe-
sondere durch Dikaiarch weitergewirkt hat, schon damals an Sparta exemplifi-
ziert worden’®. Auch Aristoteles hat trotz ausfiihrlicher, freilich nicht konse-
quent durchgehaltener Kritik’® seinen Staatsentwurf in wesentlichen Ziigen
nach dem spartanischen Muster gezeichnet??. Sie alle sind, auch wenn wir keine
spezifischen Hinweise auf sie feststellen konnen, der Sache nach von dieser
Darlegung mitbetroffen.

Dass der Panathenaikos als Enkomion Athens Elemente enthilt, die nicht
im engeren Sinne zu einem Enkomion gehoren, wie die Anklage Spartas und
die Verfassungsbetrachtungen, erkldrt sich aus seiner Hauptfunktion: Dem
Mythos von Sparta, dem in verschiedenem Grade die Staatstheoretiker anhin-
gen, einen Mythos von Athen als des wahrhaft gemeinschaftsstiftenden Staates
entgegenzustellen. Jenen eher riickwirts gewandten Interpretationen der alten
Polis gegeniiber steht dies Werk mit der personalen Auffassung vom staatlichen
Leben und dem Leitbild einer gemeingriechisch-universalen Urbanitét am Ein-
gang des Hellenismus.

78 Arist. Pol. 1265b 33ff.; vgl. F. Wehrli, Die Schule des Aristoteles? 1. Dikaiarchos (Basel/
Stuttgart 1967) 64ff.

79 Arist. Pol. 1269a 29ff.; dagegen 1293b 14ff.

80 So etwa mit der Klasseneinteilung und der Herrschaft der Waffentragenden (Pol. 1329a 2fT.),
den Syssitien (1330a 3ff.), der staatlichen Erziehung (1337a 10ff.) u.a. Vgl. Ollier, a.0. 294fT.;
Tigerstedt, a.0. 280fT.




	Leitende Gedanken im isokratischen Panathenaikos

