
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Über den Sinn von Stein bei Platon

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über den Sinn von Sein bei Platon

Von Andreas Graeser, Bern

I. Einleitung

Die nachfolgenden Erörterungen über den Sinn von «Sein» bei Platon
beziehen sich auf einen vergleichsweise engumgrenzten Bereich von Fragen.
Sie beschränken sich im wesentüchen auf eine Sondierung jener Platonischen
Redeweise, welche besagt, dass die raum-zeitlosen Ideen sind, die Gegebenheiten

dieser Welt hingegen nicht sind bzw. nicht wirklich sind bzw. sind und nicht
sind. Das Problem, das sich vis-ä-vis dieser Redeweise stellt, betrifft also nicht
die Frage, ob und wie Platon das aus der eleatischen Phüosophie ererbte
Problem der GegenübersteUung von 'Existenz' und 'Nicht-Existenz' bewältigte1.
Dass es Dinge von der Art raum-zeitlicher Gegebenheiten gibt, war Platon
unzweifelhaft (cf. Phd. 79a 8üo ei8t* töv övtojv, Ti. 27d5). Das Problem, das
sich vis-ä-vis dieser Redeweise steUt, betrifft auch nicht - zumindest nicht
primär - die wichtige Frage, ob und inwieweit Platon bei der Verwendung des
«ist» bzw. «ist nicht» etwa jene Unterscheidungen antizipiert oder erahnt2, die
in der heutigen Diskussion ontologischer FragesteUungen berücksichtigt werden.

Das Problem, das hier ansatzweise exponiert werden soll, betrifft vielmehr
das Faktum, dass die Platonische These, wonach «ist» bzw. «sein» genau
genommen nur auf die raum-zeitlosen Ideen Anwendung findet3, schon deshalb
unklar ist, weü sie kein einheitliches Korrelat in bezug auf das Sein bzw. Nicht-
Sein der raum-zeithchen Dinge zu haben scheint: Einmal heisst es, dass nur die
Ideen sind, die raum-zeithchen Dinge jedoch niemals sind (Ti. 27d6-28al). An
anderer SteUe heisst es, dass die Ideen sind, die raum-zeitlichen Dinge hingegen
sind und nicht sind (Rep. V 477a). Andere SteUen wiederum besagen, dass die
Idee ist, ihr raum-zeitliches Abbüd hingegen nicht wirklich ist (cf. Rep. X 597a).

Die unterschiedüche Art der Bezugnahme auf die Dinge dieser Welt (xä ev
fip.iv) gibt Anlass zu der Vermutung, dass auch die Art der Bezugnahme aufdie
Ideen (xä ev (püaEi) aUem äusseren Anschein zum Trotz keineswegs einheitlich
ist: Der Sinn von «Sem», der in Platons Rede über die Ideen thematisch wird,
scheint unterschiedüche Komponenten zu haben; dies lässt darauf schliessen,

1 Dazu siehe vor aUem G. E. L. Owen, Plato on Not-Being, in: G. Vlastos (Hrsg.), Plato I:
Metaphysics and Epistemology. A CoUection of Critical Essays (New York 1971) 223-268.

2 Fragen dieser Art, die namentlich von G. Vlastos diskutiert wurden (Piatonic Studies [Princeton

1973]) resümiert und kommentiert nun B. Mates, Identity and Predication in Plato, Phronesis

24 (1979) 211-229.
3 Über den Sinn von Sein bei Platon handelt informativ G. Martin, Platons Ideenlehre (Berün

1973) 201-220.



30 Andreas Graeser

dass die Anwendung des «ist» aufdie Ideen von unterschiedlichen Erwägungen
bestimmt ist und möglicherweise sehr verschiedenartigen Kriterien genügt.

Im Nachfolgenden ist zu zeigen, dass die These, wonach «ist» und «sein»
im strikten Sinn nicht auf die Dinge dieser Welt, sondern nur auf die Ideen
Anwendung finden, in der Tat auf unterschiedhche Erwägungen zurückweist.
Eine ist (7) ontologischer Natur, eine andere (2) epistemologischer und eine
dritte (3) metaphysischer Art. Diese Erwägungen sind für moderne Begriffe
insoweit voneinander unabhängig, als Platon in (7) jene Bedingungen berücksichtigt,

die einem Gegenstand gesetzt sein müssen, der ewig dauert, in (2)
solche Bedingungen thematisch macht, die einen Gegenstand als Gegenstand
vorzüglicher Erkenntnis ausweisen, und in (3) der Überlegung Rechnung trägt,
dass es sich im Falle der Dinge vom Typus (7) und (2) um Urbilder handelt, im
Falle der raum-zeithchen Dinge hingegen um mehr oder weniger schattenhafte
Exemplifikationen derselben. Zwischen (7) und (2) bestehen für Platon offenbar

dichtere Beziehungen als zwischen (3) und (2) bzw. (3) und (7). Denn Platon
neigt dazu, Wissen und Erkenntnis als Kennen unwandelbarer Gegenstände zu
verstehen. Insofern versehen uns alle Erwägungen bezüglich des Status von
Dingen, die keiner Veränderung unterüegen, zugleich mit der Angabe notwendiger

Bedingungen im Sinne von (2). Ob sie uns auch bereits mit hinreichenden
Bedingungen versehen, ist allerdings fraglich. Aufder anderen Seite beinhalten
(7) und (2) an und für sich keine Implikationen bezüglich (3). Denn aus der
Tatsache, dass ein Gegenstand unbedingten Bestand hat und zudem jene
Bedingungen vollumfänglich erfüllt, die einem Gegenstand vorzüglicher Erkenntnis

gesetzt sind, folgt nichts für jene Vorstellung von Sein, die die Existenz
dieses Gegenstandes qua Urbüd bestimmt, und zwar als vom Abbild kategorial
verschiedene Wesenheit.

II. Sem als Bestand und Zuständüchkeit

Platon meint, dass «ist» (tö eotiv) ewiger Wesenheit zukomme (Ti. 37e6)
und dass diese ewige Wesenheit (di8io<; ouoia, e5), die nicht in der Zeit ist
(38al-2), durch die Verwendung solcher - dem Leser Heraklits, Parmenides',
Empedokles' und Melissos' vertrauten - Ausdrücke wie «(es) war» und «(es)
wird sein» nicht korrekt angesprochen werde (37e6-38al). Ob Platon dieses
«ist» als im modernen Sinn spezifisch atemporales «ist» begriff, mag dahingestellt

bleiben4. Wichtiger scheint die Beobachtung, dass Platons These, wonach
der Modus des Gegebenseins ewiger, nicht als Formen von Zeit (xpövou ei8t*,
37e4) anwesender Gegenstände nur durch ein «ist», nicht jedoch durch ein «(es)

4 Siehe die Kontroverse zwischen G. E L. Owen, Plato and Parmenides on the Timeless Present,
Monist 50 (1966) 317-340 (aufgenommen in: A. P. D. Mourelatos [Hrsg.], The Presocratics
[New York 1974] 271-292) und L. Taran, Perpetual Duration and Atemporal Eternity, Monist
62(1979)43-53.



Über den Sinn von Sein bei Platon 31

war» und «(es) wüd sein» charakterisiert werden könne5, ein natürliches Korrelat

zu haben scheint. Dieses Korrelat findet in der Behauptung Ausdruck, dass

die Dinge dieser Welt jeweils (dsi) werden, aber niemals sind. Bei der Charakterisierung

dieses Unterschiedes (27d6-28al ti tö öv d£i, yeveoiv 8e oük exov,
Kai xi tö yiyvöpEvov psv a£i, öv 8e ouSejtote) geht Platon so weit, dass er Sätze,
die sich auf ewige Wesenheiten beziehen, ihrerseits für unwandelbar und fest
erachtet, Sätze, die sich auf die nicht stabilen, wandelhaften Gebilde dieser
Welt beziehen, hingegen für wandelhaft und veränderlich. Das heisst: Ähnhch
wie Aristoteles nach ihm (cf. Cat. 4a34-bl) meint Platon, dass Sätze, die sich
auf veränderhche Dinge beziehen, ihren Wahrheitswert wechseln (Ti. 29b-c)6.
Was die VorsteUung von Stabiütät angeht, so handelt es sich hier, im Timaios,
jedenfalls um Auffassungen, die bereits im Zusammenhang der naturphilosophischen

Hypothese des Phaidon entwickelt wurden (78c6-79a). Für den
gegebenen Zweck mag es bei dem Hinweis bleiben, dass Platon diese Dichotomie (7)
zwischen 'Sein' und 'Nicht-Sein' in die Form der Entgegensetzung von eleati-
scher Starre und herakhteischem Wandel giesst: So wie die Ideen ewig sind,
weil sie über die Attribute eleatischen Sems verfügen (d. h. Unteilbarkeit, Un-
zusammengesetztheit usw.), so sind die raum-zeitlichen Dinge wandelhaft, weil
sie zusammengesetzt, teübar und uneinheitlich sind.

Dies hat freiheh zur Folge, dass Platon - sofern er mit Bezug auf die
Gegebenheiten der raum-zeitüchen Welt des Werdens tatsächlich die Position des
«Herakhtismus» vertrat7 - eben mit Bezug auf die Dinge dieser Welt das Wort

5 Ti. 37e5 gibt meines Erachtens einer fundamentalen Platonischen Überzeugung Ausdruck,
nämhch dass die Ideen nicht in der Zeit sind. - Im Widerspruch dazu stehen manche Aussagen

im Parmenides, so etwa die für den Gedankengang der sogenannten ersten Hypothese
wichtige Annahme, dass «sein» ipso facto Teilhabe an Zeit und Sein in der Zeit bedeute
(141a5-e8). Selbst F. M. Cornford betont unter Hinweis auf Ti. 37e, dass die Argumentation
im Parmenides hier nicht stichhaltig ist: Plato and Parmenides (London 1980, ' 1939) 130 und
Anm. 1. - Einen wichtigen Beitrag zur Diskussion der gedanklichen Beziehung zwischen
«sein» und «in der Zeit sein» im Dialog Parmenides bietet D. Bostock, Plato on Change and
Time in the Parmenides, Phronesis 23 (1978) 229-242.

6 Dazu siehe besonders J. Hintikka, Time and Necessity. Studies in Aristotle's Theory ofModality
(Oxford 1973) 80-86.

7 Diese Frage ist nach wie vor kontrovers und bedarf meines Erachtens einer besonderen
Untersuchung. - T. Irwin, Plato's Heracliteanism, Phüos. Quart. 27 (1977) 1-13 unterscheidet
(a) Selbst-Wandel (x unterläuft einem Selbst-Wandel genau dann, wenn x zu 11 F ist und zu t2
nicht-F ist und zu t2 nicht mehr in dem Zustand ist, in welchem es zu tl war), (b) Aspekt-
Wandel (x unterläuft einem Aspekt-Wandel genau dann, wenn x in einer Hinsicht F und in
einer anderen Hinsicht nicht-F ist, und im gleichen Zustand ist, wenn es F und nicht-F ist),
siehe auch: Plato's Moral Theory (Oxford 1977) 148. Es ist sicher richtig, dass Irwins
Unterscheidung (a), (b) eine Reihe von SteUen bei Platon gut trifft. Andererseits ist vermutüch
einzuwenden, dass (a) zumindest in Platons Augen ungeeignet ist, jene von ihm als «nie
seiend » markierte Befindlichkeit der Wahrnehmungsgegenstände plausibel zu machen. -Eine
exakte Studie der HerakUtismen in der Philosophie Platons musste vor allem auch den
systematischen Stellenwert dessen in Betracht ziehen, was im Ti. 50a-b gesagt wird, ein Problem,
das seit der berühmten Arbeit von H. F. Cherniss immer wieder diskutiert wurde: D. Zeyl,



32 Andreas Graeser

«ist» genau genommen nicht verwenden darf. Denn «ist» meint Zuständhchkeit
und Bestand, sei es das Gegebensein identifizierbarer Gegenstände oder das
Bestehen von Sachverhalten. Doch wenn die Welt des Wandels in der Tat von
solcher Art ist, dass sie keinerlei Form von Bestand verbürgt, so versieht sie uns
ex hypothesi auch nicht mit genuinen Referenten und demnach auch nicht mit
identifizierbaren Zuständlichkeiten. Platon selbst scheint dies u.a. da anzudeuten,

wo er im Theaitetos auf bestimmte Implikationen der Fluss-Lehre
aufmerksam macht: «Vielmehr durch Ortsveränderung, Bewegung und gegenseitige

Vermischung entsteht das, von dem wü sagen, es ist, wobei wü dies nicht
richtig bezeichnen; denn niemals ist etwas, sondern es wird immer nur» 152d7-
e2). Später wird dieser Befund zur radikalen Konsequenz gebracht: Identifikationen

raum-zeitlicher Gegebenheiten mittels der Sprache sind zum Scheitern
verurteilt. Denn unsere Sätze, mittels derer wir Beschreibungen leisten woUen,
gleiten an der Welt ab- sie fingieren Sachverhalte, die im Moment ihrer Artiku-
tierung nicht mehr bestehen (182c9-183b5).

So wenig attraktiv diese Vorstellung auch sein mag, dass Platon selbst eine
derartige Position vertrat, so wenig lässt sich bestreiten, dass die im Theaitetos
vertretene Position die Platonische sein muss8. Denn nur auf dem Umweg über
diese Exposition lässt sich der Nachweis fuhren, dass die These von der Identität

von Wissen und Wahrnehmung falsch ist. Der Sache nach scheint sich Platon

insoweit jedenfalls im Rahmen der Auffassungen zu bewegen, die Aristoteles

für Kratylos9 berichtet: (I) Bei den sich permanent verändernden Dingen
der Wahrnehmung (alo*Sr|Tä) kann es sich nicht um Gegenstände des Wissens
handeln (cf. Metaph. 16,987a33-34), (II) über die Dinge der sich verändernden
Welt lassen sich kerne wahren Aussagen treffen (IV 5,1010a9-10); (III) man soll
überhaupt kerne Aussagen treffen (IV 5, 1010al2—13); (IV) entgegen der
Auffassung Heraküts, wonach man nicht zweimal in denselben Fluss steigen könne,
gilt: man kann es nicht einmal einmal tun (IV 5, 1014al4-15). In diesem Sinn
würde Platon ähnhch wie Kratylos gemeint haben, dass sämthche Aussagen, in
denen vermittels eines «ist» so etwas wie eine Zuständhchkeit behauptet wird,
gegenstandslos sind. Freilich führt diese Auffassung zu einer offenkundigen
Absurdität. Denn zumindest der radikale Herakütismus beinhaltet ja gemäss
These (IV) die Behauptung, dass die Gegenstände der Wahrnehmung10 nicht

Plato and Talk ofa Worldin Flux, Harv. St. CI. Phil. 79(1975) 125-148; R. D. Mohr, The Gold
Analogy in Plato's Timaeus, Phronesis 23 (1978) 229-242.

8 Cf. G. Nakhnikian, Plato's Theory ofSensation, Rev. of Metaph. 9 (1955) 129-148. 306-327.
9 Auf die Frage des historischen Kratylos ist hier nicht einzugehen. Die relevanten Zeugnisse

diskutierte G. S. Kirk, 77ie Problem ofCratylus, Am. Journ. Phil. 72 (1951) 225-253.
10 Natürlich bleibt zu fragen, was mit aio9r|Td genau gemeint ist bzw. auf welche Art von

Dingen Kratylos diesen Ausdruck, faUs er ihn gebrauchte, bezogen wissen woUte. aia9r|TÖv
kann «Wahrgenommenes» oder «Wahrnehmbares» bedeuten; und in beiden Fällen erstreckt
sich die Spannweite möglicher Gegenstände der Wahrnehmung von den physikalischen
Objekten des sogenannten naiven Realismus bis zu den Sinnesdaten des Phänomenalismus.



Über den Sinn von Sem bei Platon 33

nur nicht re-identifizierbar, sondern nicht einmal identifizierbar seien. Wenn
jedoch kern Gegenstand je identifizierbar ist, so verbietet sich auch die Rede
von «den sich permanent verändernden Dingen». Denn eine solche Charakterisierung

kann nur auf dem Wege einer wie immer gearteten Re-Identifikation
gegeben werden: Dass man weiss, dass es einen Gegenstand x gibt, der gleichzeitig

und/oder sukzessive über diese und jene Eigenschaften verfügt. Sicher
haben Kratylos und Platon bestimmte Wissenssätze bezüglich des ontologischen

Status der Aussenwelt vorausgesetzt - etwas, zu dem sie streng genommen

gar nicht berechtigt waren.
Wie immer die Position Platons nun einzuschätzen ist - das Wort «ist» soll

an der wahrnehmbaren Welt nicht verfangen. Es findet hier keine Referenz und
konnotiert also auch nicht. Wenn Platon die Ausdrücke «ist» und «seiend»
gleichwohl aufdie Gegebenheiten der raum-zeitlichen Welt anwendet, so tut er
dies offenbar in der Weise des 'als ob'.

III. Sein als ungeteilte Washeit

Objekte wüklicher Erkenntnis müssen bestimmten Bedingungen genügen.
So postuliert Platon im Staat, dass vorzüglich Seiendes auch vorzüglich erkennbar

sei und umgekehrt in keiner Weise Seiendes entsprechend in keiner Weise
erkennbar sein könne; und er hält dafür, dass «etwas, was sich so verhält, dass es
sowohl ist als auch nicht ist» zwischen vorzüglich Seiendem und in keiner Weise
Seiendem angesiedelt (Rep. V 477a) und mithin Gegenstand des Meinens
(86£a) sei (477b)11.

Aus dem Zusammenhang der Argumentation wird ersichtlich, dass die
hier formulierte Unterscheidung (2) zwischen 'Sem' und 'Nicht-Sein' nicht sim-
pliciter in solche Begriffe wie 'Existenz' und 'Nicht-Existenz' gefasst werden
kann12. Sie ist dieser Dichotomie gegenüber ähnhch neutral wie die bereits
erwähnte Unterscheidung (7) zwischen «ist» im Sinne von «ist immer» und «ist
nicht» im Sinne von «ist niemals». Während die oben erwähnte Unterscheidung

(7) mit solchen Kriterien wie Selbst-Identität, Unteübarkeit, Unzusam-
mengesetztheit usw. Bedingungen erfüUt, die der Existenzweise ewiger Dinge

Zwar verwendet Aristoteles den Ausdruck bisweilen so, dass der heutige Leser an so etwas wie
Sinnes-Daten denkt (cf. De An. 116; dazu A. Graeser, Aristotle's Framework ofSensibilia, in:
G. E. R. Lloyd, G. E. L. Owen [Hrsg.], Aristotle on Mind and the Senses [Cambridge 1978] 69-
97), doch scheint der vornehmlich nicht-technische Gebrauch bei Aristoteles überwiegend in
Richtung «physikalische Objekte» zu deuten. Auch diese Frage ist klärungsbedürftig.

11 Besonders wichtige Diskussionen dieses im Detail schwierigen Kontexts finden sich bei N. R.
Murphy, The Interpretation ofPlato's Republic (Oxford 1951) 97-127 und G. Fine, Knowledge
and Belief in Republic V, Arch. f. Gesch. d. Philos. 60 (1978) 121-139.

12 Siehe dagegen J. Brentlinger, Particulars in Plato's Dialogues, Arch. f. Gesch. d. Philos. 54

(1972) 149.

3 Museum Helveticum



34 Andreas Graeser

gesetzt sind, und per negationem auch die Charakteristika raum-zeitlicher
Dinge erwähnt, die es zwar gibt, die jedoch nicht sind, betrifft die hier gegebene
Unterscheidung (2) zwischen Sein und Nicht-Sein Gegenstände, sofern es sich
um Objekte des Wissens, Nicht-Wissens und Meinens handelt. Die eigenthche
Tragweite dieser Unterscheidung zwischen (a) Objekten des Wissens als
Repräsentanten von Sein und (b) Objekten des Meinens als Repräsentanten von Sein
und Nicht-Sem wird nicht unmittelbar ersichthch. So, wie die Argumentation
angelegt ist, scheint Platon auf die These hinzusteuern, dass Ohjekte der erste-
ren Art (a) nur das sind, was sie sind, z. B. schön, Objekte der letzteren Art (b)
hingegen stets ügendwie auch von ihrem Gegenteil durchsetzt sind, z. B. schön
und hässlich: «Gibt es denn unter dem vielen Schönen (d.h. Dinge, die wir als
schön ansprechen und als schöne Dinge klassifizieren) eines, das sich nicht auch
als hässhch heraussteUt, und unter dem Gerechten eines, das sich nicht als

ungerecht, und unter dem Frommen eines, das sich nicht als unfromm herausstellen

wüd? - Nein, sie müssen sich notwendig als in gewissem Sinn schön, in
gewissem Sinn aber auch als hässhch zeigen» (479a5-b2; cf. Symp. 211a).
Entsprechend gut, dass jedes raum-zeitüche Ding, das wü als F ansprechen,
ebensoviel von G, dem contrarium von F, an sich hat, so dass wü es mit demselben

Recht als G ansprechen dürfen (479b7).
Entscheidend ist hier der Gesichtspunkt, dass Platons Verwendung des

«ist» bzw. «ist nicht» und entsprechend der Partizipien «seiend» und «nicht
seiend» in diesem Kontext als FaU einer unvollständigen Verwendung gedeutet
werden muss13. Dem grammatischen Anschein zum Trotz hat das Woft «ist»
hier, wo es absolut gebraucht wüd und logisch gesehen als einstelliges Prädikat
in Erscheinung tritt, elliptischen Charakter. Es fungiert als unvollständiges

13 Dass ein absolut konstruiertes «ist» im Griechischen anders als in unserer Sprache keineswegs
auf die Bedeutung von «existieren» festgelegt werden muss, ist im Prinzip längst bekannt,
wurde aber in jüngster Zeit namentlich durch C. H. Kahn für die philosophische Diskussion
fruchtbar gemacht. Siehe u.a. The Verb 'to be' and the Concept of Being, Found. of Lang. 2

(1966) 245-265; The Verb 'be'in Ancient Greek (Dordrecht 1973); On the Theory ofthe Verb 'to
be\ in: M. Munitz (Hrsg.), Logic and Ontology (New York 1973) 1-20; Linguistic Relativism
and the Greek Prqject of Ontology, Neue Hefte f. Phüos. 15/16 (1979) 20-33. In diesem
Zusammenhang ist auch Kahns These zu erwähnen, dass der Begriff Existenz nie ausdrückhch

thematisch wurde: Why does Existence not Emerge as a Distinct Concept in Greek Philosophy?

Arch. f. Gesch. d. Philos. 58 (1976) 323-334. - Etwa gleichzeitig mit der erstgenannten
Arbeit erschien die anregende Studie von G. E. L. Owen, Aristotle on the Snares ofOntology,
in: R. Bambrough (Hrsg.), New Essays on Plato and Aristotle (London 1965) 69-95, mit der
sich Kahn noch in einem Anhang auseinandersetzt. Owens Studie steUt im Bück auf den
Sophistes fest, dass Platon «treats 'to be' and 'not to be' alike as incomplete or eUiptical
expressions which always call for some completion: to be is just to be something or other (a.O.
71). - Es ist diese Verwendung von «Sem», die Aristoteles dann in Metaph. V 7 nach xö tca&'
aÜTÖ öv einerseits und tö kutu oup.ß£ßi*KÖc; öv andererseits aufspaltet bzw. spezifiziert. Zu
sagen, dass etwas ist, wird von Aristoteles als Redeweise betrachtet, welche besagt, dass x das,
was es ist, entweder wesentlich (per se) ist (z. B. «Sokrates ist ein Mensch») oder nicht-wesentlich

(per accidens) ist (z. B. «Sokrates ist hell»).



Über den Sinn von Sem bei Platon 35

Prädikat14. In diesem Sinn bietet sich im Bhck aufdie Unterscheidung zwischen
(fl) und (b) folgende Deutung an: Dinge der Klasse (a) sind, sofern sie nur das
sind, was sie sind; Dinge der Klasse (b) sind und sind nicht, sofern sie weder
(nur) das eine noch (nur) das andere sind, sondern immer beides. Nur das eine
zu sein, hindert sie das andere, nur das andere zu sein, hindert sie das eine.

Dieser Befund wirft eine Reihe von Fragen auf, die hier nur angedeutet
werden können, für den Gang der Erörterungen aber von Bedeutung sind:

(I) Wenn Platon sagt, dass raum-zeitüche Dinge sowohl als F als auch als G
angesprochen werden dürfen, so scheint er zu implizieren, dass die Gegenstände

des Wissens (d. h. die Ideen: 479a, e) jeweils nur als F oder als G
angesprochen werden, aber nicht als beides. Meint Platon mithin, dass der Ausdruck
«F» (z. B. koAöv) die Idee als Nominatum von «F» identifiziert? In diesem Fall
würde «F» technisch gesehen als Name fungieren und die Anwendung von «F»
auf die gleichnamige Idee also Benennung leisten und keineswegs das zum
Ausdruck bringen, was wü im Bhck auf unser Verständnis der Funktion der
Copula als Behauptung einer Ding/Eigenschaft-Beziehung bzw. Element-Relation

zu begreifen gewohnt sind. So betrachtet, würde das elhptische «ist», das
de facto ergänzungsbedürftig ist (z. B. durch «schön»), im Falle seiner Anwendung

auf die Idee die Funktion eines identifizierenden «ist», im Falle seiner
Anwendung auf ein raum-zeithches Ding hingegen die Funktion der Copula
haben. Mit anderen Worten: der Ausdruck «... ist schön» wäre äquivok. Je nach
Art sedier Anwendung auf Gegenstände vom Typus (a) und (b) ist ein Fall von
Identifikation oder Prädikation gemeint15.

(II) Gemäss Platons These ist nur Seiendes erkennbar, d.h. nur solche
Dinge, die sind. Da «ist» bzw. «sein» in diesem Zusammenhang nachweislich

14 Dies lässt sich leicht erkennen: In Rep. V 478e5-479b8 vertritt Platon die These: «Jedes der
vielen F-Dinge (z. B. tö noXXä Kaka) ist um nichts mehr F als nicht-F»; in 479b9-10 findet
sich die Folgerung: «Deshalb ist jedes der F-Dinge und ist nicht»; in 479c6-dl finden wir die
These «Die vielen F-Dinge sind daher zwischen Sein und Nicht-Sein». Manche Interpreten
neigen dazu, das «ist nicht» bzw. «nicht seiend» als Zeichen für negierte Existenz zu deuten.
Das hiesse jedoch, Platon so etwas wie den eleatischen Fehlschluss von «P ist nicht S» zu «P ist
nicht (simphciter)» zu unterstellen. Zur weiteren Diskussion sei hier auf die Arbeit von
G. Fine, Knowledge and Belief in Republic V(o\sen Anm. 11) 133-134 sowie auf T. Irwin,
Plato's Moral Theory (oben Anm. 8) 333-334 verwiesen. - Problematisch bleibt zugegebener-
massen der Status dessen, was Platon unter dem ut*5aufj öv verstanden wissen will (z. B. Rep.
V 477a). Es üegt sicher nahe, hier so etwas wie einen Hinweis auf simpliciter Nicht-Existierendes

zu sehen. Aufder anderen Seite ist dieser Schluss aus manchen Gründen nicht zwingend,
wie nicht zuletzt auch die Diskussion im Parmenides zeigt. Plato kann durchaus Gegenstände
ins Auge fassen, die per se über keine wie immer erkennbaren Charakteristika verfügen, ohne
sagen zu müssen, dass sie nicht existieren bzw. dass es sie nicht gibt. Die sogenannte Amme
des Werdens im Timaios ist etwa dieser Art. Sie verfügt über kerne wahrnehmbaren Charakteristika

und ist doch! Das heisst, ihre Existenz wird erschlossen. Doch bedarf diese Frage - so
auch die entsprechenden Probleme im 2. TeU des Parmenides - eingehender Klärung.

15 Cf. R. E. AUen, Participation and Predication in Plato's Middle Dialogues, in: G. Vlastos
(Hrsg.), Plato I (oben Anm. 1) 170.



36 Andreas Graeser

als eUiptischer Ausdruck fungiert und der Sache nach für so etwas wie «ist nur
das, was es ist» stehen dürfte, scheint Platon hier de facto eine These bezügüch
der Art der Sachhaltigkeit der Objekte wükücher Erkenntnis zu formulieren.
Diese These besagt, dass nur solche Objekte als Gegenstände des Wissens
betrachtet werden können, die ausschhesshch das eine oder das andere sind,
aber nicht beides. Diese Bedingung kann freiheh nur von Dingen des Typus der
Idee erfüllt werden. Denn die Ideen sind genau das, was sich in der raum-
zeithchen Welt nur in Form von Eigenschaften findet16. Mithin stellt sich die
Frage, wie die Beziehung zwischen «ist» (2) und «ist» (7) näher zu bestimmen
ist. Formulieren (7) und (2) unterschiedliche Bedingungen etwa in der Weise,
dass (7) die notwendigen Bedingungen für Erkennbarkeit angibt (z. B.
Invarianz), (2) jedoch die hinreichenden Bedingungen (z. B. ungeteüte Sachhaltigkeit)?

Oder handelt es sich im FaUe von (7) und (2) um Bedingungen, die
miteinander verwoben sind?

Vermutlich hätte Platon für die zweite Option plädiert. VieUeicht hat er es

sogar getan. Denn der Gesichtspunkt der ungeteilten Washeit findet sich
sowohl in einem Zusammenhang vom Typus (7) als auch in einem Zusammenhang

vom Typus (2). So lautet eine der Bedingungen, die den Status ewiger
Wesenheiten charakterisieren, dass der Gegenstand «eingestaltig» (uovoei8t)^)
sei (Phd. 78d5, 80b2, 83e2). Das Charakteristikum Eingestaltigkeit erscheint
hier im Phaidon auf einer Ebene mit «Unauflösbarkeit», «Unzusammenge-
setztheit», «Invarianz» usw. und scheint der Vorstellung von Nicht-Komplexität

Ausdruck zu geben, dies offensichtlich in Anlehnung an die Kernthese des
Eleatismus, wonach das eine, homogene Seiende simpüciter unteübar ist. Nun
findet sich der Ausdruck «Eingestaltigkeit» freiheh auch in einem epistemologi-
schen Kontext, und zwar im Rahmen des intellektuellen Aufstiegs der Seele:
«Sie gelangt schliesslich so weit, dass sie das Schöne selbst rein, ungetrübt,
unvermischt sehen kann .:. das götthche Schöne selbst eingestaltig ...» (Symp.
21 lel—4). Der Kontext im Symposium besagt unzweideutig, dass das Schöne

qua Idee rem, d.h. als eines betrachtet werden kann, nicht als mehr oder weniger

trübe Ingredienz ügendwelcher Dinge, die die Idee repräsentieren, sondern
an sich, ohne weiteren Zusatz. Aber eben dies setzt Eingestaltigkeit aufder Seite
des erkannten bzw. erkennbaren Objekts voraus17. Die Seinsweise des Gegen-

16 Die Wendung «die Idee ist das, was ihr Partizipant als Charakter hat», wurde von H. F.
Cherniss geprägt, siehe z.B. SelectedPapers (Leiden 1977) 333.

17 Sicher bedarf auch dieser Zusammenhang weiterer Klärung. Dies betrifft nicht nur die Frage,
ob uovoei8t|c; bei Platon vieUeicht mehrere Bedeutungen hat. Dazu siehe ansatzweise T. A.
Szlezäk, Unsterblichkeit und Trichotomie im X. Buch der Politeia, Phronesis21 (1976) bes. 37-
38. Es betrifft dies auch die Frage, ob die Idee, die im Rahmen der Darlegungen des Phaidon
mit den Attributen eleatischen Seins ausgestattet erscheint, von Plato tatsächlich als eingestal-
tige Wesenheit ausgegeben werden darf. Strikte Eingestaltigkeit im Sinne von Nicht-Komplexität

setzt so etwas wie Nicht-Analysierbarkeit voraus und mithin (vieUeicht) Wesenheiten
von der Art, wie sie G. E. Moore, Principia Ethica (Cambridge 1903) 8-9 «simple qualities»



Über den Sinn von Sein bei Platon 37

Standes determiniert den Grad sedier Erkennbarkeit- eine alte und neue These.
Genau dies scheint in der Pohteia gemeint zu sein, wo es heisst, dass die Gegenstände

vorzüglicher Erkenntnis auch vorzüglich sind: Sie sind nur das, was sie

sind; ihre Sachhaltigkeit beschränkt sich auf die Eigenschaft, für die sie stehen.

IV. Sem als Echtheit

In Übereinstimmung mit dem Befund, dass sprachliche Gebilde von der
Art «x ist» nicht im Sinne von «es gibt ein x» oder «x existiert» gelesen werden
müssen, sondern soviel wie «x ist das eine oder andere» bedeuten können, gibt
es Anlass zu der Vermutung, dass solche Ausdrücke wie «das wirklich (S)(s)ei-
ende» (tö övtün; öv) bei Platon als unvoUständige Charakterisierungen aufgefasst

werden dürfen.
Die Art dieser Charakterisierung geht über den in (2) angedeuteten

Vorstellungsbereich hinaus. Denn sie betrifft den Umstand, dass die Beziehung
zwischen Idee einerseits und Partizipant andererseits als Beziehung zwischen
Urbüd und Abbüd gedacht ist. Diese Betrachtungsweise schafft, wie im folgenden

zu zeigen ist, eigene semantische Bedingungen: Sie setzt der Verwendung
der Ausdrücke «ist (...)» und «ist nicht (...)» Kriterien, die sich von den in (7) und
(2) genannten insofern unterscheiden, als «ist F» im Falle seiner Anwendung
auf die Idee qua Urbüd offenbar eine andere Bedeutung hat als im Falle seiner
Anwendung auf die Partizipanten qua Abbilder.

(I) In der Poüteia heisst es, dass der Handwerker nicht «die Form (tö eI8o<;)

hersteUt, von der wü sagen, dass sie ist, was Bett ist (ö eaxi KXivn,), sondern ein
bestimmtes Bett» (X 597a 1-2) und dass er «nicht das Seiende (tö öv) verfertigt,
sondern etwas von solcher Art, das wie das Seiende ist, es aber nicht ist (olov tö
öv, öv 8e oü)» (a4-5)18. - Die Unterscheidung zwischen der Idee als Urbild auf
der einen Seite und dem Partizipanten qua Abbild auf der anderen Seite findet
hier in der Weise Ausdruck, dass die Idee Bett als das wükliche Bett charakterisiert

wird, das raum-zeithche Exemplar hingegen nur als quasi-Bett, das sich
«im Vergleich zu dem wükhchen Bett als trübes Bett ausnimmt» (597al0-l 1).

In diesem Sinn fungiert der Ausdruck «das Seiende» (tö öv) hier als elliptischer

Ausdruck für das wirkliche Bett, d. h. die gleichnamige Idee, als Ausdruck

nannte. Aber die Ideen scheinen nicht in diese Rubrik zu passen. Sofern die Ideen nämlich
etwas sind, was in Form eines Wesens-Logos beschrieben oder statuiert werden kann, können
sie auch nicht simpüciter un-analysierbar sein. Dies scheint u.a. auch daraus hervorzugehen,
dass voUgültige Ideen-Erkenntnis in der Politeia Seins- und Erkenntnisgründe höherer
Ordnung involviert, nämlich die Erkenntnis der Idee des Guten. Siehe A. Graeser, Jenseits von
Sein. Mutmassungen zu Status und Funktion der Idee des Guten, Freibg. Zeitschr. f. Philos. u.
Theol. 28 (1981) 70-77.

18 Diese Stelle wurde von G. Vlastos diskutiert: A Metaphysical Paradox, in: Piatonic Studies
(oben Anm. 2) 42-57.



38 Andreas Graeser

für «das, was F ist»19. Umgekehrt gut, dass ein behebiges F-Ding, also eine

beliebige Vereinzelung von F, zwar wie das F ist, aber nicht «das» ist, «was F
ist». Diese Redeweise scheint sich weder zu (7) noch zu (2) zu fügen. Denn
gemäss (7) leistet das «ist» in bezug auf raum-zeitüche Gebilde deshalb keine
eigentliche Referenz, weil die in Rede stehenden Gebilde als Prozesse aufgefasst

werden und keinen Bestand verbürgen. Gemäss (2) verweigern raum-
zeitüche Dinge eine Charakterisierung vermittels des «ist» insofern, als jedes
raum-zeitüche Gebüde nie nur ein Charakteristikum hat, sondern immer auch
eines, was dem anderen konträr ist. «Ist» würde eine Überbestimmung leisten
und den raum-zeithchen Gegenstand auf die Ebene ewiger Dinge verweisen.
Somit gilt, dass jedes raum-zeitüche Gebüde nie nur das eine ist, sondern
immer auch das andere, d.h. es ist und ist nicht. Gemäss (3) scheint nun zu gelten,
dass der Ausdruck «F» unverfängüch und ohne Einschränkung eben nur auf
das eigenthche Nominatum von «F» angewendet werden darf, nicht aber auch
auf seine raum-zeitüchen Repräsentanten, die das Nominatum nur unvollständig

bzw. nicht vollgültig darsteUen. Zur Betrachtung der Platonischen Idee als
Urbild passt also die Auffassung, dass wir es im Falle der idealen Gegenstände
nicht nur mit etwas zu tun haben, was als primäre Referenz des jeweiligen
singulären abstrakten Terminus (z. B. Gerechtigkeit) bzw. des entsprechenden
konkreten allgemeinen Terminus (z. B. gerecht) bereits hinreichend charakterisiert

wäre. Es handelt sich vielmehr zugleich auch um das, was wir unter der
Bedeutung (im Sinne von «meaning») des entsprechenden Terminus zu verste-

19 Die Frage nach der exakten Bedeutung der Wendung «ö ecrav F» wird seit längerer Zeit
kontrovers diskutiert. In Anlehnung an eine wichtige Arbeit von A. R. Lacey, Plato's Sophist
and the Forms, Class. Quart. NF 9(1959) 51, vertrat G. Vlastos, Piatonic Studies (oben Anm. 2)
261, die Auffassung, dass diese Wendung in dreifacher Weise interpretiert werden könne:
(a) The X which really is, (b) That thing, with which X is identical, (c) That thing which is (an)
X, which really is X. Bereits 1957 vertrat H. F. Cherniss, The Relation ofthe Timaeus to Plato's
Later Dialogues, Am. Journ. Phü. 78 (1957) 225-266 (aufgenommen in: R. E. AUen [Hrsg.],
Studies in Plato's Metaphysics [London 1965] 339-378, und in: H. F. Cherniss, Selected
Papers [oben Anm. 16] 289-339) die Auffassung, dass ö irj-riv F für Platon soviel bedeute wie
«what is identical with F» (Selected Papers [oben Anm. 16] 333). Meines Erachtens ist H. F.
Cherniss' Deutung die einzig sinnvolle (siehe schon Die Platonischen Ideen als Gegenstände
sprachlicher Referenz, Zeitschr. f. Phüos. Forsch. 29 [1975] 231). Die von G. Vlastos, a.O.
vermisste Begründung lässt sich vieUeicht folgendermassen erstellen: Bereits im Menon wird
die Frage, ob Gerechtigkeit Tugend (simpliciter) ist oder eine Tugend (tu;), anhand der Frage
erläutert, ob Rundheit Figur oder eine Figur ist. Hier, wo die Verwendung des tu; gleichsam
normiert wird (73d9-e6) (siehe meine Arbeit Zur Logik der Argumentationsstruktur in Platons
Dialogen 'Loches' und 'Charmides', Arch. f. Gesch. d. Philos. 57 [1975] 174 Anm. 5),
unterscheidet Platon also der Sache nach zwischen Identitätsaussagen auf der einen und prädikativen

Aussagen auf der anderen Seite. Vermuthch stellt sich ihm das, was wir heute unter
Identitätsaussagen verstehen würden, als Spezialfall der Prädikation dar. Auch Aristoteles
unterscheidet zwischen «heU sein» und «sein, was heü ist» (eivai öitsp X.euköv), siehe Metaph.
1007a33. Cf. die exzeüente Arbeit von H. Weidemann, In Defence of Aristotle's Theory of
Predication, Phronesis 25 (1980) 79. Eine detaillierte Kritik der Auffassungen von G. Vlastos
werde ich in einer Studie über «Prädikation in den späten Dialogen Platons» vorlegen.



Über den Sinn von Sein bei Platon 39

hen haben20. Genauer gesagt scheint es sich im FaUe der Idee um genau jenen
Gegenstand zu handeln, der die Bedeutung des Wortes verkörpert. Anders
handelt es sich im FaUe der raum-zeitüchen Gegenstände dieser Welt, denen
der Ideen-Name als Prädikator zugesprochen wüd, um einen Typus von Dingen,

die geradezu zweitrangig sind. Sie versinnbildüchen die Bedeutung, aber
sind mit ihr nicht identisch. Der Partizipant ist wie die Idee, aber ist nicht, was
die Idee ist.

(II) Im Politikos ist von der «einen richtigen Verfassung» die Rede, die mit
den übrigen «nicht echten und nicht wüküch seienden» (ou yvr|aia<*; oü8' övtöx;
ovoac) konfrontiert wird (293el-2, 2-3). Bei der einen richtigen Verfassung
handelt es sich um die ideale Verfassung, die sich in Raum und Zeit freilich
nicht leicht und wegen der conditio humana vielleicht sogar überhaupt nicht
verwirküchen lässt. Bei den anderen Verfassungen handelt es sich erklärtermas-
sen um mehr oder weniger gute Nachahmungen derselben (e3 äXXä u£Uipr|UE-
va^TaÜTCov)21.

Auch hier stellt sich die Frage nach der Bedeutung des Wortes «sein», das
in partizipialer Form erscheint und zudem noch durch das Adverb «seiend»
modifiziert wüd. Sicher heisst «sein» in diesem Kontext nicht soviel wie existieren.

Denn bei den hier desavouierten Verfassungen handelt es sich immerhin
um jene Verfassungen, die in Raum und Zeit bereits verwirklicht sind. Mithin
kann es sich bei der einen richtigen Verfassung kaum um ein Gebilde handeln,
das über Existenz verfügt, während die anderen, realen Verfassungen etwa gar
nicht erst existierten. In diesem Sinn scheint Platon sagen zu wollen: (a) Es gibt
genau eine Verfassung, und diese Verfassung ist das, was man unter «Verfassung»

normativ zu verstehen hätte; (b) es gibt eine Reihe von Verfassungen,
und keine dieser Verfassungen ist mit der richtigen Verfassung identisch. Nur
die richtige Verfassung trägt ihren Namen zu Recht, während die anderen
Verfassungen diesen Namen genau genommen gar nicht verdienen. So gesehen
scheint es mögfich - wenn auch sicherlich nicht zwingend -, den Ausdruck
«nicht wüküch seiend» (obcY övton*; ouoa<;) als elüptische Verwendung zu deuten:

«ist nicht wüküch (...)», also im Sinne eines negierten kopulativen «ist»
oder historisch angemessener vieUeicht als Fusion von negiertem Identitätszeichen

und negierter Copula22.

20 Zur Auffassung der Idee als 'Hybrid' zwischen Bedeutung und Gegenstand siehe: Die Pla¬

tonischen Ideen als Gegenstände sprachlicher Referenz (oben Anm. 19) 232 und Platons Ideenlehre.

Sprache, Logik und Metaphysik. Eine Einführung (Bern 1975) 26-27.
21 Die genaue Natur der Abbildbeziehungen z. B. im Politikos ist nicht durchsichtig und bedarf

über den Aufsatz von G. E. L. Owen, Plato on the Undepictable, in: E. N. Lee, A. P. D. Moure-
latos, R. Rorty (Hrsg.), Exegesis and Argument (Assen 1973) 349-361 hinaus weiterer
Untersuchung. In der grundsätzlichen Einschätzung des Gedankens im Politikos folge ich G.
Vlastos, Piatonic Studies (oben Anm. 2) 47. Ob Platon - was von G. Vlastos behauptet wird -
wusste, dass «existieren» und «wirklich sein» nicht synonym sind, mag dahingestellt bleiben.

22 Siehe Platons Ideenlehre (oben Anm. 20) 153.



40 Andreas Graeser

(III) In der Poüteia heisst es, dass der an die Schattenwelt der Höhle
Gewohnte bei der Betrachtung der WükUchkeit Schwierigkeiten empfinde und die
Dinge selbst womögüch für weniger real ansieht als ihre Schatten (515d). Hier
findet sich d2-3 (vüv 8e \mXXöv xi eyybxzpov xov övxoc, Kai npö<-; p.äÄ.Ä.ov övra
TETpappxvoi;) der in der Neuzeit erst wieder von M. Heidegger23 gewagte
sogenannte ontologische Komparativ «mehr seiend»24. Nun spricht Platon hier
nicht von Ideen, sondern von Artefakten und ihren Schatten. Die Artefakte sind
wükücher als die Schatten, die sie werfen, auch wahrer (d6-7 dXndEaTEpa)
sowie deutücher (e4 aatpEOTEpa). Per imphcationem dürfte gelten, dass die
raum-zeitüchen Gegenstände ihrerseits «wükücher», «wahrer» und «deutlicher»

sind als ihre Nachbüdungen und die Ideen selbst wiederum «wirklicher»,
«wahrer» und «deutlicher» als ihre raum-zeitlichen Verwirklichungen. Daraus
wird ersichtlich, dass die Graduierung pöAAov övra sicher nicht simphciter das

«esse existentiae» betrifft. Denn es wäre nicht einzusehen, weshalb eine Pferde-
Statue weniger existieren soUte als ein Pferd. Die Art der Stufung, die Platon
hier vor Augen hat, betrifft den Bereich von primären und sekundären Extensionen

(Pferde, Pferde-Statuen, Pferde-Statuen-Schatten); und der springende
Punkt der Darlegung scheint der zu sein, dass das, was es heisst, Pferd zu sein,
am Beispiel des Pferdes besser erfasst werden könne als am Beispiel des Schattens

einer Pferde-Statue25. Denn der Schatten eines hölzernen Pferdes ist weniger

Pferd als das hölzerne Pferd usw. So gesehen betrifft die mit dem Ausdruck
p&^Xov övra angedeutete Stufung eher ein «esse essentiae», und das «ist mehr»
würde sich auf dem Boden dieser Betrachtungsweise problemlos als elliptischer
Ausdruck deuten lassen: «x ist mehr» heisst soviel wie, dass x in höherem
Grade F ist als y.

V. Zusammenfassung und Ausbück

Die vorangegangenen Erörterungen entlassen uns mit dem Befund, dass
Platon «sein» nicht univok verwendet. Denn die Rede von den Ideen bzw.
raum-zeitüchen Dingen als (7) immer Seiendem bzw. niemals Seiendem, (2)
Seiendem bzw. Nicht-Seiendem und (3) wüküch Seiendem bzw. nicht wirklich
Seiendem zeigt, dass die Verwendung von «sein» zum Zwecke der Bezugnahme
auf die Ideen einerseits und die raum-zeitüchen Dinge andererseits in der Tat
von unterschiedlichen Erwägungen bestimmt ist. Dieser Befund gut unabhängig

von der Frage, ob die in II, III und IV gegebenen Charakterisierungen dieser
Erwägungen bereits vollständig sind oder etwa durch weitergehende
Unterscheidungen ergänzt werden müssen. Er gilt auch unabhängig von der Frage,
ob Platon das absolut konstruierte «ist» bzw. den entsprechenden partizipialen
Ausdruck mehrheitlich nicht elüptisch verstand, sondern als emsteUiges Prädi-

23 M. Heidegger, Vom Wesen des Grundes (Bern 1929) 28.
24 Cf. W. Bröcker, Platons ontologischer Komparativ, Hermes 87 (1959) 416.
25 Cf. G. Vlastos, Piatonic Studies (oben Anm. 2) 61.



Über den Sinn von Sem bei Platon 41

kat begriffen wissen woUte26. Gleichwohl wäre es sicher verfehlt, Platon zu
untersteUen, er habe «sein» äquivok verwendet oder schlechtwegs heterogene
VörsteUungsbereiche ineinander verwoben. Denn für Platon sind die im
Zusammenhang von (7), (2) und (3) jeweüs massgebhchen Überlegungen keineswegs

grundsätzüch voneinander verschieden. Sicher bestehen zwischen (7) und
(2) engere Zusammenhänge als zwischen (7) und (3). Dass aber auch (7) und (3)
miteinander verbunden sind, zeigt (2) mit der klaren Impükation, dass ein
raum-zeithches F-Ding anders als die gleichnamige Idee F keineswegs jemals
nur F, sondern stets und zu jedem Zeitpunkt auch noch etwas anderes ist als F:
Zwar verfugen die raum-zeithchen Dinge über eben jene Charakteristika, die
von den Ideen durchaus rem repräsentiert werden. Aber sie sind nur wie Ideen
und nie das, was die Ideen sind. Sofern die raum-zeitlichen Dinge nie das sind,
was die Ideen sind, sind sie aber auch niemals. Denn Sein in dem auch für
Aristoteles massgebhchen Sinn von Bestand und Zeitlosigkeit27 verlangt Identität

im Sinne ungeteüter Sachhaltigkeit.
Sicher gibt es Mittel und Wege, die zwischen (7), (2) und (3) vorhandenen

Beziehungen sinnfällig zu machen. Ob «sein» damit freilich den Status eines
echten Prädikates erlangen kann, ist unklar. Gleichwohl hegt diese Frage offen
zutage. Denn wenn Platon im Sophistes tö öv als eines unter den \ieyiaxa yevti,
aufführt, so scheint «Sem» den Status einer Idee zu gewinnen. Musste diese
Idee «Sem» dann aber nicht auch die Verwendung des Wortes «sein» sowohl
mit Bezug auf die Ideen als auch mit Bezug auf die Dinge dieser Welt entsprechend

normieren? Diese Frage wirft eine Fülle neuer Probleme auf.

VI. Addendum

Es Uegt nahe, den Versuch zu unternehmen, Platons Verwendungsweisen des «ist» und «ist
nicht» exakt zu bestimmen. Dies hätte mit den Mitteln der sogenannten kanonischen Notation zu
geschehen. Ein solcher Versuch ist freüich schweren Bedenken ausgesetzt. Zum einen ist es so, dass
die kanonische Notation mit ihrer Unterscheidung zwischen Individuen und Eigenschaften onto-
logische Distinktionen voraussetzt, die Platon in dieser Form offenbar nicht kannte und vieUeicht
nicht einmal als philosophisch sinnvoUe Option anerkannt hätte28. Zum anderen ist keineswegs
sicher, dass der im Vorangehenden verwendete Ausdruck «raum-zeitliches Ding» tatsächlich in ein
und demselben Sinn aufjene Gegenstände zutrifft, von denen im Timaios als 'niemals seiendem', in

26 Interessante Beobachtungen bietet R. Ketchum, Plato on Real Being, Am. Philos. Quart. 17

(1980)213-220.
27 Cf. A. Graeser, Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein, Freib. Zeitschr. f.

Philos. u. Theol. 25 (1978) 120-141.
28 Wichtige Klärungen bietet das Buch von G. Prauss, Platon und der logische Eleatismus (Berün

1965); ders., Ding und Eigenschaft bei Platon undAristoteles, Kant Studien 59 (1968) 98-117. -
Der ganze Fragenkomplex wurde aUerdings bereits von W. Seilars aufgeworfen, und zwar in
seiner Kritik der Arbeit von G. Vlastos zum Regress-Argument im ersten TeU des platonischen

Parmenides, siehe W. Sellars, Philosophical Perspectives. History ofPhilosophy (Reseda,
Catif. 1959) 23ff. 75ff



42 Andreas Graeser: Über den Sinn von Sein bei Platon

der PoUteia als 'seiendem und nicht seiendem' und als 'nicht wirklich seiendem' gesprochen wird:
Dass es sich z. B. im Faüe des nicht wirkhchen Bettes um den Partizipanten und mithin um einen
raum-zeitüchen Gegenstand handelt, scheint sicher. Aber bereits im Kontext von Poüteia V stellt
sich die Frage, ob es sich nicht im FaUe der seienden und nicht seienden Dinge weniger um die
Gegenstände handelt, die diese oder jene Eigenschaft haben bzw. nicht haben, sondern um die
Charakteristika raum-zeitücher Dinge, z. B. das Schöne dieses oder jenes Dinges. Noch undurchsichtiger

sind jene SteUen, die der VorsteUung des herakliteischen Flusses Ausdruck geben (s. oben
Anm. 7 und 10). An welche Arten von Dingen denkt Platon? Eine Studie über den ontologischen
Status raum-zeitücher Dinge ist ein Desidcratum. Wenn im Nachfolgenden gleichwohl der Versuch
unternommen wird, Platons Verwendungsweisen des «ist» und «ist nicht» genauer zu bestimmen29,
so geschieht dies in der Absicht, die Diskussion der oben genannten Schwierigkeiten zu fördern und
keineswegs in der Annahme, dass sich die Dinge so und nicht anders verhalten:

DING

(1) a ist ein Pferd: Pa [Kopula]

(2) a ist mit a identisch: a a

[Identität]

(3) Es gibt ein x, das ein Pferd ist: (Hx) (Px)
[Existenzquantor]

(4) a existiert: Ea df (Hx) (x a)

(5) a ist, df (F) [(Ht) ('Fa' ist wahr zur Zeit t)
-» (t) ('Fa' ist wahr zur Zeit t)]
a ist niemals df (F) ~ [...]

(6) a istj df (F) (Fa -» ~ Fa)
df(a a)-> ~(a # a)

a ist und ist nicht
df Fa. Fa df (a a). (a * a)

(7) a ist, df a Sinn ('a')
a ist nicht wirklich df a # Sinn ('a')

a ist, df (F) (Fa -> 'a F ist sinnvoll)
a ist nicht wirküch df ~ (a ist,)

IDEE

(l)Das Pferd ist <p: <p (P) [Kopula]

(2) Das Pferd das Pferd: P P [Identität]

(3) Es gibt ein F, das dem a zukommt:
(3F) (Fa) [Existenzquantor]

(4) Dar Pferd existiert:
Z (P) df (Hx) (Px) df (HF) (F P)

(5) Das Pferd ist, (da die Aussagen über das

Pferd ihren Wahrheitswert nie ändern):
P ist, df (cp) [(Ht) ('<p (P)' ist wahr zur
Zeit t) -» (t) ('<p (P)' ist wahr zur Zeit t)]

(6) Das Pferd ist^ (da es nur das ist, was es ist): P

ist2

df(<p)[(<p(P)^~9(P)]
dfP P-.~(P*P)

(7) Das Pferd ist, (da das Pferd das ist, was man
unter Pferd verstehen soü):
Pist, dfP Sinn('P')
das Pferd ist, (da keines der raum-zeitüchen
Pferde mit dem Pferd identisch ist):
P ist, df (x) (Px -» 'x F ist unsinnig)

Das Pferd ist wirkücher als die Pferde
df P ist,, (x) (Px -» x ist nicht wirküch)

Es wäre zudem zu überlegen, ob (und unter welchen Bedingungen) 'P ist,', 'P ist2' und 'P ist,'
auseinander ableitbar sind.

29 Ich danke Herrn Koüegen Guido Küng, der anlässlich einer Diskussion meiner Erörterungen
vor der Philosophischen GeseUschaft Fribourg Vorschläge zu einer solchen Bestimmung
machte, die ich hier im wesentlichen übernehme. Etwaige Unzulänglichkeiten sind mir
anzulasten. - Eine frühere Version dieser Arbeit zirkuüerte unter den Teilnehmern meiner
Veranstaltung über den Platonischen Parmenides im WS 1980/81, denen ich bei dieser Gelegenheit
für die anregenden Gespräche danken möchte.


	Über den Sinn von Stein bei Platon

