Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Uber den Sinn von Stein bei Platon
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber den Sinn von Sein bei Platon

Von Andreas Graeser, Bern

I. Einleitung

Die nachfolgenden Erdrterungen iiber den Sinn von «Sein» bei Platon
beziehen sich auf einen vergleichsweise engumgrenzten Bereich von Fragen.
Sie beschrinken sich im wesentlichen auf eine Sondierung jener Platonischen
Redeweise, welche besagt, dass die raum-zeitlosen Ideen sind, die Gegebenhei-
ten dieser Welt hingegen nicht sind bzw. nicht wirklich sind bzw. sind und nicht
sind. Das Problem, das sich vis-a-vis dieser Redeweise stellt, betrifft also nicht
die Frage, ob und wie Platon das aus der eleatischen Philosophie ererbte Pro-
blem der Gegeniiberstellung von ‘Existenz’ und ‘Nicht-Existenz’ bewiltigte!.
Dass es Dinge von der Art raum-zeitlicher Gegebenheiten gibt, war Platon
unzweifelhaft (cf. Phd. 79a dvo €idn tdv ovrov, Ti. 27d5). Das Problem, das
sich vis-a-vis dieser Redeweise stellt, betrifft auch nicht — zumindest nicht pri-
mir — die wichtige Frage, ob und inwieweit Platon bei der Verwendung des
«ist» bzw. «ist nicht» etwa jene Unterscheidungen antizipiert oder erahnt?, die
in der heutigen Diskussion ontologischer Fragestellungen beriicksichtigt wer-
den. Das Problem, das hier ansatzweise exponiert werden soll, betrifft vielmehr
das Faktum, dass die Platonische These, wonach «ist» bzw. «sein» genau ge-
nommen nur auf die raum-zeitlosen Ideen Anwendung findet?, schon deshalb
unklar ist, weil sie kein einheitliches Korrelat in bezug auf das Sein bzw. Nicht-
Sein der raum-zeitlichen Dinge zu haben scheint: Einmal heisst es, dass nur die
Ideen sind, die raum-zeitlichen Dinge jedoch niemals sind (Ti. 27d6-28al). An
anderer Stelle heisst es, dass die Ideen sind, die raum-zeitlichen Dinge hingegen
sind und nicht sind (Rep. V 477a). Andere Stellen wiederum besagen, dass die
Idee ist, ihr raum-zeitliches Abbild hingegen nicht wirklich ist (cf. Rep. X 597a).

Die unterschiedliche Art der Bezugnahme auf die Dinge dieser Welt (1a &v
Muiv) gibt Anlass zu der Vermutung, dass auch die Art der Bezugnahme auf die
Ideen (ta &v pooer) allem dusseren Anschein zum Trotz keineswegs einheitlich
ist: Der Sinn von «Sein», der in Platons Rede iiber die Ideen thematisch wird,
scheint unterschiedliche Komponenten zu haben; dies 14sst darauf schliessen,

1 Dazu siehe vor allem G. E. L. Owen, Plato on Not-Being, in: G. Vlastos (Hrsg.), Plato I:
Metaphysics and Epistemology. A Collection of Critical Essays (New York 1971) 223-268.

2 Fragen dieser Art, die namentlich von G. Vlastos diskutiert wurden (Platonic Studies [Prince-
ton 1973]) resiimiert und kommentiert nun B. Mates, Identity and Predication in Plato, Phro-
nesis 24 (1979) 211-229.

3 Uber den Sinn von Sein bei Platon handelt informativ G. Martin, Platons Ideenlehre (Berlin
1973) 201-220.




30 Andreas Graeser

dass die Anwendung des «ist» auf die Ideen von unterschiedlichen Erwigungen
bestimmt ist und moglicherweise sehr verschiedenartigen Kriterien geniigt.

Im Nachfolgenden ist zu zeigen, dass die These, wonach «ist» und «sein»
im strikten Sinn nicht auf die Dinge dieser Welt, sondern nur auf die Ideen
Anwendung finden, in der Tat auf unterschiedliche Erwidgungen zuriickweist.
Eine ist (/) ontologischer Natur, eine andere (2) epistemologischer und eine
dritte (3) metaphysischer Art. Diese Erwdgungen sind fiir moderne Begriffe
insoweit voneinander unabhingig, als Platon in (/) jene Bedingungen beriick-
sichtigt, die einem Gegenstand gesetzt sein miissen, der ewig dauert, in (2)
solche Bedingungen thematisch macht, die einen Gegenstand als Gegenstand
vorziiglicher Erkenntnis ausweisen, und in (3) der Uberlegung Rechnung trigt,
dass es sich im Falle der Dinge vom Typus (/) und (2) um Urbilder handelt, im
Falle der raum-zeitlichen Dinge hingegen um mehr oder weniger schattenhafte
Exemplifikationen derselben. Zwischen (/) und (2) bestehen fiir Platon offen-
bar dichtere Beziehungen als zwischen (3) und (2) bzw. (3) und (/). Denn Platon
neigt dazu, Wissen und Erkenntnis als Kennen unwandelbarer Gegenstinde zu
verstehen. Insofern versehen uns alle Erwdagungen beziiglich des Status von
Dingen, die keiner Verinderung unterliegen, zugleich mit der Angabe notwen-
diger Bedingungen im Sinne von (2). Ob sie uns auch bereits mit hinreichenden
Bedingungen versehen, ist allerdings fraglich. Auf der anderen Seite beinhalten
(1) und (2) an und fiir sich keine Implikationen beziiglich (3). Denn aus der
Tatsache, dass ein Gegenstand unbedingten Bestand hat und zudem jene Be-
dingungen vollumfinglich erfiillt, die einem Gegenstand vorziiglicher Erkennt-
nis gesetzt sind, folgt nichts fiir jene Vorstellung von Sein, die die Existenz
dieses Gegenstandes qua Urbild bestimmt, und zwar als vom Abbild kategorial
verschiedene Wesenbheit.

II. Sein als Bestand und Zustﬁndlichkeit

Platon meint, dass «ist» (10 €éoTiv) ewiger Wesenheit zukomme (Ti. 37e6)
und dass diese ewige Wesenheit (4idiog odoia, €5), die nicht in der Zeit ist
(38a1-2), durch die Verwendung solcher — dem Leser Heraklits, Parmenides’,
Empedokles’ und Melissos’ vertrauten — Ausdriicke wie «(es) war» und «(es)
wird sein» nicht korrekt angesprochen werde (37¢6-38al). Ob Platon dieses
«ist» als im modernen Sinn spezifisch atemporales «ist» begriff, mag dahinge-
stellt bleiben?®. Wichtiger scheint die Beobachtung, dass Platons These, wonach
der Modus des Gegebenseins ewiger, nicht als Formen von Zeit (yp6vov €idn,
37e4) anwesender Gegenstinde nur durch ein «ist», nicht jedoch durch ein «(es)

4 Siche die Kontroverse zwischen G. E. L. Owen, Plato and Parmenides on the Timeless Present,
Monist 50 (1966) 317-340 (aufgenommen in: A. P. D. Mourelatos [Hrsg.], The Presocratics

[New York 1974] 271-292) und L. Taran, Perpetual Duration and Atemporal Eternity, Monist
62 (1979) 43-53.




Uber den Sinn von Sein bei Platon 31

war» und «(es) wird sein» charakterisiert werden kénne?, ein natiirliches Korre-
lat zu haben scheint. Dieses Korrelat findet in der Behauptung Ausdruck, dass
die Dinge dieser Welt jeweils (G.€i) werden, aber niemals sind. Bei der Charakte-
risierung dieses Unterschiedes (27d6—28al ti 10 &v del, yéveowv 8& ovk Exov,
Kai Tl TO Yryvopevov pev aei, ov 8¢ ovdénote) geht Platon so weit, dass er Sitze,
die sich auf ewige Wesenheiten beziehen, ihrerseits fiir unwandelbar und fest
erachtet, Sitze, die sich auf die nicht stabilen, wandelhaften Gebilde dieser
Welt beziehen, hingegen fiir wandelhaft und verinderlich. Das heisst: Ahnlich
wie Aristoteles nach ihm (cf. Cat. 4a34-bl) meint Platon, dass Sitze, die sich
auf verdnderliche Dinge beziehen, ihren Wahrheitswert wechseln (Ti. 29b—)S.
Was die Vorstellung von Stabilitdt angeht, so handelt es sich hier, im Timaios,
jedenfalls um Auffassungen, die bereits im Zusammenhang der naturphiloso-
phischen Hypothese des Phaidon entwickelt wurden (78c6—79a). Fiir den gege-
benen Zweck mag es bei dem Hinweis bleiben, dass Platon diese Dichotomie (/)
zwischen ‘Sein’ und ‘Nicht-Sein’ in die Form der Entgegensetzung von eleati-
scher Starre und herakliteischem Wandel giesst: So wie die Ideen ewig sind,
weil sie iiber die Attribute eleatischen Seins verfiigen (d.h. Unteilbarkeit, Un-
zusammengesetztheit usw.), so sind die raum-zeitlichen Dinge wandelhaft, weil
sie zusammengesetzt, teilbar und uneinheitlich sind.

Dies hat freilich zur Folge, dass Platon — sofern er mit Bezug auf die Gege-
benheiten der raum-zeitlichen Welt des Werdens tatsichlich die Position des
«Heraklitismus» vertrat” — eben mit Bezug auf die Dinge dieser Welt das Wort

5 Ti. 37e5 gibt meines Erachtens einer fundamentalen Platonischen Uberzeugung Ausdruck,
nidmlich dass die Ideen nicht in der Zeit sind. — Im Widerspruch dazu stehen manche Aussa-
gen im Parmenides, so etwa die fir den Gedankengang der sogenannten ersten Hypothese
wichtige Annahme, dass «sein» ipso facto Teilhabe an Zeit und Sein in der Zeit bedeute

(141a5—€8). Selbst F. M. Cornford betont unter Hinweis auf Ti. 37¢, dass die Argumentation

im Parmenides hier nicht stichhaltig ist: Plato and Parmenides (London 1980, '1939) 130 und

Anm. 1. - Einen wichtigen Beitrag zur Diskussion der gedanklichen Beziehung zwischen

«sein» und «in der Zeit sein» im Dialog Parmenides bietet D. Bostock, Plato on Change and

Time in the Parmenides, Phronesis 23 (1978) 229-242.

6 Dazusiehe besonders J. Hintikka, Time and Necessity. Studies in Aristotle’s Theory of Modality

(Oxford 1973) 80-86.

7 Diese Frage ist nach wie vor kontrovers und bedarf meines Erachtens einer besonderen

Untersuchung. — T. Irwin, Plato’s Heracliteanism, Philos. Quart. 27 (1977) 1-13 unterscheidet

(a) Selbst-Wandel (x unterlduft einem Selbst-Wandel genau dann, wenn x zu t1 Fist und zu t2

nicht-F ist und zu t2 nicht mehr in dem Zustand ist, in welchem es zu t1 war), (b) Aspekt-

Wandel (x unterliuft einem Aspekt-Wandel genau dann, wenn x in einer Hinsicht F und in

einer anderen Hinsicht nicht-F ist, und im gleichen Zustand ist, wenn es F und nicht-F ist),

siehe auch: Plato’s Moral Theory (Oxford 1977) 148. Es ist sicher richtig, dass Irwins Unter-
scheidung (a), (b) eine Reihe von Stellen bei Platon gut trifft. Andererseits ist vermutlich
einzuwenden, dass (a) zumindest in Platons Augen ungeeignet ist, jene von ihm als «nie
seiend » markierte Befindlichkeit der Wahrnehmungsgegenstinde plausibel zu machen. - Eine
exakte Studie der Heraklitismen in der Philosophie Platons miisste vor allem auch den syste-

matischen Stellenwert dessen in Betracht ziehen, was im 7i. 50a—b gesagt wird, ein Problem,
das seit der berithmten Arbeit von H. F. Cherniss immer wieder diskutiert wurde: D. Zeyl,




32 Andreas Graeser

«ist» genau genommen nicht verwenden darf. Denn «ist» meint Zustdndlichkeit
und Bestand, sei es das Gegebensein identifizierbarer Gegenstinde oder das
Bestehen von Sachverhalten. Doch wenn die Welt des Wandels in der Tat von
solcher Art ist, dass sie keinerlei Form von Bestand verbiirgt, so versieht sie uns
ex hypothesi auch nicht mit genuinen Referenten und demnach auch nicht mit
identifizierbaren Zustindlichkeiten. Platon selbst scheint dies u. a. da anzudeu-
ten, wo er im Theaitetos auf bestimmte Implikationen der Fluss-Lehre auf-
merksam macht: «Vielmehr durch Ortsverinderung, Bewegung und gegensei-
tige Vermischung entsteht das, von dem wir sagen, es ist, wobei wir dies nicht
richtig bezeichnen; denn niemals ist etwas, sondern es wird immer nur» 152d7-
e2). Spiter wird dieser Befund zur radikalen Konsequenz gebracht: Identifika-
tionen raum-zeitlicher Gegebenheiten mittels der Sprache sind zum Scheitern
verurteilt. Denn unsere Sitze, mittels derer wir Beschreibungen leisten wollen,
gleiten an der Welt ab —sie fingieren Sachverhalte, die im Moment ihrer Artiku-
lierung nicht mehr bestehen (182¢9-183b5).

So wenig attraktiv diese Vorstellung auch sein mag, dass Platon selbst eine
derartige Position vertrat, so wenig lisst sich bestreiten, dass die im Theaitetos
vertretene Position die Platonische sein muss®. Denn nur auf dem Umweg iiber
diese Exposition lisst sich der Nachweis fiithren, dass die These von der Identi-
tit von Wissen und Wahrnehmung falsch ist. Der Sache nach scheint sich Pla-
ton insoweit jedenfalls im Rahmen der Auffassungen zu bewegen, die Aristote-
les fiir Kratylos® berichtet: (I) Bei den sich permanent verindernden Dingen
der Wahrnehmung (0ic9nta) kann es sich nicht um Gegenstinde des Wissens
handeln (cf. Metaph. 1 6, 987a33-34), (II) iiber die Dinge der sich verindernden
Welt lassen sich keine wahren Aussagen treffen (IV 5, 1010a9-10); (IIT) man soll
iiberhaupt keine Aussagen treffen (IV 5, 1010a12-13); (IV) entgegen der Auf-
fassung Heraklits, wonach man nicht zweimal in denselben Fluss steigen konne,
gilt: man kann es nicht einmal einmal tun (IV 5, 1014a14-15). In diesem Sinn
wiirde Platon dhnlich wie Kratylos gemeint haben, dass simtliche Aussagen, in
denen vermittels eines «ist» so etwas wie eine Zustindlichkeit behauptet wird,
gegenstandslos sind. Freilich filhrt diese Auffassung zu einer offenkundigen
Absurditit. Denn zumindest der radikale Heraklitismus beinhaltet ja gemiss
These (IV) die Behauptung, dass die Gegenstiinde der Wahrnehmung!® nicht

Plato and Talk of a World in Flux, Harv. St. CL. Phil. 79 (1975) 125-148; R. D. Mohr, The Gold
Analogy in Plato’s Timaeus, Phronesis 23 (1978) 229-242.
8 Cf. G. Nakhnikian, Plato’s Theory of Sensation, Rev. of Metaph. 9 (1955) 129—148. 306-327.
9 Auf die Frage des historischen Kratylos ist hier nicht einzugehen. Die relevanten Zeugnisse
diskutierte G. S. Kirk, The Problem of Cratylus, Am. Journ. Phil. 72 (1951) 225-253.

10 Natiirlich bleibt zu fragen, was mit aic9nté genau gemeint ist bzw. auf welche Art von
Dingen Kratylos diesen Ausdruck, falls er ihn gebrauchte, bezogen wissen wollte. aicIntov
kann «Wahrgenommenes» oder « Wahrnehmbares» bedeuten; und in beiden Fillen erstreckt
sich die Spannweite moglicher Gegenstinde der Wahrnehmung von den physikalischen Ob-
jekten des sogenannten naiven Realismus bis zu den Sinnesdaten des Phinomenalismus.




Uber den Sinn von Sein bei Platon 33

nur nicht re-identifizierbar, sondern nicht einmal identifizierbar seien. Wenn
jedoch kein Gegenstand je identifizierbar ist, so verbietet sich auch die Rede
von «den sich permanent verindernden Dingen». Denn eine solche Charakteri-
sierung kann nur auf dem Wege einer wie immer gearteten Re-Identifikation
gegeben werden: Dass man weiss, dass es einen Gegenstand x gibt, der gleich-
zeitig und/oder sukzessive iiber diese und jene Eigenschaften verfligt. Sicher
haben Kratylos und Platon bestimmte Wissenssitze beziiglich des ontologi-
schen Status der Aussenwelt vorausgesetzt — etwas, zu dem sie streng genom-
men gar nicht berechtigt waren.

Wie immer die Position Platons nun einzuschitzen ist — das Wort «ist» soll
an der wahrnehmbaren Welt nicht verfangen. Es findet hier keine Referenz und
konnotiert also auch nicht. Wenn Platon die Ausdriicke «ist» und «seiend»
gleichwohl auf die Gegebenheiten der raum-zeitlichen Welt anwendet, so tut er
dies offenbar in der Weise des “als ob’.

III. Sein als ungeteilte Washeit

Objekte wirklicher Erkenntnis miissen bestimmten Bedingungen geniigen.
So postuliert Platon im Staat, dass vorziiglich Seiendes auch vorziiglich erkenn-
bar sei und umgekehrt in keiner Weise Seiendes entsprechend in keiner Weise
erkennbar sein kénne; und er hilt dafiir, dass «etwas, was sich so verhilt, dass es
sowohl ist als auch nicht ist» zwischen vorziiglich Seiendem und in keiner Weise
Seiendem angesiedelt (Rep. V 477a) und mithin Gegenstand des Meinens
(86E) sei (477b)11.

Aus dem Zusammenhang der Argumentation wird ersichtlich, dass die
hier formulierte Unterscheidung (2) zwischen ‘Sein’ und ‘Nicht-Sein’ nicht sim-
pliciter in solche Begriffe wie ‘Existenz’ und ‘Nicht-Existenz’ gefasst werden
kann'2. Sie ist dieser Dichotomie gegeniiber dhnlich neutral wie die bereits
erwihnte Unterscheidung (1) zwischen «ist» im Sinne von «ist immer» und «ist
nicht» im Sinne von «ist niemals». Wahrend die oben erwihnte Unterschei-
dung (/) mit solchen Kriterien wie Selbst-Identitit, Unteilbarkeit, Unzusam-
mengesetztheit usw. Bedingungen erfuillt, die der Existenzweise ewiger Dinge

Zwar verwendet Aristoteles den Ausdruck bisweilen so, dass der heutige Leser an so etwas wie
Sinnes-Daten denkt (cf. De An. 11 6; dazu A. Graeser, Aristotle’s Framework of Sensibilia, in:
G.E.R.Lloyd, G.E. L. Owen [Hrsg.), Aristotle on Mind and the Senses [Cambridge 1978] 69—
97), doch scheint der vornehmlich nicht-technische Gebrauch bei Aristoteles iibberwiegend in
Richtung «physikalische Objekte» zu deuten. Auch diese Frage ist klirungsbediirftig.

11 Besonders wichtige Diskussionen dieses im Detail schwierigen Kontexts finden sich bei N. R.
Murphy, The Interpretation of Plato’s Republic (Oxford 1951) 97-127 und G. Fine, Knowledge
and Belief in Republic V, Arch. f. Gesch. d. Philos. 60 (1978) 121-139.

12 Siehe dagegen J. Brentlinger, Particulars in Plato’s Dialogues, Arch. f. Gesch. d. Philos. 54
(1972) 149,

3 Museum Helveticum




34 Andreas Graeser

gesetzt sind, und per negationem auch die Charakteristika raum-zeitlicher
Dinge erwihnt, die es zwar gibt, die jedoch nicht sind, betrifft die hier gegebene
Unterscheidung (2) zwischen Sein und Nicht-Sein Gegenstinde, sofern es sich
um Objekte des Wissens, Nicht-Wissens und Meinens handelt. Die eigentliche
Tragweite dieser Unterscheidung zwischen () Objekten des Wissens als Repri-
sentanten von Sein und (b) Objekten des Meinens als Repréisentanten von Sein
und Nicht-Sein wird nicht unmittelbar ersichtlich. So, wie die Argumentation
angelegt ist, scheint Platon auf die These hinzusteuern, dass Objekte der erste-
ren Art (@) nur das sind, was sie sind, z. B. schon, Objekte der letzteren Art (b)
hingegen stets irgendwie auch von ihrem Gegenteil durchsetzt sind, z. B. schon
und hisslich: «Gibt es denn unter dem vielen Schonen (d. h. Dinge, die wir als
schon ansprechen und als schone Dinge klassifizieren) eines, das sich nicht auch
als hisslich herausstellt, und unter dem Gerechten eines, das sich nicht als
ungerecht, und unter dem Frommen eines, das sich nicht als unfromm heraus-
stellen wird? — Nein, sie miissen sich notwendig als in gewissem Sinn schon, in
gewissem Sinn aber auch als hisslich zeigen» (479a5-b2; cf. Symp. 211a).
Entsprechend gilt, dass jedes raum-zeitliche Ding, das wir als F ansprechen,
ebensoviel von G, dem contrarium von F, an sich hat, so dass wir es mit demsel-
ben Recht als G ansprechen diirfen (479b7).

Entscheidend ist hier der Gesichtspunkt, dass Platons Verwendung des
«ist» bzw. «ist nicht» und entsprechend der Partizipien «seiend» und «nicht
seiend» in diesem Kontext als Fall einer unvollstindigen Verwendung gedeutet
werden muss!3. Dem grammatischen Anschein zum Trotz hat das Woft «ist»
hier, wo es absolut gebraucht wird und logisch gesehen als einstelliges Pradikat
in Erscheinung tritt, elliptischen Charakter. Es fungiert als unvollstandiges

13 Dass ein absolut konstruiertes «ist» im Griechischen anders als in unserer Sprache keineswegs
auf die Bedeutung von «existieren» festgelegt werden muss, ist im Prinzip lingst bekannt,
wurde aber in jiingster Zeit namentlich durch C. H. Kahn fiir die philosophische Diskussion
fruchtbar gemacht. Siehe u.a. The Verb ‘to be’ and the Concept of Being, Found. of Lang. 2
(1966) 245-265; The Verb ‘be’ in Ancient Greek (Dordrecht 1973); On the Theory of the Verb ‘to
be’, in: M. Munitz (Hrsg.), Logic and Ontology (New York 1973) 1-20; Linguistic Relativism
and the Greek Project of Ontology, Neue Hefte f. Philos. 15/16 (1979) 20-33. In diesem
Zusammenhang ist auch Kahns These zu erwihnen, dass der Begriff Existenz nie ausdriick-
lich thematisch wurde: Why does Existence not Emerge as a Distinct Concept in Greek Philoso-
phy? Arch. f. Gesch. d. Philos. 58 (1976) 323-334. — Etwa gleichzeitig mit der erstgenannten
Arbeit erschien die anregende Studie von G. E. L. Owen, Aristotle on the Snares of Ontology,
in: R. Bambrough (Hrsg.), New Essays on Plato and Aristotle (London 1965) 69-95, mit der
sich Kahn noch in einem Anhang auseinandersetzt. Owens Studie stellt im Blick auf den
Sophistes fest, dass Platon «treats ‘to be’ and ‘not to be’ alike as incomplete or elliptical
expressions which always call for some completion: to be is just to be something or other (a.O.
71). — Es ist diese Verwendung von «Sein», die Aristoteles dann in Metaph. V 7 nach 16 xa9’
avto dv einerseits und 16 xatd cupuPePnkoc Sv andererseits aufspaltet bzw. spezifiziert. Zu
sagen, dass etwas ist, wird von Aristoteles als Redeweise betrachtet, welche besagt, dass x das,
was es ist, entweder wesentlich (per se) ist (z. B. «Sokrates ist ein Mensch») oder nicht-wesent-
lich (per accidens) ist (z. B. «Sokrates ist hell»).




Uber den Sinn von Sein bei Platon 35

Priadikat!4. In diesem Sinn bietet sich im Blick auf die Unterscheidung zwischen
(a) und (b) folgende Deutung an: Dinge der Klasse (a) sind, sofern sie nur das
sind, was sie sind; Dinge der Klasse (b) sind und sind nicht, sofern sie weder
(nur) das eine noch (nur) das andere sind, sondern immer beides. Nur das eine
zu sein, hindert sie das andere, nur das andere zu sein, hindert sie das eine.

Dieser Befund wirft eine Reihe von Fragen auf, die hier nur angedeutet
werden konnen, fiir den Gang der Erorterungen aber von Bedeutung sind:

(I) Wenn Platon sagt, dass raum-zeitliche Dinge sowohl als Fals auch als G
angesprochen werden diirfen, so scheint er zu implizieren, dass die Gegen-
stinde des Wissens (d. h. die Ideen: 479a, ¢) jeweils nur als F oder als G ange-
sprochen werden, aber nicht als beides. Meint Platon mithin, dass der Ausdruck
«F» (z.B. xaAov) die Idee als Nominatum von «F» identifiziert? In diesem Fall
wiirde «F» technisch gesehen als Name fungieren und die Anwendung von «F»
auf die gleichnamige Idee also Benennung leisten und keineswegs das zum
Ausdruck bringen, was wir im Blick auf unser Verstindnis der Funktion der
Copula als Behauptung einer Ding/Eigenschaft-Beziechung bzw. Element-Re-
lation zu begreifen gewohnt sind. So betrachtet, wiirde das elliptische «ist», das
de facto erganzungsbediirftig ist (z. B. durch «schén»), im Falle seiner Anwen-
dung auf die Idee die Funktion eines identifizierenden «ist», im Falle seiner
Anwendung auf ein raum-zeitliches Ding hingegen die Funktion der Copula
haben. Mit anderen Worten: der Ausdruck «... ist schon» wire dquivok. Je nach
Art seiner Anwendung auf Gegenstdnde vom Typus (a) und (b) ist ein Fall von
Identifikation oder Pridikation gemeint!s.

(IT) Gemiss Platons These ist nur Seiendes erkennbar, d.h. nur solche
Dinge, die sind. Da «ist» bzw. «sein» in diesem Zusammenhang nachweislich

14 Dies lidsst sich leicht erkennen: In Rep. V 478e5-479b8 vertritt Platon die These: «Jedes der
vielen F-Dinge (z.B. 1@ moAAd xaAd) ist um nichts mehr F als nicht-F»; in 479b9-10 findet
sich die Folgerung: «Deshalb ist jedes der F-Dinge und ist nicht»; in 479c6—d1 finden wir die
These «Die vielen F-Dinge sind daher zwischen Sein und Nicht-Sein». Manche Interpreten
neigen dazu, das «ist nicht» bzw. «nicht seiend» als Zeichen fur negierte Existenz zu deuten.
Das hiesse jedoch, Platon so etwas wie den eleatischen Fehlschluss von «P ist nicht S» zu «P ist
nicht (simpliciter)» zu unterstellen. Zur weiteren Diskussion sei hier auf die Arbeit von
G. Fine, Knowledge and Belief in Republic V (oben Anm. 11) 133-134 sowie auf T. Irwin,
Plato’s Moral Theory (oben Anm. 8) 333-334 verwiesen. — Problematisch bleibt zugegebener-
massen der Status dessen, was Platon unter dem pundapfj 6v verstanden wissen will (z.B. Rep.
V 477a). Es liegt sicher nahe, hier so etwas wie einen Hinweis auf simpliciter Nicht-Existieren-
des zu sehen. Auf der anderen Seite ist dieser Schluss aus manchen Griinden nicht zwingend,
wie nicht zuletzt auch die Diskussion im Parmenides zeigt. Plato kann durchaus Gegenstinde
ins Auge fassen, die per se iiber keine wie immer erkennbaren Charakteristika verfiigen, ohne
sagen zu miissen, dass sie nicht existieren bzw. dass es sie nicht gibt. Die sogenannte Amme
des Werdens im Timaios ist etwa dieser Art. Sie verfiigt iber keine wahrnehmbaren Charakte-
ristika und ist doch! Das heisst, ihre Existenz wird erschlossen. Doch bedarf diese Frage — so
auch die entsprechenden Probleme im 2. Teil des Parmenides — eingehender Klidrung.

15 Cf. R. E. Allen, Participation and Predication in Plato’s Middle Dialogues, in: G. Vlastos
(Hrsg.), Plato I (oben Anm. 1) 170.




36 Andreas Graeser

als elliptischer Ausdruck fungiert und der Sache nach fiir so etwas wie «ist nur
das, was es ist» stehen diirfte, scheint Platon hier de facto eine These beziiglich
der Art der Sachhaltigkeit der Objekte wirklicher Erkenntnis zu formulieren.
Diese These besagt, dass nur solche Objekte als Gegenstinde des Wissens
betrachtet werden konnen, die ausschliesslich das eine oder das andere sind,
aber nicht beides. Diese Bedingung kann freilich nur von Dingen des Typus der
Idee erfiillt werden. Denn die Ideen sind genau das, was sich in der raum-
zeitlichen Welt nur in Form von Eigenschaften findet!s. Mithin stellt sich die
Frage, wie die Beziechung zwischen «ist» (2) und «ist» (/) ndher zu bestimmen
ist. Formulieren (/) und (2) unterschiedliche Bedingungen etwa in der Weise,
dass (/) die notwendigen Bedingungen fiir Erkennbarkeit angibt (z.B. Inva-
rianz), (2) jedoch die hinreichenden Bedingungen (z. B. ungeteilte Sachhaltig-
keit)? Oder handelt es sich im Falle von (/) und (2) um Bedingungen, die mit-
einander verwoben sind?

Vermutlich hitte Platon fiir die zweite Option pléddiert. Vielleicht hat er es
sogar getan. Denn der Gesichtspunkt der ungeteilten Washeit findet sich so-
wohl in einem Zusammenhang vom Typus (/) als auch in einem Zusammen-
hang vom Typus (2). So lautet eine der Bedingungen, die den Status ewiger
Wesenheiten charakterisieren, dass der Gegenstand «eingestaltig» (povogid1c)
sei (Phd. 78d5, 80b2, 83e2). Das Charakteristikum Eingestaltigkeit erscheint
hier im Phaidon auf einer Ebene mit «Unauflosbarkeit», «Unzusammenge-
setztheit», «Invarianz» usw. und scheint der Vorstellung von Nicht-Komplexi-
tdt Ausdruck zu geben, dies offensichtlich in Anlehnung an die Kernthese des
Eleatismus, wonach das eine, homogene Seiende simpliciter unteilbar ist. Nun
findet sich der Ausdruck «Eingestaltigkeit» freilich auch in einem epistemologi-
schen Kontext, und zwar im Rahmen des intellektuellen Aufstiegs der Seele:
«Sie gelangt schliesslich so weit, dass sie das Schéne selbst rein, ungetriibt,
unvermischt sehen kann ... das gottliche Schone selbst eingestaltig ...» (Symp.
211e1-4). Der Kontext im Symposium besagt unzweideutig, dass das Schone
qua Idee rein, d.h. als eines betrachtet werden kann, nicht als mehr oder weni-
ger tritbe Ingredienz irgendwelcher Dinge, die die Idee reprisentieren, sondern
ansich, ohne weiteren Zusatz. Aber eben dies setzt Eingestaltigkeit auf der Seite
des erkannten bzw. erkennbaren Objekts voraus!’. Die Seinsweise des Gegen-

16 Die Wendung «die Idee ist das, was ihr Partizipant als Charakter hat», wurde von H. F.
Cherniss geprigt, siche z.B. Selected Papers (Leiden 1977) 333,

17 Sicher bedarf auch dieser Zusammenhang weiterer Kliarung, Dies betrifft nicht nur r die Frage,
ob povoedng bei Platon vielleicht mehrere Bedeutungen hat. Dazu siche ansatzweise T. A.
Szlezak, Unsterblichkeit und Trichotomie im X. Buch der Politeia, Phronesis 21 (1976) bes. 37—
38. Es betrifft dies auch die Frage, ob die Idee, die im Rahmen der Darlegungen des Phaidon
mit den Attributen eleatischen Seins ausgestattet erscheint, von Plato tatsichlich als eingestal-
tige Wesenheit ausgegeben werden darf. Strikte Eingestaltigkeit im Sinne von Nicht-Komple-
Xitit setzt so etwas wie Nicht-Analysierbarkeit voraus und mithin (vielleicht) Wesenheiten
von der Art, wie sie G. E. Moore, Principia Ethica (Cambridge 1903) 8-9 «simple qualities»




Uber den Sinn von Sein bei Platon 37

standes determiniert den Grad seiner Erkennbarkeit — eine alte und neue These.
Genau dies scheint in der Politeia gemeint zu sein, wo es heisst, dass die Gegen-
stinde vorziiglicher Erkenntnis auch vorziiglich sind: Sie sind nur das, was sie
sind; ihre Sachhaltigkeit beschrinkt sich auf die Eigenschaft, fiir die sie stehen.

IV. Sein als Echtheit

In Ubereinstimmung mit dem Befund, dass sprachliche Gebilde von der
Art «x ist» nicht im Sinne von «es gibt ein x» oder «x existiert» gelesen werden
miissen, sondern soviel wie «x ist das eine oder andere» bedeuten kénnen, gibt
es Anlass zu der Vermutung, dass solche Ausdriicke wie «das wirklich (S)(s)ei-
ende» (10 dviwe Ov) bei Platon als unvollstindige Charakterisierungen aufge-
fasst werden diirfen.

Die Art dieser Charakterisierung geht iiber den in (2) angedeuteten Vor-
stellungsbereich hinaus. Denn sie betrifft den Umstand, dass die Beziehung
zwischen Idee einerseits und Partizipant andererseits als Beziehung zwischen
Urbild und Abbild gedacht ist. Diese Betrachtungsweise schafft, wie im folgen-
den zu zeigen ist, eigene semantische Bedingungen: Sie setzt der Verwendung
der Ausdriicke «ist (...)» und «ist nicht (...)» Kriterien, die sich von den in (/) und
(2) genannten insofern unterscheiden, als «ist F» im Falle seiner Anwendung
auf die Idee qua Urbild offenbar eine andere Bedeutung hat als im Falle seiner
Anwendung auf die Partizipanten qua Abbilder.

(I) In der Politeia heisst es, dass der Handwerker nicht «die Form (16 €i80¢)
herstellt, von der wir sagen, dass sie ist, was Bett ist (0 €511 xAivn), sondern ein
bestimmtes Bett» (X 597a1-2) und dass er «nicht das Seiende (10 6v) verfertigt,
sondern etwas von solcher Art, das wie das Seiende ist, es aber nicht ist (olov 10
Ov, dv 8¢ ov)» (a4-5)18. — Die Unterscheidung zwischen der Idee als Urbild auf
der einen Seite und dem Partizipanten qua Abbild auf der anderen Seite findet
hier in der Weise Ausdruck, dass die Idee Bett als das wirkliche Bett charakteri-
siert wird, das raum-zeitliche Exemplar hingegen nur als quasi-Bett, das sich
«im Vergleich zu dem wirklichen Bett als tritbes Bett ausnimmt» (597a10-11).

In diesem Sinn fungiert der Ausdruck «das Seiende» (16 6v) hier als ellipti-
scher Ausdruck fiir das wirkliche Bett, d.h. die gleichnamige Idee, als Ausdruck

nannte. Aber die Ideen scheinen nicht in diese Rubrik zu passen. Sofern die Ideen ndmlich
etwas sind, was in Form eines Wesens-Logos beschrieben oder statuiert werden kann, koénnen
sie auch nicht simpliciter un-analysierbar sein. Dies scheint u.a. auch daraus hervorzugehen,
dass vollgiiltige Ideen-Erkenntnis in der Politeia Seins- und Erkenntnisgriinde hoherer Ord-
nung involviert, nimlich die Erkenntnis der Idee des Guten. Siehe A. Graeser, Jenseits von
Sein. Mutmassungen zu Status und Funktion der Idee des Guten, Freibg. Zeitschr. f. Philos. u.
Theol. 28 (1981) 70-77.

18 Diese Stelle wurde von G. Vlastos diskutiert: A Metaphysical Paradox, in: Platonic Studies
(oben Anm. 2) 42-57.




38 Andreas Graeser

fir «das, was F ist»!9. Umgekehrt gilt, dass ein beliebiges F-Ding, also eine
beliebige Vereinzelung von F, zwar wie das F ist, aber nicht «das» ist, «was F
ist». Diese Redeweise scheint sich weder zu (/) noch zu (2) zu fiigen. Denn
gemiss (/) leistet das «ist» in bezug auf raum-zeitliche Gebilde deshalb keine
eigentliche Referenz, weil die in Rede stehenden Gebilde als Prozesse aufge-
fasst werden und keinen Bestand verbiirgen. Gemiss (2) verweigern raum-
zeitliche Dinge eine Charakterisierung vermittels des «ist» insofern, als jedes
raum-zeitliche Gebilde nie nur ein Charakteristikum hat, sondern immer auch
eines, was dem anderen kontrir ist. «Ist» wiirde eine Uberbestimmung leisten
und den raum-zeitlichen Gegenstand auf die Ebene ewiger Dinge verweisen.
Somit gilt, dass jedes raum-zeitliche Gebilde nie nur das eine ist, sondern im-
mer auch das andere, d.h. es ist und ist nicht. Gemiss (3) scheint nun zu gelten,
dass der Ausdruck «F» unverfinglich und ohne Einschrinkung eben nur auf
das eigentliche Nominatum von «F» angewendet werden darf, nicht aber auch
auf seine raum-zeitlichen Reprisentanten, die das Nominatum nur unvollstéin-
dig bzw. nicht vollgiiltig darstellen. Zur Betrachtung der Platonischen Idee als
Urbild passt also die Auffassung, dass wir es im Falle der idealen Gegenstinde
nicht nur mit etwas zu tun haben, was als primire Referenz des jeweiligen
singuldren abstrakten Terminus (z. B. Gerechtigkeit) bzw. des entsprechenden
konkreten allgemeinen Terminus (z. B. gerecht) bereits hinreichend charakteri-
siert wire. Es handelt sich vielmehr zugleich auch um das, was wir unter der
Bedeutung (im Sinne von «meaning») des entsprechenden Terminus zu verste-
19 Die Frage nach der exakten Bedeutung der Wendung «d Estiv F» wird seit lingerer Zeit
kontrovers diskutiert. In Anlehnung an eine wichtige Arbeit von A. R. Lacey, Plato’s Sophist

and the Forms, Class. Quart. NF 9(1959) 51, vertrat G. Vlastos, Platonic Studies (oben Anm. 2)

261, die Auffassung, dass diese Wendung in dreifacher Weise interpretiert werden konne:

(a) The X which really is, (b) That thing, with which X is identical, (c) That thing which is (an)

X, which really is X. Bereits 1957 vertrat H. F. Cherniss, The Relation of the Timaeus to Plato’s
Later Dialogues, Am. Journ. Phil. 78 (1957) 225-266 (aufgenommen in: R. E. Allen [Hrsg.],
Studies in Plato’s Metaphysics [London 1965] 339-378, und in: H. F. Cherniss, Selected
Papers [oben Anm. 16] 289-339) die Auffassung, dass & Eotv F fiir Platon soviel bedeute wie
«what is identical with F» (Selected Papers [oben Anm. 16} 333). Meines Erachtens ist H. F.
Chemiss’ Deutung die einzig sinnvolle (siehe schon Die Platonischen Ideen als Gegenstdnde
sprachlicher Referenz, Zeitschr. f. Philos. Forsch. 29 [1975) 231). Die von G. Vlastos, a.O.
vermisste Begriindung lisst sich vielleicht folgendermassen erstellen: Bereits im Menon wird

die Frage, ob Gerechtigkeit Tugend (simpliciter) ist oder eine Tugend (i), anhand der Frage
erldutert, ob Rundheit Figur oder eine Figur ist. Hier, wo die Verwendung des ti¢ gleichsam
normiert wird (73d9-e6) (siche meine Arbeit Zur Logik der Argumentationsstruktur in Platons
Dialogen ‘Laches’ und ‘Charmides’, Arch. f. Gesch. d. Philos. 57 [1975) 174 Anm. 5), unter-
scheidet Platon also der Sache nach zwischen Identitiitsaussagen auf der einen und pridikati-

ven Aussagen auf der anderen Seite. Vermutlich stellt sich ihm das, was wir heute unter
Identititsaussagen verstehen wiirden, als Spezialfall der Pridikation dar. Auch Aristoteles
unterscheidet zwischen «hell sein» und «sein, was hell ist» (elvat dnep Aevkov), sieche Metaph.
1007a33. Cf. die exzellente Arbeit von H. Weidemann, In Defence of Aristotle’s Theory of

Predication, Phronesis 25 (1980) 79. Eine detaillierte Kritik der Auffassungen von G. Vlastos
werde ich in einer Studie iiber «Pradikation in den spiten Dialogen Platons» vorlegen.




Ober den Sinn von Sein bei Platon 39

hen haben2?. Genauer gesagt scheint es sich im Falle der Idee um genau jenen
Gegenstand zu handeln, der die Bedeutung des Wortes verkorpert. Anders
handelt es sich im Falle der raum-zeitlichen Gegenstinde dieser Welt, denen
der Ideen-Name als Pridikator zugesprochen wird, um einen Typus von Din-
gen, die geradezu zweitrangig sind. Sie versinnbildlichen die Bedeutung, aber
sind mit ihr nicht identisch. Der Partizipant ist wie die Idee, aber ist nicht, was
die Idee ist.

(II) Im Politikos ist von der «einen richtigen Verfassung» die Rede, die mit
den iibrigen «nicht echten und nicht wirklich seienden» (o0 yvnoiag 008’ Hvimg
ovoag) konfrontiert wird (293el-2, 2-3). Bei der einen richtigen Verfassung
handelt es sich um die ideale Verfassung, die sich in Raum und Zeit freilich
nicht leicht und wegen der conditio humana vielleicht sogar iiberhaupt nicht
verwirklichen lisst. Bei den anderen Verfassungen handelt es sich erkldrtermas-
sen um mehr oder weniger gute Nachahmungen derselben (e3 éAAa pepipnpé-
Vg TaVTOV)?!.

Auch hier stellt sich die Frage nach der Bedeutung des Wortes «sein», das
in partizipialer Form erscheint und zudem noch durch das Adverb «seiend»
modifiziert wird. Sicher heisst «sein» in diesem Kontext nicht soviel wie existie-
ren. Denn bei den hier desavouierten Verfassungen handelt es sich immerhin
um jene Verfassungen, die in Raum und Zeit bereits verwirklicht sind. Mithin
kann es sich bei der einen richtigen Verfassung kaum um ein Gebilde handeln,
das iiber Existenz verfiigt, wihrend die anderen, realen Verfassungen etwa gar
nicht erst existierten. In diesem Sinn scheint Platon sagen zu wollen: (a) Es gibt
genau eine Verfassung, und diese Verfassung ist das, was man unter «Verfas-
sung» normativ zu verstehen hitte; (b) es gibt eine Reihe von Verfassungen,
und keine dieser Verfassungen ist mit der richtigen Verfassung identisch. Nur
die richtige Verfassung trigt ihren Namen zu Recht, wihrend die anderen
Verfassungen diesen Namen genau genommen gar nicht verdienen. So gesehen
scheint es moglich — wenn auch sicherlich nicht zwingend —, den Ausdruck
«nicht wirklich seiend» (008’ Ovtwg oboag) als elliptische Verwendung zu deu-
ten: «ist nicht wirklich (...)», also im Sinne eines negierten kopulativen «ist»
oder historisch angemessener vielleicht als Fusion von negiertem Identitétszei-
chen und negierter Copula22.

20 Zur Auffassung der Idee als ‘Hybrid’ zwischen Bedeutung und Gegenstand siehe: Die Pla-
tonischen Ideen als Gegenstinde sprachlicher Referenz (oben Anm. 19) 232 und Platons Ideen-
lehre. Sprache, Logik und Metaphysik. Eine Einfiihrung (Bern 1975) 26-27.

21 Die genaue Natur der Abbildbeziehungen z. B. im Politikos ist nicht durchsichtig und bedarf
iiber den Aufsatz von G. E. L. Owen, Plato on the Undepictable, in: E. N. Lee, A. P. D. Moure-
latos, R. Rorty (Hrsg.), Exegesis and Argument (Assen 1973) 349-361 hinaus weiterer Unter-
suchung. In der grundsitzlichen Einschitzung des Gedankens im Politikos folge ich G. Vla-
stos, Platonic Studies (oben Anm. 2) 47. Ob Platon — was von G. Vlastos behauptet wird -
wusste, dass «existieren» und «wirklich sein» nicht synonym sind, mag dahingestellt bleiben.

22 Siehe Platons Ideenlehre (oben Anm. 20) 153.




40 Andreas Graeser

(IIT) In der Politeia heisst es, dass der an die Schattenwelt der Hohle Ge-
wohnte bei der Betrachtung der Wirklichkeit Schwierigkeiten empfinde und die
Dinge selbst womdglich fiir weniger real ansieht als ihre Schatten (515d). Hier
findet sich d2-3 (vbv 8¢ paAAov T Eyyvtepov Tob Ovtog Kai mpog pdAlov dvia
tetpappévog) der in der Neuzeit erst wieder von M. Heidegger?? gewagte soge-
nannte ontologische Komparativ «mehr seiend»?4. Nun spricht Platon hier
nicht von Ideen, sondern von Artefakten und ihren Schatten. Die Artefakte sind
wirklicher als die Schatten, die sie werfen, auch wahrer (d6-7 aAnS¢otepa)
sowie deutlicher (e4 cagpéotepa). Per implicationem diirfte gelten, dass die
raum-zeitlichen Gegenstinde ihrerseits «wirklicher», «wahrer» und «deuth-
cher» sind als ihre Nachbildungen und die Ideen selbst wiederum «wirklicher»,
«wahrer» und «deutlicher» als ihre raum-zeitlichen Verwirklichungen. Daraus
wird ersichtlich, dass die Graduierung paAAov 6vta sicher nicht simpliciter das
«esse existentiae» betrifft. Denn es wire nicht einzusehen, weshalb eine Pferde-
Statue weniger existieren sollte als ein Pferd. Die Art der Stufung, die Platon
hier vor Augen hat, betrifft den Bereich von primiren und sekundiren Exten-
sionen (Pferde, Pferde-Statuen, Pferde-Statuen-Schatten); und der springende
Punkt der Darlegung scheint der zu sein, dass das, was es heisst, Pferd zu sein,
am Beispiel des Pferdes besser erfasst werden konne als am Beispiel des Schat-
tens einer Pferde-Statue?’. Denn der Schatten eines holzernen Pferdes ist weni-
ger Pferd als das holzerne Pferd usw. So gesehen betrifft die mit dem Ausdruck
paAlov Ovto angedeutete Stufung eher ein «esse essentiae», und das «ist mehr»
wiirde sich auf dem Boden dieser Betrachtungsweise problemlos als elliptischer
Ausdruck deuten lassen: «x ist mehr» heisst soviel wie, dass x in héherem
Grade Fist als y.

V. Zusammenfassung und Ausblick

Die vorangegangenen Erorterungen entlassen uns mit dem Befund, dass
Platon «sein» nicht univok verwendet. Denn die Rede von den Ideen bzw.
raum-zeitlichen Dingen als (/) immer Seiendem bzw. niemals Seiendem, (2)
Seiendem bzw. Nicht-Seiendem und (3) wirklich Seiendem bzw. nicht wirklich
Seiendem zeigt, dass die Verwendung von «sein» zum Zwecke der Bezugnahme
auf die Ideen einerseits und die raum-zeitlichen Dinge andererseits in der Tat
von unterschiedlichen Erwigungen bestimmt ist. Dieser Befund gilt unabhin-
gig von der Frage, ob die in II, IIT und IV gegebenen Charakterisierungen dieser
Erwigungen bereits vollstindig sind oder etwa durch weitergehende Unter-
scheidungen ergidnzt werden miissen. Er gilt auch unabhingig von der Frage,
ob Platon das absolut konstruierte «ist» bzw. den entsprechenden partizipialen
Ausdruck mehrheitlich nicht elliptisch verstand, sondern als einstelliges Pridi-

23 M. Heidegger, Vom Wesen des Grundes (Bern 1929) 28,

24 Cf. W. Brocker, Platons ontologischer Komparativ, Hermes 87 (1959) 416.
25 Cf. G. Vlastos, Platonic Studies (oben Anm. 2) 61.




Uber den Sinn von Sein bei Platon 4]

kat begriffen wissen wollte2¢. Gleichwohl wire es sicher verfehlt, Platon zu
unterstellen, er habe «sein» dquivok verwendet oder schlechtwegs heterogene
Vorstellungsbereiche ineinander verwoben. Denn fiir Platon sind die im Zu-
sammenhang von (1), (2) und (3) jeweils massgeblichen Uberlegungen keines-
wegs grundsitzlich voneinander verschieden. Sicher bestehen zwischen (/) und
(2) engere Zusammenhiinge als zwischen (/) und (3). Dass aber auch (/) und (3)
miteinander verbunden sind, zeigt (2) mit der klaren Implikation, dass ein
raum-zeitliches F-Ding anders als die gleichnamige Idee F keineswegs jemals
nur F, sondern stets und zu jedem Zeitpunkt auch noch etwas anderes ist als F:
Zwar verfugen die raum-zeitlichen Dinge iiber eben jene Charakteristika, die
von den Ideen durchaus rein repriasentiert werden. Aber sie sind nur wie Ideen
und nie das, was die Ideen sind. Sofern die raum-zeitlichen Dinge nie das sind,
was die Ideen sind, sind sie aber auch niemals. Denn Sein in dem auch fir
Aristoteles massgeblichen Sinn von Bestand und Zeitlosigkeit?? verlangt Identi-
tit im Sinne ungeteilter Sachhaltigkeit.

Sicher gibt es Mittel und Wege, die zwischen (1), (2) und (3) vorhandenen
Beziehungen sinnfillig zu machen. Ob «sein» damit freilich den Status eines
echten Pridikates erlangen kann, ist unklar. Gleichwohl liegt diese Frage offen
zutage. Denn wenn Platon im Sophistes 16 Ov als eines unter den péyiota yévn
auffihrt, so scheint «Sein» den Status einer Idee zu gewinnen. Miisste diese
Idee «Sein» dann aber nicht auch die Verwendung des Wortes «sein» sowohl
mit Bezug auf die Ideen als auch mit Bezug auf die Dinge dieser Welt entspre-
chend normieren? Diese Frage wirft eine Fiille neuer Probleme auf.

VI. Addendum

Es liegt nahe, den Versuch zu unternehmen, Platons Verwendungsweisen des «ist» und «ist
nicht» exakt zu bestimmen. Dies hitte mit den Mitteln der sogenannten kanonischen Notation zu
geschehen. Ein solcher Versuch ist freilich schweren Bedenken ausgesetzt. Zum einen ist es so, dass
die kanonische Notation mit ihrer Unterscheidung zwischen Individuen und Eigenschaften onto-
logische Distinktionen voraussetzt, die Platon in dieser Form offenbar nicht kannte und vielleicht
nicht einmal als philosophisch sinnvolle Option anerkannt hitte?®. Zum anderen ist keineswegs
sicher, dass der im Vorangehenden verwendete Ausdruck «raum-zeitliches Ding» tatsichlich in ein
und demselben Sinn auf jene Gegenstiinde zutrifft, von denen im Timaios als ‘niemals seiendem’, in

26 Interessante Beobachtungen bietet R. Ketchum, Plato on Real Being, Am. Philos. Quart. 17
(1980) 213-220.

27 Cf. A. Graeser, Aristoteles und das Problem von Substanzialitdt und Sein, Freib. Zeitschr. f.
Philos. u. Theol. 25 (1978) 120-141.

28 Wichtige Klidrungen bietet das Buch von G. Prauss, Platon und der logische Eleatismus (Berlin
1965); ders., Ding und Eigenschaft bei Platon und Aristoteles, Kant Studien 59 (1968) 98-117. —
Der ganze Fragenkomplex wurde allerdings bereits von W. Sellars aufgeworfen, und zwar in
seiner Kritik der Arbeit von G. Vlastos zum Regress-Argument im ersten Teil des platoni-
schen Parmenides, siche W. Sellars, Philosophical Perspectives. History of Philosophy (Reseda,
Calif. 1959) 23ff. 7511




42 Andreas Graeser: Uber den Sinn von Sein bei Platon

der Politeia als ‘seiendem und nicht seiendem’ und als ‘nicht wirklich seiendem’ gesprochen wird:
Dass es sich z.B. im Falle des nicht wirklichen Bettes um den Partizipanten und mithin um einen
raum-zeitlichen Gegenstand handelt, scheint sicher. Aber bereits im Kontext von Politeia V stellt
sich die Frage, ob es sich nicht im Falle der seienden und nicht seienden Dinge weniger um die
Gegenstinde handelt, die diese oder jene Eigenschaft haben bzw. nicht haben, sondern um die
Charakteristika raum-zeitlicher Dinge, z.B. das Schone dieses oder jenes Dinges. Noch undurch-
sichtiger sind jene Stellen, die der Vorstellung des herakliteischen Flusses Ausdruck geben (s. oben
Anm. 7 und 10). An welche Arten von Dingen denkt Platon? Eine Studie iiber den ontologischen
Status raum-zeitlicher Dinge ist ein Desideratum. Wenn im Nachfolgenden gleichwohl der Versuch
unternommen wird, Platons Verwendungsweisen des «ist» und «ist nicht» genauer zu bestimmen??,
so geschieht dies in der Absicht, die Diskussion der oben genannten Schwierigkeiten zu fordern und
keineswegs in der Annahme, dass sich die Dinge so und nicht anders verhalten:

DING

(1) aist ein Pferd: Pa [Kopula]

(2) aist mit a identisch: a = a
[Identitit]

(3) Es gibt ein x, das ein Pferd ist: (2x) (Px)
[Existenzquantor]

(4) a existiert: Ea = df (3x) (x = a)

(5) aist, = df (F) [(dt) (‘Fa’ ist wahr zur Zeit t)
— (t) (‘Fa’ ist wahr zur Zeit t)]
a ist niemals = df (F) ~ [...]

(6) aist, = df (F) (Fa —» ~ Fa)
=df(a =a)—> ~(a # a)
a ist und ist nicht
= df Fa. Fa = df (a = a). (a #+ a)
(7) aisty, = df a = Sinn (‘a’)
aist nicht wirklich = df a # Sinn (‘a’)

aisty = df (F) (Fa - ‘a = F ist sinnvoll)
a ist nicht wirklich = df ~ (aist,)

Das Pferd ist wirklicher als die Pferde =
df P ist,. (x) (Px — x ist nicht wirklich)

IDEE
(1) Das Pferd ist ¢: ¢ (P) [Kopula]
(2) Das Pferd = das Pferd: P = P [Identitit]

(3) Es gibt ein F, das dem a zukommt:
(4F) (Fa) [Existenzquantor]

(4) Das Pferd existiert:
Z (P) = df (dx) (Px) = df (HF) (F = P)

(5) Das Pferd ist, (da die Aussagen iiber das
Pferd ihren Wahrheitswert nie dindern):
P ist, = df (¢) [(At) (‘p (P) ist wahr zur
Zeit t) — (t) (‘g (P) ist wahr zur Zeit t)]

(6) Das Pferd ist, (da es nur das ist, was es ist): P
ist,
= df (@) [(¢ (P) > ~ ¢ (P)]
=dfP=P>~(P+#P)

(7) Das Pferd ist, (da das Pferd das ist, was man
unter Pferd verstehen soll):
Pist; = df P = Sinn (‘P’)
das Pferd ist, (da keines der raum-zeitlichen
Pferde mit dem Pferd identisch ist):
Pist; = df (x) (Px —» ‘x = P’ ist unsinnig)

Es wiire zudem zu iiberlegen, ob (und unter welchen Bedingungen) ‘P ist,’, ‘P ist,” und ‘P ist,’

auseinander ableitbar sind.

29 Ich danke Herrn Kollegen Guido Kiing, der anlésslich einer Diskussion meiner Erorterungen
vor der Philosophischen Gesellschaft Fribourg Vorschlige zu einer solchen Bestimmung
machte, die ich hier im wesentlichen iibernehme. Etwaige Unzuldnglichkeiten sind mir anzu-
lasten. — Eine frithere Version dieser Arbeit zirkulierte unter den Teilnehmern meiner Veran-
staltung iiber den Platonischen Parmenides im WS 1980/81, denen ich bei dieser Gelegenheit
fiir die anregenden Gespriche danken méchte.




	Über den Sinn von Stein bei Platon

