Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 4

Artikel: Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie
Autor: Puelma, Mario

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 39 1982 Fasc. 4

Die Aitien des Kallimachos
als Vorbild der romischen Amores-Elegie
II

Von Mario Puelma, Freiburg/Schweiz

Die exemplarischen Amores-Bilder der romischen Elegiker erhielten so
eine betont lehrhafte, erbauliche Note, die sie insgesamt als Sammlungen illu-
strierter praecepta amoris wirken lassen konnte. Nicht zu Unrecht bezeichnet
Ovid Tr. II 465 das Elegienwerk des Properz als blandi praecepta Properti’3,
wihrend er vom Elegiker Tibull ebendort sagt: multaque dat ... praecepta docet -
que ... (461)732, In der Tat stellt Properz in seinem Prologgedicht I 1 den eigenen
Liebesfall Cynthia-Properz, dessen Etappen durch alle Phasen hindurch den
Inhalt eines ganzen Elegienzyklus ausmachen, mit den Worten hoc, moneo,
vitate malum (v. 35) als warnendes Exemplum des obsequium amoris einer
puella dura vor, aus dem die Liebenden — ebenso wie aus dem mythischen
Parallelfall von Milanion und Atalante (v. 9-16)"% — heilsame Lehren ziehen
sollen. Anweisungen der ars amandi und der remedia amoris in Verbindung
mit Beispielen mythischer épotika na3npata sind denn auch standige Beglei-
ter der Amores-Darstellung der romischen Elegiendichter von Catull bis Ovid.
Unter den zahlreichen Beispielen dafiir seien nur zwei herausgegriffen, die fiir
das Ineinander von Lebenserfahrung und Mythos in der Funktion des Exem-

* Teil I S. 221-246 (Fasc. 3)

73 Zum Verstindnis dieser Bezeichnung, die sich natiirlich nicht auf ein etwaiges Lehrgedicht
der ars amandi des Properz bezieht, vgl. A. L. Wheeler, Propertius as Praeceptor Amoris, Cl.
Phil. 5 (1910) 28ff.

73a Vgl. den analogen Anspruch Tib. I 4, 77 me qui spernentur amantes / consultentund Ov. Rem.
am. 41 ad mea, decepti iuvenes, praecepta venite. Als Kenner der praecepta Veneris weist sich
Tibull I 2, 16ff. aus in der Illustration des Lehrsatzes: audendum est: fortes adiuvat ipsa Venus.

74 Das mythologische Exemplum hat auch ab&noiwc-Funktion: Atalante wird von Cynthia als
dura (v. 10 ~ casta 5, dazu das Richtige bei Fedeli [Anm. 50] 67f.) libertroffen. Wihrend
Milanion die saevitia seiner Geliebten durch preces und benefacta schliesslich bezwingen
konnte, sind bei Cynthia alle artes (v. 17) umsonst: Properz bleibt der Knechtschaft Amors
verfallen, die sich im Zustand des castas odisse puellas / ... et nullo vivere consilio (5f.) bekun-
det, was genau dem entspricht, was Catull ¢. 85 mit odi et amo ... excrucior umreisst. — Des
Exempels Milanion-Atalante fiir das eigene Liebesleiden hatte sich, wie aus Vergils Ekloge 10,
55f. zu erschliessen ist, wohl schon Cornelius Gallus an programmatisch bedeutsamer Stelle,
vielleicht — wie Properz — im Prologgedicht zu seinem Amores-Zyklus (vgl. Anm. 72) bedient.

19  Museum Helveticum




286 Mario Puelma

plarischen und Didaktischen bezeichnend sind: Die These ‘nemo est in amore
fidelis” beglaubigt Properz II 34, 3ff. zuerst mit dem Satz expertus dico, und
anschliessend mit dem Exemplum des Menelaos. III 11, 8ff. illustriert er den
Erfahrungssatz ‘dass Weiber herrisch sind’, nach der Mahnung: tu nunc exem-
plo disce timere meo, mit einem Katalog furchterregender Frauen von Medea
bis Kleopatra.

So erscheint es nur folgerichtig, wenn die Amores-Dichter ihre soziale
Sendung und ihren Kiinstlerruhm darin erblicken, als magister amoris von der
romischen Jugend anerkannt zu werden. Vos me celebrate magistrum ruft Tibull
14,75 aus und fugt v. 79 hinzu: tempus erit, cum me Veneris praecepta ferentem /
deducat iuvenum sedula turba senem. Properz wiederum sieht in seinem ersten
grossen Programmgedicht I 7, 11ff. die literarische Bedeutung seiner amores
darin begriindet, dass sie den doctae puellae und dem neglectus amator als
niitzliches Lehrbuch dienen sollen: et prosint illi cognita nostra mala. An seinem
Grabe soll die romische Jugend, gleichsam in Vorwegnahme des ovidischen
Naso magister erat (A. a. 11 744; 111 812), ausrufen kdnnen: ardoris nostri, magne
poeta, iaces (v. 24) — ein Wort iibrigens, das mit programmatischer Klarheit den
generell paradigmatischen, nicht individuell dokumentarischen Charakter der
Amores-Dichtung bezeugt. In den amores nostri des Dichters, wie er im glei-
chen Gedicht v. 5 den Stoff seiner Cynthia-Elegien umschreibt?s, soll die All-
gemeinheit der Liebenden sich selbst erkennen, so dass sie jene als ihre eigenen
amores, als den ‘ardor noster’ empfinden kénnen.

Die der romischen Amores-Elegie inhdrente Idee des magisterium amoris
hat Ovid als so wesentlich empfunden, dass er sie nicht nur in seinen Sammlun-
gen von Liebeselegien oft zum Ausdruck brachte’®, sondern — seinem epigonen-
haften Hang zum Systematisieren folgend’” — sie gleichsam in Reinkultur in
den grossen Lehrgedichten der Ars amandi und der Remedia amoris einfing’é.
Diese systematischen poetischen Lehrabhandlungen des Ovid stellen gattungs-

75 nos, ut consuemus, nostros agitamus amores, cf. 11 1, 1 quaeritis, unde mihi totiens scribantur
amores (dazu Anm. 1).

76 Inden Versen Am. 11 18, 19fT. quod licet, aut artes teneri profitemur Amoris / — ei mihi! praecep-
tis urgeor ipse meis — / aut quod Penelopes verbis reddatur Ulixi, / scribimus et lacrimas, Phylli
relicta, tuas (= Heroidenbriefe) meint Ovid mit artes Amoris und mea praecepta kaum, wie oft
gemeint (so Brandts Kommentar, 1911, Goold, ed. Loeb 1977) die Ars amandi, sondern wohl
die zeitlich und funktionell den Heroiden nahestehenden Amores (dazu vgl. Bornecque,
Héroides, Paris 1911, VIf., Amours, 1928, ad 1.). Die Bezeichnung von Properzens und Tibulls
amores als praecepta durch Ovid (vgl. Anm. 73) sowie die entsprechende Nomenklatur bei
diesen Elegiendichtern selbst bekriftigen diese Interpretation.

77 Wie bei den Fasti, die eine Systematisierung des Aitienmotivs darstellen, und den Metamor-
phosen, der Weltgeschichte unter dem Zeichen des Verwandlungsmotivs. Dazu vgl. E. Burck,
Rémische Wesensziige der augusteischen Liebeselegie, Hermes 80 (1952) 198 (= Vom Men-
schenbild in der rdmischen Literatur, Heidelberg 1966, 220).

78 Ovid kniipft in den Remedia amoris direkt an das Programm von Prop. I 1 an (dazu gut
Henderson [Anm. 79] XVf.).




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der rémischen Amores-Elegie 287

missig eine Kuriositit dar. Sie sind nimlich formal Elegien, gehdren aber nach
Inhalt und Aufbau zu einem literarischen Genus, fiir das seit Hesiod die epische
Form als verbindlich galt. Dass diese Forderung auch fiir die systematische
Lehre der épmtikn 1€ vn Geltung hatte, zeigt die epikureische ars amandi im
IV. Buch von Lukrezens Lehrepos De rerum natura 1037-12877°.

Fiir die in Ovids erotischen Lehrgedichten vorliegende Gattungskreuzung,
die man «lehrepische Elegie» oder «elegisches Lehrepos» nennen kann, gab es
nur einen namhaften Vorgédnger: Kallimachos. Er war es gewesen, der sich im
Prolog zu den Aitien der Nachfolge sowohl des Mimnermos (fr. 1, 11) wie des
Hesiod (fr. 2 ~ Epilog fr. 112, 5f.), also den Gattungen Elegie und Lehrepos
gleichzeitig verpflichtet bekannte®9. Worin das Hesiodeische in der kallimachei-
schen Elegiensammlung bestand, ist ein vielféltiges, nicht leicht zu fassendes
Problem?®!. Mit Sicherheit aber gehorte dazu der Anspruch, «verbiirgte Wahr-
heit» zu verkiinden, wie ihn Hesiod im Theogonie-Prooimion als Auftrag und
Offenbarung der Musen entgegengenommen hatte (Th. 26ff.)%2. Eben von den
Musen, «auf den Spuren des Hesiod»®3, erfragt sich denn auch Kallimachos,
wissbegierig wie ein ionischer Forschungsreisender, sichere Auskunft iiber die
wahren Griinde, die aitio (causae, origines), aller moglichen Denkwiirdigkei-
ten und ergénzt diese Auskiinfte durch Erkundungen, die er anderen Gewihrs-
ménnern oder eigener Forschung verdankt. So stellen sich die Aitien-Elegien,
was schon ihr Titel bekundet, als eine Art «Forschungs- und Erfahrungsbe-
richte» des Dichters unter dem bekannten Leitwort dar, das wohl im Aitienpro-

79 épotikai t€var gab es vor Ovid auf griechischem Gebiet anscheinend nur in Prosa. Die
Verwandtschaft zur hellenistischen Lehrepik zeigt sich bei Ovids erotischen Lehrgedichten
auch darin, dass sie, wie Nikanders Theriaka-Alexipharmaka, die Zweiteilung «Anleitung»
(Ars)—«Heilmittel» (Remedia) befolgen (vgl. dazu A. A. R. Henderson, P. Ovidi Nasonis
Remedia Amoris, Edinburgh 1979, XIV); zum Verhiltnis von Ovids erotischen Lehrgedichten
zur romischen Liebeselegie allgemein vgl. N. Holzberg, Wien. Stud. 94 (1981) 185fF.

80 Ein Ansatz zu einer «hesiodeischen» Elegie war schon im Typus der Katalogelegie eines
Antimachos («Lyde»), Hermesianax («Leontion»), Phanokles ("Epw1teg | kaloi) gegeben, die
sich deutlich an die INuvaik@dv katdloyot anlehnen, die Hesiod zugeschrieben wurden (vgl.
0. S. 225). Kallimachos stellt sich in den Aitien dagegen in die Tradition der eigentlichen
Lehrepen des Hesiod, Theogonie und Erga (fr. 2). Diese Katalogelegien boten ihrer Natur
nach auch reichliches Material fiir die in der Amores-Elegie dann so beliebten mythologi-
schen Parallelbeispiele.

81 Zu Hesiod bei Kallimachos vgl. E. Reitzenstein, Zur Stiltheorie des Kallimachos, Festschr. R.
Reitzenstein (Leipzig/Berlin 1931) 23ff. (dazu Wimmel [Anm. 8] 239f.), H. Reinsch-Werner,
Callimachus Hesiodicus (Diss. Berlin 1976). Dass die Grenzen zwischen Elegie und Epos in
den hesiodeischen Lehrgedichten, namentlich den Erga, fliessend waren, hat H. Herter, Ovids
Kunstprinzip in den Metamorphosen, Am. J. Ph. 69 (1948) 129 auf die Formel gebracht: «Es
war sozusagen ein Stilfehler Hesiods, dass er seine Parinesen im epischen statt im elegischen
Masse vortrug». Kallimachos hitte diesen «Stilfehler» in seinem Hesiodus elegiacus sozusa-
gen korrigiert, umgekehrt aber die erzihlende Elegie dem Epischen angenihert.

82 Zu den Verstindnismoglichkeiten dieser vielbehandelten Stelle bietet zuletzt einen guten
Uberblick H. Neitzel, Hesiod und die liigenden Musen, Hermes 108 (1980) 3871f.

83 Vgl.fr. 2, 1 = 112, § nap’ ixviov 6&€og inmov.




288 Mario Puelma

log seinen Platz hatte: «Nichts Unverbiirgtes will ich kiinden» (Gudptupov
ovdev aeidw fr. 612). « Wahre Triume» nennt daher ein hellenistisches Epi-
gramm (A. P. VII 42) die von Properz als Somnia Callimachi (11 34, 32) bezeich-
neten Aitien®4.

Mit diesem Anspruch, nur «verbiirgt wahre Kunde» zu bieten, verband
sich in den Aitien, wie beim hesiodeischen Vorbild, natiirlicherweise der Hang
zur Belehrung, der ja auch ein Charakterzug der altgriechischen Elegie gewesen
war. Dort, wo das Thema des Eros in den Aitien auftritt, finden wir deswegen
auch als typischen Zug die Erotodidaskalie. Dafiir zeugt eine Reihe von Bei-
spielen aus drei Aitien-Biichern, die bemerkenswerte Parallelen bei den romi-
schen Amores-Dichtern besitzen. So hat Kallimachos im I. Buch unter Beru-
fung auf einen betagten Gewidhrsmann Erchios eine ars amandi puerilis vorge-
tragen (fr. 41+ 571), die Tibull in der Elegie I 4 vor Augen gehabt haben muss,
wo er sich selbst als praeceptor der Knabenliebe vorstellt unter Berufung auf
den Lehrvortrag des Priapus. Auch Kallimachos wandte sich dort als 818dcxa-
Ao¢ direkt an die épactai mit der Anweisung ®de véwv &pomte (fr. 571, 3)35.
Die in Rom vielbeachtete Akontios-Elegie wiederum tragt schon in den Ein-
gangsworten av10¢ "Epng £8idagev Akodvtiov ... téyvnyv (fr. 67, 1ff.) den Stem-
pel des Didaktischen®, und im folgenden bringt Kallimachos eine lehrhafte
Bemerkung iiber den Wert der Hochzeitsnacht des Akontios (75, 44ff.), an die
Tibull II 2, 11ff. erinnert®’. Die Locke der Berenike schliesslich lisst Kallima-
chos als Augenzeugen der koniglichen Hochzeitsnacht in der Pose des expertus
dico den Lehrsatz der Liebeskunst ‘dass die Trianen der jungfriulichen Braut
beim ersten Liebeskampf unecht sind’ mit der Eidesformel non, ita me divi, vera
gemunt, iverint (v. 18) bekriftigen und ihren Exkurs iiber den Liebeskummer
der verlassenen nova nupta mit der Sentenz beendigen: quod amantes / non
longe a caro corpore abesse volunt (v. 31f.).

Die Erotodidaskalie weist, wie an diesen Beispielen deutlich wird, den

84 G péya Battiadao cogod nepinvatov dveiap, / i P’ 10V kepawov odd EAépavrtog Eng (cf. Od.
19, 562f.). Im folgenden wird Kallimachos’ Erkundungsgesprich mit den Musen am Helikon
als Quelle der Aitien-Wahrheiten beschrieben.

85 Fr. 41 ynpaoxkel & 6 yépwv keivog happotepov, / kobpol TOV Qihéovoty, E0v 8¢ piv ola
yovija / xewpdg &’ oikeinv dypig Gyovor Yupnv (~ Tib. I 4, 79f.). Fr. 571 aide yap & xovpor-
ow &n’ d%pata Aiyva gépovieg, / "Epyiog @¢ Dpiv dpioe naidopirely, / dde vimv Epowite:
nolw K’ ebavdpov Exorte (~ Tib. I 4, 75T.). Die Imitatio Tibulls spricht fiir die Zugehérigkeit
beider Fragmente zur gleichen Elegie. Wie bei Tibull so scheint auch im kallimacheischen
Vorbild nach dem Lehrvortrag des Gewadhrsmannes (Priapus-Erchios) der Dichter selbst als
épwtodiddokaloc aufgetreten zu sein. Auf die personliche Note des Gedichtes fiir Kallima-
chos weist U. v. Wilamowitz, Hellen. Dichtung 1 187 hin; es steht danach, was den Zug des
«subjektiv Erotischen» betrifft, mit der Tibullschen Elegie auf gleicher Stufe.

86 Auf die eigene Person iibertragen, verwenden den gleichen erotodidaskalischen Einleitungs-
topos Prop. 1 1, 4f. Amor ... me docuit ..., Tib. 18, 5 ipsa Venus magico religatum bracchia nodo /
perdocuit ...

87 Vgl. Bulloch (Anm. 5) 78.




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie 289

Aitien-Dichter auch auf dem Gebiet des Eros als Experten aufgrund eigener
Forschung und Erfahrung aus und ordnet so auch seine Berichte iiber Liebes-
fille der beherrschenden Idee der lehrhaft-empirischen Wahrheitsfindung un-
ter. Genau dieser Leitgedanke ist es, den Ovid an den Anfang und den Schluss
seiner elegischen Lehrabhandlung tiber die Liebeskunst stellt. Vera canam ver-
kiindet er A. a. I 30 feierlich wie ein vates und begriindet diesen Anspruch mit
dem Hinweis auf die eigene Lebenserfahrung, die, wie er betont, Apollon und
die hesiodeischen Musen als Biirgen der Wahrheit ersetze oder iibertreffe:

25 non ego, Phoebe, datas a te mihi mentiar artes,
non nos aeriae voce monemus avis,
nec mihi sunt visae Clio Cliusque sorores
servanti pecudes vallibus, Ascra, tuis:
usus opus movet hoc: vati parete perito.
30 vera canam: coeptis, mater Amoris, ades®®.

Diesem Bekenntnis des Ovid, das sich am Ende des III. Buches der Ars amato-
ria wiederholt??, stellen sich die programmatischen Worte des Properz in der
Einleitung zum II. Elegienbuch an die Seite:

1,1 quaeritis, unde mihi totiens scribantur amores,

unde meus veniat mollis in ore liber;
non haec Calliope, non haec mihi cantat Apollo:
ingenium nobis ipsa puella facit.

Mit diesen programmatischen Worten versetzt der romische Amores-
Dichter — weit davon entfernt, damit eine Absage an die Aitien-Nachfolge
aussprechen zu wollen — seine puella docta in die Rolle, die der Dichtergott
Apollon und sein Gefolge der Musen in den Aitien gespielt hatten, nimlich
nicht nur Stoff-, sondern vor allem Inspirationsquelle seiner Poesie zu sein®°.

88 Der hesiodeisch-lehrepische Charakter des der Sehersprache (wie Hes. Theog. 26fT.) naheste-
henden Ausspruchs ‘vera canam’ wird im Sinne der Aitiennachfolge bestitigt durch die
parallele Formel ‘vera cano’im aitiologischen Vortrag der Sibylle Tib. 1I 5, 63. Venus nimmt
hier die Stelle der Muse ein (vgl. Anm. 90).

89 A. a 111 790 sed neque Phoebei tripodes nec corniger Ammon / vera magis vobis quam mea Musa
canet: / siqua fides, arti, quam longo fecimus usu, / credite! praestabunt carmina nostra fidem.

90 Vgl. noch Prop. 11 30, 40 nam sine te nostrum non valet ingenium, Ov. Am. 111 12, 16 ingenium
movit sola Corinna meum, 11 17, 34 ingenio causas tu dabis una meo (zu causas Anm. 94). — Vor
Properz hatte anscheinend schon der fiir diesen in vielem vorbildliche Cornelius Gallus seiner
domina im Prinzip die Rolle nicht nur der Adressatin, sondern auch der Inspirationsquelle
seiner Liebeselegie zugewiesen: ingenium Galli pulchra Lycoris erat, wie Mart. VIII 73, 6 sagt
(vgl. Wimmel [Anm. 8] 41, G. Luck, Die rém. Liebeselegie, Heidelberg 1961, 48f.). Der neue
Gallus-Fund (ed. Anderson-Parsons-Nisbet, Elegiacs by Gallus from Qasr Ibrim, Journ. Rom.
St. 69, 1979, 125ff.) bestiatigt dies v. ¢ 6f.: ... tandem fecerunt carmina Musae / quae possem
domina dicere digna mea ~ Ov. Am. 13, 20 provenient causa carmina digna tua, dazu Anm. 94,
zur Bedeutung des Gallus-Fragments fiir die lateinische amores-Dichtung zuletzt mit guten
Beobachtungen A. Barchiesi, Notizie sul « Nuovo Gallo», Atene e Roma NS 26 (1981) 153ff,,
F. Graf, Die Gallus-Verse von Qasr-Ibrim, Gymnasium 89 (1982) 2117




290 Mario Puelma

Der Name Cynthia, «die Apollinische», steht darum wohl nicht zufillig als
Leitbegriff am Anfang der Properzischen Elegiensammlung®!. Gleichzeitig be-
deuten die Worte des Properz, ebenso wie die entsprechenden des Ovid, gegen-
iiber dem kallimacheischen Elegienmuster eine Abgrenzung oder Verschie-
bung im Bereich des Hesiodeischen. Dadurch némlich, dass die romischen
Elegiker ithren Anspruch, Verkiinder allgemeingiiltiger belehrender Wahrheit
zu sein, in so betonter Weise mit der authentischen Lebenserfahrung und nicht
mehr mit der Garantie legitimierten, die sich auf den Bericht von Musen, G6t-
tern und alten Quellen griindete, verschoben sie den kallimacheischen Grund-
satz, «nichts Unverbiirgtes» vorzutragen, vom dominant Mythischen ins domi-
nant Biotische und Autobiographische®2. Damit aber verstirkten sie nur — ganz
im Geiste des Hesiodeischen in den Aitien — den Wahrheitsanspruch ihrer
Elegie, insofern nichts so stark fiir ihren exemplarischen Echtheitsgehalt biirgen
konnte wie die Berufung auf persénliche Lebenserfahrung. Der Amores-Dich-
ter wies sich so gleichsam als Experte der causae amorum aufgrund eigener
Autopsie aus®3. In der Tat ldsst auch Properz II 1 in unmittelbarem Anschluss
an die Grundsatzerklarung: ingenium nobis ipsa puella facit (v. 4) einen Katalog

91 Auf die programmatische Bedeutung der Einleitungsworte Prop. I 1, 1 Cynthia prima ... me
cepit macht King (Anm. 11) 217 aufmerksam mit Hinweis auf Call. fr. 1, 21f. xai yap 01¢
TPOTIGTOV EH0i¢ &mi déATov EInKa / yoovaotv, "AnoAlev einev 6 por Avkiog. Er sieht im
Cynthia Monobiblos «a kind of Callimachean aetion». Die geradezu aitiologische Funktion
des Cynthia-Motivs spricht aus den Versen I 12, 23ff. tu mihi sola domus, tu, Cynthia, sola
parentes, / omnia tu nostrae tempora laetitiae. / seu Iristis veniam seu contra laetus amicis, /
quidquid ero, dicam: « Cynthia causa fuit» (zu causa vgl. Anm. 94).

92 Properz ist sich dieser Verschiebung wohl bewusst, wenn er am Eingang der programmati-
schen Elegie II 13 verkiindet, Amor habe ihm aufgetragen, im nemus Ascraeum, d.h. im
Bereich der elegischen Hesiodnachfolge, sein Lager so einzurichten, dass seine Worte nicht
die orphische Wirkung der mythischen Ursinger, sondern das lebensnahe Ziel anstreben
sollten, magis ut nostro stupefiat Cynthia versu (v. 7): so werde die gracilis Musa (v. 3) seiner
Liebeselegie es an kiinftigem Ruhm mit dem Sénger Linus, sozusagen der vates amorum mit
dem vates sacrorum, aufnehmen konnen. Die programmatische Situation, die Properz hier fiir
seine amores-Poesie zeichnet, entspricht derjenigen in I1I 1, wo der Dichter in das Callimachi
nemus (v. 1f.) eintritt, womit in erster Linie die Nachfolge der «hesiodeischen» Aitien-Elegien
gemeint ist, und fuir sich — ganz in der stilkritischen Metaphorik des Aitienprologs (Bild des
Weges) — den Dichterruhm der «zarten Muse» auf dem Fuhrwerk der Amores beansprucht
(v. 8-14). Zur hier vorliegenden Unterscheidung zweier Stilschichten der Hesiod-Kallima-
chos-Nachfolge, die mit Prop. I 10, 25f., IV 1 und Gallus bei Verg. Ecl. 6, 64ff. ibereinstimmt,
vgl. u. S. 295f1.

93 Diesen Charakter einer systematisch illustrierenden Bilderfolge der Liebeskrankheit von der
Ansteckung bis zur Heilung weisen vor allem die Biicher I-III des Properz auf (vgl. die
motivisch einander ganz entsprechenden Einleitungs- und Abschiedsgedichte I 1-1II 24/25,
dazu M. C.J. Putnam, Propertius’ Third Book: Patterns of Cohesion, Arethusa 13, 1980, 97fT.).
Der darin entfaltete Cynthia-Zyklus gleicht einer Demonstration der Ursachen des Liebeslei-
dens und dessen Uberwindung im Sinne der epikureischen Lehre, wie sie aus dem IV. Buch
des Lukrez bekannt ist (zur Beziehung Properz-Lukrez vgl. A. W. Allen, Elegy and the Classi-
cal Attitude toward Love. Propertius I 1, Yale CI. St. 11, 1950, 253fT. und A. Betensky, Lucretius
and Love, Class. World 73, 1980, 291fT.).




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie 291

der thematischen Situationen seiner amores folgen, dem er den programma-
tisch wirkenden Satz einfligt: invenio causas mille poeta novas (v. 12), den Ovid
Am. II 17, 34 mit ingenio causas tu dabis una meo variiert hat®4. In ihm scheinen
sozusagen die neuen causae amorum den alten causae sacrorum der Aitien
entgegengestellt, die der romische Kallimacheer durch seine erklirt biotisch
ausgerichtete Liebeselegie weitgehend ersetzt, ohne deswegen das Feld der
Aitiennachfolge als solche zu verlassen.

Die bei den romischen Kallimacheern der Elegie zu beobachtende Ge-
wichtsverlagerung ins betont Autobiographische brachte allerdings die lateini-
sche Liebeselegie notwendigerweise an die Grenzen der eposnahen Gattungs-
idee, der Kallimachos seine Aitien-Elegien unterstellt hatte, nimlich in die
Nihe des Mimisch-lambischen, das nach antiker Stilnorm mit dem Bereich des
Biotischen und damit des Rangtieferen verkniipft war. In der Tat lassen sich
bekanntlich in der lateinischen Amores-Dichtung starke Anklinge an diese
Stilsphire und an die entsprechenden Gattungen wie Komddie und Mimus,
Epigramm und Iambus, Roman und Satire aufweisen. Man denke nur an die
beliebten Motive von Komos, Paraklausithyron und Liebeszauber (z. B. Tib. 12,
Prop. I 16, Ov. Am. I 6), an Tibulls Priapus-Rede (I 4), an Catulls sprechende
Tiir (c, 67), an die nédchtliche Raufszene und die Ansprache der Kupplerin bei
Properz (IV 5 und 8) oder an die hdufigen Schmihungen gegen Nebenbuhler
und an moralistische Tiraden iiber die inversio morum bei Tibull und Properz.

Aus diesen Beobachtungen nun den Schluss zu ziehen, dass der eigentliche
Ursprung der romischen Amores-Elegie in Komddie und Verwandtem liegen
miisse?®s, wire jedoch in dieser Absolutheit verfehlt. Denn die Anregung zu
diesen iambisch-mimischen Elementen fand sich schon bei Kallimachos selbst.
Wie erinnerlich, hat Kallimachos in den Aitien die Elegie im Vergleich zu
dlteren Formen der Gattung dem Eidyllion angenéhert und sie mit einer Reihe
ausgeprigt biotisch-dramatischer Ziige ausgestattet, wie dem autobiographi-
schen Bericht, dem realistischen Zustandsmonolog, den sprechenden Gegen-
standen, der lebensnahen Ethopoiie auch mythischer Gestalten® oder der in

94 Der Begriff causa im technischen Sinne von poetischem ‘argumentum’ (bné3¢ec1c: so auch
aitia) ist vor Properz und Ovid bei Pacuv. Tr. fr. 337f. R. belegt: ubi poetae pro sua parte falsa
conficta tcanant, / qui causam humilem dictis amplant (vgl. W. Stroh, Die rém. Liebeselegie als
werbende Dichtung, Amsterdam 1971, 56, n. 9). Die enge motivische Verbindung von Prop. 11
1 (mit III 1 und 3) zum kallimacheischen Aitienprolog legt fiir den Ausdruck causas ... novas
v. 12 und danach Ov. Am. II 17, 34 eine Anspielung auf die Aitia des Kallimachos nahe (so
schon L. Alfonsi, L’elegia di Properzio, Mailand 1945, 49 «un’eziologia amorosa corrispon-
dente a quella mitica», Newman [Anm. 8] 377), zumal die spezifische Lehnbedeutung causa
~ aitiov im Sinne der kallimacheischen Sakral-Aitien bei den rémischen Elegikern geldufig
ist (z.B. Prop. IV 10, 1 Nunc Iovis incipiam causas aperire Feretri, Ov. Fasti1 1 Tempora cum
causis Latium digesta per annum / ... canam, 91 ede simul causam, cur ...).

95 Zur Diskussion um diese Frage vgl. Day (Anm. 21) 85fF.

96 Z.B. Herakles bei Molorchos fr. 54-59.




292 Mario Puelma

den hoheren Stilgattungen seltenen Erotodidaskalie®”. Selbst das Symposion-
motiv (fr. 43, 12ff.; 178) und die volkstiimliche Tierfabel (fr. 177) fanden darin
Aufnahme. Fiir die Spannweite der Motive und Stilschichten, die innerhalb der
Aitien auch auf kurzem Raume herrschen konnte, bietet die Elegie mit der
Griindung der Nemeischen Spiele durch Herakles am Anfang des III. Buches
ein gutes Beispiel. Dieses etwa 200 Verse lange, heute dank des neuen Liller
Papyrus in seinem Gesamtaufbau iiberblickbare Gedicht enthielt als Rahmen
ein hymnisches Enkomion auf einen Nemeischen Sieg der pferdeliebenden
Berenike in pindarischen Ténen. Darin eingebaut war die rithrende Idylle vom
Besuch des Herakles beim alten Molorchos (fr. 54-59) — eine Parallele zur
Begegnung von Theseus und Hekale im kallimacheischen Kleinepos. In diese
eingefiigt war wiederum, wie jiingst nachgewiesen werden konnte®8, die fabel-
artige Geschichte von den Maiusefallen des Molorchos, die in humorvoller
Disproportion die Nemeische Lowenjagd im banalen Miusefang spiegelt
(fr. 177)%°.

Zu alledem hinzu hat Kallimachos zwischen Elegie und Iambus eine auch
jedem spiteren Leser deutlich erkennbare Briicke dadurch geschlagen, dass er
in der Gesamtausgabe seines poetischen Werkes, die er im Alter offenkundig
selbst besorgte, auf seine Elegiensammlung das lambenbuch unmittelbar fol-
gen liess und beide Werke durch einen iiberleitenden Epilog der Aitien verband
(fr. 112). Darin kiindigte er den Abstieg an von der Hohe der hesiodeischen
Hippukrene, wo seine Elegien zu Hause sind, in die Niederungen der «prosai-
schen Muse», den Movoémv nelov vopodv, womit sicher die im pérpov Aekti-
kotatov verfassten "lopfor gemeint sind 100,

97 In der Elegie tritt sie vor Kallimachos bei Theognis auf; in hellenistischer Zeit wird sie zum
Kennzeichen des erotischen Epigramms, des lambus und Hendecasyllabus (bei Catull), des
Mimus und des Romans. Fiir iltere iambische Tradition zeugt der Kolner Archilochos-
Papyrus, sofern dieser nicht aus hellenistischer Zeit stammt.

98 Vgl. E. Livrea, Der Liller Kallimachos und die Mausefallen, ZPE 34 (1979) 37ff., und Callima-
chi fragmentum de muscipulis (177 Pf.) in: Miscellanea Papyrologica, Papyrologica Florentina
vol. VII (1980) 135ff. Weitere Literaturangaben Anm. 42.

99 Eine vergleichbare Spannweite bietet Tib. II 5, wo im Rahmen eines Hymnus auf Apollon die
aitiologische Sibylle-Prophezeiung iiber die Griindung und kiinftige Grésse Roms mit dem
Motiv der schwierigen Liebe zur Nemesis vereint erscheint. Im Prinzip die gleiche Mischung
von gehobenem Sakralaition und realistischer Lebensszene enthilt das IV. Buch des Properz,
das je ein romisches Aition und ein lebhaftes amores-Bild alternieren lasst — ein Indiz dafiir,
dass die Buchkomposition auf den Dichter selbst zuriickgeht (vgl. dazu Anm. 115).

100 Als Alterswerk weist sich die Ausgabe der Aitien, die den Diegesen zugrundelag, durch die
zwei Berenike-Elegien (vgl. Anm. 42) sowie durch die Selbstaussage im Aitienprolog fr. 1, 6
aus. Die durch die Diegesen fiir das Corpus Callimacheum bezeugte Reihenfolge Aitien-
Iamben-Hekale- Hymnen ist mindestens fiir die beiden ersten Werke durch den verbindenden
Epilog fr. 112 gesichert, der mit dem grossen Prolog fr. 1-2 motivisch verbunden war
(vgl. Verf., Kallimachos-Interpretationen 11: Der Epilog zu den Aitien, Philologus 101, 1957,
247ff. = Kallimachos, ed. A. D. Skiadas, Darmstadt 1975, 43ff.). Dass mit dem Movcéwv
nel0¢ vopuoc ~ Musa pedestris Hor. Sat. 11 6, 17 (Ep. 11 1, 250f.) die Iamben, nicht das wissen-




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie 293

In diesem Iambenbuch bot Kallimachos eine metrisch und sachlich bunte
Sammlung kleiner Lebensbilder, die man iambische Eidyllia nennen kann. Die
formalen und thematischen Entsprechungen zwischen dieser Kollektion idylli-
scher lamben und der bunten Sammlung elegischer Eidyllia der Aitien, wie sie
im vorangehenden charakterisiert wurden, sind evident. In beiden Sammlun-
gen findet sich z. B. das Gétterbild, das seine eigene Geschichte erzéhlt, und der
Erkundungsdialog mit einem Gegenstand (Ia. 7/9), das Aition eines Sprichwortes
(Ia. 11) und das aitiologische Epinikion (Ia. 8), der erotodidaskalische Vortrag
(Ia. 5) und die Tierfabel (I1a. 2 und 4) sowie das stilkritisch-polemische Prologge-
dicht (Ia. 1)!°!. Nur ist im Iambus die Sprache derber, die Motive sind lebensna-
her und volkstiimlicher!'°2, und die Person des Dichters tritt stirker hervor,
indem er sich tadelnd und werbend engagiert, gegen Nebenbuhler und Kon-
kurrenten polemisiert, iiber den Sittenverfall und die Habsucht der Liebhaber
sich ereifert. Kallimachos hat offenbar, ganz im Sinne seiner experimentellen
Poetik, Themenvariationen in elegischem und iambischem Stil einander gegen-
iiberstellen wollen, wobei iambische Ziige in den Aitien und aitiologische Ziige
in den Iamben die Briicke bilden und zum Vergleich anregen.

Wenn die romischen Kallimacheer nun gerade diese spezifisch iambisch-
biotischen Elemente in ihre Amores-Elegien in einem Masse einfliessen liessen
und entfalteten, das iiber das selbstgewiahlte Vorbild der kallimacheischen Ele-
gien weit hinausging, so liegt die Annahme nahe, dass sie sich dazu vom Iam-
benbuch des Kallimachos inspirieren liessen, das den Aitien-Elegien so nahe
stand und das in Rom neben den Aitien von Catull bis zu den Augusteern,
vielleicht aber auch schon frither, eine nachhaltige Wirkung ausiibte!%3. Das

schaftliche Prosawerk des Kallimachos gemeint ist, kann heute als gesichert gelten (vgl. R.
Pfeiffer, Callim. I p. 125 zu fr. 112, 9, C. A. Trypanis ed. Callimachus, London 1978, 87 n. c;
zum Problem H. Herter, Bursian 255, 1937, 144f., Verf., Lucilius und Kallimachos, Frankfurt
1949, 3271t.).

101 Auch die Vergéttlichung der Locke der Berenike durch Arsinoe (fr. 110) hitte ein Gegenstiick
in der "Ex3éwao1c "Apowvong fr. 228, falls dieses Gedicht als 7a. 16 dem Iambenbuch zuzuord-
nen ist, wofiir manches geltend zu machen ist (vgl. Verf. [Anm. 100/1949] 207, 1; A. Ardiz-
zoni, Considerazioni sulla struttura del libro dei Giambi di Callimaco, in: Misc. di studi alessan-
drini in mem. di A. Rostagni, Turin 1963, 257ff.). Pfeiffer u.a. reihen fr. 226-229 unter dem
dafiir nicht bezeugten Titel MéAn ein, die Diegesen zihlen sie anscheinend zum Iambenbuch.
Die deutliche Verbindung zur Locke-Elegie der Aitien wiirde die Zuweisung dieser dem
Metrum nach ‘lyrischen’ Gedichte zum Iambenbuch bekriftigen, das in der Mischung von
iambischen und lyrischen Metren ein Vorginger von Catulls Nugae-Sammlung wire.

102 Z.B. der Holzklotz des ‘Eppiic [leppepaiog fa. 7 oder die priapische Herme Ia. 9 gegeniiber
den Apollon- und Hera-Statuen der Aitien fr. 100-101. 114,

103 Hiezu vgl. das in Lucil. und Kallim. (Anm. 100) Kap. IV pass. ausgebreitete Material (bes.
S. 240ff. 300fT.). Catulls Nugae-Sammlung ist ebenso wie Horazens Jambi ohne das Modell
des kallimacheischen IJambenbuches kaum denkbar. Dessen Einfluss auf die Entwicklung der
Satire bei Ennius (vgl. L. Deubner, Die Saturae des Ennius und die Iamben des Kallimachos,
Rh. Mus. 96, 1953, 289ff.) und Lucilius (Verf., Anm. 100) ist wohl nicht zu leugnen, auch wenn
der Grad davon umstritten sein mag (zuletzt dazu M. Coffey, Roman Saitre, London 1976, 31.
57).




294 Mario Puelma

bezieht sich nicht nur auf die Ubernahme von sprachlichen und motivischen
Details, wie sie sich etwa fiir Tibulls Priapus-Elegie nachweisen lidsst!94, son-
dern vor allem auf die schopferische Idee einer echt alexandrinischen Gat-
tungskreuzung von sentimentaler Elegie und mimischem Iambus zu einer neu-
artigen, im Keim schon bei Kallimachos selbst angelegten «iambischen Elegie»,
die dann Bestandteile und Anregungen aus den verschiedensten Gattungsfor-
men der biotischen Literatur in sich aufnehmen konnte!%. Diese «iambische
Elegie», welche die personlichen Liebesleiden zum Hauptstoff und die Selbst-
aussage zur Lieblingsform machte, erhielt so eine aussergewdhnliche themati-
sche und stilistische Spannweite, die jener im Prinzip entspricht, die sich von
den Aitien zu den Iamben des Kallimachos erstreckt. Damit war den rémischen
Kallimacheern in der Elegiendichtung eine bemerkenswerte literarische Neu-
schopfung gelungen, die neben der Satirendichtung und der Gelegenheitsdich-
tung catullischer Prigung das vielleicht Originellste ist, was die romische Poesie
nach den Modellen der Griechen aus eigenen Kriften entwickelt und der Nach-
welt hinterlassen hat.

Die alternative Moglichkeit der «epischen», d.h. aitiologisch-mythologi-
schen Elegie im Sinne der «hesiodeischen» Kallimachos-Nachfolge haben die
romischen Kallimacheer daneben nicht aufgegeben, wohl aber nur mit einer
gewissen Scheu und Zuriickhaltung sozusagen am Rande ihres elégischen Wer-
kes wahrgenommen, so Properz in einem Teil seines IV. Buches, Tibull in ver-
einzelten Gedichten wie II 5 und Ovid, nach den Werken erotischer Elegien, in
den unvollendet gebliebenen Fasten!%. Wie weit diese spezifische Ausrichtung
auf den Typus der «iambischen» Elegie einer natiirlichen Veranlagung der
Rémer zum Biotischen, die auch aus anderen Bereichen der Kunst und Litera-
tur bekannt ist, oder der besonderen Situation ihrer gesellschaftlich-kulturellen
Welt zuzuschreiben sein mag, ist ein weiter Fragenkreis, auf den hier nur an-
deutungsweise hingewiesen werden kann'?’. Dagegen kénnen wir uns auf-

104 Tib. 14 verbindet Ziige von Call. 1a. 7, 1a. 9, Ia. 11, Ia. 12, 57.; Elemente von /a. 3 finden sich
bei Tib. I 1; 4; 8 (vgl. C. M. Dawson, An Alexandrian prototype of Marathus? Am. Journ. Phil.
65 (1946) 1ff., Bulloch [Anm. 5], Henderson [Anm. 79] XIVf.).

105 Auf die Beziehung von Amores-Elegie und iappixn) idéa hatte ich bereits Lucil. u. Kallim.
(Anm. 100) im Zusammenhang mit den Beziigen der Satire zur Liebeselegie vor dem Hinter-
grund der kallimacheischen Iamben hingewiesen (bes. 248ff. Der erotische lambus); dazu vgl.
auch Newman (Anm. 8) 378ff., Henderson (Anm. 79) XIV: «The Iambi illuminate consider-
ably the origin of the variety of topic and mood that characterises love-elegy, and which
cannot be explained by any theory of the wholly self-generated, Roman evolution from
Catullus’ poems».

106 Parallel zu Properz liess vermutlich schon Gallus auf eine Reihe von amores-Biichern ein
solches mit mythologischen Aitien-Elegien folgen (dazu Anm. 110).

107 Zu diesem Fragenkreis sei aus neuerer Zeit verwiesen auf E. Burck, Rémische Wesenziige der
augusteischen Liebeselegie und Rémische Liebesdichtung, in: Vom Menschenbild in der rémi-
schen Literatur I (Heidelberg 1966) 192ff. 222ff.; Die Rolle des Dichters und der Gesellschaft in
der augusteischen Dichtung, ib. 11 1981, 307ff.; G. Williams, Tradition and Originality in




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie 295

grund der Aussagen der romischen Kallimacheer selbst ein gutes Bild davon
machen, welche kiinstlerischen Griinde sie bei der Gewichtung ihrer Wahl
unter den Alternativmoglichkeiten der Aitiennachfolge in der Elegiendichtung
geleitet haben.

Den besten Ansatz dazu bieten Properz und Cornelius Gallus. Beide
brachten das Bewusstsein der Alternativmoglichkeiten von «iambischer» und
«epischer» Elegie in einem Programmtopos zum Ausdruck, den sie zur Kenn-
zeichnung der spezifischen Stilebene der biotischen amores gegeniiber dem
gehobenen Themengebiet von sacra und arma verwenden. Es ist das Paar der
kontrastierend-komplementiren Gewisser des Musenberges: Permessus flu-
men in der Tiefe — Ascraei fontes, d.h. die hesiodeische Hippukrene, in der
Hohe. Die Art nun, wie die romischen Elegiker diese stilsymbolische Abstufung
einsetzen, wirkt wie eine spiegelbildliche Variation des oben erwidhnten Aitien-
epilogs am Ubergang zum Iambenbuch. Wie Kallimachos dort von der Hoch-
ebene des hesiodeischen Musenquells, d.h. der Welt der vorwiegend mytho-
logisch-kultischen Aitien-Elegien, in das Tiefland der Musa pedestris, d.h. der
biotischen lambendichtung hinabgestiegen war, so steigen umgekehrt die romi-
schen Kallimacheer der Elegie aus den Niederungen der causae amorum, die sie
— anscheinend ein Motiv aus der Endpartie des Aitienprologs aufgreifend —
durch den Permessos symbolisieren!%® und mit dem Stellenwert der iapfuxn
10¢éa versehen, zur Hochebene des Helikon auf, sobald sie die fiir den Romer
benachbarten Themengebiete der mythologischen Kultaitien und der nationa-
len Geschichte in Angriff nehmen oder in Aussicht stellen.

Das tut Properz, wenn er sein mit den Worten sed tempus lustrare aliis

Roman Poetry (Oxford 1968); Tschiedel (Anm. 53); J. Griffin, Genre and Real Life in Latin
Poetry, Journ. Rom. St. 71 (1981) 39ff.; S. Lilja, The Roman Elegists’ Attitude to Women
(Helsinki 1965).

108 Kallimachos hatte anscheinend, dem Kommentar fr. 2a (Pf. Call. II p. 102f. = P.Oxy. 2262,
fr. 2a) nach zu schliessen, am Ende des Aitienprologs, wohl in Zusammenhang mit seinem
Aufstieg zur Hippukrene und in Anschluss an Hesiods Quellenliste Th. 5ff., eine Art Hydro-
nymie des Musenberges vorgefiihrt, die sich den romischen Dichtern als Fundgrube fiir neue
stilsymbolische Musengewdsser darbot. Aus diesem kallimacheischen Quellenkatalog stammt
wohl auch die seit Vergils Gallus-Gedicht Ecl. 10, 12 und Prop. II 3, 20 in Rom nachweisbare
Musenquelle Aganippe, die als solche in der vorangehenden griechischen Dichtung nicht
belegt ist. In der Konfrontierung Prop. II 10, 25f. und indirekt auch Verg. Ecl. 6, 64ff. kenn-
zeichnet das Epitheton flumen/flumina den Permessos deutlich als Gewisser der Tiefe gegen-
iiber der mit fons bezeichneten hesiodeischen Hippukrene. Zum Problem der zwei Wasser bei
Properz, Vergil und Kallimachos vgl. Wimmel (Anm. 8) 233ff. — Die Neuschopfung eines
eigenen stilsymbolischen Gewissers fiir die Musa tenuis der Amores war wohl mit dadurch
bestimmt, dass die hesiodeische Hippukrene in Rom schon von Ennius in dem anscheinend
vom kallimacheischen Musentraum beeinflussten Proomium der Annales als Musenquell
beansprucht (vgl. Prop. III 3, 5f.) und daher fir den stilbewussten Kallimacheer namentlich
im Bereich der renuitas humilis der Liebeselegie irgendwie gebrauchsunfihig geworden war.
Zum Aitienprolog bei Ennius J. H. Waszink, The Proem of the Annales of Ennius, Mnemosyne
S. 4, 3 (1950) und Retractatio Enniana, ib. 15 (1962) 113ff.




296 Mario Puelma

Helicona choreis (womit er den Wechsel von Veneres und puellam canere zum
bella und castra canere meint v. 7f. 19) eingeleitetes recusatio- Gedicht I 10 mit
dem Distichon beschliesst:

25 nondum etiam Ascraeos norunt mea carmina fontis,
sed modo Permessi flumine lavit Amor.

Mit diesen Worten stellt Properz fiir spater den Aufstieg vom carmen humile der
Liebeselegie zur Hohe eines magni oris opus in Aussicht (11f.). Die Analogie zur
recusatio-artigen Dichterweihe-Elegie III 3, wo die Hippukrene als die magni
fontes erscheint, unde pater sitiens Ennius ante bibit (v. 5f.), wahrend Calliope die
parva ora (v. 5) des Amores-Dichters mit der dem Permessos entsprechenden
aqua Philetea weiht (v. 51f.), m6chte vermuten lassen, dass Properz unter dem
magni oris opus von II 10, 12 ein kiinftiges Nationalepos ennianischer Prigung
meint, das er ebensowenig geschrieben hat wie irgend ein anderer der romi-
schen Elegiker. Er konnte aber auch nationalromische Kultelegien im Auge
gehabt haben, wie er sie tatsdchlich nach Abschluss seiner drei ersten Amores-
Biicher in seinem IV. Buch als «Alterswerk» versucht hat. Denn diese aitiologi-
schen Rom-Elegien, in denen sich Properz in besonderem Masse als der auch
thematisch und stilistisch authentische Callimachus Romanus der Aitia vorstellt
(IV 1, 64), versieht der romische Kallimacheer mit Charakterziigen, die sie
erstaunlich nahe an sein Bild recusatio-trichtiger Nationaldichtung epischen
Zuschnitts in II 10 und III 1 riicken. In der Tat behandelt Properz in ihnen in
nicht geringem Umfang nationalrémische Themen, die durchaus in den Rah-
men eines Rom-Epos passen wiirden und sich auch stilistisch iiber die Amores-
Elegien in fast epische Hohen erheben, so etwa das grossartige Bild des alten
Rom der Griindungsjahre IV 1, 1-56 oder das Aition des palatinischen Apoll
mit dem Lob des Siegers von Actium IV 6, die beide an vergilische Epik gemah-
nen'%. Nicht umsonst kiindigt der Amores-Dichter sein Unterfangen, nunmehr
sacra diesque (IV 1, 69) besingen zu wollen, mit Worten an, die sonst den Auf-
stieg ins epische Hypsos bezeichnen. Roma, fave, tibi surgit opus ruft er IV 1, 67
aus, dhnlich wie II 10, 11f. surge, anima, ex humili iam carmine sumite vires, /
Pierides: magni nunc erit oris opus, oder Vergil Georg. I11 8f. temptanda viast qua
me quoque possim / tollere humo mit Hinblick auf das Vorhaben eines Caesar-
Eposlo9a-

109 Auf die Nihe der sacra-Elegien des Properz B. IV zu Vergils Epen macht gut A. La Penna,
Properzio (Florenz 1951) 73ff. aufmerksam. Die fiir seine romischen Aitien-Elegien charakte-
ristische Spannung zwischen «ennianischem» Thema und kallimacheischer Aentotng bringt
Properz deutlich in den recusatio-nahen Versen 57-60 zum Ausdruck: moenia namgque pio
coner disponere versu:/ei mihi! quod nostro est parvus in ore sonus./sed tamen exiguo quodcum-
que e pectore rivi/ fluxerit, hoc patriae serviet omne meae (vgl. I1 10, 5f., I11 3, 5f1.).

1092 Einen analogen Aufstieg vermerkt Properz fiir sich schon im Rahmen der eigentlichen
Amores-Biicher beim mythologisch-sakralen Thema des Bacchus-Hymnus IIT 17, 39f.: haec

ego non humili referam memoranda cothurno, / qualis Pindarico spiritus ore tonat (vgl. Anm.
113). Das Pindarische gehort hier offenbar, wie in den kallimacheischen Aitien-Elegien (s.




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der rémischen Amores-Elegie 297

Einen Vorginger in jener Einteilung seines Elegienwerkes in die Katego-
rien des carmen humile der causae amorum und des carmen sublime der causae
sacrorum hatte Properz offensichtlich in Cornelius Gallus. Nach Vergils be-
kanntem Silengesang Ecl. 6, 64ff. stieg dieser von der Ebene der Permessi flu-
mina, wo er «umbherirrte» (sc. als sollicitus amator der Lycoris, wie er in Ecl. 10
geschildert wird), auf die Hohe des apollinischen Musenberges, wo er die hesio-
deische Dichterweihe durch den Ursédnger Linus empfing und diese durch ein
Gedicht aiber die origo (~ aitiov) des Gryneischen Apollonkultes bezeugen
sollte:

64 tum canit (sc. Silenus), errantem Permessi ad flumina Gallum
Aonas in montis ut duxerit una sororum,
utque viro Phoebi chorus adsurrexerit omnis;
ut Linus haec illi divino carmine pastor
floribus atque apio crinis ornatus amaro
dixerit: «hos tibi dant calamos, en accipe, Musae,
70 Ascraeo quos ante seni, quibus ille solebat
cantando rigidas deducere montibus ornos.
his tibi Grynei nemoris dicatur origo,
ne quis sit lucus, quo se plus iactet Apollo.»

Man darfin diesen Versen wohl mit Recht das Hauptmotiv eines program-
matischen Epilog- oder Prologgedichtes erblicken, in dem der Elegiker Corne-
lius Gallus seinen dem properzischen Werk analogen und vielleicht vorbildli-
chen Ubergang von seinen Amores-Biichern zu einem Buch mit sakralen
Aitien-Elegien durch die stilsymbolischen Mittel des kallimacheischen Aitien-

0.S.292 zur Victoria Berenices), neben dem Hesiodeischen zu den Stilmoglichkeiten innerhalb
der Grenzen der elegischen Aentotng (vgl. die Rolle Pindars bei Horaz c. 4. 2, dazu F. Wehrli,
Horaz und Kallimachos, Mus. Helv. 1, 1944, 69ff.). Nur im gehobenen Stilbereich der Elegie
verwendet Properz fiir sich den seit Verg. Ecl. 7, 28; 9, 34 aufkommenden altlateinischen
Begriff vates als Synonym von poeta, der Aen. VI 662 und VII 41 wiederkehrt und den Horaz
nur in den hoherstilisierten Oden und Episteln, nicht in Satiren und Iamben kennt: Prop. II
10, 19 vates tua castra canendo / magnus ero; IV 6, 1 sacra facit vates, 10 pura novum vati laurea
mollit iter, ebenso Tibull nur im sakralen Aition-Gedicht I1 5, 113 at tu, nam divum servat tutela
poetas, / praemoneo, vati parce, puella, sacro. Erst Ovid gebraucht vates unterschiedslos fiir die
sacra-Elegie (z. B. Fast. 125; 101; 177, VI 22; 481) wie fiir die amores (z.B. Am.11,6;24, 4. a. 1
29, 11 793, Rem. am. 3) — ein Zeichen epigonenhafter Abschleifung des Wortes. Zur Entwick-
lung des vates-Begriffs bei den Augusteern unter dem Einfluss der kallimacheischen Idee des
Dichters als «Priester der Musen und Apollons» ausfithrlich Newman (Anm. 8) 99ff., eine
wertvolle Erginzung und Korrektur zu H. Dahlmann, Vates, Philologus 97 (1948) 338ff. und
E. Bickel, Vates bei Varro und Vergil, Rh. Mus. 94 (1950/1) 215ff.; fir Properz bes. J. Van
Sickle, Propertius (vates): Augustan Ideology, Topography, and Poetics in Eleg. IV I, Dial. di
Archeol. 8 (1974/75) 116ff. Die Abgrenzung der romischen sacra-Elegien gegeniiber Ennius
v. 61 erhilt so die Nuance der Konkurrenz zum ennianischen Nationalepos; ut nostris tume-
facta superbiat Umbria libris v. 63 klingt an das unkallimacheische tumidum ~ o0idobv an (cf.
Prop. II1 9, 35; Cat. c. 95, 10).




298

Mario Puelma

Prologs und -Epilogs versinnbildlicht hatte!!?. Fiir dieses Verstindnis spricht
auch, dass Vergil eben diese Ekloge, in deren Endpartie das Bild von Gallus’
Dichterauftrag eingefiigt ist, mit dem aus dem Aitienprolog iibertragenen Mo-
tiv der eigenen Dichterweihe durch Apollon und der Verpflichtung zur Musa
tenuis eingeleitet hat (v. 3ff. ~ Call. fr. 1, 21ff.)!!!, Mit dem gleichen Motiv der
Apollovision schilderte auch Properz I1I 3, 1-26 seine Weihe zum kallimachei-

110 Aufdie analoge Entwicklung vom Amores- zum Aitiendichter bei Properz und Gallus, die fiir

111

das Verstindnis von Verg. Ecl. 6, 64ff. ebenso wie fiir die entsprechenden Programmgedichte
des Properz wesentlich scheint, hat schon M. Rothstein, Properz und Virgil, Hermes 24 (1889)
21ff. richtig hingewiesen. Die komplizierte Konstruktion von Ross (Anm. 1) zur kiinstleri-
schen Entwicklung des Gallus und die entsprechende Interpretation der Eklogenstelle hat E.
A. Schmidt, Gnomon 51 (1979) 434f. mit Recht als verfehlt zuriickgewiesen. Dafiir dass es
sich bei Gallus’ Gedicht vom Gryneischen Apollon-Hain um eine «hesiodeische» Kultelegie
im Sinne der kallimacheischen Aitien und nicht, wie oft angenommen wird, um ein Epos
handelt, spricht nicht nur der Begriff origo ~ aitiov v. 72, sondern auch der entsprechende
Ubergang des Properz, der sich immer mehr als Imitator des Gallus erweist, von der amores-
zur eposnahen aitiologischen sacra-Elegie im IV. Buch (vgl. S. 300f. zu Prop. IV 1). Man kénnte
danach die Hypothese wagen, dass auch Gallus’, wie iiberliefert wird, vierbindiges Elegien-
werk aus drei Biichern amores und einem Buch sacra + amores bestand, denn der Aufstieg von
den ersteren zu den zweiten braucht bei Gallus ebensowenig, wie das bei Properz der Fall ist,
zu bedeuten, dass der Dichter fiir immer von den Amores Abschied nahm (vgl. Anm. 99). Der
Hinweis von Servius zu Ecl. 6, 72, dass Gallus das Thema des Aitions vom Gryneischen
Apollohain aus Euphorions carmina tibertragen habe, beweist, selbst wenn es sich bei letzte-
ren um epische und nicht um elegische Dichtung handeln sollte (vgl. Ross [Anm. 1]-40ff.),
natiirlich nicht, dass auch Gallus’ Aitiengedicht hexametrisch sein musste; gerade der alexan-
drinische Meister der Aitienelegien hatte mit der Berufung auf den Epiker Hesiod das Beispiel
fiir eine solche Gattungsiibertragung geliefert.

Das Thema Apollo im ersten Gedicht von Gallus’ aitiologischer sacra-Sammlung wiirde so
eine Briicke bilden zu dem aus dem Aitienprolog iibertragenen Dichtergott des Vergil im
gleichen Gedicht v. 3ff., zumal die Geschichte des Gryneischen Apollohaines als zentralen
Stoff eine Art Singerwettkampf zwischen den Sehern (vates ~ dowdoi) Mopsus und Calchas
enthielt. Beachtenswert ist, dass die Gestalt des Apollo auch am Ende von Vergils Ekloge (82)
als Quelle der Themen des Silengesanges erscheint; der Dichtergott der kallimacheischen
Aitien beherrscht so das ganze Silen-Gallus-Gedicht (3 Cynthius, 73 Apollo, 82 Phoebus). Eine
Anspielung auf den inspiratorischen Apollon-Traum des Aitienprologs, die somnia Callima-
chi, ist vielleicht im Bild des im dionysischen Rausch schlafenden Silen (Silenum pueri somno
videre iacentem) enthalten, das Vergil als erste Liedszene auf seine eigene apollinische Weihe
folgen lasst (13ff.); aus dem Schlaf geweckt tréigt der Silen seine Liedthemen vor. Es ist nicht
auszuschliessen, dass die ersten Amores-Biicher des Gallus, wie bei Vergil Ecl. 6 fir die Musa
agrestis der Bukolik und bei Properz III 3 fir die Musa gracilis der Amores-Elegie, ebenfalls
eine Dichterweihe durch Apollon enthielten, weswegen die Weihe fiir die Hohenschicht der
sacra-Elegie dann durch Linus als Stellvertreter Hesiods vollzogen wird, wihrend Apollon
nur als Thema der ersten Aition-Elegie erscheint. Die apollinische Dichterweihe des Aitien-
prologs ist von den romischen Kallimacheern offenbar fiir die Stilschicht der renuitas humilis
reserviert worden, wie sie die «iambische» Elegie der Amores verkorpert (vgl. noch Ovids
Weihe zum Amores-Dichter Am. I 1, Iff. durch Cupido in der Rolle des properzischen Apolls)
oder der bukolische Mimus des Vergil (dazu J. Van Sickle, The Design of Virgil’s Bucolics,
Rom 1978, pass., bes. 87ff.); fiir die «kHohenschicht» der Elegie wird dagegen von Properz nur
Bacchus als Dichtergott angerufen (IV 1, 62; vgl. 6, 76f.).




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der rémischen Amores-Elegie 299

schen Dichter der Amores-Elegie, welche die graciles Musae (~ Moboa Ae-
ntarén Call. fr. 1, 24) im Bereich des nemus Ascraeum, d.h. der elegischen
Hesiodnachfolge, verkdrpern, fiir die die Aitien des Kallimachos repriasentativ
waren. Properz hat diese Position seiner Amores im Bereich der Elegiendich-
tung in der Programmelegie II 13 mit Worten umrissen, die den direkten Bezug
auf Vergils Gallus-Bild von Ecl. VI 64ff. und damit auf Gallus’ eigenes Pro-
grammgedicht als gemeinsame Quelle sofort erkennen lassen:

3 hic (sc. Amor) me tam gracilis vetuit contemnere Musas,
iussit et Ascraeum sic habitare nemus,
5 non ut Pieriae quercus mea verba sequentur,
aut possim Ismaria ducere valle feras,
sed magis ut nostro stupefiat Cynthia versu:
tunc ego sim Inachio notior arte Lino.

Mit diesen Versen variiert Properz den programmatischen Gedanken von
IT 10, ndmlich, dass er — im Augenblick — von den Alternativmoglichkeiten der
Hesiodnachfolge diejenige der biotischen amores jener der eposnahen sacra
vorziehe!!2. Erst spiter, im IV. Buch, kam er dann — wie vor ihm offenbar schon
Cornelius Gallus — auf diesen Verzicht teilweise zuriick und nahm nach dem
umfangreichen Werk «iambischer» Amores-Elegien nun auch die «epische»
Elegie der sacra in Angriff — beides im Geiste und im Rahmen der elegischen
Kallimachos-Nachfolge.

Die wesentliche Neuerung der romischen Elegiendichter gegeniiber dem
Leitbild der kallimacheischen Aitien und ihres Stilideals bestand, wie sich aus
den vorangehenden Beobachtungen ergibt, in der kiinstlerischen Idee, inner-
halb der Nachfolge der «hesiodeisch-mimnermischen» Elegie zwei thematische
und damit auch zwei stilistische Schichten zu unterscheiden. Wir kdonnen sie
bezeichnen als die Ebenen der tenuitas sublimis der sacra-Elegien gegeniiber
der tenuitas humilis der amores-Elegien. Die erste entspricht stirker dem
Grundcharakter der kallimacheischen Kultaitien, die zweite nidhert sich dem
Bereich der lamben an. Dass die Kallimacheer der romischen Elegie der tenui-
tas humilis der amores den offenkundigen Vorzug gaben, liegt, wenn man ihren
Hinweisen folgt, darin begriindet, dass sie in ihr die bessere Moglichkeit und
Garantie dafiir erblickten, dem kallimacheischen Stilideal der Aentotng gerecht

112 Zu dieser Verspartie vgl. Anm. 92. Mit Ascraeum nemus ist hier ebensowenig wie Prop. II 10,
25 mit Ascraei fontes (~ lustrare Helicona ib. 1) allgemein ‘die Poesie’ gemeint, wie gelegent-
lich immer noch angenommen wird (so G. D’Anna, Cornelio Gallo, Virgilio e Properzio,
Athenaeum NS 69, 1981, 284fT.), sondern der spezifische Bereich der episch-elegischen He-
siodnachfolge, in dem es verschiedene Alternativmoglichkeiten gibt; dafiir ist bes. die Kon-
struktion sic ..., non ut ..., sed ut ... bezeichnend. — Die «orphische» Poesie als eine der Alterna-
tivmoglichkeiten «hesiodeischer» Dichtung wird hier v. 5f. mit 4hnlichen Worten geschildert
wie Verg. Ecl. 6, 70f. die Lieder des Ascraeus senex Hesiod, der an beiden Stellen mit dem
Ursédnger Linus verbunden erscheint.




300 Mario Puelma

zu werden, wie es der Dichtergott des Aitienprologs dem alexandrinischen
Meister und damit seinen rémischen Nachfolgern mit auf den Weg gegeben
hatte.

In der Tat lisst Properz IV 1 auf seine feierliche Ankiindigung hin, nun-
mehr den Hohenflug der elegischen sacra Romana antreten zu wollen, die mit
den Worten schliesst:

69 sacra diesque canam et cognomina prisca locorum:
has meus ad metas sudet oportet equus,

sich von seinem Gesprichspartner Horos, der hier gleichsam die innere Stimme
seines kiinstlerischen Gewissens verkorpert, in einer lingeren Ansprache (71—
150) warnend vorhalten, er iiberschreite damit die Grenzen seiner natiirlichen
Begabung und seiner poetischen Berufung durch Apollo, der ihn in seiner
Jugend davor gewarnt habe, «grosse Tone» anzuschlagen, d. h. ihn auf den Weg
der «zarten Muse» gewiesen habe. Also solle er seinem Dichterschicksal treu
bleiben und sich mit der Liebeselegie begniigen, die allein imstande sei, ihm
kiinftigen Dichterruhm zu gewéhrleisten:

133 tum tibi pauca suo de carmine dictat Apollo
et vetat insano verba tonare foro.
135 at tu finge elegos, fallax opus: haec tua castra! —
scribat ut exemplo cetera turba tuo.
militiam Veneris blandis patiere sub armis,
et Veneris pueris utilis hostis eris'!3,

113 vetat insano verba tonare foro 134 bezieht sich primér auf die Laufbahn als Redner, im Zusam-
menhang des Gedichtes aber impliziert das Verbot des Dichtergottes natiirlich den Auftrag,
innerhalb der poetischen Laufbahn den Weg der Musa tenuis einzuschlagen, wofiir eben die
Liebeselegie im Gegensatz zur Nationaldichtung (die in der martialischen Metaphorik der
v. 135-8 als Hintergrund zur militia Veneris deutlich anklingt) am reprisentativsten ist. In der
Formel insano tonare foro spiegelt sich die kallimacheische Reserve vor dem «lauten Getose»
und der «breiten Offentlichkeit», die den Gattungen des poetischen Hypsos eigen ist: vgl.
HEYQ Yoeiv, Bpovtiy, 36puPog Call. fr. 1, 19f., 30 ~ sed neque Phlegraeos Iovis Enceladique
tumultus / intonet angusto pectore Callimachus Prop. 11 1, 40; owyaivew tavia ta dnuocia
Call. Ep. 28, 5 ~ non recito nisi amicis .../ ... in medio qui / scripta foro recitent sunt multi quique
lavantes Hor. Sat. 1 4, 73f1.; vesanum tetigisse timent fugiuntque poetam / qui sapiunt id. A.P.
455f.; Pindarico spiritus ore tonat Prop. IlI 17, 40 auf einen Bacchus-Hymnus bezogen (vgl.
Anm. 109a). Die in v. 135-8 gezeichnete Kontrastsituation der zwei Wege der Dichtung
entspricht genau derjenigen des Programmgedichtes III 1, 7ff.: a valeat, Phoebum quicumque
moratur in armis! / exactus tenui pumice versus eat, / quo me Fama levat terra sublimis et ame /
nata coronatis Musa triumphat equis (~ IV 1, 70) / et mecum in curri parvi vectantur Amores /
scriptorumque meas turba secuta rotas (~ 1V 1, 136). An beiden Orten wird fiir das gegeniiber
der arma/sacra-Dichtung eigentlich humile carmen (11 10, 11) der Amores der Anspruch auf
Gleichwertigkeit des Dichterruhmes erhoben, womit auch die «iambische» amores-Version
der Aitiennachfolge des Callimachus Romanus auf die gleiche Stufe gehoben erscheint wie die
«epische» sacra-Version, zu der auch elegische Gotterhymnen wie das Bacchus-Gedicht I11 17
gehoren. Die von manchen vertretene Auffassung der Verse IV 1, 135-138 oder 135-146 als
direkter, von Horos referierter Rede Apolls nimmt der Aussage des Sehers die fir die Ge-




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie 301

Diese Worte greifen ringkompositionsartig die unmittelbare Entgegnung des
Horos auf die oben zitierten Verse 69f. auf, durch die Properz seinen bevorste-
henden Dichterruhm als Dichter aitiologischer sacra-Elegien ankiindigte:

71 quo ruis imprudens, vage, dicere fata, Properti?
non sunt a dextro condita fila colo.
accersis lacrimas cantans, aversus Apollo:
poscis ab invita verba pigenda lyra'4.

Es ist evident, dass die Warnrede des Horos bis in wortliche Details hinein
eine Art parodistisches Gegenstiick zu der vom Aitienprolog iibertragenen,
visiondren Ansprache des Gottes Apollon an Properz in der Dichterweihe III 3
darstellt. Dort hatte der Dichtergott ihn, als er daran war, an der hesiodeischen
Hippukrene die Themen ennianischer Epik anzutonen, mit den Worten zuriick-
gehalten und auf die Amores-Elegie als seine eigentliche Kiinstlersendung ver-
wiesen:

15 quid tibi cum tali, demens, est flumine? quis te
carminis heroi tangere iussit opus?
non hinc ulla tibi speranda est fama, Properti:
mollia sunt parvis prata terenda rotis,
ut tuus in scamno iactetur saepe libellus,
20 quem legat expectans sola puella virum.

In dhnlicher Weise hat Properz im Programmgedicht III 9 Maecenas ge-
geniiber seinen Verzicht auf dichterische Gestaltung grosser nationalheroischer
Themen zugunsten der seiner kiinstlerischen Natur allein angemessenen Lie-
beselegie im Sinne der Callimachi libelli (v. 43) begriindet. Es liessen sich noch
zahlreiche weitere Beziige zwischen dem Proomiumgedicht zum Sacra/Amo-
res-Buch des Properz und den Programmgedichten seiner reinen Amores-Bii-
cher aufzeigen, die bekriftigen wiirden, was schon die genannten Beispiele
bezeugen konnen: Die Transposition des kallimacheischen Elegienwerkes in

dichteinheit notwendige Nuance der «Gegenprophezeiung» zu jener des Properz v. 57-70
hinsichtlich seines kiinftigen Dichterruhmes. Ausgewogene Beurteilung der Frage der Ge-
dichteinheit und des recusatio-Charakters von IV 1 mit reicher Doxographie bei R. Montanari
Caldini, Horos e Properzio (Florenz 1977) nach E. Pasoli, Sestio Properzio, Il libro quarto di
Properzio (Bologna 1966) und A. La Penna (Anm. 109) 81f., (Anm. 70) 91f.

114 Ob die Lesart fata Properti (gen.) oder — wahrscheinlicher im Eingangsvers einer Entgegnung
— fata, Properti (voc.), wie in analoger Situation Apollo III 3, 17 non hinc ulla tibi speranda est
fama, Properti, angenommen wird, auf jeden Fall nimmt Horos mit dicere fata (sc. tua, nicht
Romana) auf den von Properz soeben beanspruchten kiinftigen Ruhm als sacra-Dichter
Bezug, eine Voraussage, die ihn als professionellen Seher zu einer berichtigenden Gegenvor-
aussage (71-150) herausfordert, die thematisch vom Motiv des Dichterschicksals des Properz
eingerahmt ist (71ff. ~ 132ff.). Dieser mimische Agon zweier vates um die Zukunft des
Elegiendichters Properz trigt neben der leicht satirischen Zeichnung des astrologisch geschul-
ten Berufssehers eine unverkennbar selbstironische Note des «zu hoch hinaus strebenden»
Elegikers.

20 Museum Helveticum




302 Mario Puelma

das romische Analogon des im griechischen Original dominierenden mytho-
logisch-sakralen Themas fithrte die romischen Kallimacheer in gefihrliche
Néhe zum Stilbereich des genus grande oder tumidum und damit zum inneren
Konflikt mit dem kallimacheischen Stilprinzip der Aentotnc, wie es der Dichter-
gott Apollon im Prolog zu den Aitien und im Epilog zum Apollonhymnus
verkiindet hatte und es die romischen Elegiker fiir sich itbernahmen. Die my-
thologisch-kultische Elegie, thematisch zwar der kallimacheischen am nich-
sten, geriet so vom stilistischen Standpunkt aus in die Sphire jener Themen, die
den Rahmen der Musa tenuis sprengten und deshalb mit der fir die romischen
Kallimacheer so typischen recusatio gemieden oder, wenn schon, dann nur
sparsam und mit den entsprechenden Entschuldigungen und Vorsichtsmassre-
geln vorgetragen wurden!!s.

Diese eigentiimlich reservierte Haltung der romischen Elegiker gegeniiber
der Aitiennachfolge auf der Ebene der Kultaitien mag darin begriindet gewe-
sen sein, dass fiir die Romer, die von Hause aus keine eigentliche Mythologie
kannten, der griechisch inspirierte erzihlende Mythos auch in klassischer Zeit
wohl in viel hdherem Masse als fiir die Griechen vom Hauch des Erhabenen
und Fremdartigen umweht war!!é, vor allem aber der Bereich altromischer
Kulte und ihrer Aitien mit dem Nimbus des staatspolitisch Bedeutsamen und
damit in der Dichtung mit dem Stilwert des «Ennianischen» behaftet war.

Wie dem auch sei, Tatsache ist, dass sich in Rom dem rémischen Kallima-
cheer der Stoffbereich der biotischen amores, die die res privata par excellence
seit Catull verkorpern, als das anbot, was der der Elegie inhidrenten Idee des
blandum, molle, leve, wie ihre Epitheta heissen, nach romischem Gefithl am
besten entgegenkam und so das vom kallimacheischen Aitienprolog geforderte
Stilideal der Leptotes am vollkommensten zu erfiillen geeignet war. Die Trans-

115 Das ist denn auch das, was Properz als kommender vates sacrorum im recusatio-artigen
Redeagon mit dem als Apollos «echte Stimme» auftretenden Seher Horos zum Ausdruck
bringt; und die sacra-Sammlung, die von diesem Gesprich eingeleitet wird, zeichnet sich
dadurch aus, dass darin die romischen Kultaitien — wie zur Neutralisierung — regelméssig mit
zum Teil besonders «iambischen» amores-Gedichten alternieren (wie der lena-Elegie 5 oder
der rixa nocturna 8), wihrend den Abschluss die dem Berenike-Gedicht am Ende der Aitien
vergleichbare Cornelia-Elegie bildet, in der sich die nationalrémische und die amores-Linie
des Elegienbuches vereinigen (vgl. S. 292 und Anm. 99); dhnlich konnte auch das letzte
Elegienbuch des Gallus aufgebaut sein (vgl. Anm. 111). Auch Ovid, der im Proémium zu den
Amores 1 1ff. von Cupido in der Rolle des kallimacheischen Apollo sich zum Dichter der
Zarten Muse hatte weihen lassen, nahm im Prolog zu den Fasti die recusatio-nahe Pose des
gewagten, die eigenen Kréfte fast iibersteigenden Unternehmens ein. Gute Beobachtungen
zum Verhiltnis sacra—amores im IV. Buch des Properz bei H. E. Pillinger, Some Callimachean
Influences on Propertius, Book 4, Harv. St. Cl. Phil. 73 (1969) 171ff.

116 Bezeichnenderweise hat in der romischen Dichtung der griechische Mythos in ganz anderem
Masse als bei den Griechen, wo er einer natiirlichen, stindig schopferischen Erlebnisweise
entsprach, die Funktion des Ornamentalen und Exemplarischen und damit des Uberhohen-
den angenommen. Gerade die reichhaltige Entfaltung griechischer Mythologie in der Amo-
res-Elegie ist ein sprechendes Beispiel dafiir (vgl. o. S. 245 und Anm. 70).




Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie 303

position vom dominant Kultisch-Mythologischen zum dominant Biotisch-Ero-
tischen und damit von der «epischen» zur «iambischen» Elegie entsprang also
gerade dem Kunstwillen der rdmischen Kallimacheer zur — mutatis mutandis —
moglichst stilgetreuen Befolgung des gewédhlten Gattungsvorbildes der Aitien
des Kallimachos.

Das Problem der vielféltigen Quellen der romischen Liebeselegie in ihren
einzelnen materiellen Komponenten bleibt bestehen. Es diirfte sich aber doch
als moglich erwiesen haben, dank den von ihren Dichtern selbst gegebenen
Hinweisen auf die imitatio Callimachi einen tieferen Einblick in den inneren
Formungsprozess zu gewinnen, der aus der Menge ihrer Bausteine, gleich wel-
chen Stoffquellen sie im einzelnen entstammen maogen, erst ein kiinstlerisches
Ganzes im Sinne einer besonderen Gattungsidee werden liess, unbeschadet der
eigenen Wege, die jede Dichterindividualitiit dabei beschritt.

Sach- und Stellenregister

I: S. 221-246 mit Anm. 1-72; II: S. 285-303 mit Anm. 73-116

Aganippe (Musenquelle) Anm. 108

amores, als Titel 221 mit Anm. 1

Antimachos, Lyde 224 mit Anm. 14 u. 15;
Anm. 80

Akontios (und Kydippe) 222, 238f.

Apollon, als Dichtergott 244, 298-302 mit
Anm. 110 u. 111

Ariadne 240, 244; Anm. 47

Arsinoe, in den Aitien des Kallimachos 235
mit Anm. 41, 243 mit Anm. 67; Anm. 62,
101.

Atalante (und Milanion) Anm. 72, 74

Berenike 235f., 243, 292; cf. Kallimachos Pap.
Lille (Victoria Berenices), Catullus C . 66
(Coma Berenices)

Buchkomposition: Kallim. Aitien 223 mit
Anm. 9; Anm. 31, 42, 100. Iamben 292f. mit
Anm. 101. — Catullus 222 mit Anm. 6. —
Propertius IV 294, 302; Anm. 99, 115. - Cf.
Cornelius Gallus

Catullus: C. 61-64241. 64 (v. 1321f) 237, 240.
65222 mit Anm. 6, 232; Anm. 34, 37, 49. 66
222f., 231f., 239-244. 67 230f., 291. 68 232
235, 241 mit Anm. 60, 244. 76 Anm. 60. 85
Anm. 59, 74. 95 Anm. 6, 14 u. 15. 96
Anm. 43. 116 222 mit Anm. 6

causa ~ aitia, aittov Anm. 91, 94

Cornelius Gallus, Elegien 238, 242, 245f. mit

Anm. 72, 297-299 mit Anm. 110; Anm. 40,
68, 74, 90, 106

Cynthia, Name 244, 290

Delia, Name 244

domina Anm. 59, 90

Elegie «epische» und «iambische» 293ff. —
«subjektiv» und «objektiv erotische» 226f.
mit Anm. 22, 241, 245f.; Anm. 85. — «idylli-
sche» 226; Anm. 30

Ennius, und Elegie 295f. mit Anm. 108, 109a

Epigramm, und Elegie 229 mit Anm. 26;
Anm. 9, 10, 30 ~

Erotodidaskalie 285-289, 292 mit Anm. 97

Euphorion, in der rom. Elegie Anm. 110,
Add. zu Anm. 7

Frage, aitiologische 230 mit Anm. 28

Haaropfer Anm. 35a, 65

Hermesianax Leontion 225; Anm. 80

Hesiodos, und die Elegie 287f. mit Anm. 80 u.
81; Anm. 112. — Theog. 26ff. 287

Hippukrene 292, 295f.

Horatius: C. IV 2 Anm. 109a. — Sat. 1 4, 73f1.
Anm. 113. — Iambi Anm. 103

Kallimachos: Erotische Aitien 236. 244. — Ein-
zelstellen: fr. I (v. 9-12) 288; Anm. 15,
(v. 19-31) 288, 298; Anm. 91, 113. fr. 2 287.
fr. 2a Anm. 108. fr. 41 288. fr. 43 (v. 12f)
292, (v. 84fF.) Anm. 28. fr. 54-59 292. fr. 66




304 Mario Puelma: Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der romischen Amores-Elegie

236. fr. 67 (v. 1-3) 288. fr. 6775 238f. fr. 73—
74 229; Anm. 50. fr. 75 (v. 8) Anm. 28.
Sfr. 80-83 237. fr. 100f. 228 mit Anm. 25;
Anm. 102. fr. 110 235f., 239-243, cf. Catul-
lus C. 66. fr. 112 287, 292, 295. fr. 114 228
mit Anm. 25; Anm. 102. fr. 177292. fr. 178
230f. mit Anm. 28, 292. fr. 19/ (v. 7)
Anm, 109a. Pap. Lille (Victoria Berenices)
235 mit Anm. 42, 243 mit Anm. 67, 292.
fr. 191-203 (lambi) 292f. fr. 226-229
Anm. 101 fr. 556 237. fr. 571 288. fr. 612
287f.— Ep. 5 Anm. 67. 28, 5 Anm. 113. 48, §
Anm. 109a. 5] 243

Laodameia (und Protesilaos) 233f., 244,
Anm. 64

Licinius Calvus, Quintilia-Elegie Anm. 43

Lucretius, De rer. nat. IV 1037-1287 287;
Anm. 93

Lycoris, Name 244 mit Anm. 67a. Cf. Corne-
lius Gallus

Martialis Ep. IV 23, 4 Anm. 10; VIII 73, 6
Anm. 90

Monolog (Klage), in der Elegie 228f., 237-241

Mythologie in der eleg. Dichtung 233f., 244f.,
285f.; Anm. 80, 116

Mimnermos 224f. mit Anm. 15, 17, 18; 287

Novellistik, ion. in Kallim. Aitien Anm. 52

Ovidius: Am. I [ (v. 1ff) Anm. 111, 115,
(v. 25F.) 289. 3 (v. 20) Anm. 90. 6 245, 291;
Anm. 30, - IT I7 (v. 34) Anm. 90. I8
(v. 19ff) Anm. 76, (v. 22) Anm. 46. — A.a.
286f. — I (v. 25-30) 289. — III (v. 329)
Anm. 5, (v. 790) Anm. 89. — Rem. am. 227,
286 mit Anm. 77, (v. 382) Anm. 49,
(v. 3791T.) 222 mit Anm. 5. — Fasti 227, 294;
Anm. 77. 1 (v. 1ff. u. 91) Anm. 94, 115. II
(v. 269) Anm. 28. III (v. 167ff.) Anm. 28. -
Heroid. 227. 2 (Phyllis) 237. 20 (Acontius)
238. — Trist. 11 4611F. 285

Parthenios 245; Anm. 2

Permessus, Dichterquelle der amores 295 mit
Anm. 108, 297

Philetas Cous 224-226 mit Anm. 12, 14

Pindarisches in der Elegie 292; Anm. 27, 109a

Propertius: 1 / 285 mit Anm. 74; Anm. 91,
(v. 1) Anm. 90, (v. 9ff.) Anm. 74. 2 (v. 27ff.)
244, 7(v. 111f.) 286. 12 (v. 23ff.) Anm. 91. 16
230, 245, 291; Anm. 30. /8 238, 245f. — 11 1
(v. 1-4) 289, (v. 4 u. 12) 290f, (v. 40)
Anm. 113. 10296, (v. 25f.) 295f.; Anm. 92.
13 (v. 1-8) 299 mit Anm. 112. 30 (v. 40)

Anm. 90. 34 (v. 31f) 222. - III I (v. 149)
Anm. 92, (v. 1-26) 298f., (v. 7-10) Anm.
113. 3296, (v. 13-20) 301; Anm. 68. 9 (v. 43)
222, 301. 11 (v. 8ff.) 286. 12 245. 17 (v. 39f.)
Anm. 109a. 24 u. 25 Anm. 93. — IV ! Anm.
92, (v. 1-138) 296-301. 3 230, 242, 245. 5
291. 7230. 8291. 10 (v. 1) Anm. 94. 11236

Quintilianus Inst. X 1, 58 Anm. 7

recusatio, in der Elegie 296302

«subjektiv» u. «objektiv» erotisch, vgl. Elegie

tenuitas sublimis und humilis 2991f.

Theokritos: Id. 1-3—11 Anm. 53 u. Addenda

Tibullus: I 2 245; Anm. 30. 4 230, 288, 291;
Anm. 104, (v. 75ff.) 286, 288. 5 Anm. 39. 8
(v. 5) Anm. 86. — II 2 (v. 111.) 288, 5 227,
294; Anm. 99, (v. 63) Anm. 88,

Varro Atacinus, Leucadia Anm. 67a

vates Anm. 109a

Vergilius: Aen. VI 460 Anm. 60. — Ecl. 6
(v. 3ff.) 298f. mit Anm. 111; Anm. 68,
(v. 64-73) Anm. 92, 108, 110, 112. 10 (v. 12)
Anm. 108, (v. 52-60) Anm. 72, 74. — Georg.
III 8f. 296

«Wabhrheit», als Prinzip der Elegie 231, 287-
291; Anm. 52

Corrigenda-Addenda zu Teil I (S. 221-246)

S. 222, Anm. 5, Zeile 3: A.a. I1] statt A.a.

S. 223, Anm. 7 Zusatz: Vgl. auch Diomed.
p. 484, 21 K quod genus carminis (sc. ele-
giae) praecipue scripserunt apud Romanos
Propertius et Tibullus et Gallus imitati Calli-
machum et Euphorionem. Uber die Rolle
des Kallimachos-Schiilers Euphorion bei
den romischen Elegikern lisst sich, mit
Ausnahme des Gallus bei Verg. Ecl. 10, 50
(dazu Servius), nichts Konkretes aussagen.
Er spielte dort offenbar eine untergeord-
nete Rolle.

S. 226, Anm. 20, Zeile 5: Anm. 17 statt 16

S. 228, Anm. 23, Zeile 3 von unten: nahe statt
nahen

S. 235, Anm. 39, Zusatz: Zum Prototyp-Cha-
rakter der Catullschen Grosselegien vgl.
auch Fr. Solmsen, Catullus’ Artistry c. 68. A
pre-Augustan Love-Elegy, in: Monumen-
tum Chilionense, Festschr. E. Burck, Am-
sterdam 1975, 260ff.

S. 239, Anm. 53, Zeile 2: Zu den Klagereden
liebeskranker Mianner in der Bukolik Theo-
krits ist noch der Kaopog Id. 3 zu zihlen.




	Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie

