
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 4

Artikel: Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie

Autor: Puelma, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 39 1982 Fase. 4

Die Aitien des KaUimachos
als Vorbild der römischen Amores-Elegie

II

Von Mario Puelma, Freiburg/Schweiz

Die exemplarischen Amores-Bilder der römischen Elegiker erhielten so
eine betont lehrhafte, erbauliche Note, die sie insgesamt als Sammlungen
illustrierter praecepta amoris wirken lassen konnte. Nicht zu Unrecht bezeichnet
Ovid Tr. II 465 das Elegienwerk des Properz als blandi praecepta Properti13,
während er vom Elegiker Tibull ebendort sagt: multaque dat... praecepta docet-

que... (461)73a. In der Tat stellt Properz in seinem Prologgedicht 11 den eigenen
Liebesfall Cynthia-Properz, dessen Etappen durch alle Phasen hindurch den
Inhalt eines ganzen Elegienzyklus ausmachen, mit den Worten hoc, moneo,
vitate malum (v. 35) als warnendes Exemplum des obsequium amoris einer
puella dura vor, aus dem die Liebenden - ebenso wie aus dem mythischen
Parallelfall von Milanion und Atalante (v. 9-16)74 - heilsame Lehren ziehen
sollen. Anweisungen der ars amandi und der remedia amoris in Verbindung
mit Beispielen mythischer Epomicä na9T)paxa sind denn auch ständige Begleiter

der Amores-Darstellung der römischen Elegiendichter von Catull bis Ovid.
Unter den zahlreichen Beispielen dafür seien nur zwei herausgegriffen, die für
das Ineinander von Lebenserfahrung und Mythos in der Funktion des Exem-

• Teü I S. 221-246 (Fase. 3)
73 Zum Verständnis dieser Bezeichnung, die sich natürlich nicht auf ein etwaiges Lehrgedicht

der ars amandi des Properz bezieht, vgl. A. L. Wheeler, Propertius as Praeceptor Amoris, CI.
Phü. 5(1910)28ff.

73a Vgl. den analogen Anspruch Tib. 14,77 me qui spernentur amantes I consultent und Ov. Rem.

am. 41 ad mea, deeepti iuvenes, praecepta venite. Als Kenner der praecepta Veneris weist sich
Tibull I 2, 16ff. aus in der IUustration des Lehrsatzes: audendum est:fortes adiuvat ipsa Venus.

74 Das mythologische Exemplum hat auch aü^noi^-Funktion: Atalante wird von Cynthia als
dura (v. 10 ~ casta 5, dazu das Richtige bei Fedeli [Anm. 50] 67f.) übertroffen. Während
Milanion die saevitia seiner Gehebten durch preces und benefaeta schüesslich bezwingen
konnte, sind bei Cynthia alle aries (v. 17) umsonst: Properz bleibt der Knechtschaft Amors
verfallen, die sich im Zustand des castus odissepuellas I... et nullo vivere consilio (5f.) bekundet,

was genau dem entspricht, was CatuU c. 85 mit odi et amo exerucior umreisst. - Des

Exempels Milanion-Atalante für das eigene Liebesleiden hatte sich, wie aus Vergils Ekloge 10,

55f. zu erschliessen ist, wohl schon Corneüus Gallus an programmatisch bedeutsamer Stelle,
vieUeicht - wie Properz - im Prologgedicht zu seinem Amores-Zyüus (vgl. Anm. 72) bedient.

19 Museum Helveticum



286 Mario Puelma

plarischen und Didaktischen bezeichnend sind: Die These 'nemo est in amore
fidelis' beglaubigt Properz II 34, 3ff. zuerst mit dem Satz expertus dico, und
anschliessend mit dem Exemplum des Menelaos. III 11, 8ff. illustriert er den
Erfahrungssatz 'dass Weiber herrisch sind', nach der Mahnung: tu nunc exem-
plo disce timere meo, mit einem Katalog furchterregender Frauen von Medea
bis Kleopatra.

So erscheint es nur folgerichtig, wenn die Amores-Dichter ihre soziale
Sendung und ihren Künstlerruhm darin erblicken, als magister amoris von der
römischen Jugend anerkannt zu werden. Vos me celebrate magistrum ruft Tibull
14,75 aus und fügt v. 79 hinzu: tempus erit, cum me Venerispraeceptaferentem /
deducat iuvenum sedula turba senem. Properz wiederum sieht in seinem ersten

grossen Programmgedicht 17, llff. die literarische Bedeutung seiner amores
darin begründet, dass sie den doctae puellae und dem neglectus amator als
nützliches Lehrbuch dienen soUen: etprosint Uli cognita nostra mala. An seinem
Grabe soll die römische Jugend, gleichsam in Vorwegnahme des ovidischen
Naso magister erat (A. a. II744; III812), ausrufen können: ardoris nostri, magne
poeta, iaces (v. 24) - ein Wort übrigens, das mit programmatischer Klarheit den

generell paradigmatischen, nicht individuell dokumentarischen Charakter der
Amores-Dichtung bezeugt. In den amores nostri des Dichters, wie er im
gleichen Gedicht v. 5 den Stoffseiner Cynthia-Elegien umschreibt75, soll die
Allgemeinheit der Liebenden sich selbst erkennen, so dass sie jene als ihre eigenen
amores, als den 'ardor notier'empfinden können.

Die der römischen Amores-Elegie inhärente Idee des magisterium amoris
hat Ovid als so wesentlich empfunden, dass er sie nicht nur in seinen Sammlungen

von Liebeselegien oft zum Ausdruck brachte76, sondern - seinem epigonenhaften

Hang zum Systematisieren folgend77 - sie gleichsam in Reinkultur in
den grossen Lehrgedichten der Ars amandi und der Remedia amoris einfing78.
Diese systematischen poetischen Lehrabhandlungen des Ovid stellen gattungs-

75 nos, ut consuemus, nostros agitamus amores, cf. II 1, 1 quaeritis, unde mihi totiens scribantur
amores (dazu Anm. 1).

76 In den Versen Am. II 18, 19S. quod licet, aut artes teneri profilemur Amoris I -ei mihi! praecep-
tis urgeor ipse meis - I aut quod Penelopes verbis reddatur Ulixi, I scribimus et lacrimas, Phylli
relicta, tuas Heroidenbriefe) meint Ovid mit artes Amoris und mea praecepta kaum, wie oft
gemeint (so Brandts Kommentar, 1911, Goold, ed. Loeb 1977) die Ars amandi, sondern wohl
die zeitlich und funktionell den Heroiden nahestehenden Amores (dazu vgl. Bornecque,
Heroides, Paris 1911, Vif., Amours, 1928, ad 1.). Die Bezeichnung von Properzens und Tibulls
amores als praecepta durch Ovid (vgl. Anm. 73) sowie die entsprechende Nomenklatur bei
diesen Elegiendichtern selbst bekräftigen diese Interpretation.

77 Wie bei den Fasti, die eine Systematisierung des Aitienmotivs darstellen, und den Metamorphosen,

der Weltgeschichte unter dem Zeichen des Verwandlungsmotivs. Dazu vgl. E. Burck,
Römische Wesenszüge der augusteischen Liebeselegie, Hermes 80 (1952) 198 Vom
Menschenbild in der römischen Literatur, Heidelberg 1966, 220).

78 Ovid knüpft in den Remedia amoris direkt an das Programm von Prop. I 1 an (dazu gut
Henderson [Anm. 79] XVf.).



Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie 287

massig eine Kuriosität dar. Sie sind nämlich formal Elegien, gehören aber nach
Inhalt und Aufbau zu einem literarischen Genus, für das seit Hesiod die epische
Form als verbindhch galt. Dass diese Forderung auch für die systematische
Lehre der epcoxiKri texvi* Geltung hatte, zeigt die epikureische ars amandi im
IV. Buch von Lukrezens Lehrepos De rerum natura 1037-128779.

Für die in Ovids erotischen Lehrgedichten vorliegende Gattungskreuzung,
die man «lehrepische Elegie» oder «elegisches Lehrepos» nennen kann, gab es

nur einen namhaften Vorgänger: Kallimachos. Er war es gewesen, der sich im
Prolog zu den Aitien der Nachfolge sowohl des Mimnermos (fr. 1, 11) wie des

Hesiod (fr. 2 ~ Epilog fr. 112, 5f.), also den Gattungen Elegie und Lehrepos
gleichzeitig verpflichtet bekannte80. Worin das Hesiodeische in der kallimacheischen

Elegiensammlung bestand, ist ein vielfältiges, nicht leicht zu fassendes
Problem81. Mit Sicherheit aber gehörte dazu der Anspruch, «verbürgte Wahrheit»

zu verkünden, wie ihn Hesiod im Theogonie-Prooimion als Auftrag und
Offenbarung der Musen entgegengenommen hatte (Th. 26ff.)82. Eben von den
Musen, «auf den Spuren des Hesiod»83, erfragt sich denn auch Kallimachos,
wissbegierig wie ein ionischer Forschungsreisender, sichere Auskunft über die
wahren Gründe, die curia (causae, origines), aller möglichen Denkwürdigkeiten

und ergänzt diese Auskünfte durch Erkundungen, die er anderen Gewährsmännern

oder eigener Forschung verdankt. So stellen sich die Aitien-Elegien,
was schon ihr Titel bekundet, als eine Art «Forschungs- und Erfahrungsberichte»

des Dichters unter dem bekannten Leitwort dar, das wohl im Aitienpro-
79 EpwtiKai rsxvai gab es vor Ovid auf griechischem Gebiet anscheinend nur in Prosa. Die

Verwandtschaft zur hellenistischen Lehrepik zeigt sich bei Ovids erotischen Lehrgedichten
auch darin, dass sie, wie Nikanders Theriaka-Alexipharmaka, die Zweiteilung «Anleitung»
(/(/•^-«Heilmittel» (Remedia) befolgen (vgl. dazu A. A. R. Henderson, P. Ovidi Nasonis
Remedia Amoris, Edinburgh 1979, XIV); zum Verhältnis von Ovids erotischen Lehrgedichten
zur römischen Liebeselegie allgemein vgl. N. Holzberg, Wien. Stud. 94 (1981) 185ff.

80 Ein Ansatz zu einer «hesiodeischen» Elegie war schon im Typus der Katalogelegie eines

Antimachos («Lyde»), Hermesianax («Leontion»), Phanokles ("Eoioxei; f| KaXoi) gegeben, die
sich deutlich an die TuvaiKöiv KaTdA-oyoi anlehnen, die Hesiod zugeschrieben wurden (vgl.
o. S. 225). Kallimachos stellt sich in den Aitien dagegen in die Tradition der eigentlichen
Lehrepen des Hesiod, Theogonie und Erga (fr. 2). Diese Katalogelegien boten ihrer Natur
nach auch reichliches Material für die in der Amores-Elegie dann so beliebten mythologischen

Parallelbeispiele.
81 Zu Hesiod bei Kallimachos vgl. E. Reitzenstein, Zur Stiltheorie des Kallimachos, Festschr. R.

Reitzenstein (Leipzig/Berlin 1931) 23ff. (dazu Wimmel [Anm. 8] 239f.), H. Reinsch-Werner,
Callimachus Hesiodicus (Diss. Berlin 1976). Dass die Grenzen zwischen Elegie und Epos in
den hesiodeischen Lehrgedichten, namentheh den Erga, fliessend waren, hat H. Herter, Ovids

Kunstprinzip in den Metamorphosen, Am. J. Ph. 69 (1948) 129 auf die Formel gebracht: «Es

war sozusagen ein Stilfehler Hesiods, dass er seine Paränesen im epischen statt im elegischen
Masse vortrug». Kallimachos hätte diesen «Stilfehler» in seinem Hesiodus elegiacus sozusagen

korrigiert, umgekehrt aber die erzählende Elegie dem Epischen angenähert.
82 Zu den Verständnismöglichkeiten dieser vielbehandelten Stelle bietet zuletzt einen guten

Überblick H. Neitzel, Hesiod und die lügenden Musen, Hermes 108 (1980) 387ff.
83 Vgl. fr. 2, 1 112, 5 nap' tyviov bi,ioc, iiticou.



288 Mario Puelma

log seinen Platz hatte: «Nichts Unverbürgtes will ich künden» (dpdprupov
oüSev dsiSo) fr. 612). «Wahre Träume» nennt daher ein hellenistisches
Epigramm (A. P. VII42) die von Properz als Somnia Callimachi (II 34,32) bezeichneten

Aitien84.
Mit diesem Anspruch, nur «verbürgt wahre Kunde» zu bieten, verband

sich in den Aitien, wie beim hesiodeischen Vorbild, natürlicherweise der Hang
zur Belehrung, der ja auch ein Charakterzug der altgriechischen Elegie gewesen
war. Dort, wo das Thema des Eros in den Aitien auftritt, finden wir deswegen
auch als typischen Zug die Erotodidaskahe. Dafür zeugt eine Reihe von
Beispielen aus drei Aitien-Büchern, die bemerkenswerte Parallelen bei den
römischen Amores-Dichtern besitzen. So hat Kallimachos im I. Buch unter Berufung

auf einen betagten Gewährsmann Erchios eine ars amandi puerilis vorgetragen

(fr. 41+571), die Tibull in der Elegie I 4 vor Augen gehabt haben muss,
wo er sich selbst als praeceptor der Knabenliebe vorstellt unter Berufung auf
den Lehrvortrag des Priapus. Auch Kallimachos wandte sich dort als 5i5dotc(i-
Xoc, direkt an die epaoxai mit der Anweisung a*5e vetov epöcuvtE (fr. 571, 3)85.
Die in Rom vielbeachtete Akontios-Elegie wiederum trägt schon in den
Eingangsworten ahxöc, "Epcnc, £8i8al;ev Akövtiov T£xvr|v (fr. 67, lff.) den Stempel

des Didaktischen86, und im folgenden bringt Kallimachos eine lehrhafte
Bemerkung über den Wert der Hochzeitsnacht des Akontios (75, 44ff), an die
Tibull II 2, llff. erinnert87. Die Locke der Berenike schliesshch lässt Kallimachos

als Augenzeugen der königlichen Hochzeitsnacht in der Pose des expertus
dico den Lehrsatz der Liebeskunst 'dass die Tränen der jungfräulichen Braut
beim ersten Liebeskampf unecht sind' mit der Eidesformel non, ita me divi, vera

gemunt, iverint (v. 18) bekräftigen und ihren Exkurs über den Liebeskummer
der verlassenen nova nupta mit der Sentenz beendigen: quod amantes I non
longe a caro corpore abesse volunt (v. 3 lf).

Die Erotodidaskahe weist, wie an diesen Beispielen deutlich wird, den

84 d ueya Baxxid5ao ao(poü itspircuo'xov övsiap, / f| 6' ixeöv KEpdtov oü8' E/uipavxoc; et|? (cf. Od.

19, 562f.). Im folgenden wird Kalhmachos' Erkundungsgespräch mit den Musen am Helikon
als QueUe der Aitien-Wahrheiten beschrieben.

85 Fr. 41 YT|pdaKEi 5' 6 yEpiov keivoc; eA.a<pp6ispov, / Koüpoi xöv ipiXeouaw, eöv 5b uiv oia
yovf|a / Xeipöc; in' oiKeinv äxpi? äyouoi 3i>pT|v(~ Tib. I 4, 79f.). Fr. 571 oi9e yäp ä> Koupoi-
aiv Sit' öduaxa Mxva (pspovxEc;, / 'Epxioc; ebc; üuiv röpioE itaiSocpiXstv, / <b8e vecov EpötoixE
riö/uv k' EÜavöpov exoixe (~ Tib. 14,75ff.). Die Imitatio Tibulls spricht für die Zugehörigkeit
beider Fragmente zur gleichen Elegie. Wie bei Tibull so scheint auch im kallimacheischen
Vorbild nach dem Lehrvortrag des Gewährsmannes (Priapus-Erchios) der Dichter selbst als

EpüixoSiodo-KaXoc; aufgetreten zu sein. Auf die persönhche Note des Gedichtes für KaUimachos

weist U. v. Wilamowitz, Hellen. Dichtung I 187 hin; es steht danach, was den Zug des

«subjektiv Erotischen» betrifft, mit der TibuUschen Elegie auf gleicher Stufe.
86 Auf die eigene Person übertragen, verwenden den gleichen erotodidaskalischen Einleitungs-

topos Prop. I 1,4f. Amor... me docuit..., Tib. 18,5 ipsa Venus magico religatum bracchia nodo I
perdocuit...

87 Vgl. Bulloch (Anm. 5) 78.



Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie 289

Aitien-Dichter auch auf dem Gebiet des Eros als Experten aufgrund eigener
Forschung und Erfahrung aus und ordnet so auch seine Berichte über Liebesfälle

der beherrschenden Idee der lehrhaft-empirischen Wahrheitsfindung unter.

Genau dieser Leitgedanke ist es, den Ovid an den Anfang und den Schluss
seiner elegischen Lehrabhandlung über die Liebeskunst stellt. Vera canam
verkündet er A. a. I 30 feierlich wie ein vates und begründet diesen Anspruch mit
dem Hinweis auf die eigene Lebenserfahrung, die, wie er betont, Apollon und
die hesiodeischen Musen als Bürgen der Wahrheit ersetze oder übertreffe:

25 non ego, Phoebe, datas a te mihi mentiar artes,
non nos aeriae voce monemus avis,

nee mihi sunt visae Clio Cliusque sorores
servanti peeudes vallibus, Ascra, tuis:

usus opus movet hoc: vatipareteperito.
30 vera canam: coeptis, mater Amoris, ades**.

Diesem Bekenntnis des Ovid, das sich am Ende des III. Buches der Ars amato-
ria wiederholt89, stellen sich die programmatischen Worte des Properz in der
Einleitung zum II. Elegienbuch an die Seite:

1,1 quaeritis, unde mihi totiens scribantur amores,
unde meus veniat mollis in ore liber;

non haec Calliope, non haec mihi cantat Apollo:
ingenium nobis ipsa puella facit.

Mit diesen programmatischen Worten versetzt der römische Amores-
Dichter - weit davon entfernt, damit eine Absage an die Aitien-Nachfolge
aussprechen zu wollen - seine puella docta in die Rolle, die der Dichtergott
Apollon und sein Gefolge der Musen in den Aitien gespielt hatten, nämlich
nicht nur Stoff-, sondern vor allem Inspirationsquelle seiner Poesie zu sein90.

88 Der hesiodeisch-lehrepische Charakter des der Sehersprache (wie Hes. Theog. 26ff.) naheste¬

henden Ausspruchs 'vera canam' wird im Sinne der Aitiennachfolge bestätigt durch die
parallele Formel 'vera cano'im aitiologischen Vortrag der Sibylle Tib. II 5, 63. Venus nimmt
hier die Stelle der Muse ein (vgl. Anm. 90).

89 A.a.lll 790 sed neque Phoebei tripodes nee corniger Ammon I vera magis vobis quam mea Musa
canet: I siqua fides, arti, quam longofeeimus usu, I credite! praestabunt carmina nostra fidem.

90 Vgl. noch Prop. II 30, 40 nam sine te nostrum non valet ingenium, Ov. Am. III 12, 16 ingenium
movit sola Corinna meum, II 17, 34 ingenio causas tu dabis una meo (zu causas Anm. 94). - Vor
Properz hatte anscheinend schon der für diesen in vielem vorbildliche Cornelius Gallus seiner
domina im Prinzip die Rolle nicht nur der Adressatin, sondern auch der Inspirationsquelle
seiner Liebeselegie zugewiesen: ingenium Gallipulchra Lycoris erat, wie Mart. VIII 73, 6 sagt
(vgl. Wimmel [Anm. 8] 41, G. Luck, Die röm. Liebeselegie, Heidelberg 1961, 48f.). Der neue
Gallus-Fund (ed. Anderson-Parsons-Nisbet, Elegiacs by Gallusfrom Qasr Ibrim, Journ. Rom.
St. 69, 1979, 125ff.) bestätigt dies v. c 6f.: tandem fecerunt carmina Musae I quae possem
domina dicere digna mea ~ Ov. Am. 13, 20provenient causa carmina digna tua, dazu Anm. 94;

zur Bedeutung des Gallus-Fragments für die lateinische amores-Dichtung zuletzt mit guten
Beobachtungen A. Barchiesi, Notizie sui «Nuovo Gallo», Atene e Roma NS 26 (1981) 153ff.,
F. Graf, Die Gallus-Verse von Qasr-Ibrim, Gymnasium 89 (1982) 2lff.



290 Mario Puelma

Der Name Cynthia, «die Apollinische», steht darum wohl nicht zufälhg als

Leitbegriff am Anfang der Properzischen Elegiensammlung91. Gleichzeitig
bedeuten die Worte des Properz, ebenso wie die entsprechenden des Ovid, gegenüber

dem kallimacheischen Elegienmuster eine Abgrenzung oder Verschiebung

im Bereich des Hesiodeischen. Dadurch nämlich, dass die römischen
Elegiker ihren Anspruch, Verkünder allgemeingültiger belehrender Wahrheit
zu sein, in so betonter Weise mit der authentischen Lebenserfahrung und nicht
mehr mit der Garantie legitimierten, die sich auf den Bericht von Musen, Göttern

und alten Quellen gründete, verschoben sie den kallimacheischen Grundsatz,

«nichts Unverbürgtes» vorzutragen, vom dominant Mythischen ins dominant

Biotische und Autobiographische92. Damit aber verstärkten sie nur - ganz
im Geiste des Hesiodeischen in den Aitien - den Wahrheitsanspruch ihrer
Elegie, insofern nichts so stark für ihren exemplarischen Echtheitsgehalt bürgen
konnte wie die Berufung auf persönliche Lebenserfahrung. Der Amores-Dichter

wies sich so gleichsam als Experte der causae amorum aufgrund eigener
Autopsie aus93. In der Tat lässt auch Properz II 1 in unmittelbarem Anschluss
an die Grundsatzerklärung: ingenium nobis ipsa puellafacit (v. 4) einen Katalog

91 Auf die programmatische Bedeutung der Einleitungsworte Prop. 11,1 Cynthia prima me

cepit macht King (Anm. 11) 217 aufmerksam mit Hinweis auf Call. fr. 1, 21f. Kai yäp öxe

npomaxov euoic; Eni SeXxov sS-nica / youvaoiv, 'AitöXA.tov eijiev ö noi AiiKioc,. Er sieht im
Cynthia Monobiblos «a kind of Callimachean aetion». Die geradezu aitiologische Funktion
des Cynthia-Motivs spricht aus den Versen I 12, 23ff. lu mihi sola domus, tu, Cynthia, sola

parentes, I omnia tu nostrae tempora laetitiae. I seu tristis veniam seu contra laetus amicis, I
quidquid ero, dicam: «Cynthia causafuit» (zu causa vgl. Anm. 94).

92 Properz ist sich dieser Verschiebung wohl bewusst, wenn er am Eingang der programmatischen

Elegie II 13 verkündet, Amor habe ihm aufgetragen, im nemus Ascraeum, d. h. im
Bereich der elegischen Hesiodnachfolge, sein Lager so einzurichten, dass seine Worte nicht
die orphische Wirkung der mythischen Ursänger, sondern das lebensnahe Ziel anstreben
sollten, magis ut nostro stupefiat Cynthia versu (v. 7): so werde die gracilis Musa (v. 3) seiner

Liebeselegie es an künftigem Ruhm mit dem Sänger Linus, sozusagen der vates amorum mit
dem vates sacrorum, aufnehmen können. Die programmatische Situation, die Properz hier für
seine a-riort\s-Poesie zeichnet, entspricht derjenigen in III 1, wo der Dichter in das Callimachi
nemus (v. lf.) eintritt, womit in erster Linie die Nachfolge der «hesiodeischen» Aitien-Elegien
gemeint ist, und für sich - ganz in der stilkritischen Metaphorik des Aitienprologs (Bild des

Weges) - den Dichterruhm der «zarten Muse» auf dem Fuhrwerk der Amores beansprucht
(v. 8-14). Zur hier vorliegenden Unterscheidung zweier Stilschichten der Hesiod-Kallima-
chos-Nachfolge, die mit Prop. II10,25f., IV 1 und Gallus bei Verg. Ecl. 6,64ff. übereinstimmt,
vgl. u. S. 295ff.

93 Diesen Charakter einer systematisch illustrierenden Bilderfolge der Liebeskrankheit von der

Ansteckung bis zur Heilung weisen vor allem die Bücher I—III des Properz auf (vgl. die
motivisch einander ganz entsprechenden Einleitungs- und Abschiedsgedichte I 1—III 24/25,
dazu M. C. J. Putnam, Propertius' Third Book: Patterns of Cohesion, Arethusa 13, 1980, 97ff.).
Der darin entfaltete Cynthia-Zyklus gleicht einer Demonstration der Ursachen des Liebesleidens

und dessen Überwindung im Sinne der epikureischen Lehre, wie sie aus dem IV. Buch
des Lukrez bekannt ist (zur Beziehung Properz-Lukrez vgl. A. W. Allen, Elegy and the Classical

Attitude toward Love. Propertius 11, Yale CI. St. 11, 1950,253ff. und A. Betensky, Lucretius
and Love, Class. World 73, 1980, 291ff.).



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 291

der thematischen Situationen seiner amores folgen, dem er den programmatisch
wirkenden Satz einfügt: invenio causas mille poeta novas (v. 12), den Ovid

Am. II 17,34 mit ingenio causas tu dabis una meo variiert hat94. In ihm scheinen

sozusagen die neuen causae amorum den alten causae sacrorum der Aitien
entgegengesteUt, die der römische Kallimacheer durch seine erklärt biotisch
ausgerichtete Liebeselegie weitgehend ersetzt, ohne deswegen das Feld der
Aitiennachfolge als solche zu verlassen.

Die bei den römischen Kalhmacheern der Elegie zu beobachtende
Gewichtsverlagerung ins betont Autobiographische brachte allerdings die lateinische

Liebeselegie notwendigerweise an die Grenzen der eposnahen Gattungsidee,

der Kallimachos seine Aitien-Elegien unterstellt hatte, nämlich in die
Nähe des Mimisch-Iambischen, das nach antiker Stilnorm mit dem Bereich des
Biotischen und damit des Rangtieferen verknüpft war. In der Tat lassen sich
bekanntlich in der lateinischen Amores-Dichtung starke Anklänge an diese

Stilsphäre und an die entsprechenden Gattungen wie Komödie und Mimus,
Epigramm und Iambus, Roman und Satire aufweisen. Man denke nur an die
behebten Motive von Komos, Paraklausithyron und Liebeszauber (z. B. Tib. 12,
Prop. I 16, Ov. Am. I 6), an Tibulls Priapus-Rede (I 4), an Catulls sprechende
Tür (c. 67), an die nächtliche Raufszene und die Ansprache der Kupplerin bei
Properz (IV 5 und 8) oder an die häufigen Schmähungen gegen Nebenbuhler
und an moralistische Tiraden über die inversio morum bei Tibull und Properz.

Aus diesen Beobachtungen nun den Schluss zu ziehen, dass der eigentliche
Ursprung der römischen Amores-Elegie in Komödie und Verwandtem liegen
müsse95, wäre jedoch in dieser Absolutheit verfehlt. Denn die Anregung zu
diesen iambisch-mimischen Elementen fand sich schon bei Kallimachos selbst.
Wie erinnerlich, hat Kallimachos in den Aitien die Elegie im Vergleich zu
älteren Formen der Gattung dem Eidyllion angenähert und sie mit einer Reihe
ausgeprägt biotisch-dramatischer Züge ausgestattet, wie dem autobiographischen

Bericht, dem realistischen Zustandsmonolog, den sprechenden
Gegenständen, der lebensnahen Ethopoiie auch mythischer Gestalten96 oder der in

94 Der Begriff causa im technischen Sinne von poetischem 'argumentum' (üjiöSeo'ic;: so auch
aixia) ist vor Properz und Ovid bei Pacuv. Tr. fr. 337f. R. belegt: ubi poetae pro sua partefalsa
conficta *(canant, I qui causam humilem dictis amplant (vgl. W. Stroh, Die röm. Liebeselegie als
werbende Dichtung, Amsterdam 1971, 56, n. 9). Die enge motivische Verbindung von Prop. II
1 (mit III 1 und 3) zum kallimacheischen Aitienprolog legt für den Ausdruck causas novas
v. 12 und danach Ov. Am. II 17, 34 eine Anspielung auf die Aitia des Kallimachos nahe (so
schon L. Alfonsi, L'elegia di Properzio, Mailand 1945, 49 «un'eziologia amorosa corrispon-
dente a quella mitica», Newman [Anm. 8] 377), zumal die spezifische Lehnbedeutung causa

~ aixiov im Sinne der kallimacheischen Sakral-Aitien bei den römischen Elegikern geläufig
ist (z.B. Prop. IV 10, 1 Nunc Iovis incipiam causas aperire Feretri, Ov. Fasti I 1 Tempora cum
causis Latium digestaper annum I... canam, 91 ede simul causam, cur...).

95 Zur Diskussion um diese Frage vgl. Day (Anm. 21) 85ff.
96 Z. B. Herakles bei Molorchos fr. 54-59.



292 Mario Puelma

den höheren Stilgattungen seltenen Erotodidaskalie97. Selbst das Symposionmotiv

(fr. 43, 12ff.; 178) und die volkstümhche Tierfabel (fr. 177) fanden darin
Aufnahme. Für die Spannweite der Motive und Stilschichten, die innerhalb der
Aitien auch auf kurzem Räume herrschen konnte, bietet die Elegie mit der
Gründung der Nemeischen Spiele durch Herakles am Anfang des III. Buches
ein gutes Beispiel. Dieses etwa 200 Verse lange, heute dank des neuen Liller
Papyrus in seinem Gesamtaufbau überblickbare Gedicht enthielt als Rahmen
ein hymnisches Enkomion auf einen Nemeischen Sieg der pferdehebenden
Berenike in pindarischen Tönen. Darin eingebaut war die rührende Idylle vom
Besuch des Herakles beim alten Molorchos (fr. 54-59) - eine Parallele zur
Begegnung von Theseus und Hekale im kallimacheischen Kleinepos. In diese

eingefügt war wiederum, wie jüngst nachgewiesen werden konnte98, die fabelartige

Geschichte von den Mäusefallen des Molorchos, die in humorvoller
Disproportion die Nemeische Löwenjagd im banalen Mäusefang spiegelt
(fr. 177)99.

Zu aUedem hinzu hat KaUimachos zwischen Elegie und Iambus eine auch
jedem späteren Leser deutlich erkennbare Brücke dadurch geschlagen, dass er
in der Gesamtausgabe seines poetischen Werkes, die er im Alter offenkundig
selbst besorgte, auf seine Elegiensammlung das Iambenbuch unmittelbar
folgen liess und beide Werke durch einen überleitenden Epilog der Aitien verband
(fr. 112). Darin kündigte er den Abstieg an von der Höhe der hesiodeischen
Hippukrene, wo seine Elegien zu Hause sind, in die Niederungen der «prosaischen

Muse», den Mouoecov ixegov vopöv, womit sicher die im psrpov A^kti-
Köbxaxov verfassten Tapßoi gemeint sind100.

97 In der Elegie tritt sie vor KaUimachos bei Theognis auf; in hellenistischer Zeit wird sie zum
Kennzeichen des erotischen Epigramms, des Iambus und HendecasyUabus (bei Catull), des

Mimus und des Romans. Für ältere iambische Tradition zeugt der Kölner Archilochos-
Papyrus, sofern dieser nicht aus hellenistischer Zeit stammt.

98 Vgl. E. Livrea, Der Liller KaUimachos und die Mausefallen, ZPE 34 (1979) 37ff., und Callima¬
chifragmentum de muscipulis (177Pf.) in: Miscellanea Papyrologica, Papyrologica Florentina
vol. VII (1980) 135ff. Weitere Literaturangaben Anm. 42.

99 Eine vergleichbare Spannweite bietet Tib. II 5, wo im Rahmen eines Hymnus aufApollon die
aitiologische Sibylle-Prophezeiung über die Gründung und künftige Grösse Roms mit dem
Motiv der schwierigen Liebe zur Nemesis vereint erscheint. Im Prinzip die gleiche Mischung
von gehobenem Sakralaition und realistischer Lebensszene enthält das IV. Buch des Properz,
das je ein römisches Aition und ein lebhaftes amores-Bild alternieren lässt - ein Indiz dafür,
dass die Buchkomposition auf den Dichter selbst zurückgeht (vgl. dazu Anm. 115).

100 Als Alterswerk weist sich die Ausgabe der Aitien, die den Diegesen zugrundelag, durch die
zwei Berenike-Elegien (vgl. Anm. 42) sowie durch die Selbstaussage im Aitienprolog fr. 1, 6

aus. Die durch die Diegesen für das Corpus Calümacheum bezeugte Reihenfolge Aitien-
lamben-Hekale-Hymnen ist mindestens für die beiden ersten Werke durch den verbindenden
Epilog fr. 112 gesichert, der mit dem grossen Prolog fr. 1-2 motivisch verbunden war
(vgl. Verf., Kallimachos-lnterpretationen II: Der Epilog zu den Aitien, Philologus 101, 1957,

247ff. Kalhmachos, ed. A. D. Skiadas, Darmstadt 1975, 43ff.). Dass mit dem Mouoecov
he^öc; vouöc; ~ Musa pedestris Hör. Sat. II 6, 17 (Ep. II 1, 250f.) die Iamben, nicht das wissen-



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie 293

In diesem Iambenbuch bot Kallimachos eine metrisch und sachlich bunte
Sammlung kleiner Lebensbilder, die man iambische Eidyllia nennen kann. Die
formalen und thematischen Entsprechungen zwischen dieser Kollektion idyllischer

Iamben und der bunten Sammlung elegischer EidyUia der Aitien, wie sie

im vorangehenden charakterisiert wurden, sind evident. In beiden Sammlungen

findet sich z. B. das Götterbild, das seine eigene Geschichte erzählt, und der
Erkundungsdialog mit einem Gegenstand (Ia. 7/9), das Aition eines Sprichwortes
(Ia. 11) und das aitiologische Epinikion (Ia. 8), der erotodidaskalische Vortrag
(Ia. 5) und die Tierfabel (Ia. 2 und 4) sowie das stilkritisch-polemische Prologgedicht

(Ia. I)101. Nur ist im Iambus die Sprache derber, die Motive sind lebensnaher

und volkstümlicher102, und die Person des Dichters tritt stärker hervor,
indem er sich tadelnd und werbend engagiert, gegen Nebenbuhler und
Konkurrenten polemisiert, über den Sittenverfall und die Habsucht der Liebhaber
sich ereifert. Kalhmachos hat offenbar, ganz im Sinne seiner experimentellen
Poetik, Themenvariationen in elegischem und iambischem Stil einander
gegenüberstellen woUen, wobei iambische Züge in den Aitien und aitiologische Züge
in den Iamben die Brücke bilden und zum Vergleich anregen.

Wenn die römischen Kaliimacheer nun gerade diese spezifisch iambisch-
biotisqhen Elemente in ihre Amores-Elegien in einem Masse einfliessen liessen
und entfalteten, das über das selbstgewählte Vorbild der kallimacheischen
Elegien weit hinausging, so hegt die Annahme nahe, dass sie sich dazu vom
Iambenbuch des Kallimachos inspirieren liessen, das den Aitien-Elegien so nahe
stand und das in Rom neben den Aitien von Catull bis zu den Augusteern,
vielleicht aber auch schon früher, eine nachhaltige Wirkung ausübte103. Das

schaftliche Prosawerk des Kallimachos gemeint ist, kann heute als gesichert gelten (vgl. R.
Pfeiffer, Callim. I p. 125 zu fr. 112, 9, C. A. Trypanis ed. Callimachus, London 1978, 87 n. c;
zum Problem H. Herter, Bursian 255, 1937, 144f., Verf., Lucilius und Kallimachos, Frankfurt
1949, 327ff.).

101 Auch die Vergöttlichung der Locke der Berenike durch Arsinoe (fr. 110) hätte ein Gegenstück
in der 'Ek9ecoctic; 'Apawöiic; fr. 228, falls dieses Gedicht als Ia. 16 dem Iambenbuch zuzuordnen

ist, wofür manches geltend zu machen ist (vgl. Verf. [Anm. 100/1949] 207, 1; A. Ardiz-
zoni, Considerazioni sulla struttura del libro dei Giambi di Callimaco, in: Mise, di studi alessandrini

in mem. di A. Rostagni. Turin 1963, 257ff.). Pfeiffer u.a. reihen fr. 226-229 unter dem
dafür nicht bezeugten Titel MeXi* ein, die Diegesen zählen sie anscheinend zum Iambenbuch.
Die deutliche Verbindung zur Locke-Elegie der Aitien würde die Zuweisung dieser dem
Metrum nach 'lyrischen' Gedichte zum Iambenbuch bekräftigen, das in der Mischung von
iambischen und lyrischen Metren ein Vorgänger von Catulls iVugae-Sammlung wäre.

102 Z.B. der Holzklotz des 'Epuf|<; nEptpEpaidc; Ia. 1 oder die priapische Herme Ia. 9 gegenüber
den Apollon- und Hera-Statuen der Aitien fr. 100-101. 114.

103 Hiezu vgl. das in Lucil. und Kallim. (Anm. 100) Kap. IV pass. ausgebreitete Material (bes.
S. 240ff. 300ff.). Catulls /VMgae-Sammlung ist ebenso wie Horazens Iambi ohne das Modell
des kallimacheischen Iambenbuches kaum denkbar. Dessen Einfluss auf die Entwicklung der
Satire bei Ennius (vgl. L. Deubner, Die Saturae des Ennius und die Iamben des Kallimachos,
Rh. Mus. 96,1953,289ff.) und Lucilius (Verf., Anm. 100) ist wohl nicht zu leugnen, auch wenn
der Grad davon umstritten sein mag (zuletzt dazu M. Coffey, Roman Saitre, London 1976,31.

57).



294 Mario Puelma

bezieht sich nicht nur auf die Übernahme von sprachlichen und motivischen
Details, wie sie sich etwa für Tibulls Priapus-Elegie nachweisen lässt104,
sondern vor allem auf die schöpferische Idee einer echt alexandrinischen
Gattungskreuzung von sentimentaler Elegie und mimischem Iambus zu einer
neuartigen, im Keim schon bei Kallimachos selbst angelegten «iambischen Elegie»,
die dann Bestandteile und Anregungen aus den verschiedensten Gattungsformen

der biotischen Literatur in sich aufnehmen konnte105. Diese «iambische
Elegie», welche die persönlichen Liebesleiden zum Hauptstoff und die
Selbstaussage zur Lieblingsform machte, erhielt so eine aussergewöhnhche thematische

und stilistische Spannweite, die jener im Prinzip entspricht, die sich von
den Aitien zu den Iamben des Kallimachos erstreckt. Damit war den römischen
Kallimacheern in der Elegiendichtung eine bemerkenswerte literarische
Neuschöpfung gelungen, die neben der Satirendichtung und der Gelegenheitsdichtung

catullischer Prägung das vielleicht Originellste ist, was die römische Poesie
nach den Modellen der Griechen aus eigenen Kräften entwickelt und der Nachwelt

hinterlassen hat.
Die alternative Möglichkeit der «epischen», d.h. aitiologisch-mythologi-

schen Elegie im Sinne der «hesiodeischen» Kallimachos-Nachfolge haben die
römischen Kalhmacheer daneben nicht aufgegeben, wohl aber nur mit einer
gewissen Scheu und Zurückhaltung sozusagen am Rande ihres elegischen Werkes

wahrgenommen, so Properz in einem Teil seines IV. Buches, Tibull in
vereinzelten Gedichten wie II 5 und Ovid, nach den Werken erotischer Elegien, in
den unvollendet gebliebenen Fasten106. Wie weit diese spezifische Ausrichtung
auf den Typus der «iambischen» Elegie einer natürlichen Veranlagung der
Römer zum Biotischen, die auch aus anderen Bereichen der Kunst und Literatur

bekannt ist, oder der besonderen Situation ihrer gesellschaftlich-kulturellen
Welt zuzuschreiben sein mag, ist ein weiter Fragenkreis, auf den hier nur
andeutungsweise hingewiesen werden kann107. Dagegen können wir uns auf-

104 Tib. 14 verbindet Züge von CaU. Ia. 7, Ia. 9, Ia. 11,1a. 12,57ff.; Elemente von Ia. 3 finden sich
bei Tib. I 1; 4; 8 (vgl. CM. Dawson, An Alexandrian prototype ofMarathus? Am. Journ. Phil.
65 (1946) lff., Bulloch [Anm. 5], Henderson [Anm. 79] XIVf.).

105 Auf die Beziehung von Amores-Elegie und iaußiKT) i8£a hatte ich bereits Lucil. u. Kallim.
(Anm. 100) im Zusammenhang mit den Bezügen der Satire zur Liebeselegie vor dem Hintergrund

der kallimacheischen Iamben hingewiesen (bes. 248ff. Der erotische Iambus); dazu vgl.
auch Newman (Anm. 8) 378ff., Henderson (Anm. 79) XIV: «The Iambi iUuminate considerably

the origin of the variety of topic and mood that characterises love-elegy, and which
cannot be explained by any theory of the wholly self-generated, Roman evolution from
Catullus' poems».

106 ParaUel zu Properz hess vermutlich schon GaUus auf eine Reihe von amores-Büchetn ein
solches mit mythologischen Aitien-Elegien folgen (dazu Anm. 110).

107 Zu diesem Fragenkreis sei aus neuerer Zeit verwiesen auf E. Burck, Römische Wesenzüge der
augusteischen Liebeselegie und Römische Liebesdichtung, in: Vom Menschenbild in der
römischen Literatur I (Heidelberg 1966) 192ff. 222ff.; Die Rolle des Dichters und der Gesellschaft in
der augusteischen Dichtung, ib. II 1981, 307ff.; G. Williams, Tradition and Originality in



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie 295

grund der Aussagen der römischen Kallimacheer selbst ein gutes Bild davon
machen, welche künstlerischen Gründe sie bei der Gewichtung ihrer Wahl
unter den Alternativmöglichkeiten der Aitiennachfolge in der Elegiendichtung
geleitet haben.

Den besten Ansatz dazu bieten Properz und Cornelius Gallus. Beide
brachten das Bewusstsein der Alternativmöglichkeiten von «iambischer» und
«epischer» Elegie in einem Programmtopos zum Ausdruck, den sie zur
Kennzeichnung der spezifischen Stilebene der biotischen amores gegenüber dem
gehobenen Themengebiet von sacra und arma verwenden. Es ist das Paar der
kontrastierend-komplementären Gewässer des Musenberges: Permessus
flumen in der Tiefe - Ascraei fontes, d. h. die hesiodeische Hippukrene, in der
Höhe. Die Art nun, wie die römischen Elegiker diese stilsymbolische Abstufung
einsetzen, wirkt wie eine spiegelbildliche Variation des oben erwähnten Aitien-
epilogs am Übergang zum Iambenbuch. Wie Kallimachos dort von der Hochebene

des hesiodeischen Musenquells, d. h. der Welt der vorwiegend
mythologisch-kultischen Aitien-Elegien, in das Tiefland der Musa pedestris, d. h. der
biotischen Iambendichtung hinabgestiegen war, so steigen umgekehrt die
römischen Kallimacheer der Elegie aus den Niederungen der causae amorum, die sie

- anscheinend ein Motiv aus der Endpartie des Aitienprologs aufgreifend -
durch den Permessos symbolisieren108 und mit dem Stellenwert der iapßiKf*
i8eci versehen, zur Hochebene des Helikon auf, sobald sie die für den Römer
benachbarten Themengebiete der mythologischen Kultaitien und der nationalen

Geschichte in Angriff nehmen oder in Aussicht stellen.
Das tut Properz, wenn er sein mit den Worten sed tempus lustrare aliis

Roman Poetry (Oxford 1968); Tschiedel (Anm. 53); J. Griffin, Genre and Real Life in Latin
Poetry, Journ. Rom. St. 71 (1981) 39ff.; S. Lüja, The Roman Elegists' Attitude to Women

(Helsinki 1965).
108 Kallimachos hatte anscheinend, dem Kommentar fr. 2a (Pf. Call. II p. 102f. P.Oxy. 2262,

fr. 2a) nach zu schliessen, am Ende des Aitienprologs, wohl in Zusammenhang mit seinem

Aufstieg zur Hippukrene und in Anschluss an Hesiods Quellenliste Th. 5ff., eine Art Hydro-
nymie des Musenberges vorgeführt, die sich den römischen Dichtern als Fundgrube für neue
stilsymbolische Musengewässer darbot. Aus diesem kallimacheischen Quellenkatalog stammt
wohl auch die seit Vergils Gallus-Gedicht Ecl. 10, 12 und Prop. II 3, 20 in Rom nachweisbare
Musenquelle Aganippe, die als solche in der vorangehenden griechischen Dichtung nicht
belegt ist. In der Konfrontierung Prop. II 10, 25f. und indirekt auch Verg. Ecl. 6, 64ff.
kennzeichnet das Epitheton flumen /flumina den Permessos deuüich als Gewässer der Tiefe gegenüber

der mitfons bezeichneten hesiodeischen Hippukrene. Zum Problem der zwei Wasser bei
Properz, Vergü und Kallimachos vgl. Wimmel (Anm. 8) 233ff. - Die Neuschöpfung eines

eigenen stilsymbolischen Gewässers für die Musa tenuis der Amores war wohl mit dadurch
bestimmt, dass die hesiodeische Hippukrene in Rom schon von Ennius in dem anscheinend

vom kaüimacheischen Musentraum beeinflussten Proömium der Annales als Musenquell
beansprucht (vgl. Prop. III 3, 5f.) und daher für den stilbewussten Kallimacheer namentlich
im Bereich der tenuitas humilis der Liebeselegie irgendwie gebrauchsunfähig geworden war.
Zum Aitienprolog bei Ennius J. H. Waszink, The Proem ofthe Annales ofEnnius, Mnemosyne
S. 4, 3 (1950) und Retractatio Enniana, ib. 15 (1962) 113ff.



2% Mario Puelma

Helicona choreis (womit er den Wechsel von Veneres und puellam canere zum
bella und castra canere meint v. 7f. 19) eingeleitetes recusatio- Gedicht II10 mit
dem Distichon beschhesst:

25 nondum etiam Ascraeos norunt mea carmina fontis,
sed modo Permessi flumine lavit Amor.

Mit diesen Worten stellt Properz für später den Aufstieg vom carmen humile der
Liebeselegie zur Höhe eines magni oris opus in Aussicht (1 lf.). Die Analogie zur
recusatio -artigen Dichterweihe-Elegie III 3, wo die Hippukrene als die magni
fontes erscheint, undepater sitiens Ennius ante bibit (v. 5f.), während Calliope die
parva ora (v. 5) des Amores-Dichters mit der dem Permessos entsprechenden
aqua Philetea weiht (v. 51 f.), möchte vermuten lassen, dass Properz unter dem
magni oris opus von II 10, 12 ein künftiges Nationalepos ennianischer Prägung
meint, das er ebensowenig geschrieben hat wie irgend ein anderer der
römischen Elegiker. Er könnte aber auch nationalrömische Kultelegien im Auge
gehabt haben, wie er sie tatsächlich nach Abschluss seiner drei ersten Amores-
Bücher in seinem IV. Buch als «Alterswerk» versucht hat. Denn diese aitiologischen

Rom-Elegien, in denen sich Properz in besonderem Masse als der auch
thematisch und stilistisch authentische Callimachus Romanus der Aitia vorstellt
(IV 1, 64), versieht der römische Kallimacheer mit Charakterzügen, die sie
erstaunhch nahe an sein Bild recusatio -trächtiger Nationaldichtung epischen
Zuschnitts in II 10 und III 1 rücken. In der Tat behandelt Properz in ihnen in
nicht geringem Umfang nationalrömische Themen, die durchaus in den Rahmen

eines Rom-Epos passen würden und sich auch stilistisch über die Amores-
Elegien in fast epische Höhen erheben, so etwa das grossartige Bild des alten
Rom der Gründungsjahre IV 1, 1-56 oder das Aition des palatinischen Apoll
mit dem Lob des Siegers von Actium IV 6, die beide an vergilische Epik gemahnen109.

Nicht umsonst kündigt der Amores-Dichter sein Unterfangen, nunmehr
sacra diesque (IV 1, 69) besingen zu wollen, mit Worten an, die sonst den Aufstieg

ins epische Hypsos bezeichnen. Roma,fave, tibi surgit opus ruft er IV 1,67
aus, ähnhch wie II 10, 1 lf. surge, anima; ex humili iam carmine sumite vires, I
Pierides: magni nunc erit oris opus, oder Vergil Georg. III 8f. temptanda viast qua
me quoque possim / tollere humo mit Hinblick auf das Vorhaben eines Caesar-
Epos1093.

109 Auf die Nähe der ¦rocra-Elegien des Properz B. IV zu Vergils Epen macht gut A. La Penna,
Properzio (Florenz 1951) 73ff. aufmerksam. Die für seine römischen Aitien-Elegien charakteristische

Spannung zwischen «ennianischem» Thema und kalhmachcischer Xsnxöxric; bringt
Properz deutüch in den recusatio-nahen Versen 57-60 zum Ausdruck: moenia namque pio
coner disponere versu:Iei mihi! quod nostro estparvus in ore sonus. /sed tarnen exiguo quodcum-
que e pectore riviIfluxerit, hoc patriae serviet omne meae (vgl. II 10, 5f, III 3, 5ff.).

109a Einen analogen Aufstieg vermerkt Properz für sich schon im Rahmen der eigentlichen
Amores-Bücher beim mythologisch-sakralen Thema des Bacchus-Hymnus III 17, 39f.: haec

ego non humili referam memoranda cothumo, I qualis Pindarico spiritus ore tonat (vgl. Anm.
113). Das Pindarische gehört hier offenbar, wie in den kallimacheischen Aitien-Elegien (s.



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie 297

Einen Vorgänger in jener Einteilung seines Elegienwerkes in die Kategorien

des carmen humile der causae amorum und des Carmen sublime der causae

sacrorum hatte Properz offensichtlich in Cornelius GaUus. Nach Vergils
bekanntem Süengesang Ecl. 6, 64ff stieg dieser von der Ebene der Permessi
flumina, wo er «umherirrte» (sc. als sollicitus amator der Lycoris, wie er in Ecl. 10

geschildert wird), aufdie Höhe des apollinischen Musenberges, wo er die
hesiodeische Dichterweihe durch den Ursänger Linus empfing und diese durch ein
Gedicht über die origo (~ amov) des Gryneischen Apollonkultes bezeugen
sollte:

64 tum canit (sc. Silenus), errantem Permessi adflumina Gallum
Aonas in montis ut duxerit una sororum,
utque viro Phoebi chorus adsurrexerit omnis;
ut Linus haec Uli divino carmine pastor
floribus atque apio crinis ornatus amaro
dixerit: «hos tibi dant calamos, en accipe, Musae,

70 Ascraeo quos ante seni, quibus ille solebat
cantando rigidas deducere montibus ornos.
his tibi Grynei nemoris dicatur origo,
ne quis sit lucus, quo se plus iactet Apollo.»

Man darf in diesen Versen wohl mit Recht das Hauptmotiv eines
programmatischen Epilog- oder Prologgedichtes erblicken, in dem der Elegiker Cornelius

Gallus seinen dem properzischen Werk analogen und vielleicht vorbildlichen

Übergang von seinen Amores-Büchern zu einem Buch mit sakralen

Aitien-Elegien durch die stilsymbolischen Mittel des kallimacheischen Aitien-

o. S. 292 zur Victoria Berenices), neben dem Hesiodeischen zu den Stilmöglichkeiten innerhalb
der Grenzen der elegischen ä.ejixöxt|c; (vgl. die Rolle Pindars bei Horaz c. 4.2, dazu F. Wehrli,
Horaz und Kallimachos, Mus. Helv. 1, 1944, 69ff.). Nur im gehobenen Stilbereich der Elegie
verwendet Properz für sich den seit Verg. Ecl. 7, 28; 9, 34 aufkommenden altlateinischen
Begriff vates als Synonym von poeta, der Aen. VI 662 und VII41 wiederkehrt und den Horaz
nur in den höherstilisierten Oden und Episteln, nicht in Satiren und Iamben kennt: Prop. II
10, 19 vates tua castra canendo I magnus ero; IV 6, 1 sacrafacit vates, 10 pura novum vati laurea
mollit iter, ebenso TibuU nur im sakralen Aition-Gedicht II5,113 af tu, nam divum servat tutela

poetas, I praemoneo, vati parce, puella, sacro. Erst Ovid gebraucht vates unterschiedslos für die

sacra-Elegie (z.B. Fast. 125; 101; 177, VI 22; 481) wie für die amores (z.B. Am. I l,6;24,A.a.l
29, II 793, Rem. am. 3) - ein Zeichen epigonenhafter Abschleifung des Wortes. Zur Entwicklung

des vafes-Begriffs bei den Augusteern unter dem Einfluss der kallimacheischen Idee des

Dichters als «Priester der Musen und Apollons» ausführlich Newman (Anm. 8) 99ff., eine

wertvolle Ergänzung und Korrektur zu H. Dahlmann, Vates, Philologus 97 (1948) 338ff. und
E. Bickel, Vates bei Vano und Vergil, Rh. Mus. 94 (1950/1) 215ff.; für Properz bes. J. Van

Sickle, Propertius (vates): Augustan Ideology, Topography, and Poetics in Eleg. IV1, Dial. di
Archeol. 8 (1974/75) 116ff. Die Abgrenzung der römischen jacra-Elegien gegenüber Ennius
v. 61 erhält so die Nuance der Konkurrenz zum ennianischen Nationalepos; ut nostris tume-

facta superbiat Umbria Hbris v. 63 klingt an das unkallimacheische tumidum ~ oiöoüv an (cf.
Prop. III 9, 35; Cat. c. 95, 10).



298 Mario Puelma

Prologs und -Epilogs versinnbildlicht hatte110. Für dieses Verständnis spricht
auch, dass Vergil eben diese Ekloge, in deren Endpartie das Bild von GaUus'
Dichterauftrag eingefügt ist, mit dem aus dem Aitienprolog übertragenen Motiv

der eigenen Dichterweihe durch Apollon und der Verpflichtung zur Musa
tenuis eingeleitet hat (v. 3ff. ~ Call. fr. 1,2lff.)"1. Mit dem gleichen Motiv der
Apollovision schilderte auch Properz III 3, 1-26 seine Weihe zum kallimachei-

110 Auf die analoge Entwicklung vom Amores- zum Aitiendichter bei Properz und Gallus, die für
das Verständnis von Verg. Ecl. 6, 64ff. ebenso wie für die entsprechenden Programmgedichte
des Properz wesentlich scheint, hat schon M. Rothstein, Properz und Virgil, Hermes 24 (1889)
21ff. richtig hingewiesen. Die komplizierte Konstruktion von Ross (Anm. 1) zur künstlerischen

Entwicklung des GaUus und die entsprechende Interpretation der Eklogenstelle hat E.
A. Schmidt, Gnomon 51 (1979) 434f. mit Recht als verfehlt zurückgewiesen. Dafür dass es

sich bei GaUus' Gedicht vom Gryneischen Apollon-Hain um eine «hesiodeische» Kultelegie
im Sinne der kallimacheischen Aitien und nicht, wie oft angenommen wird, um ein Epos
handelt, spricht nicht nur der Begriff origo ~ aixtov v. 72, sondern auch der entsprechende
Übergang des Properz, der sich immer mehr als Imitator des Gallus erweist, von der amores-
zur eposnahen aitiologischen sacra-Elegie im IV. Buch (vgl. S. 300ff. zu Prop. IV 1). Man könnte
danach die Hypothese wagen, dass auch GaUus', wie überliefert wird, vierbändiges Elegienwerk

aus drei Büchern amores und einem Buch sacra + amores bestand, denn der Aufstieg von
den ersteren zu den zweiten braucht bei Gallus ebensowenig, wie das bei Properz der Fall ist,
zu bedeuten, dass der Dichter für immer von den Amores Abschied nahm (vgl. Anm. 99). Der
Hinweis von Servius zu Ecl. 6, 72, dass Gallus das Thema des Aitions vom Gryneischen
Apollohain aus Euphorions carmina übertragen habe, beweist, selbst wenn es sich bei letzteren

um epische und nicht um elegische Dichtung handeln sollte (vgl. Ross [Anm. 1] 40ff.),
natürhch nicht, dass auch GaUus' Aitiengedicht hexametrisch sein musste; gerade der alexan-
drinische Meister der Aitienelegien hatte mit der Berufung aufden Epiker Hesiod das Beispiel
für eine solche Gattungsübertragung geüefert.

111 Das Thema Apollo im ersten Gedicht von GaUus' aitiologischer sacra-Sammlung würde so
eine Brücke bilden zu dem aus dem Aitienprolog übertragenen Dichtergott des Vergil im
gleichen Gedicht v. 3ff., zumal die Geschichte des Gryneischen Apollohaines als zentralen
Stoff eine Art Sängerwettkampf zwischen den Sehern (vates ~ doiöoi) Mopsus und Calchas
enthielt. Beachtenswert ist, dass die Gestalt des Apollo auch am Ende von Vergils Ekloge (82)
als Quelle der Themen des Silengesanges erscheint; der Dichtergott der kallimacheischen
Aitien beherrscht so das ganze Silen-Gallus-Gedicht (3 Cynthius, 73 Apollo, 82 Phoebus). Eine
Anspielung auf den inspiratorischen ApoUon-Traum des Aitienprologs, die somnia Callimachi,

ist vielleicht im Bild des im dionysischen Rausch schlafenden Süen (Silenum pueri somno
videre iacentem) enthalten, das Vergil als erste Liedszene auf seine eigene apollinische Weihe
folgen lässt (13ff.); aus dem Schlaf geweckt trägt der Silen seine Liedthemen vor. Es ist nicht
auszuschliessen, dass die ersten /Imore-s-Bücher des Gallus, wie bei Vergil Ecl. 6 für die Musa
agrestis der Bukolik und bei Properz III 3 für die Musa gracilis der Amores-Elegie, ebenfalls
eine Dichterweihe durch Apollon enthielten, weswegen die Weihe für die Höhenschicht der
sacra-Elegie dann durch Linus als Stellvertreter Hesiods vollzogen wird, während Apollon
nur als Thema der ersten Aition-Elegie erscheint. Die apollinische Dichterweihe des
Aitienprologs ist von den römischen Kalhmacheern offenbar für die Stilschicht der tenuitas humilis
reserviert worden, wie sie die «iambische» Elegie der Amores verkörpert (vgl. noch Ovids
Weihe zum Amores-Dichter Am. I 1, lff. durch Cupido in der Rolle des properzischen Apolls)
oder der bukolische Mimus des Vergil (dazu J. Van Sickle, The Design of Virgü's Bucolics,
Rom 1978, pass., bes. 87ff.); für die «Höhenschicht» der Elegie wird dagegen von Properz nur
Bacchus als Dichtergott angerufen (IV 1, 62; vgl. 6, 76f.).



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 299

sehen Dichter der Amores-Elegie, welche die graciles Musae (~ Moüoa Xz-

7ixa^£T| Call. fr. 1, 24) im Bereich des nemus Ascraeum, d.h. der elegischen
Hesiodnachfolge, verkörpern, für die die Aitien des Kallimachos repräsentativ
waren. Properz hat diese Position seiner Amores im Bereich der Elegiendichtung

in der Programmelegie II 13 mit Worten umrissen, die den direkten Bezug
auf Vergils Gallus-Bild von Ecl. VI 64ff. und damit auf GaUus' eigenes
Programmgedicht als gemeinsame Quelle sofort erkennen lassen:

3 hic (sc. Amor) me tam gracilis vetuit contemnere Musas,
iussit et Ascraeum sie habitare nemus,

5 non ut Pieriae quercus mea verba sequentur,
aut possim Ismaria ducere valleferas,

sed magis ut nostro stupefiat Cynthia versu:
tunc ego sim Inachio notior arte Lino.

Mit diesen Versen variiert Properz den programmatischen Gedanken von
II 10, nämhch, dass er - im Augenbhck - von den Alternativmöglichkeiten der
Hesiodnachfolge diejenige der biotischen amores jener der eposnahen sacra
vorziehe112. Erst später, im IV. Buch, kam er dann - wie vor ihm offenbar schon
Cornelius Gallus - auf diesen Verzicht teilweise zurück und nahm nach dem
umfängreichen Werk «iambischer» Amores-Elegien nun auch die «epische»
Elegie der sacra in Angriff - beides im Geiste und im Rahmen der elegischen
Kallimachos-Nachfolge.

Die wesentliche Neuerung der römischen Elegiendichter gegenüber dem
Leitbild der kallimacheischen Aitien und ihres Stilideals bestand, wie sich aus
den vorangehenden Beobachtungen ergibt, in der künstlerischen Idee, innerhalb

der Nachfolge der «hesiodeisch-mimnermischen» Elegie zwei thematische
und damit auch zwei stilistische Schichten zu unterscheiden. Wh können sie
bezeichnen als die Ebenen der tenuitas sublimis der sacra-Elegien gegenüber
der tenuitas humilis der amorey-Elegien. Die erste entspricht stärker dem
Grundcharakter der kallimacheischen Kultaitien, die zweite nähert sich dem
Bereich der Iamben an. Dass die Kallimacheer der römischen Elegie der tenuitas

humilis der amores den offenkundigen Vorzug gaben, liegt, wenn man ihren
Hinweisen folgt, darin begründet, dass sie in ihr die bessere Möglichkeit und
Garantie dafür erblickten, dem kallimacheischen Stilideal der ^etcxöxth; gerecht

112 Zu dieser Verspartie vgl. Anm. 92. Mit Ascraeum nemus ist hier ebensowenig wie Prop. II 10,
25 mit Ascraeifontes (~ lustrare Helicona ib. 1) allgemein 'die Poesie' gemeint, wie gelegenthch

immer noch angenommen wird (so G. D'Anna, Cornelio GaUo, Virgilio e Properzio,
Athenaeum NS 69, 1981, 284ff.), sondern der spezifische Bereich der episch-elegischen
Hesiodnachfolge, in dem es verschiedene Alternativmöglichkeiten gibt; dafür ist bes. die
Konstruktion sie..., non ut.... sedut... bezeichnend. - Die «orphische» Poesie als eine der Alterna-
tivmögüchkeiten «hesiodeischer» Dichtung wird hier v. 5f. mit ähnlichen Worten geschildert
wie Verg. Ecl. 6, 70f. die Lieder des Ascraeus senex Hesiod, der an beiden Stellen mit dem
Ursänger Linus verbunden erscheint.



300 Mario Puelma

zu werden, wie es der Dichtergott des Aitienprologs dem alexandrinischen
Meister und damit seinen römischen Nachfolgern mit auf den Weg gegeben
hatte.

In der Tat lässt Properz IV 1 auf seine feierliche Ankündigung hin,
nunmehr den Höhenflug der elegischen sacra Romana antreten zu wollen, die mit
den Worten schhesst:

69 sacra diesque canam et cognomina prisca locorum:
has meus ad metas sudet oportet equus,

sich von seinem Gesprächspartner Horos, der hier gleichsam die innere Stimme
seines künstlerischen Gewissens verkörpert, in einer längeren Ansprache (71-
150) warnend vorhalten, er überschreite damit die Grenzen seiner natürlichen
Begabung und seiner poetischen Berufung durch ApoUo, der ihn in seiner
Jugend davor gewarnt habe, «grosse Töne» anzuschlagen, d. h. ihn auf den Weg
der «zarten Muse» gewiesen habe. Also solle er seinem Dichterschicksal treu
bleiben und sich mit der Liebeselegie begnügen, die allein imstande sei, ihm
künftigen Dichterruhm zu gewährleisten:

133 tum tibi pauca suo de carmine dietat Apollo
et vetat insano verba tonareforo.

135 at tu finge elegos,fallax opus: haec tua castra! -
scribat ut exemplo cetera turba tuo.

militiam Veneris blandis patiere sub armis,
et Veneris pueris utilis hostis eris113.

113 vetat insano verba tonareforo 134 bezieht sich primär aufdie Laufbahn als Redner, im Zusam¬

menhang des Gedichtes aber impüziert das Verbot des Dichtergottes natürlich den Auftrag,
innerhalb der poetischen Laufbahn den Weg der Musa tenuis einzuschlagen, wofür eben die
Liebeselegie im Gegensatz zur Nationaldichtung (die in der martialischen Metaphorik der
v. 135-8 als Hintergrund zur müitia Veneris deutlich anklingt) am repräsentativsten ist. In der
Formel insano tonareforo spiegelt sich die kallimacheische Reserve vor dem «lauten Getöse»
und der «breiten öffenüichkeit», die den Gattungen des poetischen Hypsos eigen ist: vgl.
uEya \yo(p£iv, ßpovxäv, 9öpoßo<;Call. fr. 1, 19f., 30 ~ sed neque Phlegraeos Iovis Enceladique
tumultus I intonet angusto pectore Callimachus Prop. II 1, 40; auexaiva) ndvxa xd 5r|uöaia
CaU. Ep. 28,5 ~ non recito nisi amicis... I... in medio qui I scriptaforo recitent sunt multi quique
lavantes Hör. Sat. I 4, 73ff.; vesanum tetigisse timent fugiuntquepoetam I qui sapiunt id. A.P.
455f.; Pindarico spiritus ore tonat Prop. III 17, 40 auf einen Bacchus-Hymnus bezogen (vgl.
Anm. 109a). Die in v. 135-8 gezeichnete Kontrastsituation der zwei Wege der Dichtung
entspricht genau derjenigen des Programmgedichtes III 1, 7ff.: a valeat, Phoebum quicumque
moratur in armis! I exactus tenuipumice versus eat, I quo me Fama levat terra sublimis etame I
nata coronatis Musa triumphal equis (¦— IV 1, 70) / et mecum in curriparvi veclantur Amores I
scriptorumque meas turba secuta rotas (~ IV 1, 136). An beiden Orten wird für das gegenüber
der arma/sacra-Dichtung, eigenthch humile Carmen (II 10, 11) der Amores der Anspruch auf
Gleichwertigkeit des Dichterruhmes erhoben, womit auch die «iambische» amores-Version
der Aitiennachfolge des Callimachus Romanus auf die gleiche Stufe gehoben erscheint wie die
«epische» sacra-Version, zu der auch elegische Götterhymnen wie das Bacchus-Gedicht III17
gehören. Die von manchen vertretene Auffassung der Verse IV 1, 135-138 oder 135-146 als

direkter, von Horos referierter Rede Apolls nimmt der Aussage des Sehers die für die Ge-



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie 301

Diese Worte greifen ringkompositionsartig die unmittelbare Entgegnung des
Horos auf die oben zitierten Verse 69f. auf, durch die Properz seinen bevorstehenden

Dichterruhm als Dichter aitiologischer sacra-Elegien ankündigte:
71 quo ruis imprudens, vage, dicerefata, Properti?

non sunt a dextro conditafila colo.
accersis lacrimas cantans, aversus Apollo:

poscis ab invita verbapigenda lyrai14.

Es ist evident, dass die Warnrede des Horos bis in wörtliche Details hinein
eine Art parodistisches Gegenstück zu der vom Aitienprolog übertragenen,
visionären Ansprache des Gottes Apollon an Properz in der Dichterweihe III 3

darstellt. Dort hatte der Dichtergott ihn, als er daran war, an der hesiodeischen
Hippukrene die Themen ennianischer Epik anzutönen, mit den Worten
zurückgehalten und auf die Amores-Elegie als seine eigentliche Künstlersendung
verwiesen:

15 quid tibi cum tali, demens, est flumine? quis te
carminis heroi tangere iussit opus?

non hinc ulla tibi speranda est fama, Properti:
mollia sunt parvis prata terenda rotis,

ut tuus in scamno iactetur saepe libellus,
20 quem legat expectans sola puella virum.

In ähnlicher Weise hat Properz im Programmgedicht III 9 Maecenas
gegenüber seinen Verzicht auf dichterische Gestaltung grosser nationalheroischer
Themen zugunsten der seiner künstlerischen Natur allein angemessenen
Liebeselegie im Sinne der Callimachi libelli (v. 43) begründet. Es liessen sich noch
zahlreiche weitere Bezüge zwischen dem Proömiumgedicht zum Sacra/Amo-
res-Buch des Properz und den Programmgedichten seiner reinen Amores-Bü-
cher aufzeigen, die bekräftigen würden, was schon die genannten Beispiele
bezeugen können: Die Transposition des kallimacheischen Elegienwerkes in

dichteinheit notwendige Nuance der «Gegenprophezeiung» zu jener des Properz v. 57-70
hinsichtlich seines künftigen Dichterruhmes. Ausgewogene Beurteilung der Frage der
Gedichteinheit und des recusatio-Charaklets von IV 1 mit reicher Doxographie bei R. Montanari
Caldini, Horos e Properzio (Florenz 1977) nach E. Pasoli, Sestio Properzio, II libro quarto di

Properzio (Bologna 1966) und A. La Penna (Anm. 109) 81f, (Anm. 70) 91f.
114 Ob die Lesart fata Properti (gen.) oder - wahrscheinlicher im Eingangsvers einer Entgegnung

-fata, Properti (voc), wie in analoger Situation Apollo III 3, 17 non hinc ulla tibi speranda est

fama, Properti, angenommen wird, auf jeden FaU nimmt Horos mit dicere fata (sc. tua, nicht
Romana) auf den von Properz soeben beanspruchten künftigen Ruhm als sacra-Dichter
Bezug, eine Voraussage, die ihn als professionellen Seher zu einer berichtigenden Gegenvoraussage

(71-150) herausfordert, die thematisch vom Motiv des Dichterschicksals des Properz
eingerahmt ist (7 lff. ~ 132ff.). Dieser mimische Agon zweier vates um die Zukunft des

Elegiendichters Properz trägt neben der leicht satirischen Zeichnung des astrologisch geschulten

Berufssehers eine unverkennbar selbstironische Note des «zu hoch hinaus strebenden»
Elegikers.

20 Museum Helveticum



302 Mario Puelma

das römische Analogon des im griechischen Original dominierenden
mythologisch-sakralen Themas führte die römischen Kallimacheer in gefahrliche
Nähe zum Stilbereich des genus grande oder tumidum und damit zum inneren
Konflikt mit dem kallimacheischen Stilprinzip der Xznxöxr)C„ wie es der Dichtergott

Apollon im Prolog zu den Aitien und im Epilog zum Apohonhymnus
verkündet hatte und es die römischen Elegiker für sich übernahmen. Die
mythologisch-kultische Elegie, thematisch zwar der kalhmacheischen am nächsten,

geriet so vom stilistischen Standpunkt aus in die Sphäre jener Themen, die
den Rahmen der Musa tenuis sprengten und deshalb mit der für die römischen
KaUimacheer so typischen recusatio gemieden oder, wenn schon, dann nur
sparsam und mit den entsprechenden Entschuldigungen und Vorsichtsmassregeln

vorgetragen wurden115.
Diese eigentümlich reservierte Haltung der römischen Elegiker gegenüber

der Aitiennachfolge auf der Ebene der Kultaitien mag darin begründet gewesen

sein, dass für die Römer, die von Hause aus keine eigentliche Mythologie
kannten, der griechisch inspirierte erzählende Mythos auch in klassischer Zeit
wohl in viel höherem Masse als für die Griechen vom Hauch des Erhabenen
und Fremdartigen umweht war116, vor allem aber der Bereich altrömischer
Kulte und ihrer Aitien mit dem Nimbus des staatspolitisch Bedeutsamen und
damit in der Dichtung mit dem Stilwert des «Ennianischen» behaftet war.

Wie dem auch sei, Tatsache ist, dass sich in Rom dem römischen Kallimacheer

der Stoffbereich der biotischen amores, die die res privata par excellence
seit Catull verkörpern, als das anbot, was der der Elegie inhärenten Idee des

blandum, molle, leve, wie ihre Epitheta heissen, nach römischem Gefühl am
besten entgegenkam und so das vom kallimacheischen Aitienprolog geforderte
Stilideal der Leptotes am vollkommensten zu erfüllen geeignet war. Die Trans-

115 Das ist denn auch das, was Properz als kommender vates sacrorum im recM-safto-artigen
Redeagon mit dem als Apollos «echte Stimme» auftretenden Seher Horos zum Ausdruck
bringt; und die sacra-Sammlung, die von diesem Gespräch eingeleitet wird, zeichnet sich
dadurch aus, dass darin die römischen Kultaitien - wie zur Neutraüsierung - regelmässig mit
zum TeU besonders «iambischen» amores-Gedichten alternieren (wie der /e/ia-Elegie 5 oder
der rixa nocturna 8), während den Abschluss die dem Berenike-Gedicht am Ende der Aitien
vergleichbare Cornelia-Elegie bildet, in der sich die nationalrömische und die amores-Linie
des Elegienbuches vereinigen (vgl. S. 292 und Anm. 99); ähnlich konnte auch das letzte

Elegienbuch des Gallus aufgebaut sein (vgl. Anm. 111). Auch Ovid, der im Proömium zu den
Amores I lff. von Cupido in der Rolle des kallimacheischen Apollo sich zum Dichter der
Zarten Muse hatte weihen lassen, nahm im Prolog zu den Fasti die recusatio-nahe Pose des

gewagten, die eigenen Kräfte fast übersteigenden Unternehmens ein. Gute Beobachtungen
zum Verhältnis sacra-amores im IV. Buch des Properz bei H. E. PiUinger, Some Callimachean
Influences on Propertius, Book 4, Harv. St. CI. Phil. 73 (1969) 171ff.

116 Bezeichnenderweise hat in der römischen Dichtung der griechische Mythos in ganz anderem
Masse als bei den Griechen, wo er einer natürlichen, ständig schöpferischen Erlebnisweise
entsprach, die Funktion des Ornamentalen und Exemplarischen und damit des Überhöhenden

angenommen. Gerade die reichhaltige Entfaltung griechischer Mythologie in der
Amores-Elegie ist ein sprechendes Beispiel dafür (vgl. o. S. 245 und Anm. 70).



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 303

position vom dominant Kultisch-Mythologischen zum dominant Biotisch-Erotischen

und damit von der «epischen» zur «iambischen» Elegie entsprang also

gerade dem Kunstwillen der römischen Kallimacheer zur - mutatis mutandis -
möghchst stilgetreuen Befolgung des gewählten Gattungsvorbildes der Aitien
des Kallimachos.

Das Problem der vielfältigen Quellen der römischen Liebeselegie in ihren
einzelnen materiellen Komponenten bleibt bestehen. Es dürfte sich aber doch
als möghch erwiesen haben, dank den von ihren Dichtern selbst gegebenen
Hinweisen auf die imitatio Callimachi einen tieferen Einblick in den inneren
Formungsprozess zu gewinnen, der aus der Menge ihrer Bausteine, gleich
welchen Stoffquellen sie im einzelnen entstammen mögen, erst ein künstlerisches
Ganzes im Sinne einer besonderen Gattungsidee werden liess, unbeschadet der
eigenen Wege, die jede Dichterindividualität dabei beschritt.

Sach- und Stellenregister

I: S. 221-246 mit Anm. 1-72; II: S. 285-303 mit Anm. 73-116

Aganippe (MusenqueUe) Anm. 108

amores, als Titel 221 mit Anm. 1

Antimachos, Lyde 224 mit Anm. 14 u. 15;

Anm. 80

Akontios (und Kydippe) 222, 238f.

Apollon. als Dichtergott 244, 298-302 mit
Anm. 110 u. 111

Ariadne 240, 244; Anm. 47

Arsinoe, in den Aitien des KaUimachos 235

mit Anm. 41, 243 mit Anm. 67; Anm. 62,
101.

Atalante (und Milanion) Anm. 72, 74

Berenike 235f., 243,292; cf. Kallimachos Pap.
Lille (Victoria Berenices), Catullus C. 66

(Coma Berenices)
Buchkomposition: Kallim. Aitien 223 mit

Anm. 9; Anm. 31,42, 100. Iamben 292f. mit
Anm. 101. - Catullus 222 mit Anm. 6. -
Propertius IV 294, 302; Anm. 99. 115. - Cf.
Cornelius Gallus

Catullus: C. 61-64241. 64(v. 132ff.) 237, 240.

65 222 mit Anm. 6, 232; Anm. 34, 37,49. 66

222f, 231f., 239-244. 67230f., 291. 68 232-
235, 241 mit Anm. 60, 244. 76 Anm. 60. 85

Anm. 59, 74. 95 Anm. 6, 14 u. 15. 96

Anm. 43. 116 222 mit Anm. 6

causa ~ aixia, aixiov Anm. 91, 94

Cornelius GaUus, Elegien 238, 242, 245f. mit

Anm. 72, 297-299 mit Anm. 110; Anm. 40,

68,74, 90, 106

Cynthia, Name 244,290
Deüa, Name 244

domina Anm. 59, 90

Elegie «epische» und «iambische» 293ff. -
«subjektiv» und «objektiv erotische» 226f.
mit Anm. 22,241,245f.; Anm. 85. - «idyllische»

226; Anm. 30

Ennius, und Elegie 295f. mit Anm. 108, 109a

Epigramm, und Elegie 229 mit Anm. 26;
Anm. 9, 10, 30

Erotodidaskahe 285-289, 292 mit Anm. 97

Euphorion, in der röm. Elegie Anm. 110,

Add. zu Anm. 7

Frage, aitiologische 230 mit Anm. 28

Haaropfer Anm. 35a, 65

Hermesianax Leontion 225; Anm. 80

Hesiodos, und die Elegie 287f. mit Anm. 80 u.
81; Anm. 112. - Theog. 26ff. 287

Hippukrene 292, 295f.
Horatius: C. IV 2 Anm. 109a. - Sat. I 4, 73ff.

Anm. 113. - Iambi Anm. 103

KaUimachos: Erotische Aitien 236.244. -
Einzelstellen: fr. 1 (v. 9-12) 288; Anm. 15,

(v. 19-31) 288, 298; Anm. 91, 113./r. 2 287.

fr. 2a Anm. 108. fr. 41 288. fr. 43 (v. 12ff.)
292, (v. 84ff.) Anm. 28. fr. 54-59 292.fr. 66



304 Mario Puelma: Die Aitien des KaUimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie

236.fr. 67(v. l-3)288./>. 67-7523it.fr. 73-
74 229; Anm. 50. fr. 75 (v. 8) Anm. 28.

fr. 80-83 237. fr. lOOf. 228 mit Anm. 25;
Anm. 102.//-. 110235t, 239-243, cf. Catullus

C. 66.fr. 112 287, 292, 295. fr. 114 228

mit Anm. 25; Anm. I02.fr. 177292.fr. 178
230f. mit Anm. 28, 292. fr. 191 (v. 7)
Anm. 109a. Pap. Liüe (Victoria Berenices)
235 mit Anm. 42, 243 mit Anm. 67, 292.

fr. 191-203 (Iambi) 292f. fr. 226-229
Anm. 101 fr. 556 237. fr. 571 288. fr. 612

287f. - Ep. 5 Anm. 67. 28, 5 Anm. 113. 48, 5

Anm. 109a. 51 243

Laodameia (und Protesilaos) 233f., 244;
Anm. 64

Licinius Calvus, Quintilia-Elegie Anm. 43

Lucretius, De rer. nat. IV 1037-1287 287;
Anm. 93

Lycoris, Name 244 mit Anm. 67a. Cf. Cornelius

Gallus
Martialis Ep. IV 23, 4 Anm. 10; VIII 73, 6

Anm. 90

Monolog (Klage), in der Elegie 228f, 237-241

Mythologie in der eleg. Dichtung 233f., 244f.,
285f.; Anm. 80, 116

Mimnermos 224f. mit Anm. 15, 17, 18; 287

Novelüstik, ion. in Kallim. Aitien Anm. 52

Ovidius: Am. I / (v. lff.) Anm. 111, 115,

(v. 25ff.) 289. 3 (v. 20) Anm. 90. 6 245, 291;
Anm. 30. - II 17 (v. 34) Anm. 90. 18

(v. 19ff.) Anm. 76, (v. 22) Anm. 46. - A.a.
286f. - I (v. 25-30) 289. - III (v. 329)
Anm. 5, (v. 790) Anm. 89. - Rem. am. 227,
286 mit Anm. 77, (v. 382) Anm. 49,

(v. 379ff.) 222 mit Anm. 5. - Fasti 227, 294;
Anm. 77. I (v. lff. u. 91) Anm. 94, 115. II
(v. 269) Anm. 28. III (v. 167ff.) Anm. 28. -
Heroid 227. 2 (Phyllis) 237. 20 (Acontius)
238. - Trist. II 461ff. 285

Parthenios 245; Anm. 2

Permessus, Dichterquelle der amores 295 mit
Anm. 108, 297

Philetas Cous 224-226 mit Anm. 12, 14

Pindarisches in der Elegie 292; Anm. 27, 109a

Propertius: I / 285 mit Anm. 74; Anm. 91,

(v. 1) Anm. 90, (v. 9ff.) Anm. 74. 2 (v. 27ff.)
244. 7(v. llff.)286.12(v. 23ff.) Anm.91.16
230, 245, 291; Anm. 30. 18 238, 245f. - II1
(v. 1^1) 289, (v. 4 u. 12) 290f., (v. 40)
Anm. 113. 70 296, (v. 25f.) 295f.; Anm. 92.

13 (v. 1-8) 299 mit Anm. 112. 30 (v. 40)

Anm. 90. 34 (v. 31f.) 222. - III 1 (v. 1^1)
Anm. 92, (v. 1-26) 298f., (v. 7-10) Anm.
113. J296, (v. 13-20) 301; Anm. 68.9 (v. 43)
222, 301. 11 (v. 8ff.) 286.12 245.17 (v. 39f.)
Anm. 109a. 24 u. 25 Anm. 93. - IV 1 Anm.
92, (v. 1-138) 296-301. 3 230, 242, 245. 5
291. 7230. «291.10(v. 1) Anm. 94. 11 236

Quintilian us Inst. X 1, 58 Anm. 7

recusatio, in der Elegie 296-302
«subjektiv» u. «objektiv» erotisch, vgl. Elegie
tenuitas sublimis und humilis 299ff.
Theokritos: Id 1-3-11 Anm. 53 u. Addenda
TibuUus: I 2 245; Anm. 30. 4 230, 288, 291;

Anm. 104, (v. 75ff.) 286, 288. 5 Anm. 39. 8
(v. 5) Anm. 86. - II 2 (v. llff.) 288. 5 227,
294; Anm. 99, (v. 63) Anm. 88.

Varro Atacinus, Leucadia Anm. 67a

vafesAnm. 109a

Vergiüus: Aen. VI 460 Anm. 60. - Ecl. 6

(v. 3ff.) 298f. mit Anm. 111; Anm. 68,

(v. 64-73) Anm. 92, 108,110, 112.10 (v. 12)

Anm. 108, (v. 52-60) Anm. 72, 74. - Georg.
III 8f. 296

«Wahrheit», als Prinzip der Elegie 231, 287-
291; Anm. 52

Corrigenda-Addenda zu TeüI(S. 221-246)

S. 222, Anm. 5, Zeile 3: A.a III statt A.a.
S. 223, Anm. 7 Zusatz: Vgl. auch Diomed.

p. 484, 21 K quod genus carminis (sc.
elegiae) praecipue scripserunt apud Romanos

Propertius et Tibullus et Gallus imitati Calli-
machum et Euphorionem. Über die Rolle
des Kallimachos-Schülers Euphorion bei
den römischen Elegikern lässt sich, mit
Ausnahme des Gallus bei Verg. Ecl. 10, 50

(dazu Servius), nichts Konkretes aussagen.
Er spielte dort offenbar eine untergeordnete

Rolle.
S. 226, Anm. 20, Zeüe 5: Anm. 17 statt 16

S. 228, Anm. 23, Zeile 3 von unten: nahe statt
nahen

S. 235, Anm. 39, Zusatz: Zum Prototyp-Charakter

der Catullschen Grosselegien vgl.
auch Fr. Solmsen, Catullus'Artistryc. 68. A

pre-Augustan Love-Elegy, in: Monumentum

Chüionense, Festschr. E. Burck,
Amsterdam 1975,260ff.

S. 239, Anm. 53, Zeüe 2: Zu den Klagereden
liebeskranker Männer in der Bukolik Theokrits

ist noch der Kwuoc; Id. 3 zu zählen.


	Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie

