
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 3

Artikel: Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie

Autor: Puelma, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 39 1982 Fase. 3

Die Aitien des Kallimachos
als Vorbild der römischen Amores-Elegie

I
Von Mario Puelma, Freiburg/Schweiz

Fritz WehrU zum 80. Geburtstag
am 9. Juü 1982

Zu den heute noch umstrittensten Problemen der lateinischen Literatur
gehört die Frage nach den griechischen Ursprüngen jenes Typus von Liebesele-

\ gie, den wir aus den grossen Gedichtzyklen des Properz, Tibull und Ovid in
seiner voUausgebildeten Gattungsform kennen, der aber seine ersten Vertreter
schon bei' den Neoterikern CatuU und Calvus sowie bei Vergils Freund Cornehus

GaUus hatte. Charakteristische Form dieser Elegienart ist der episodenhafte

Eigenbericht des Dichters über namentheh bestimmte Liebesfälle, die
gerne - manchmal auch als Titel einer Sammlung - als amores bezeichnet
wurden1. Das entspricht dem griechischen Begriff epcotiKd ixa9f)paTa und kann
mit 'Liebeserfahrungen, Liebesleiden' wiedergegeben werden2. In diesem
Sinne sei im folgenden von Amores-Elegie oder -Dichtung oder einfach von
Amores die Rede.

Die Unsicherheit in der modernen Frage nach den Vorbildern dieser Art
lateinischer Elegiendichtung steht in eigentümhehem Gegensatz zur klaren
Auskunft, die uns deren römische Autoren selbst - bestätigt durch die massge-

1 Ausser dem für Ovid bezeugten Titel darf auch für die vier Elegienbücher des Corneüus
GaUus der Sammeltitel Amores angenommen werden, wie schon Fr. Skutsch, Aus Vergils
Frühzeit (Leipzig 1901) 23. 26f. (gefolgt zuletzt von D. O. Ross, Backgrounds to Augustan
Poetry. Gallus, Elegy and Rome, Cambridge 1975, 73) vermutet hat nach Verg. Ecl. 10, 6

sollicitos Galli dicamus amores, 34 vestra meos olim sifistula dicat amores und ib. 52 certum est
in silvis inter spelaeaferarum I malle pati tenerisque meos incidere amores I arboribus: crescent
illae, crescetis, amores (Doxographie zur Titelfrage bei J. P. Boucher, Gaius Cornelius Gallus,
Paris 1966,72). - Dass Properz seinen Cynthia-Zyklus dem Leitbegriff Amores mit Titelfunktion

unterstellte, zeigt deutUch das Einleitungsdistichon zu seinem II. Buch an: quaeritis, unde
mihi totiens scribantur amores, I unde meus veniat mollis in ore liber (vgl. I 7, 5 nos, ut consue-
mus, nostros agitamus amores).

2 EproxiKÜ 7tai)r|uuTa war der Titel der Sammlung mythologischer Liebesfälle, die Parthenios
dem Corneüus GaUus als Unterlage zu eigener Liebespoesie gewidmet hatte (dazu u. S. 245f.),
was die Annahme der Bezeichnung Amores für GaUus' eigene Elegiensammlung stützt.



222 Mario Puelma

bende Literarkritik des klassischen Rom - über ihr griechisches Hauptvorbild
geben. In der Tat ist es der alexandrinische Dichter Kalhmachos von Kyrene,
dem im Programm der poetae docti der Amores-Elegie, von CatuU bis Ovid, in
eindeutiger Weise der Ehrenplatz als Leitbild der imitatio zugewiesen wird. Die
Äusserungen beziehen sich dabei in erster Linie auf das grosse, «Aitia»
benannte Elegienwerk, die Somnia Callimachi, wie sie Properz II34,32 in Anspielung

auf den visionären Rahmen der kallimacheischen Sammlung nennt3. Im
Programmgedicht III 9, 43 möchte Properz seine Amores-Dichtung unter die
Callimachi libelli eingereiht wissen4, während Ovid R. A. 379ff. unter Berufung
auf die berühmte Kydippe-Elegie der Aitien die Callimachi numeri als das
geeignete Metrum für die blanda elegia des Gottes Amor rühmt5. CatuU
schhesshch steUt gleichsam als Siegel der Kalhmachos-Nachfolge die lateinische

Übersetzung einer Aitien-Elegie, die «Locke der Berenike», die er selbst
c. 65,16 als expressa carmina Battiadae vorstellt, an die Spitze seiner Sammlung
von Gedichten in elegischem Versmass c. 65-1166. Diese Sammlung ist die

3 Prop. II 34, 31: tu satius memorem Musis imitere Philetan / et non inflati Somnia Callimachi.
4 Prop. III 9, 43 inter Callimachi sat erit placuisse libellos I et cecinisse modis, Coe poeta, tuis.

Weitere Berufungen auf Kallimachos im Sinne des Aitienprogramms: Prop. II 1,39 sed neque
Phlegraeos Iovis Enceladique tumultus I intonet angusto pectore Callimachus I nee mea conve-
niunl duro praecordia versu I Caesaris in Phrygios condere nomen avos; III 1, 1 Callimachi
manes et Coi sacra Philetae, I in vestrum, quaeso, me sinite ire nemus.

5 Ov. Rem. am. 379: blandapharetratos Elegia cantet Amores I et levis arbitrio ludat amica suo. I
Callimachi numeris non est dicendus Achilles, I Cydippe non est oris, Homere, tui. cf. ib. 759:
Callimachum fugito, non est inimicus amori; I et cum Callimacho, tu quoque, Coe, noces. A.a.
329: sit tibi Callimachi, sit Coi nota poetae (sc. Musa). Dass auch Tibull, obgleich er
programmatischen Äusserungen abhold ist, entgegen der traditionellen Auffassung ganz der
Kalhmachos-Nachfolge verpflichtet ist, ist in neuerer Zeit immer deutlicher geworden (vgl. G. Luck,
The Latin Love Elegy2, Edinburgh 1969, Cap. 5 Alexandrian themes in Tibullus; J. K. Newman,

Augustus and the New Poetry, Coli. Latomus 88, Brüssel 1967, 383ff.; A. W. Bulloch,
Tibullus and the Alexandrians, Proc. Cambr. Phil. Soc. 1973, 71ff.; F. Cairns, Tibullus. A
hellenistic poet at Rome, Cambridge 1979, pass., bes. S. 34).

6 Dass mit den expressa carmina Battiadae 65, 16 in erster Linie die folgende Übersetzung der
«Locke der Berenike» gemeint ist, wird schon durch die enge Verbindung von c. 65 und 66 als

Gedichteinheit in Analogie zu c. 68 (dazu u. S. 232ff.) nahegelegt. Die kompositorische Einheit
der Sammlung von eXeyeToi c. 65-116 wird dadurch hervorgehoben, dass die Rahmengedichte
aufeinander abgestimmt sind: in c. 65 stellt Catull seinem Freunde Hortensius die Sendung
einer poetischen Kostbarkeit in Aussicht, auf die jener mit Sehnsucht wartet - im Schlussgedicht

hält er umgekehrt seinem missüebigen Adressaten Gelüus vor, dieser habe sich durch
die ersehnten Lieder des Catull in keiner Weise milder stimmen lassen; die betreffenden
Liedsendungen des Catull werden an beiden Orten carmina Battiadae genannt (65, 16 ~ 116,

2). Dadurch wird der ganzen Sammlung elegischer Gedichte des CatuU, worunter sich auch
ein Programmgedicht mit Motiven des Aitienprologs (c. 95, dazu u. Anm. 14f.) befindet, der
Stempel der Nachfolge des Elegikers Kallimachos aufgedrückt: Es sind darunter natürlich vor
allem die Aitia, sicher aber auch die elegischen Epigramme des Kallimachos gemeint (dazu
vgl. u. Anm. 26). Diese Beobachtungen sprechen für die Autorschaft des neoterischen Dichters

selbst an der Komposition des überlieferten Catullbuches und seiner TeUe. Zur Verbindung

c. 65-116 vgl. C. MacLeod, Catullus 116, CI. Qu. 23 (1973) 304ff., J. Van Sickle, Poetics of



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 223

älteste ihrer Art in Rom und enthält auch die ersten Zeugen eigentlicher Amo-
res-Elegien, c. 67, 68 und 76. Von diesen sind die beiden ersten unmittelbar der
kallimacheischen «Locke»-Elegie (c. 66) angeschlossen.

Der klar bekundete Wüle der römischen Amores-Dichter zur Nachfolge
des KaUimachos der Aitien erklärt sich natürlicherweise daraus, dass gerade
dieses Werk damals die Rolle des massgebenden Musters literarischer imitatio
für die Gattung Elegie spielte, eine Rolle, die dem KaUimachos den Titel des

princeps elegiae eintrug. So wertet ihn Quintilian in seinem der imitatio -Idee
untersteUten vergleichenden Kanon der klassischen literarischen Genera in
Griechenland und Rom7. Dazu kam, dass die Aitien mit ihren über 4000 Versen
in vier kunstvoll durchkomponierten Büchern das opus magnum des alexandrinischen

Meisters waren, mit dem dieser offenbar den Anspruch verband, die
repräsentativste Ausprägung seines neuen StUideals der Xznxöxxy; und der itoi-
KiA.ia in Gegensatz und im Wettbewerb zu den hohen Gattungen des Heldenepos

und der Tragödie zu bieten. Dafür zeugt schon die Tatsache, dass Kallimachos

diese Elegiensammlung an die Spitze der Gesamtausgabe seines Werkes
stellte und ihr einen grossen stilprogrammatischen Prolog beigab, der in Rom,
seit Ennius fassbar, eine gewaltige Wirkung hatte8.

Es ist daher verständhch, dass in Rom seit den Neoterikern, als der Kalli-
macheismus zur Mode wurde, für jeden, der sich der Elegiendichtung
verschrieb, das Ziel gelten musste - wie Horaz ep. II2 bestätigte -, ein Callimachus
Romanus, natürlich in der Nachfolge der Aitien, zu werden9. Und diesen Titel

Opening and Closure in Meleager, Catullus and Gallus, CI. World 75 (1981) 65ff.; zur Frage der
Gesamtkomposition des CatuUbuches den letztgenannten Aufsatz sowie E. A. Schmidt,
Catulls Anordnung seiner Gedichte, Philologus 117 (1973) 215ff. und Das Problem des CatuUbuches,

Phüologus 123 (1979) 215ff., K. Quinn, Trends in Catullian Criticism, Aufst. u. Niederg.
d. röm. Welt I 3 (Berlin/New York 1973) 386ff., G. W. Most, On the arrangement ofCatullus'
Carmina Maiora, Phüologus 25 (1981) 109ff.

7 Quint. Inst. or. X 1,58 tunc et elegiam vacabit in manus sumere, cuiusprinceps habetur Callimachus,

secundas confessione plurimorum Philetas occupavit. Mit diesem Satz ist die Aussage
ib. 93 zu verbinden: elegia quoque Graecosprovocamus, cuius mihi tersus atque elegans maxime
videtur auctor Tibullus. sunt qui Propertium malint. Ovidius utroque lascivior, sicut durior
Gallus. Der Ausdruck Graecos provocamus meint für die Elegie in Rom (im Gegensatz zum
folgenden satura quidem tota nostra est), dass sie auf dem Wege der imitatio es mit dem besten

exemplar Graecum der Gattung, also Kallimachos, aufnehmen kann, provocare hat hier den
Sinn von aemulari, aequare (cf. Sen. Con. exe. 9, 1 p. 434 MüUer multa poetae Romani a
Graecis dicta non subripuerunt, sedprovocaverunt).

8 Dazu bes. W. Wimmel, Kallimachos in Rom (Wiesbaden 1960); W. Clausen, Callimachus and
Latin Poetry, Gr. Rom. Byz. St. 5 (1964) 181ff. und The Neoteric Poets, CI. Qu. NS 28 (1978)
167ff.; J. K. Newman, Augustus and the New Poetry, CoU. Latomus 88 (Brüssel 1967).

9 Hör. Ep. 112,91 carmina compono, hic elegos... 99ff. discedo Alcaeuspuncto illius, ille meo quis?
I quis nisi Callimachus? si plus adposcere visus, I fit Mimnermus et optivo cognomine crescit.
Horaz bezieht sich hier vermutüch auf Properz. Er kann nur die imitatio der Aitien meinen.
Denn die elegischen Epigramme waren keine eigentliche Kunstgattung, und ausser den Aitien
hat es keine von Kallimachos besorgte Elegiensammlung gegeben; ob Einzelelegien des



224 Mario Puelma

haben bezeichnenderweise nur die Elegiker in Rom für sich beansprucht10. Das
wiederum erklärt, warum die Hauptmotive des stilkritischen Aitienprologs mit
der ganzen dort ausgeprägten Metaphorik der Musa tenuis im Gegensatz zur
homerisierenden Stilart in keiner Gattung der lateinischen Poesie so intensiv
nachgeahmt und entfaltet worden sind wie in den Programmgedichten der
Amores-Elegiendichter' *.

Zu den zahlreichen Programmtopoi, die diese aus dem Aitienprolog
übernahmen, gehört auch die rühmende Erwähnung von KaUimachos' unmittelbarem

Vorgänger Phüetas von Kos12 sowie des Archegeten Mimnermos13 als der
nachahmenswerten Vertreter der Elegie im A£7iTÖv-Stil, während im Gegensatz
dazu Antimachos von Kolophon, entsprechend der kalhmacheischen Verdammung,

als Dichter der Elegie im «geschwoUenen» Stü schroff abgelehnt wird14.

Schöpfer dieser stilprogrammatischen Synkrisis der «zarten» «phUete-
ischen» und der «fetten» «antimacheischen» Elegienart in der Nachfolge des

Mimnermos war eben der Elegiker Kallimachos im Aitienprolog15. Von dorther

KaUimachos anders als in später (aus den Aitien) zusammengesteUten SyUogai publiziert
wurden, ist fraglich (vgl. Anm. 31 und 42 zur «Locke der Berenike»).

10 In anderen Gattungen ist die Berufung auf KaUimachos sehr selten und nicht primär wichtig.
So nennt Martial einmal beiläufig Ep. IV 23, 4 den KaUimachos als denjenigen, der in der
griechischen Epigrammdichtung die palma innehatte, ohne ihn jedoch düekt als Vorbüd für
seine eigenen epigrammata zu beanspruchen, die er ausschliesslich in die Nachfolge lateinischer

Autoren steUt (Catull, Calvus, Marsus).
11 Vgl. bes. Prop. 17. 9; II 1. 10. 34; III 1. 3. 9; IV 1; Ov. Am. 11; Cat. c. 95 (dazu Anm. 14). Zur

Aneignung des Aitienprogramms bei Properz gut J. P. Boucher, Etudes sur Properce (Paris
1965) 161ff. und J. K. King, Propertius 2, 1-12: His Callimachean second libellus, Würzb.
Jahrb. 6b (1980) 61ff. Dafür dass auch für Prop. I, obgleich dort der Name des Kallimachos
nicht direkt genannt wird, der Satz gut: «His master was inequivocaüy Callimachus», treffend
Newman (Anm. 8) 373f.

12 So Prop. II 34, 31; III1,1; 9,44 (Anm. 3-4), dazu IV 6,3 cera Phileteis certet Romana corymbis
I et Cyrenaeas Calümacheas) uma ministret aquas, und III3,51 talia Calliope, lymphisque
aföntepetilis I ora Philetea nostra rigavit aqua; Ovid. Rem. am. 760, A. a. III329 (vgl. Anm. 5).

13 Prop. I 9, 11 plus in amore valet Mimnermi versus Homero: I carmina mansuetus levia quaerit
Amor.

14 Cat. c. 95, 9 parva mei mihi sint cordi monimenta <Phüetae>, I at populus tumido gaudeat
Antimacho; Prop. II34,45 tu non Antimacho, non tutior ibis Homero: I despicit et magnos reeta

puella deos. - tumidus entspricht kalümacheischem itaxu, oiSoöv, vgl. folg. Anm.
15 CaU. Fr. 1,9ff.

Y] dp b*iv öÄ,vyöaTixoc;- aXkä koSbAIkei
tioXü xe\v uaKpnv öp-nvia 9Eauo<pöpo[c;-

toiv 8e] Suoiv Minvepuoc; öti yXuku?, a[i Kard 'ke.nxbv

], f| uEydXr| 8' oük iSiSa^s yuvrj.
Zum Verständnis dieser Verse mit Konfrontation von Phüetas' Elegienwerk (ai kotö Xehtöv /
....]) und Antimachos' «Lyde» (uzyaXn yuvi] fr. 398 A65r| Kai itaxi) ypduua...) als

Möghchkeiten der Nachfolge des Mimnermos, einer Alternative, die Cat. c. 95, 9f. aufgreift
(vorangehende Anm.), vgl. Verf., Die Vorbilder der Elegiendichtung in Alexandrien und Rom.

Mus. Helv. 11 (1954) lOlff. und Kallimachos-Interpretationen I: Phüetas und Antimachos im

Aitienprolog, Phüologus 101 (1957) 90ff. Die griech. Elegie, Darmstadt 1972,459ff.); V. J.



Die Aitien des KaUimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 225

bildete sich offenbar jene wertende Reihe: Callimachus princeps - Phüetas
secundus - Mimnermus inventor der griechischen Elegie, die wir in Rom antreffen16.

Man wird danach der wiederholten Nennung des Philetas von Kos neben
Kallimachos bei Properz und Ovid ebenso wie der gelegentlichen Berufung auf
den zbpzxx\C, Mimnermos mehr topische als reale Bedeutung zumessen. In der
Tat spricht auch manches dafür, dass, wie es nicht selten in der Geschichte der
hterarischen Formen geschieht, das elegische Werk der beiden Vorgänger des

alexandrinischen Meisters vom berühmteren Nachfolger, der nunmehr im
Kanon der vorbildlichen Autoren als princeps der Gattung galt, in den Schatten
gestellt, bald aus dem Repertoire des Buchhandels verschwand und nur in der
Wertskala der Literarkritik sowie als Fundgrube für Grammatiker und
Antiquare weiterlebte. Umgekehrt wurde dafür das poetische Werk des Kallimachos

im aUgemeinen und seine Aitienelegien im besonderen zum regehechten
BestseUer der heUenistisch-römischen Epoche. Dafür zeugt die Tatsache, dass
Überreste aus nicht weniger als etwa vierzig selbständigen Papyrusausgaben
des kallimacheischen Dichtwerkes vom 3. Jahrhundert v.Chr. an erhalten sind,
während bis heute kein einziges Bruchstück einer antiken Ausgabe des Philetas
oder Mimnermos ans Tageshcht gekommen ist17.

Die Voraussetzungen dafür, die Aitien des Kallimachos, wenn sicher nicht
als einziges, so doch als primär wirksames künstlerisches Vorbild der römischen
Amores-Elegie ernst zu nehmen und näher zu untersuchen, sind somit von der
realen literarischen Situation wie von den Wülenskundgebungen ihrer Dichter
her durchaus gegeben.

Was die äussere Kompositionsform betrifft, so hegt die Vorbüdüchkeit der
kallimacheischen Aitiensammlung aufder Hand: Kallimachos hatte zum einen
gegenüber den älteren Formen der elegischen Paränese und der epigrammatischen

Kurzelegie und zum andern gegenüber der assoziativen Katalogelegie,
wie sie uns etwa aus den Theognidea oder aus den Überresten der «Lyde» des

Antimachos und der «Leontion» des Hermesianax bekannt ist, offenbar als

Matthews, Antimachos in the Aitia Prologue, Mnemosyne 32 (1979) 128ff.; dagegen zuletzt K.
Töchterle, Die uEydXr| yi>VT| des Mimnermos bei Kallimachos, Rh. Mus. 123 (1980) 225ff.

16 Ausser den bereits erwähnten Belegen aus Quintilian (Anm. 7), Horaz (Anm. 9) und den
augusteischen Elegikern vgl. noch den auf diese zurückgehenden Kanon bei Stat. Silv. 12,252
hunc ipse Coo plaudente Philitas I Callimachusque senex Umbroque Propertius antro I ambis-
sent laudare diem, nee tristis in ipsis I Naso Tomis divesque foco lucente Tibullus.

17 Vgl. W. Kuchenmüller, Philetae Coi rei. (Diss. BerUn 1928) 28ff., der zum Schluss kommt, dass

die römischen Elegiker Phüetas nicht gelesen haben. Von Mimnermos ist auf Papyrus nur ein
Fragment in einem Antimachos-Kommentar erhalten (B. Wyss, Antim. Cot. rei, Berün 1936,
83 fr. 12A D., 13A West, 21 Gentiü-Prato). Treffendes zur Frage, ob und wieweit Philetas
und Mimnermos im Gegensatz zu KaUimachos für die Römer mehr als ein blosser Name
gewesen sein können, bei A. Rostagni, L'elegia erotica latina, in: L'influence grecque sur la

poesie latine de Catulle ä Ovide, Entret. Ant. Class. 2 (Vandceuvres-Geneve 1953) 61ff. und A.
W. BuUoch (Anm. 5) 84.



226 Mario Puelma

erster - anknüpfend an die Elegiendichtung des Philetas und Mimnermos18 -
einen Elegientypus geschaffen, der dem neuen Kunstideal der Xsnxöxr\<; und
)T.oiKiA.ia in technisch wegweisender Vollkommenheit entsprach. Er schhesst mit
ein die kunstvoU durchkomponierte Buchsammlung von in sich geschlossenen
elegischen Einzelgedichten mittlerer Grösse und eidylhonartigen Charakters.
Diese elegischen Langgedichte, die auch Züge der hymnischen und lyrischen
Poesie in sich aufnehmen konnten184*, zeichnen sich durch einen bunten Wechsel

der Topik und der Situationen aus, ordnen sich aber dabei einer einheitlichen

Grundidee unter, in diesem Falle dem Aition-Gedanken.
Dass die der Amores-Idee unterstellten Buchsammlungen bunter

Einzelelegien der römischen Kallimacheer im Einzelgedicht und in der Buchkomposition

eben jenem formalen Kompositionstypus folgen, für den die Aitien des

alexandrinischen Meisters in der poetischen Theorie musterhaft waren, ist
evident und wird wohl kaum von jemandem heute ernsthaft bezweifelt werden19.

Wenn darüber hinaus jedoch der innere Vorbildcharakter der Aitien für
die lateinische Liebeselegie weithin als unwesenthch eingeschätzt und das
Bekenntnis zur Kallimachos-Nachfolge mehr oder weniger als blosse Formsache
abgetan worden ist20, so beruht das hauptsächhch auf der Anwendung der

18 Über Aufbau und Wesensart der Elegien des Phüetas lässt sich nichts Sicheres aussagen. Man
kann nur aufgrund der kallimacheischen Antithese ai Kaxä Xeittöv / f| UEyd>.r| yiivr) (vgl.
Anm. 15) vermuten, dass der Koer im Gegensatz zum Typus des antimacheischen carmen

perpetuum eine Reihe mittelgrosser elegischer Einzelgedichte in einer Buchsammlung vereinigt

hat (vgl. dazu Verf., Philologus 101, 1957, Anm. 20). Als Prototyp der eigentUchen
Kunstgattung Elegie galt für Kallimachos das Werk des Mimnermos, das in der vermutlich
erst alexandrinischen Sammlung den Gesamttitel «Nanno» (Teütitel «Smyrneis»!) erhielt.
Darin war in assoziativer Form eine Vielfalt von Themen entwickelt, die in ihrer Spannweite
vom persönlichen Erlebnis über die ErotodidaskaUe bis zur mythologischen Geschichte und
zur Gründungssage dem motivischen Spektrum der kallimacheischen Aitien nahekommt.
Vgl. hiezu Verf., Mus. Helv. 11 (1954) 112 m. Anm. 35-37, dazu seither Mimnermo, Maia 17

(1965), mit Beiträgen von DeUa Corte, Marco, Colonna, Alfonsi, Gentili, sowie S. Szädeczky-
Kardoss, Art. Mimnermos, RE Suppl. XI (1968) 935ff. Zur Stilart der antimacheischen Elegie
vgl. G. Serrao, La struttura della Lide di Antimaco e la critica callimachea, Qu. Urb. 32 (1979)
91ff.

18a Zur Lyrisierung der Elegie am Beispiel des PhyUis-Aitions Fr. Klingner, Catulls Peleus-Epos
(München 1956) 54ff. (vgl. u. S. 237f. u. Anm. 45).

19 Vgl. dazu P. Fedeü, Properzio 13, Interpretazione eproposte sull'origine deU'elegia latina, Mus.
Helv. 31 (1974) 23ff.

20 Um nur drei Beispiele für diese Wertung aus einem Zeitraum von 70 Jahren zu zitieren: R.

Reitzenstein, Properz-Studien, Hermes 31 (1896) 199: «KaUimachos und Philetas werden
(abgesehen von IV 1, wo es sich um römische Aitia handelt) nie als Quellen des Stoffs,
sondern als Muster des Stils genannt». - V. Pöschl, in: L'influence grecque sur la littirature
latine..., 1953 (vgl. Anm. 16) 89: «Die Berufung auf Kallimachos und Phiütas bei Properz hat
dagegen gar kerne so grosse Bedeutung, wie man zunächst vielleicht denken könnte Und
wenn man keine Vorbüder hat, so erfindet man sie eben.» - J. P. Boucher, 1965 (Anm. 11)

190f «Ainsi le üen qui unit Callimaque et Properce, apparait ä la fois etroit sur le plan
stylistique et assez lache sur le plan de 1'Inspiration personnelle et de la sensibilite.»



Die Aitien des KaUimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 227

geläufigen Alternativkriterien von sogenannt «subjektiv» und «objektiv» erotischer

Erzählung. Man pflegt darunter den grundsätzlichen Unterschied zu
verstehen zwischen einem selbstbiographisch-bekenntnishaften Erlebnisbericht
eigener Liebschaften und jener Art poetischer Erzählung, in der der Dichter
fremde Erlebnisse schildert oder schüdern lässt, die mit Vorliebe aus dem
Mythos stammen, weshalb der Gegensatz der Kategorien «subjektiv» und «objektiv»

sich oft mit dem Kontrast Bios/Mythos deckt.
Die lateinischen Amores-Sammlungen scheinen nun, wenn nicht

ausschliesslich, so doch in dominanter Weise vom sogenannt «subjektiv-erotischen»

Erzählungstypus geprägt, die Aitien des Kalhmachos dagegen ganz der
Kategorie der «objektiven» Mythenerzählung mit überwiegend nicht
erotischen Themen verpflichtet zu sein. Die Annahme ihrer Vorbildlichkeit wäre
demnach thematisch wohl für die römischen Kultaitien im IV. Buche des

Properz und in Ovids Fasten, allenfaUs noch für dessen Heroiden-Briefe oder für
TibuUs Elegie II5 mit der Rom-Prophezeiung der Sibylle berechtigt, nicht aber
für das Gros der selbstbiographischen Amores-Elegien. Für diese werden
deswegen gerne ganz andere Ursprünge und InspirationsqueUen in der erhaltenen
und verschoUenen griechischen Literatur gesucht21.

Abgesehen nun von der grundsätzlichen Frage, ob und wieweit die modernen

Oppbsitionskriterien «subjektiv» und «objektiv» vom Standpunkt der antiken

Poetik aus im Falle der Elegie - und auch sonst - überhaupt sinnvoll
anwendbar sind22, drängt sich heute, aufgrund der in den letzten Jahrzehnten
erweiterten und vertieften Kenntnis des kallimacheischen Werkes und der Art
seiner Rezeption in Rom, eine differenziertere und den Kunstmassstäben der
Epoche angemessenere Betrachtung des Verhältnisses Aitien/Amores auf, als

21 Wegweisend für diese Forschungsrichtung war die Untersuchung von F. Jacoby, Zur Entste¬

hung der römischen Elegie, Rh. Mus. 60 (1905) 38-105. Eine gute, auch heute noch gültige
Bestandesaufnahme der vielfältigen Möglichkeiten, QueUen für die römische Liebeselegie
auf der Grundlage der axiomatischen Scheidung von «objektiver» und «subjektiver»
Darstellungsweise ausfindig zu machen, bietet A. Day, The Origins of Latin Love-Elegy (Oxford
1938). Die Kontroverse ging vor allem darum, ob es eine (in der Überlieferung verschollene)
«subjektiv-erotische» griechische Elegie gegeben habe, die der römischen als direkte Vorlage
dienen konnte. Diese Frage muss heute als negativ entschieden angesehen werden (dazu
treffend Fedeü [Anm. 19] 30).

22 Berechtigte Kritik am Sinn dieser Einteilung übten in neuerer Zeit fast gleichzeitig J. P.

Boucher (Anm. 11) 478 und (Anm. 1) 99f. sowie bes. Newman (Anm. 8) 365ff.; ihnen schhesst
sich Cairns (Anm. 5) 215f. an. Eine Überprüfung der allgemein angenommenen «Subjektivität»

der Amores-Elegie forderte schon Day (Anm. 21) 38; in Abrede gestellt hat sie m. W.
erstmals - ohne Resonanz zu finden - G. Faltin, Zur Properzkritik, Progr. Gymn. Eisenberg
(Leipzig 1876). - Einen bemerkenswerten, in der philologischen Zunft zu wenig beachtet
gebliebenen Versuch, die Wertung der römischen Poesie von den unantiken, letztlich auf
romantischen VorsteUungen von «Erlebnis-Poesie» beruhenden Kontrastkriterien von
«Subjektivität» und «Objektivität» zu lösen, unternahm E. Howald, Das Wesen der lateinischen
Dichtung (Erlenbach-Zürich 1948).



228 Mario Puelma

es ein zu materieller /'/M/7a/io-Begriff im Sinne der früher so behebten blossen
Aufreihung sogenannter ParaUelstellen erlaubt23.

Wenn wir die Aitien, wie wir sie heute kennen, vom Standpunkt ihrer
Themenwahl und ihrer DarsteUungsperspektive aus näher betrachten, so lässt
sich feststeUen, dass der Anteü dessen, was man «subjektiv», «biotisch» und
«erotisch» nennen kann, darin viel umfangreicher und vor allem quaUtativ
bedeutsamer ist, als man früher annehmen wollte oder konnte.

Bemerkenswert ist zunächst, dass Kallimachos der Gesamtheit der Aitien-
Elegien eine ausgeprägt selbstbiographische Note dadurch gegeben hat, dass er
sie in den Rahmen einer visionären Begegnung mit Apollon und den Musen
einspannte und darin - grossenteüs in Ich-Form - die Einzelgeschichten als
Reminiszenzen an aUerlei selbsterlebte, oft sehr lebensnah geschüderte Gespräche

erzählte. Neben dem Wechselgespräch mit den Musen, das den grössten
Teil der beiden ersten Bücher einnahm, fügte er - vor allem in die beiden späteren

Bücher - Symposionunterhaltungen24 und Dialoge mit Götterstatuen und
anderen Gesprächspartnern25 ein. Selbst dort, wo er nur berichtend erzählt, hat
Kalhmachos durch intermittierende Fragen und Anreden, Regiebemerkungen
und sonstige Selbstunterbrechungen ständig die Präsenz des dichterischen Ichs
betont und so der elegischen Erzählung der Aitien jenen sermones-haüen
Anstrich verhehen, der auch für die Amores-Erzählung der römischen Elegiker
bezeichnend ist.

Eine andere Art der Subjektivierung hat KaUimachos mittels einer Dar-
steUungsweise erreicht, die er anscheinend erstmals in die Elegiendichtung
einführte und zum charakteristischen Merkmal seines neuen, eidylhonartigen
Elegientypus machte. Diese Technik, die er vor allem in den aus selbständigen
Einzelgedichten bestehenden Büchern III und IV anwandte, besteht darin, den
aitiologischen Bericht als Ich-Erzählung einer anderen Person oder einem
personifizierten Gegenstand in den Mund zu legen, sei es als dramatischen Monolog

oder im Rahmen eines kurzen Dialogs mit dem Dichter selbst. Zum ersten
Typus gehört etwa das Aition der selbstsprechenden Pelasgischen Mauer

23 Ansätze zu solcher Neubewertung findet man vor allem in der angelsächsischen Forschung
der neuesten Zeit, woraus auf die bereits erwähnten Arbeiten von Buüoch (Anm. 5), Cairns
(Anm. 5), Clausen (Anm. 8), Newman (Anm. 8), Ross (Anm. 1) hingewiesen sei. Wie fruchtbar

die Anwendung eines auf die Transposition der inneren Leitideen und Formprinzipien
erweiterten zmz'a'io-Begriffes für die Frage nach den griechischen Ursprüngen der römischen
Liebeselegie sein kann, haben die Arbeiten von P. FedeU gezeigt (vgl. bes. Anm. 19 und
zuletzt den monumentalen Kommentar zum I. Buch des Properz, Florenz 1980). In gleicher
Ausrichtung ergiebig ist für die in manchen Problemen der imitatio Callimachi der römischen
Liebeselegie nahen Bukolik Vergils J. Van Sickle, The design of Virgü's Bucolics (Rom 1978).

Vgl. auch Andree Thiü, «Alter ab illo». Recherches sur l'imitation dans la poesie personnelle ä

l'epoque augusteenne (These LiUe 1976).
24 Fr. 178-185 «PoUis-Mahl».
25 Fr. 114 ApoUonstatue auf Delos; fr. 100 Hera-BUd; fr. 79 (Adressat unsicher).



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 229

(fr. 97) oder der Monolog der Locke der Berenike (fr. 110), vielleicht auch die
Grabrede des Simonides (fr. 64); den Typus des dialogisch eingerahmten
Monologs bietet der Selbstbericht der Apollonstatue von Delos (fr. 114) - alles
FäUe, in denen Kallimachos Epigramm-Motive zu EidyUien ausgeweitet und
damit jene Technik vorgebildet hat, die dann in der römischen Liebeselegie
eine entscheidende Rolle spielt26. Auch innerhalb eines längeren Erzählungsberichtes

bediente sich Kallimachos gerne der Monolog-Einlage, um persönliche

Gefühle aus der Erlebnisperspektive des handelnden oder leidenden Helden

wirksam zum Ausdruck zu bringen, so etwa wenn er in der berühmten
Kydippe-Elegie den unglücklich liebenden Akontios in einem entscheidenden
Moment der Erzählung sein Leid in einem kurzen Monolog klagen lässt

(fr. 73-74).
Mittels dieser Kunstgriffe dialogischer und monologischer Gestaltung

gelang es KaUimachos, der elegischen Erzählung der Aitien den Grundzug
subjektiver Erlebnisweise aufzuprägen, und zwar in der doppelten Dimension der
eigenen Person des Dichters und der Personen seiner Phantasie, mit denen er
mitfühlt und sich selbst identifiziert. Auf diese Weise erreichte er, dass die
Gestalten des Mythos und der Geschichte, die den Hauptraum seiner Elegien
einnehmen, in die Realität der Gegenwart und in die Intimität des
Allgemeinmenschlichen einbezogen und damit Mythos und Leben einander angeghchen,
im Prinzip austauschbar wurden. Diese Technik hat er übrigens auch in den
Hymnen angewandt, und sie ist auch in den IdyUen des Theokrit zu finden.

Wenden wir von hier aus den Bhck auf die römischen Kalhmacheer der
Amores-Elegie, so fällt sofort auf, dass auch sie mutatis mutandis die doppelte
Subjektivität angewandt haben, die für die Aitien des Kallimachos charakteristisch

war. Vorherrschend ist' bei ihnen der in eigener Person anwesende und

26 Die kallimacheischen Aitien nahmen damit jene Form vorweg, die Jacoby (Anm. 21) als

spezifische Ursprungssituation der römischen Liebeselegie als «erweiterten Epigramms»
ansetzte. Dafür, wie die römischen Elegiker darin alexandrinischer Stiltechnik folgten, bietet P.

FedeU, in der Nachfolge von Ed. Fraenkel, Carattere della poesia augustea, Kl. Beitr. zur klass.
Phü. II (Rom 1964) 209ff. (bes. 215ff.), aufschlussreiche Beispiele (cf. Anm. 19 und Properce et
la tradition hellinistique in: L'elegie romaine. Enracinement-Themes-Diffusion, Bull. Fac.
Lettr. Mulhouse, fase. X, Paris 1980, 13 lff.). Der prototypische Charakter der Aitien -Elegien
für die Technik des zum Eidylüon erweiterten Epigramms wird schon durch die Tatsache
wahrscheinlich gemacht, dass es eben Kalhmachos war, der dem Uterarischen Epigramm
durch lebendige Dialogisierung und Dramatisierung eine eigene Note verlieh Auf die innere
Verbindung von Epigrammgedicht und elegischer Erzählung bei Kalümachos machte schon
U. von Wüamowitz, Hellenist. Dichtung I (Berün 1924) 179 aufmerksam: «man kann geneigt
sein, die Liebesepigramme kleine Elegien zu nennen» - ihre Ausweitung nach dem Muster
mancher im Keime «epigrammatischen» Langelegie der Aitien lag für den römischen
Kalhmacheer nahe. Catull hat sich dieser Technik in einer für Rom prototypischen Weise bedient
(vgl. dazuA. L. Wheeler, Catullus and the Traditions ofAncient Poetry, Berkeley 1934,169; W.
Wimmel, Der frühe Tibull, München 1968, 245ff.; E. Pasoü, Appunti sui ruolo del c. 68 di
Catullo neU'origine deU'elegia latina, in: L'elegie romaine, 1980, s.o., 17ff.).



230 Mario Puelma

sprechende Dichter. Daneben findet sich aber auch jener Typus monologischer
Elegien, an denen der Dichter selbst nur am Rande oder gar nicht beteiligt ist.
Zwei Muster dramatischer Monologe dieser Art enthält das IV. Buch des

Properz. Das eine ist die Elegie 3, in der eine Frau, die sich Arethusa nennt, in der
Form eines Briefmonologs ihrem durch Kriegsdienst in der Fremde von ihr
getrennten Mann ihr Herz ausschüttet. Das andere ist die berühmte Rede der
toten Cornelia an ihren geliebten Gatten, die das Buch abschhesst. Ein Pendant
zu dieser bildet wiederum die grosse Ansprache der toten Cynthia IV 7, die
Properz in den Rahmen einer eigenen Traumvision gesteUt hat. Sie ist gleichsam

das Siegelgedicht des ganzen Cynthia-Zyklus aus der Situation der tot
vorgestellten Geliebten. Auch von Tibull haben wir ein markantes Beispiel für
diesen Elegientypus in dem von einem kurzen Dialog mit dem Dichter
umrahmten Lehrvortrag des Priapus (14), der einen Teü des Marathus-Zyklus des
I. Buches büdet. Einen in dramatischer Form sprechenden Gegenstand anderer
Art bietet Properz 116 mit der Rede einer Haustür, die berichtet, was sie inner-
und ausserhalb des Hauses ihrer Herrin miterleben muss, darunter die Para-
klausithyron-Ansprache eines miser amator, die ihrerseits als monologische
Einlage von dreissig Versen eingefügt wird - mit einer Verschachtelungstech-
nik, die wiederum typisch ist für die EidyUionelegie der Aitien27-

Das Motiv der sprechenden Tür hatte schon vorher Catull in der Elegie
c. 67 verwendet mit dem Bericht einer personifiziert gedachten Haustür aus
Verona über die skandalösen Zustände im Innern der Wohnung ihrer leichtlebigen

Herrin. Diesen Türbericht hat der neoterische Dichter deutlich dem Modell

der Aitien-Gespräche nachgestaltet, indem er selbst mit der Eindringlichkeit
kalhmacheischer Erkundungslust von derTüre das Aition der umlaufenden

Gerüchte über die geheimnisvollen Vorgänge im Hausinnern zu erfahren sucht
und so die Auskunft der Türe provoziert. Die Formel, die Catull für seine aitio-
logische Frage verwendet, wirkt wie eine Übersetzung der stereotypen
Redewendungen, mit denen Kalhmachos das Stichwort für die Aitien-Berichte seiner

Dialogpartner zu geben behebte: die agedum nobis, quare mutataferarisIin
dominum veterem deseruisse fidem (v. 7f.)28.

27 Entspricht pindarischer Technik (vgl. TeU II zur Victoria Berenices).
28 Die feierliche, gebetsartige Anrede der Tür (o dulci iueunda viro, iueundaparenti, / salve, teque

bona Iuppiter auetet ope, I ianua, quam dicunt.../ quamque ferunt...), verbunden mit der
aitiologischen Frage, wirkt wie eine Parodie der Anrufung göttlicher Auskunftspersonen in
den Aitien, die ihrerseits eine elegische Variante der bekannten epischen Musenanrufe ist (vgl.
die Reihe der mit tc&c; eingeleiteten aitiologischen Fragen an die Musen CaU. fr. 3,1; 7,19; 43,
87; an den Tischgenossen Theogenes mit xi, kcöc; und teü evekev fr. 178, 23ff. nach vorangehendem

toSe uoi Xe^ov 22; analog dazu teü 8s xdpiv im Eingangsvers fr. 79). Aufschlussreich
ist der Vergleich mit der Aitiennachahmung in Ovids Fasten, z. B. I 65ff. Ianus-Gebet mit
folgender Aufforderung 91 f. ede simul causam, cur de caelestibus unus, I sitque quod a tergo,
sitque quod ante, vides? und 149 die age, frigoribus quare novus ineipit annus; II 269 an die
Musen dicite, Pierides, sacrorum quae sit origo, lattigerint Latias unde petita domos; III 167ff.
nach feierücher Anrede des Mars (Gradivus) die mihi, matronae cur tua festa colant. - Die



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 231

Dass Catull. diese erotische Tür-Elegie unmittelbar auf die Übersetzung
der kaUimacheischen «Locke der Berenike» (c. 66 fr. 110) folgen liess, ist
sicher kein ZufaU. In beiden FäUen handelt es sich um den Eigenbericht eines

personifizierten Gegenstandes, der dank seiner privilegierten Stellung auf
Beobachtungsposten imstande ist, über die intimsten Geschehnisse im Innern des

Hauses seiner Herrin Auskunft zu geben. Deshalb, weil sie auf dem Haupte der
Königin als Augen- und Ohrenzeuge «immer dabei» war, kann die Locke die
sonst aUen Aussenstehenden verschlossenen Geheimnisse der Hochzeitsnacht
Berenikes intra limina thalami (v. 17) ausplaudern und die innigsten Regungen
zaghafter Verzweiflung enthüUen, die das Herz ihrer sonst als magnanima
(v. 26) bekannten könighchen Herrin erfüllten, als ihr neuer Gatte sie kurz nach
der Hochzeit verliess, um in den Krieg zu ziehen. So kann auch die Tür von
Verona aufgrund eigener Erfahrung und der mitangehörten Gespräche ihrer
Hausherrin mit ihren ancillae über die Intimitäten berichten, die sich intra
limina ihres Hauses abspielten. In beiden Fällen erhält so der Bericht des
sprechenden Gegenstandes, in teilweise analogen Formulierungen, die für die
kallimacheischen Aitien typische Patina des authentisch Bezeugten29. Die Quahtät
der ehehchen Liebe, die jedesmal zur Frage steht, ist demgegenüber
kontrapunktisch: War die Ehe der Berenike der Musterfall einer idealen Liebe, über
der die Venus casta (c. 66,56) waltete, so steUt die Ehe der jungen Frau im Vero-
neser Haus das Muster eines adulterium flagitiosum (c. 67, 36/42) dar.

CatuUs Tür-Elegie erweist sich so als eine Art komödienhaft-iambischer
Variation der Motive der unmittelbar vorangehenden «Locke»-Elegie des
Kalhmachos30. Der Anlass zu dieser Themenvariation war schon in der Schlusspar-

Neugierde, mit der CatuU nach der ersten Antwort der Tür auf weitere Auskunft drängt (15ff.
non istuc satis est uno te dicere verbo I... I 'qui possum? nemo quaerit nee scire laborat.' I nos
volumus: nobis dicere ne dubita.), trägt die Züge kallimacheischer noXoiSpEii* (fr. 75,8) aus der

Aitien-Befragung der Musen (z. B. fr. 43,84 röc; f| uev XiitE u09ov, Eyd> 8' eiti Kai xö itu9Ea9ai /
t|9eXov - f| ydp uoi 9<iußo<; üttEtpEcpExo - / k&c; oder anderer Gesprächspartner (cf.
fr. 178,21ff. öcsaa 8' eusTo oe9ev rtdpa 9uuöc; ÖKoüaai / ixaivEi, xäoz uoi Xe^ov dveipoiiEVtoi
/ k&c,

29 Mit den Worten idmea me multis doeuit regina querelis (v. 19) begründet die Locke ihr Wissen;
die Tür lässt der Dichter auf den selbst vorgebrachten Einwurf dixerit hic aliquis: quid tu istaec
ianua nosti? (v. 37) die Erklärung geben: saepe illam audivifurtiva voce loquentem I solam cum
ancillis haec suaflagitia (v. 41f.).

30 Die Personifikation und Anrede der Haustür ist in Rom erstmals in der Komödie nachweisbar
(Plaut. Cure. 15f. 1471T.), und zwar in Verbindung mit dem sog. Paraklausithyron-Motiv, das

schon im hellenistischen Epigramm (CaU. Ep. 63, Asclep. Ep. 12 Gow-Page) und Mimus (cf.
Anon. Tebt., Herodas ed. Crusius5, 1914, 135) auftritt. CatuUs Erkundungsgespräch mit der
Haustür ist eine typische Erweiterung des dialogischen Epigramms, das schon zu KaUimachos'

Zeit voU ausgebildet war, zur immischen Eidyllion-Elegie nach Art der Aitien. Dass

Prop. 116 sich für seinen Tür-Monolog an CatuUs Tür-Elegie inspiriert haben mag, berechtigt
nicht dazu, die letztere zur gleichen Kategorie des k&uoc: eines exclusus amator zu rechnen
wie jene, Tib. 12 und Ovid Am. 16 (so P. Fedeli im Kommentar zu Prop. 1,1980,365f.); mit der
Situation eines solchen hat Cat. 67 direkt nichts zu tun.



232 Mario Puelma

tie (v. 79-88) der kallimacheischen Elegie selbst gegeben, die das eigenthche
Aition enthielt, nämhch die Stiftung eines Salbopfers, das die Neuvermählten
künftig der Locke darbringen sollen31. Hier werden die novae nuptae, die - wie
Berenike - nach den Worten der Locke «reinen Herzens das Recht des Ehebettes

hüten» (v. 83) solchen entgegengestellt, die sich - wie dann die Veroneser
Braut der Tür-Elegie - dem impurum adulterium (v. 84) hingeben und deren
Salbopfer die Locke verschmäht32.

Die Annahme dieser Variationsabsicht der Tür-Elegie c. 67 wüd gestützt
durch die in Catulls Buch unmittelbar anschliessende sogenannte AUius-Elegie
c. 68. Auf die gewollte ParalleUtät dieses Gedichtes mit der vorangehenden
Locke-Übersetzung und deren Einleitung c. 65 hat der Dichter durch einen
äusseren Kunstgriff aufmerksam gemacht. Er hat in beiden Fällen ein Gedicht,
das eine poetische Gabe an einen Freund sein soll, der sich eine solche von
Catull sehnlichst wünscht, unmittelbar mit einem vorangestellten Begleitbrief
verbunden (c. 65 w c. 68,1-40). In diesen Begleitbriefen teüt er dem Freund -
einmal Hortalus, einmal AUius33 -jeweüs mit, er woUe, dem Schmerz über den
Tod des Bruders zum Trotz, den von ihm erwarteten Freundschaftsdienst den
Umständen entsprechend erfüUen. Die poetische Gabe, in der dann dieser
Freundschaftsdienst besteht, ist das eine Mal die lateinische Übertragung des

Locke-Monologs (c. 66), das andere Mal CatuUs Selbstbericht über seine Be-

31 In der Verspartie 79-88, die gerade das fiir eine Aitien-Elegie notwendige Kultgründungsai-
tion enthält, eine eigene Zutat des Catull zum kallimacheischen Original zu erblicken (so nach
M. C. J. Putnam, Catullus 66, 75-88, CI. Phü. 55, 1960,223ff. u.a. zuletzt A. Spira, Die Locke
der Berenike, Catull c. 66 und Kallimachos fr. 110 Pf, in: Dialogos, Festschr. H. Patzer,
Wiesbaden 1975, 153ff. und E. Pasoü [Anm. 26] 20) ist abwegig; das Richtige bei Pfeiffer,
Callim. I p. 121 und II p. XXXVI (vgl. auch L. Nicastri, Catullo traduttore del nXÖKauoc;: //
problema dei vv. 79-88, Ann. Fac. Lett. Füos. Univ. Napoü 12, 1970, 17ff). Dass im Locke-
Text der SyUoge P.Oxy. 2258 (vgl. Anm. 42) diese Aition-Partie zu fehlen scheint, braucht nur
zu besagen, dass entweder KaUimachos diese nachträglich für die Aufnahme in die Aitien-
sammlung einfügte oder der spätere Redaktor der Anthologie (P.Oxy. 2258 stammt aus dem
6./7. Jh. n.Chr.) in dem aus der Aitiensammlung isolierten Gedicht das ihm überflüssig
scheinende Aition ausliess. Die Frage der doppelten Fassung der Locke ist gut dargesteUt bei
T. Ciserola, Le due redazioni della Chioma di Berenice, Rend. Ist. Lomb. 91 (1957) 123ff. Die
für die Komposition der Aitiensammlung wesentüche Einrahmung der Bücher III und IV mit
den zwei Berenike-Elegien (Victoria-Coma, vgl. Anm. 42 u. 100) spricht eher dafür, dass

Kalhmachos diese beiden von vornherein für die Aitiensammlung konzipierte; das wird auch
von der Chronologie nahegelegt, insofern das Jahr 245 terminus post quem für die Locke-
Elegie ist, die Altersausgabe der Aitien aber kaum viel später anzusetzen sein wird. Zuletzt
hiezu, mit Berücksichtigung des Verhältnisses der beiden Berenike-Elegien. Th. Gelzer.
Kallimachos und das Zeremoniell des Ptolemäischen Königshauses, in: Aspekte der Kultursoziologie,

hg. von J. Stagl (Berün 1982) 13ff., bes. 16ff. u. 29, n. 19. Zum Problem der Verse 79-88
vgl. auch Anm. 65.

32 66,82 iueunda mihi munera übet onyx, I vester onyx, casto petitis quae iura cubili. I sed quae
se impuro dedit adulterio, I illius a mala dona levis bibat irrita pulvis.

33 Das Problem AUius-Maüius sei hier ausgespart.



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 233

gegnung mit Lesbia, der das Kernstück von c. 68 bildet (v. 41-148). Carmina
Battiadae und carmina Catulli erscheinen so in der Verbindung mit einander
entsprechenden Briefelegien mit analogem SteUenwert eingesetzt.

Die Analogien der Themenvariation dieser beiden elegischen carmina
liegen denn auch auf der Hand. Beide Male erzählt deren Sprecher aus der
Stimmung des Schmerzes um die Trennung von einem geliebten Wesen heraus. Bei
Catull ist es der Schmerz um den Verlust des Bruders, bei der Locke das Leid
um die endgültige Trennung von ihrer Herrin und den Schwester-Locken auf
deren Haupt. Beide Sprecher äussern ihren Trennungsschmerz während ihres
Monologes mit einem bewegten Gefühlsausbruch34.

Der zweite Anklang hegt darin, dass beidemal eben diese Gegenwartsstimmung

der Trauer und Klage des Sprechenden ausgeglichen wird durch die
Erinnerung an das glückliche Ereignis einer aussergewöhnhchen Liebesbegegnung.

Die Locke ruft die Erinnerung wach an die Hochzeitsnacht der jungen
Königin Berenike im alexandrinischen Thalamos und deren inniger Liebe zu
ihrem dulcis coniunx, Catull erinnert sich an die geradezu göttliche Liebesnacht
mit seiner eigenen domina im Refugium des Hauses seines Freundes AUius. Auf
den Gleichklang dieser zwei Liebespaare Lesbia-CatuU/Berenike-Euergetes
hat der neoterische Dichter den Leser noch ausdrückhch hingelenkt durch das

mythologische Parallelbeispiel von Laodameia und Protesilaos, das er zur IUu-
stration des damaligen Erlebnisses mit seiner GeUebten unmittelbar folgen
lässt (c. 68,73-86 ~ 105-130). Denn die Geschichte der rührend aufopferungs-
voUen Liebe der Laodameia zu Protesilaos büdet ein bis in wörtliche Anklänge
hinein35 deutlich erkennbares Analogon zum eptöTiicöv ndSripa der Berenike in

34 c. 66,39-50; 75-78 ~ c. 68,91-100. Die Analogie der Trauerstimmung wüd schon in c. 65 und
66 durch die Tatsache ins Bewusstsein gerufen, dass CatuU im Schmerz um den Tod des

Bruders (65,5-14) die Wahl der «Locke der Berenike» als der dieser Stimmung angemessenen
poetischen Gabe trifft. In c. 68 wird die Stimmungseinheit von Begleitbrief (v. 1-40) und

Hauptelegie (v. 41-148) dadurch hervorgehoben, dass das Motiv der Trauer um den Bruder
an beiden Orten zentral eingefügt wüd (v. 19-26 ~ 91-100). Eine Spiegelung der Trennung
vom Bruder ist vieUeicht auch in der Trennung Berenikes von ihrem Gatten zu erblicken, der

gleichzeitig ihr «Bruder »ist (vgl. 66,21 f.: et tu non orbum luxti deserta cubile, I sedfratris cari
fiebile diseidium? ~ 68, 92 ei misero frater adempte mihi, I ei misero fratri iueundum lumen

ademptum ~ 68, 20 und 65, 10f.). Durch diese Motiwerbindung der Locke-Elegie mit dem

Zentralgedanken des Begleitbriefes c. 65 ist diese natürlich auch mit c. 68 verbunden, wo das

Bruder-Motiv in beiden Teüen vorkommt. Die Gleichung CatuU ~ Protesilaos ~ Bruder
CatuUs in c. 68 verstärkt dieses Ineinandergreifen von c. 65 + 66 und 68 nach der Technik der

Themenvariation (vgl. Anm. 37). Zur inneren Einheit von c. 66 und Einleitungsbriefc. 65, der
in sich deutliche Züge der imitatio der Locke-Elegie trägt, vgl. W. Clausen, Catullus and
Callimachus, Harv. St. CI. Phil. 74 (1970) 85ff.

35 Vgl. c. 66,29 sed tum maesta virum mittens quae verba locuta es I... I quis te mutavit tantus deus?

an quod amantes I non longe a caro corpore abesse volunt? I atque ibi me eunetis pro dulci

coniuge divis I non sine taurino sanguine pollicita es ~ c. 68, 79 quam ieiunapium desideret ara

cruorem, I docta est amisso rLaudamia viro. I congiugis ante coacta novi dimittere Collum, I
quam veniens una atque altera rursus hiems I noctibus in longis avidum saturasset amorem I



234 Mario Puelma

der Locke-Elegie. In beiden FäUen zieht der junge Gatte kurz nach der
Hochzeitsnacht in den Krieg und lässt die zu voller Sinnlichkeit erwachte nova nupta
zurück, die sich in ihrer Einsamkeit nach der Umarmung des Gehebten
verzehrt und bereit ist, für seine glückliche Heimkehr alle Opfer zu bringen. Dazu
gehörte eben das Haaropfer der Berenike, durch das sie sich gleichsam das
Leben des Geliebten erkaufte353. Der Gatte der Laodameia fäUt dagegen vor
Troia36, dem Ort, wo auch Catulls Bruder sein Leben lassen musste37. Die
Gleichung Lesbia - Laodameia - Berenike ist deutlich genug, ebenso jene von
Catull - Protesilaos - Euergetes, wobei Protesilaos sich zusätzlich noch mit
CatuUs Bruder, gleichsam dessen zweiter Seele, kreuzt. Ein solches Spiel der
Entsprechungen und Überschneidungen ist typisch für die neoterische Technik
der spielerischen Transposition griechischer Vorbilder.

Es kann nach alledem - die Analogien dessen sich noch vermehren38 -
posset ut abrupto vivere coniugio. Nicht auszuschüessen ist, dass Kalhmachos in den Aitien
auch die Geschichte von Laodameia und Protesüaos neben anderen EpomKd na9r|naTa des

Mythos behandelt hat. Die Aufnahme des Themas in den Herolden Ovids, der aus den Aitien
auch den FaU Akontios und Kydippe (auf den Catull c. 65, 19ff. im Übergang zur Locke-
Elegie anspielt) und Phylüs-Demophoon (vgl. u. S. 237) übernommen hat, könnte dafür
sprechen.

35a Die Opferung des Haupthaares ist von besonderer magischer Bedeutung, insofern dieses die
Lebenskraft des Opfernden versinnbüdticht, der sich so ganz in die Gewalt der Gottheit
begibt. Das Haaropfer ist deswegen Zeichen der höchsten Dankbarkeit für Errettung aus
Lebensgefahr sowie der letzten Hingabe an ein geüebtes Wesen; beides ist beim Locke-Opfer
der Fall. Literarischer locus classicus für ein solches Haaropfer, der KaUimachos vermuthch
vorschwebte, ist //. 23, 140ff. (AchUl bringt dem gefallenen Patroklos das Haaropfer dar, das

für seine eigene glückliche Heimkehr gelobt war). Das Haaropfer gehört auch zum Bereich
der Hochzeitsbräuche. Vgl. hiezu L. Sommer, Das Haar in Religion und Aberglaube der
Griechen (Diss. Münster 1912) und s.v. Haaropfer, RE VII2 (1911) 2109; M. P. Nüsson, Gesch.

Griech. Rei. (München 1941) 125f.
36 Die antike Sage, die CatuU bei seinem Publikum wohl als bekannt voraussetzen konnte,

wusste zu berichten, dass Laodameia kraft ihrer Liebe von den Göttern erwirkte, dass Protesilaos

für einige Stunden zu ihr an die Oberwelt zurückkommen durfte, nach der erneuten
Trennung aber ihm in den Tod folgte (cf. ApoUod. Epit. 3, 30, Hyg. Fab. 103).

37 68,87-104: Durch diese Koinzidenz wüd die Laodameia-Protesilaos-Parabel noch enger mit
Lesbia-Catull und - über Bererüke/Euergetes ~ «frater» (vgl. Anm. 34) - auch mit c. 65

verbunden, in dessen Mitte, wie in c. 68, CatuUs Klage um den Bruder steht. Die Elegie c. 68

spielt sich so gleichsam aufzwei Ebenen der Liebe ab, die durch das mythologische exemplum
miteinander verknüpft sind: Das amores-Erlebnis des Catull mit seiner als diva Candida
erscheinenden domina (v. 68ff.) gleicht jenem des Protesüaos, dem Laodameia flagrans amore
erscheint (v. 73f.) - der schmerzlichen Trennung des CatuU von seinem Bruder, der bei Troia
stirbt, entspricht für Laodameia der Verlust des geüebten Gatten. Bemerkenswert ist die dem
sermo amatorius entnommene Terminologie in beiden Fällen: omnia tecum una perierunt
gaudia nostra, I quae tuus in vita dulcis alebat amor (v. 95f.) ~ quo tibi tum casu, pulcerrima
Laudamia, I ereptum est vita dulcius atque anima I coniugium (105ff.); vgl. c. 66, 6 dulcis amor
zu Endymion, 33 pro dulci coniuge (dazu vgl. u. S. 240f. und Anm. 59).

38 Z.B. die Verwendung umfangreicher Gleichnisse (66, 43-49 ~ 68, 57-36; 109-116), mytho¬
logischer ParaUelen grosser Liebe (66,6 Endymion, 60 Ariadne ~ 68.73ff./ 108ff. Laodameia-
Protesilaos: dazu u. S. 244), doppelte Ebene des amor (vgl. u. S. 241ff.).



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 235

kaum ein Zweifel darüber bestehen, dass CatuU in den zwei auf die Locke-
Übersetzung folgenden Langelegien römische Variationen zum Thema der als
Leitbild vorangestellten Aitien-Elegie des Kallimachos bieten woUte, in der
Tür-Elegie zum Komischen, in der Alhus-Elegie zum Tragischen hin gewendet.

Diesen beiden römischen Langelegien des Catull kommt nun in der
Geschichte der lateinischen Dichtung eine besondere Bedeutung zu. Sie steUen
nämlich die ältesten uns bekannten Proben der voll ausgebildeten elegischen
Amores-Erzählung dar, die sich nach Umfang, Aufbau und Stü klar von den
erotischen Polymetra wie von den elegischen Epigrammen abhebt. Sie zeichnen
sich durch die typischen Züge der breit argumentierenden sentimentalen
Erzählung in Ich-Form aus mit der wohlbekannten Mischung von Klage und
Tröstung, Schmerz und Freude, Trennung und Vereinigung, Liebe und Tod,
Gegenwart und Reminiszenz, Meditation und Mimus, Ernst und Humor,
sachlichem Bericht und emotionellem Ausdruck, von Leben und Mythos. Man kann
sagen, dass Catull in diesen beiden Elegien, wie sich auch aus konkreten Bezügen

ersehen lässt39, die Prototypen der römischen Amores-Elegie geschaffen
hat. Die Inspirationsquelle dafür legt CatuU seinem Publikum offen dar: Es
sind die carmina Battiadae, angeführt durch die «Locke der Berenike»40.

Dafür, dass der Neoteriker gerade diesem Aitien-Gedicht eine derartige
Modellfunktion zuweisen konnte, mag den Ausschlag gegeben haben, dass es
eben dieses Gedicht war, dem der alexandrinische Meister selbst nach Thema
und Stellung in seinem Elegienwerk so etwas wie die Rolle der «Königin der
Elegien» zugedacht hatte. Das erreichte er dadurch, dass er darin eine mit
einem Katasterismos verbundene Huldigung an die höchsten Frauen im Staate,
die Königin Berenike und deren Vorgängerin und «Mutter» Arsinoe, darbrachte41.

Diesem Huldigungsgedicht räumte KaUimachos die Ehrenstellung als

Abschlusselegie der vierbändigen Aitiensammlung ein, und zwar, wie wir heute
wissen, in symmetrischer Entsprechung zum jüngst entdeckten elegischen
Epinikion auf Berenike, das offenbar das Prologgedicht zum III. Buch der Aitien

39 Z. B. das Motiv der «göttlichen Geüebten» von c. 68 in den Varianten bei Prop. II15 - Tib. 15

(mit analoger Spannweite wie CatuU 68 von der Idealisierung der Geüebten als diva Candida

v. 70 bis zur resignierten Annahme ihrer rara furta v. 135ff.; vgl. D. F. Bright, Haec mihi
fingebam. Tibullus in his World, Leiden 1978, 185) - Ov. Am. I 5.

40 Dazu vgl. o. Anm. 6. Die modellhafte Einwükung der Alüus-Elegie als Typus des «inneren
Gesprächs» auf die Elegie des Cornelius Gallus und des Properz hat gut herausgearbeitet E.

Lefevre, L'unitä deU'elegia Properziana, in: Coüoquium Propertianum, Atti (Assisi 1966)
25ff., ohne jedoch auf die Vorprägung in den kallimacheischen Aitien-Elegien hinzuweisen
(vgl. Anm. 48).

41 Arsinoe spielt eine entscheidende Rolle als Vermittlerin bei der Verstirnung der Locke, die
einer partiellen Vergöttlichung der lebenden Königin durch die bereits vergöttüchte verstorbene

Königrn-«Mutter» gleichkommt; die Bezeichnung «Mutter» (fr. 110,45 ßounöpoc; *Ap-
aiv6r*c; nnxpöc; cteo) für Arsinoe ist ebenso wie «Bruder» für Euergetes (vgl. Anm. 34) in
übertragenem Sinne verwendet. Zum Verhältnis Berenike-Arsinoe und zu den Titeln und
Anreden fürstücher Gestalten bei Kalümachos vgl. Gelzer (Anm. 31).



236 Mario Puelma

bildete42. Eine Spiegelung des hohen Ansehens, das die Locke-Elegie als

Krönung der Aitien genoss, darf man wohl auch in der Tatsache sehen, dass die
ebenfaUs vier Bücher umfassende Elegiensammlung des Properz gleichfalls mit
einem Huldigungsgedicht auf eine hohe Frau der 'kaiserhchen familia' in Rom
schhesst, nämhch mit der als regina elegiarum bekannten Cornelia-Elegie, die -
wie die «Locke der Berenike» - dem Typus der Monologrede aus dem Jenseits
im Munde einer von ihrem gehebten Wesen getrennten Person angehört43. Die
besondere Wirkung und Attraktivität der Locke-Elegie aber beruhte offenbar
darauf, dass diese in bemerkenswerter Konzentration eine Reihe formaler und
motivischer Elemente enthielt, die dem spezifischen Anliegen der römischen
Amores-Dichter in hervorragender Weise entgegenkamen. In erster Linie ist
natürlich der erotische Grundcharakter dieser Elegie zu erwähnen, dessen
Bedeutung vor dem Hintergrund der übrigen Aitien-Gedichte mit erotischen Themen

verstanden werden muss.
KaUimachos hat in den Aitien, soweit unsere heutige Kenntnis reicht,

mindestens vier bis fünf LiebesfäUe behandelt, die der Heroenwelt oder
lokalhistorischer Überlieferung entnommen sind. Dazu gehören ausser den schon

genannten die Episode von Poseidons Liebe zur Danaos-Tochter Amymone in
Zusammenhang mit dem Aition der Argivischen QueUen (fr. 66), sodann
wahrscheinlich die erst seit Kallimachos bekannte tragische Liebesgeschichte der
thrakischen Königstochter PhyUis, die aus Verzweiflung darüber, dass ihr
Verlobter, Theseus' Sohn Demophoon, nicht zum vereinbarten Zeitpunkt aus
Athen zurückgekehrt ist, sich erhängt und in einen dürren Mandelbaum ver-

42 Die SteUung der Locke-Elegie als Schlussgedicht des IV. Buches der Aitien ist durch die
Diegesen gesichert, unabhängig davon, dass sie auch als Einzelgedicht in einer Anthologie in
Umlauf sein konnte (so in P.Oxy. 2258 neben dem elegischen «Sosibios-Epinikion», vgl.
Anm. 31); bekräftigt wird dieser wohl ursprüngliche Ort der Locke-Elegie durch die seit dem
Liller Papyrus (ed. C. Meilüer, Cahiers Rech. Inst. Pap. Egypt. LiUe 4, 1976) gewonnene
Erkenntnis, dass die zwei Huldigungselegien an Berenike (Victoria-Coma) die zweite Hälfte
des Aitienwerkes einrahmten, die KaUimachos offenbar in späten Jahren der früheren Ausgabe

der zwei ersten Bücher (mit Beigabe von Prolog und Epüog) zufügte. Vgl. dazu P. J.

Parsons, Callimachus: Victoria Berenices ZPE 25 (1977) lff. (bes. 46ff.) sowie IInuovo Colli-
maco di Lille (mit Beiträgen von E. Livrea, A. Carlini, C. Corbato, Fr. Bornmann), Maia 32

(1980) 238ff. (bes. 244), hiezu noch Anm. 100.

43 Dem gleichen Monologtypus einer toten Geüebten wie Properzens Corneüa- oder Cynthia-
Elegie des TV. Buches könnte auch die verschollene Quintilia-Elegie des Calvus angehört
haben, die, nach Cat. c. 96 zu schüessen, eine Klagerede de veteribus amoribus I de missis

amicitiis (v. 3f.) gewesen zu sein scheint (vgl. Ed. Fraenkel, Catulls Trostgedicht für Calvus,
Wien. St. 69,1956,278ff. Kl. Beitr. 2,103ff, trotz H. Tränkle, Mus. Helv. 24 (1967) 93ff. und
zuletzt J. Delz, Catulls Konsolationsepigrammfur Calvus, Mus. Helv. 34,1977,74ff, die m. E.

treffendste Interpretation von Cat. c. 96). Die Vermutung, dass auch der Abschluss der
Metamorphosen Ovids - eines «hesiodeischen» Lehrgedichtes, wie es auch die Aitien des

KaUimachos zu sein vorgeben (vgl. Teil II) - mit dem Katesterismos Iulius Caesars eine
Variation zur Verstirnung der Locke der Berenike am Ende der Aitien sein könnte, gewinnt
von hier aus an Wahrscheinlichkeit.



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 237

wandelt wird, der erst dann zu blühen beginnt, als der vermeintlich Untreue -
zu spät - wieder zurückgekommen ist (fr. 556)44. Des weiteren findet sich im III.
Buch der Aitien (fr. 80-83) die Sage des milesischen Königs Phrygios, der sich
in Pieria, Bürgerin der mit Milet im Kriege lebenden Stadt Myus, verhebt und
ihr zuliebe den Frieden zwischen den zwei verfeindeten Städten herstellt - ein
Beispiel gleichsam für den Satz omnia vincit amor45.

Wie KaUimachos diese Liebesgeschichten im einzelnen gestaltet hat, lässt
sich aus den spärhchen Textresten nur in sehr beschränktem Masse ausmachen.
Mindestens im FaUe der Phyllis aber zeugt ein erhaltener Vers, der die direkte
Anrede des «untreuen Fremdlings» Demophoon enthält, neben anderen antiken

Zeugnissen dafür, dass Kallimachos seine Heldin am einsamen Meeresstrand

einen - in die Erzählung eingefügten oder direkt dramatischen -
Klagemonolog an den fernen Gehebten halten liess46. Kalhmachos schuf mit diesem
sentimental-erotischen Fernmonolog ein literarisches Modell, das in Rom eine
prototypische Bedeutung erlangte, die sich von Catulls Fernansprache der
Ariadne an den perfidus Theseus in c. 64, 132ff. bis auf Ovids Briefrede der
PhyUis Her. 2 verfolgen lässt, deren einleitende Worte «Hospita Demophoon...
(scelerate 17/29, perfide 78)» sich als Zitat der erhaltenen Anfangsanrede der
Aitienvorlage erweisen: 'vupipie Anpotpöcov, &5iKe Cßvz ...' (fr. 556)47. In der

44 Eine sichere Werkangabe des überlieferten Fragments liegt nicht vor; die der Akontios-
Geschichte vergleichbare Nachwirkung bei den römischen Elegikern ebenso wie die Analogie
des Monologtypus «Fernklage einer Verlassenen» zur Locke-Elegie lassen die Zugehörigkeit
zu den Aitien wahrscheinlicher erscheinen (s. dazu im folg.).

45 Der Aristainetos-Brief I 15, der offenbar eine Paraphrase der kallimacheischen Aitien-Elegie
enthält (vgl. Pfeiffers Kommentar zu fr. 80), illustriert mit der Geschichte Phrygios-Pieria den
Satz 'ou8ev jti9avd)XEpov tiecpukev oü8' ävuauubxEpov 'AcppoSixnc;'. Er zieht am Ende der
Erzählung die Bilanz- oüxtoc; oüv EKtpavröc; 8E8f|Xa>Kac;, ä> nispia, xf)v 'AcppoSixnv iKavf|v
Eivai itaiSEUEiv prjxopac; oük öXiyov ausivouc; Kai xoü Nsaxopoc; xoü noXiou (~ fr. 80,20ff.).
Eine bemerkenswerte Analogie zur Aitiongeschichte von Akontios und Kydippe (fr. 67-75)
büdet das Motiv der Begegnung bei einem Götterfest (das mit Artemis zu tun hat) und der
Liebe auf den ersten Blick sowie die eingehende Schüderung der aussergewöhnüchen Schönheit

der Heldin. Das erhaltene Original-Fragment 80 (Ergänzung zu v. 17-23, Pfeiffer, Callim.
II p. 113) enthält einen Ausschnitt aus dem Dialog des Paares nach der ersten Liebesnacht, in
dem die vom Dichter teünahmsvoll angesprochene und mit feiner Psychologie in ihrer
mädchenhaften Scheu gezeichnete Geliebte den königlichen Liebhaber um die Gabe des Friedens
für ihre Mutterstadt bittet.

46 Vgl. die offensichtüch das kallimacheische Original umschreibenden Worte bei Proc. Epist. 86

p. 565 H. Kai npöc, xt*v 9dXaxxav öpwuEV oüx ijxxov r| «DuXXic; xöv Ar)uo<poä)vxa KaXoüaa xöv
ä8iKov ekeivov f| 8e npöc; xf|v 9d/uixxav eSokpoe; dazu Ov. Rem. am. 597 'perfide
Demophoon' surdas clamabat ad undas, Am. II 18, 22 scribimus et lacrimas, Phylli relicta, tuas.

47 Vgl. auch 'perfide Demophoon' Ov. Rem. am. 597. - Welch exemplarisches Ansehen die
kallimacheische Phyllis-Klage auch in der Anwendung auf den eigenen Lebensbereich der
amores bei den römischen Elegikern genoss, zeigen die zahlreichen Anspielungen darauf bei
Ovid (zu Anm. 46 noch A. a. II 353f., III 38) und Properz (II 22 'Demophoon' als Pseudonym
des Adressaten; II 24, 43f. PhyUis und Demophoon als exemplum neben Ariadne und
Theseus, ebenso wie bei Ov. A. a. III 35-38).

16 Museum Helveticum



238 Mario Puelma

gleichen kallimacheischen Tradition standen wohl jene Lycoris-Elegien des
Cornehus Gallus, die sich in der Ansprache des klagenden Dichters an die
weitentfernte Gehebte bei Vergü Ecl. X 46ff. widerspiegeln48.

Wie beim Phyllis-Thema, so wird man auch zu Ovids Briefmonologen von
Akontios und Kydippe die unmittelbare Anregung in KaUimachos' Aitien-
Elegie über die sentimentale Liebesgeschichte des keischen Prinzenpaares
sehen dürfen (fr. 67-75). Sie war, wie manche Anspielungen und Zitate zeigen,
bei den römischen Elegikern seit Catull besonders beliebt49. Dass das psychische

Situationsbüd des hebesunglücklichen Akontios, das Kalhmachos in Form
eines in der Waldeinsamkeit gesprochenen Monologs seiner Erzählung eingefügt

hatte, auch auf die Selbstdarstellung der römischen Amores-Dichter
einwirken konnte, zeigt die Klagerede des einsam leidenden Properz I 18. Hier
findet man unüberhörbare Anklänge an die kallimacheische Akontios-Rede,
wie etwa den wechselnden Anruf der fernen Gehebten und der umgebenden
Bäume sowie das Einritzen des Namens der Gehebten in die Baumrinden50.
Durch solche Anklänge gab sich die Selbstanalyse des Properz für den Kenner
als Transposition der Selbstaussage des kallimacheischen Akontios zu erkennen.

Die gleiche Transposition auf sich selber hatte offenbar schon Cornelius
Gallus vollzogen, wie wir aus dem Bild des in den Wäldern umherirrenden
hebeskranken Dichters in Vergils X. Ekloge schliessen können51. Die besondere

48 Auf die Bedeutung der kallimacheischen Phylüs-Klage für die römische Liebesdichtung seit
CatuU hat erstmals, einem Hinweis von R. Pfeiffer folgend, Fr. Klingner, Catulls Peleus-Epos
(München 1956) 56ff. in treffender Weise aufmerksam gemacht. An die ModeUhaftigkeit
dieses Typus von «Klage der Verlassenen» mit Femanrede für den Typus des «Inneren
Monologs» bei Properz erinnert richtig G. Lieberg, Anz. f. Altertumswiss. 33 (1980) 11 (Rez.
von E. Lefevre, o. Anm. 40).

49 CatuU spielt, wie schon Krolls Kommentar bemerkte, am Ende von c. 65 mit dem Gleichnis
vom Liebesapfel (19ff.) auf die Geschichte von Akontios und Kydippe, eines der bekanntesten

carmina Battiadae, an und schafft so den Übergang zur anschliessenden, ebenfaUs
erotischen Aitien-Elegie der «Locke». Auf das gleiche Motiv nimmt direkt Bezug Ov. A. a. 1457f.
und Tr. III 10, 73f.; Rem. am. 382 erscheint die kallimacheische Kydippe als Muster einer
Liebeselegie (vgl. Anm. 5). Zur Verbindung des Gleichnisses c. 65,19ff. mit c. 66 (NB casto... e

gremio 65,20 ~ casto... in gremio 66, 56, casto... cubili 66, 83) vgl. Clausen (Anm. 34) 93.
50 An die ferne Geliebte: fr. 74 /upöc; iyti>- xi 8e aot xr|v8' Eite9nKa (poßov; ~ Ov. Epist. 20,127

macerer interdum quodsim tibi causa dolendi I teque mea laedi calliditateputo. An die Bäume:
fr. 73 akk' 4vi 8t) cpXoioiai kekouuevo xöaaa (pspoixE / ypduuaxa, 'KuSimiriv' besä' spsouai
'KaXr|v'. ~ Prop. I 18, 19 vos eritis testes, si quos habet ardor amores, I fagus et Arcadio pinus
amica deo. I a quotiens teneras resonant mea verba sub umbras, I scribitur et vestris 'Cynthia'
corticibus. Auf die Verwandtschaft der Properz- mit der Akontios-Klage wies schon C.
Düthey, De Callimachi Cydippa (Leipzig 1863) 78 hin. Über die Analogie zum erhaltenen wörtii-
chen Fragment (fr. 73) hinaus hat F. Cairns, Propertius 118 and Callimachus, Acontius and
Cydippe, CI. Rev. 83 (1969) 131ff. aufgrund der Paraphrase der Aitien-Elegie bei Aristainetos
Ep. 110 die Abhängigkeit der Partien v. 1-6,17-21 und 30-31 vom kallimacheischen Original
erwiesen. Das Notwendige ist heute im Kommentar von P. FedeU, Sesto Properzio, IIprimo
libro delle Elegie (Florenz 1980) 416ff. zu finden.

51 Vgl. v. 52 cerlum est in silvis inter spelaeaferarum I malle pati tenerisque meos incidere amores I



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 239

Wirkung dieses «inneren Monologs» des kallimacheischen Akontios auf die
römische Amores-Elegie erklärt sich wohl auch daraus, dass - wie es hier dann
die Regel wurde - ein Mann (und zwar nicht des fernen Heroenmythos,
sondern der realeren Lokalgeschichte52) in der Situation des einsam Klagenden
erschien, die üblicherweise in der griechischen Dichtung leidenden Frauen
zugedacht wurde53. Als weitere typische Züge der neuen Art elegischer
Liebesgeschichte, für die das Akontios-Kydippe-Aition in Rom wegweisend wirken
mochte, können genannt werden: Die grosse Leidenschaft entsteht «auf den
ersten Blick» und ist überwältigend; die Merkmale des Liebesleidens werden

genau registriert; Liebhaber und Gehebte sind so sehr mit aussergewöhnlichen
Eigenschaften ausgezeichnet, dass man keine klare Vorstellung von ihnen als

Individuen gewinnen kann54. AUe diese thematischen Züge finden sich z.B. in
den zwei ersten Elegien von Properzens Cynthia-Buch prologartig vereinigt.

Wird an diesen Beispielen schon deutlich, welche Bedeutung die
erotischen Aitienelegien, namentlich mit der Darstellungsform der monologischen
Selbstaussage unglücklich Liebender, für die lateinische Liebeselegie haben
konnten, so gilt dies in besonderem Masse für die «Locke der Berenike»: Die
temperamentvoüe Rede, die Kallimachos die Locke vom fernen Firmament
aus an ihre auf Erden zurückgebliebene Herrin halten lässt, von der sie sich
buchstäbhch abgeschnitten fühlt55, trägt die charakteristischen Züge einer

arboribus: crescent illae, crescetis, amores. Dazu vgl. D. O. Ross (Anm. 1) 71ff. und J. K. King,
The two Gallusses ofPropertius' Monobiblos, Phüologus 124 (1980) 223.

52 KaUimachos verweist in der Endpartie (fr. 75,50-77) ausdrückhch auf die kcische Lokalchro¬
nik des «alten Xenomedes» als QueUe des iuspoc; (v. 53f.) oder ö!;üc; spcoc; (v. 75) des Akontios,
dem das Geschlecht der Akontiaden entstammt, die seither auf Keos herrschten (v. 50f.).
Diese Quelle berichtet «Tatsächüches» (Exi*xuuir| v. 76). Die Geschichte von der Liebe und
Ehe des armen Akontios und der vornehmen Kydippe gehört - wie die des Königs Phrygius
und der Bürgerstochter Piena im gleichen Buch der Aitien - in den Bereich der ionischen
Novelüstik, wofür schon die Aufnahme dieser beiden Aitiengeschichten in die Briefe des

Aristainetos spricht. Die Neigung des KaUimachos zu Stil und Themen ionischer Novelüstik
hat gut herausgearbeitet E. Howald, Ionische Geschichtsschreibung, Hermes 58 (1923) 113ff.,
bes. 134ff. zur Akontios- und zur Locke-Elegie.

53 Klagereden üebeskranker Männer finden sich dort nur in der Bukolik im Bereich der Mythologie,

wie dem Daphnis (1, 100-136) oder dem Kyklops (11) Theokrits. Zu den möglichen
Gründen für diese Motiwerschiebung auf die Perspektive des Mannes im biotischen Bereich
vgl. H. J. Tschiedel, Vergü und die römische Liebeselegie, in: Lebendige Lektüre, Dialog
Schule-Wissenschaft, Klass. Sprachen u. Literaturen Bd. 10 (München 1977) 120ff., bes.

138ff., und J. Griffin, Genre and Real Life in Latin Poetry, Journ. Rom. St. 71 (1981) 39ff.
54 Ein treffendes Bild dieser Modeilfunktion der kalümacheischen Akontios-Elegie zeichnet

schon A. Palmer in der Einleitung zum Kommentar von Ovids Heroides (Oxford 1898) 483
mit Hinweis auf J. P. Mahaffy, Greek Life and Thought (London 1887) 239ff., der sich seinerseits

auf die noch heute lesenswerte Charakterisierung von KaUimachos' erotischer Elegie
durch A. Couat, La poesie alexandrine sous les troispremiers Ptolemees (Paris 1882 Alexandrian

Poetry under the first three Ptolemies, ed. J. Loeb-E. Cahen, London 1931,150ff.) stützt.
55 Cf. v. 51 äpxi VEÖxunxöv ue KÖum jioSebctkov äSsXtpsai abiunctae paulo ante comae mea

fata sorores I lugebant.



240 Mario Puelma

«Klage der Verlassenen» an sich. Wir kennen sie in sich wandelnden Formen
aus der sapphischen Lyrik und aus dem heUenistischen Singspiel «Des
Mädchens Klage», aus Theokrits Bukolik und aus der dem kallimacheischen Phyllis-
Aition nahestehenden Ariadne-Klage in Catulls idyllischem Kleinepos c. 6456,

in vielfacher Variation aber vor allem aus dem permanenten «inneren Monolog»

der römischen Amores-Elegie, als Klage in die Ferne entweder aus dem
Munde des Dichters selbst oder einer anderen persona wie der properzischen
Cynthia oder Arethusa und der ovidischen Heroiden. In der dafür typischen
Mischung von Selbstmitleid und Zorn, Sehnsucht und Eifersucht gibt auch die
Locke, wie ein lebhaftes junges Mädchen, ihrem Schmerz und Unmut über die
unfreiwillige Trennung vom Haupt der Königin beredten Ausdruck, die mit der
Locke gleichsam ihren Liebling der Liebe zum Gemahl geopfert hat57. Mit der
Bitte an die gehebte Herrin, ihrer künftig wenigstens bei jedem Opfer an
Aphrodite durch eine spezielle Salbölgabe zu gedenken, und mit dem unwirschen

Gefühlsausbruch «Möge die Sternordnung zusammenbrechen, wenn ich
nur wieder bei dir wäre» (v. 93f.)58 - Worte, die sich wie eine Liebeserklärung
anhören - beschhesst die Locke ihre Klagerede, deren erotischer Unterton

56 Vgl. Anm. 47 und 48.

57 Der Feststellung, dass die junge Königin sie, ihre Begleiterin von Jugend auf (25f. at te ego
certe I cognoram a parva virgine magnanimam), der Heimkehr des Liebhabers und Gatten
zuliebe aufgeopfert habe (33ff. atque ibi me cunclispro dulci coniuge divis I... polticita es, I si
reditum retulisset. I quis ego pro factis calesti reddita coetu I pristina vota novo munere
dissolvo), lässt die Locke unmittelbar die vorwurfsvolle Klage folgen: invita, o regina, tuo de

vertice cessi, I invita: adiuro teque tuumque caput (39f.), die nach der Schüderung ihrer
Aufnahme unter die Sterne wiederholt wird: non his tam laetor rebus, quam me afore semper, I
afore me a dominae vertice discrucior (75f.). Der Dichter stellt sich die Locke, obgleich der
grammatikalische Ausdruck dafür auch männüch sein kann (ßöoxpuxoc; 8, itkömetuoc, 62), als

Mädchen personifiziert vor (ue köuoi t:o9eectkov äSeXqjEai 51), eine Art Kammerzofe (sie
möchte an den yuvaiKsia uüpa der Herrin teilhaben 77f). CatuU hat nur die Feminina
(caesaries 8, coma 93) verwendet.

58 V. 93 sidera corruerint utinam! coma reginafiam: /proximus Hydrochoifulgeret Oarion. 93 cur
iterent V: corruerint ist mehrheitlich akzeptierte Korrektur von Lachmann; cur retinent?
utinam Pontanus, cursum iterent Lenchantin; die offensichtliche Korruptel cur iterent wüd
vergebüch verteidigt von D. A. Kidd, Someproblems in Catullus 66, Antichthon 4 (1970) 45ff.
und K. Quinn, Catullus, The poems2 (London 1973) 367f. Eine erschöpfende Bestandesaufnahme

der Korrekturen und Interpretationen zur Stelle bietet N. Marinone, / dati astronomici
e la chiusa della Chioma di Berenice, in: Scienza e tecnica nelle letterature classiche (Genua
1980) 125fl\; sein eigener Deutungsvorschlag mit der Lesung sanguinis v. 91, effice v. 92 und
davon abhängigem Finalsatz mit vorangehender Parenthese: (sidera cur iterem?) iterum ul
coma regia fiam ist sachlich und sprachlich wenig befriedigend, abgesehen davon, dass er die
bei Catull sonst übliche Geschlossenheit der Distichen empfindlich stört. Marinonis Hauptargument,

dass die Vorstellung vom «Zusammenbruch des Sternhimmels» astronomischen
Gegebenheiten widerspreche, übersieht die Ethopoüe der sprechenden Locke, die sich in
ihren emotionellen Gefühlsausbrüchen natürlich nicht an die Vorschriften astronomischer
Gelehrsamkeit zu halten braucht.



Die Aitien des Kallimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 241

unverkennbar ist59. So wird die Klage der Locke zum Muster eines dramatisch
lebendigen Zustandsmonologs mit Fernanrede. Dessen besonderer Reiz liegt -
wie bei mancher der entsprechenden Amores-Elegien - im Wechsel der Stim-
mungs- und Stilschichten von «objektiver» Erzählung und «subjektivem»
Gefühlsausdruck, und dessen innere Spannung beruht sozusagen auf einem
Dreiecksverhältnis, nämhch dem Verhältnis Locke/Berenike und Berenike/Euerge-
tes. Bindeglied der zwei Handlungsebenen ist - nicht anders als in der Themenvariation

der Alhus-Elegie c. 68 - das seit Catull in der römischen Amores-
Dichtung so zentrale Motiv von Trennung und Vereinigung60.

In einer zweiten Schicht ist die Locke-Elegie in der Tat ein Lied zu Ehren
der Hochzeit von Berenike und Ptolemaios Euergetes. Sie bildet so im Werk des
CatuU eine Brücke zwischen den Hochzeitsgedichten c. 61 bis 64 und den
Liebeselegien c. 67 und 68, die ihrerseits Hochzeitselegien sui generis sind61. Wie
bei diesen letzteren und bei den römischen Epithalamien c. 61 und 62 des
CatuU, besteht das Hochzeitspaar des Locke-Aitions aus Menschen der eigenen
Gegenwart des Dichters, zu denen er selbst in enger Verbindung stand. In
dieser Hinsicht handelt es sich um einen eminent biotischen Liebesfall, den
einzigen sicheren dieser Art unter den erotischen Aitien-Elegien62. Im Hin-

59 Catull hat diesen in seiner Übersetzung noch verstärkt, indem er der Locke an Höhepunkten
ihres Trennungsschmerzes Redewendungen des sermo amatorius in den Mund legte, wie
domina und discrucior im emphatischen Ausruf v. 75f. (zit. Anm. 57); vgl. Plaut. Cas. 276

discruciormiser amore, Poen. 368 discruciormiser, Trin. 103, Ba. 435, dazu Cat. 85 odietamo...
excrucior. domina mit erotischem Beiklang ist, nach einmaligem Gebrauch bei Lucil. 730, bei
Catull c. 3, 10 und 61,31 sowie in elegischem Metrum noch 68, 68 belegt (für Lesbia, die dort
den Stellenwert von Laodameia ~ Berenike einnimmt, vgl. o. S. 233f. u. Anm. 37); geläufiger
Leitbegriff der Liebeselegie war domina dann seit Gallus, wie das neue Fragment c v. 6 zeigt
(Anm. 90). - Eine Art Liebesbekenntnis enthält auch die im erotischen Epigramm beliebte
eidüche Beteuerung v. 39f. invita o regina tuo de vertice cessi, I invita: adiuro teque tuumque
caput anv xe Kdpr|v räuoaa oöv xe ßiov.

60 Die Locke leidet unter der Trennung von Berenike, diese unter der Trennung von ihrem
Gemahl. Das Haaropfer verbindet beide, indem die Überwindung der letzteren durch die
erstere erkauft wird. Zwei Trennungsmotive verbinden sich auch in c. 68 (Catull-Bruder,
Laodameia-Protesilaos, vgl. o. S. 234 und Anm. 37). Das mehrfache Trennungsmotiv
verklammert die beiden CatuUschen Langelegien c. 65 + 66 und 68 nicht nur mit den folgenden
elegischen Gedichten (c. 76 Abschied von Lesbia, c. 101 Verlust des Bruders), sondern auch
mit den vorangehenden, thematisch durch das Hochzeitsthema mit ihnen zu einer Gruppe
verbundenen carmina maiora (c. 63 Attis verlassen am Seestrand, 64 verlassene Ariadne).
Bemerkenswert ist die wohl nicht zufällige Übereinstimmung der Trennungsklage der Locke
c. 66, 39 invita, o regina, tuo de vertice cessi mit den Worten des Abschied nehmenden Aeneas
an Dido Verg. Aen. VI 460 invitus, regina, tuo de litore cessi. Zur Bedeutung des Trennungsmotivs

bei Catull gute Bemerkungen bei Kidd (Anm. 58) 40ff., Putnam (Anm. 31) 226ff. und W.

Clausen (Anm. 34) 90ff.
61 «Anti-hymenaeal poems» nennt sie nicht zu Unrecht Most (Anm. 6) 118, der die gemeinsa¬

men Züge der Liedergruppe c. 61-68 gut herausarbeitet.
62 Vielleicht mit Ausnahme der Liebe der Königin Arsinoe, sofern das für Kallimachos bezeugte

Hochzeitsgedicht auf diese Vorgängerin Berenikes Teil der Aitien war; Pfeiffer hält es (fr. 392)



242 Mario Puelma

blick auf die lateinische Amores-Dichtung ist dabei die Beobachtung von Interesse,

dass Kallimachos in der sehr realistischen DarsteUung der Hochzeitsnacht
und der körperlichen Leidenschaft der nova nupta zu ihrem Mann, der bald
darauf ins Feld ziehen muss, eine Reihe von typischen Zügen der römischen
Liebeselegie im Keime vorweggenommen hat, nämlich die aus dem Motivbereich

der militia amoris bekannte Bildersprache des Militärischen im Liebeskampf

(13ff.)63 und das Kontrastbild der Lebensformen von Krieg und Liebe.
Zuerst von Catull in der Alüus-Elegie abgewandelt64, wurde es dann vor aüem
bei Cornelius Gallus und TibuU zu einem Leitmotiv der Liebeselegie. Typische
Züge der späteren Amores-Dichtung nimmt insbesondere das exkursartige Büd
voraus (v. 19-32), das Kallimachos die Locke - anschliessend an das Epithala-
mionmotiv der falschen Tränen der Braut in der Hochzeitsnacht (15-18) - von
dem Gram der Neuvermählten um das flebile discidium (22) des Gehebten in
einem lebhaften «inneren Gespräch» entwerfen lässt. Hier finden sich im Vokabular

des sermo amatorius die Trauer um das verwaiste Bett, die Tränen des

Abschieds, die verzehrende Sorge und Sehnsucht, das Schwinden der Sinne
und die Ohnmacht, mit dem Unterton verhaltener Sinnlichkeit. Würde Berenike

selbst die Jammerworte aussprechen, welche die Locke von ihr gehört
haben will: sed tum maesta virum mittens quae verba locuta es! I Iuppiter, ut tristi
lumina saepe manu!, so musste man etwas erwarten wie die Klage der properzischen

Arethusa (IV 3) an ihren gehebten Mann im Felde65.

für hexametrisch (+ fr. 655), H. Herter (Bursian 255, 1937, 156) u.a. für elegisch. Die Parallele

zur Hochzeitselegie auf Berenike, in der gerade Arsinoe-Aphrodite eine zentrale RoUe

spielt, indem sie die Hingabe und Treue ihrer «Tochter» (vgl. Anm. 41) durch die Aufnahme
und Vergöttüchung ihrer Opfergabe, der Locke, ehrt (51-68), stützt die Annahme einer
Arsinoe-Elegie.

63 Vgl. 66, 11 qua rex tempestate novo auctus hymenaeo I vastatum finis iverat Assyrios, I dulcia

nocturnaeportans vestigia rixae, / quam de virgineis gesserat exuviis. Diesem erotischen
Beutefeldzug steUt die Locke v. 20 den echten Kampf der Waffen gegenüber: invisente novoproelia
torva viro. Aus der ganz in der Metaphorik kriegerischer Eroberung gehaltenen erotischen
Elegie des Agathias A. P. V 293 sind für die verlorene Partie des Originals als Kalhmachos-
Zitate neben oüußoXov Evvuxi**?- ¦ dE9Ä.oo-üvT|c; (v. 18 ~ 66, 13) vieUeicht noch Xdpupa
(v. 17 ~ exuviis 66, 13: jtap9EviKfi>v.. .Xatpüpcov e.g.?) zu gewinnen.

64 Mit dem zu Berenike-Euergetes parallelen Motiv Laodameia-Protesilaos, vgl. o. S. 233f. Das
Motiv 'Macht der Liebe besiegt Macht der Waffen' beseelte auch die Aitien-Geschichte von
Phrygius und Pieria, vgl. o. S. 237.

65 Dem sermo amatorius sind zuzurechnen: lacrimulis 16, querelis 19, orbum cubile 21, flebile
discidium 22 (cf. Ov. Epist. 15,1 flendus amor meus est: elegi quoqueflebile Carmen), exedit cura
medullas 23, sollicitae I sensibus ereptis mens excidit 24f. (cf. Cat. c. 51, 7ff. nil est super mi...
gemina teguntur lumina nocte), maesta virum mittens 29, a caro corpore abesse 23. Gut skizziert
hat den ausgeprägt liebeselegischen Charakter der Partie v. 15-32 der Locke-Übersetzung
Spira (Anm. 31)159; eine petitio principü ist es jedoch, die Autorschaft dafür (ebenso wie für
v. 79-88) dem Dichter des griechischen Originals abzusprechen, u.a. mit der Begründung,
dass sich «solche elegischen Töne» wie hier «bei KaUimachos eigentlich nicht, jedenfalls nicht
in den Aitien» fänden, dagegen alle charakteristischen Vokabeln dieser Partie in den
erotischen Gedichten c. 51, 61, 64 und 68 des CatuU zu belegen seien. Dieser Tatbestand zeigt



Die Aitien des Kalhmachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 243

Bei aller Lebensnähe, mit der Kallimachos die menschhche Natur der
Liebhaberin Berenike zeichnet, bleibt sie doch eine Frau hohen Ranges, der die
Ehre zuteil wird, durch die Verstirnung ihrer Haarlocke, die im Grunde den
Lohn der Arsinoe-Aphrodite für ihre grosse Liebeskraft darsteUt66, schon zu
Lebzeiten Heimatrecht unter den Himmlischen zu erlangen - sozusagen als

«göttliche Liebhaberin». Es ist die gleiche Berenike, die Kallimachos in einem
elegischen Epigramm (51) als die «Vierte Charis» preist, ähnhch wie Sappho als

«Zehnte Muse» galt (AP IX 506). Sie ist die «Aphrodisische» und die «Musische»

in einem. Eine ähnhche Funktion scheint KaUimachos in den Aitien
seiner Liebhngskönigin Arsinoe zugedacht zu haben, die nicht nur als Inbegriff
des Aphrodisischen im Rahmen der abschliessenden Locke-Elegie erschien,
sondern vielleicht auch am Ende des Aitienprologs als Gefährtin der Musenschar

gepriesen wurde67.
Diese fürstlichen Frauengestalten des Kallimachos nehmen sich wie

Vorgängerinnen und vorbildliche Prägungen jenes Typus von puellae doctae der

vielmehr, wie sehr die Locke-Elegie dem Wesen und Anliegen des römischen KaUimacheers

entgegenkam und ihm als Inspirationsquelle dienen konnte. Dass es sich bei c. 66 um eine im

Prinzip möglichst wortgetreue Zeüe-für-Zeile-Übersetzung handelt, haben aUe auf Papyrus
erhaltenen TeUe der Vorlage gezeigt. Die Verse 15-32, für die der Papyrus-Beleg fehlt, bilden
die unentbehrüche innere Begründung des Haaropfers (33ff.) im aussergewöhnüchen Eros
der nova nupta (dazu vgl. Anm. 35a). Der erotische Grundcharakter der Elegie ist von Anfang
an terminologisch durch den dulcis amor(v. 6) von Selene und Endymion angetönt, der in den
dulcia nocturnae vestigiae rixae (13) und dem Ausruf mepro dulci coniuge divis I... pollicita es

(33f.) für Berenike und Euergetes abgewandelt erscheint.

Mit dieser betont erotischen Eingangspartie der Locke-Elegie ist nach Ringkompositionstechnik

die Schlusspartie v. 79-88 motivisch eng verbunden: Sie enthält die Stiftung eines

Salbölopfers, das als Entschädigung der Locke für die opfervoUe Trennung vom salbenreichen

Haupt der Jungverheirateten Königin begründet wüd (v. 75-78, wofür das griechische
Original erhalten ist) und gleichzeitig ein Denkmal für die treue Liebe der nova nupta
darstellt, wie sie in der Eingangsszene 11-32 geschildert worden war (vgl. die Rahmenverse 79

nunc vos, optato quas iunxit lumina taeda, I non prius unanimis corpora comugibus I tradite
nudantes reiecta veste papillas 87 sed magis, o nuptae, semper concordia vestras, I semper
amor sedes incolat assiduus und 11 qua rex tempestate novo auctus hymenaeo dulcia nocturnae

portans vestigia rixae, I quam de virgineis gesserat exuviis... 31 quis te mutavit tantus deus?

an quod amantes I non longe a caro corpore abesse volunt? Vgl. auch v. 21 an tu non orbum luxti
deserta cubile ~ 85 casto Colitis quae iura cubili ~ 56 et Veneris casto collocat in gremio). So ist
diese Partie formal und thematisch in der Gesamtstruktur des Aitiengedichtes fest verankert
(vgl. Anm. 31).

66 Vgl. Anm. 41 und 62.
67 Zum Lemma Seküi; in der Schlusspartie des Aitienprologs bemerkt der Kommentar fr. 2a, 5ff.

Pf. II p. 102 f|xoi... xöv 'AnöXXtava orjuaivEi- Mouaiwsxrjc; ydp ö 9eöc; f| 'Apawötiv npoa-
api9usT, öxi XExiur|xai xaic; xöv Mouaebv xtuaii; Kai auviSpuxai aüxaic; ev xän Mouoeuol
Berenike und Arsinoe waren als Parfümkennerinnen (cf. Athen. 15,689a) und als
Pferdeliebhaberinnen bekannt. Beide Eigenschaften der Berenike sind in den Aitien hervorgehoben
(Salbölaition fr. 110 Cat. 66, 77ff., cf. Ep. 51; Victoria Berenices Ait. III 1, vgl. Anm. 42).
Arsinoe trug den Beinamen 'Iitnia (Hes. s.v.); ihren Sinn für das Ttaivviov hebt Kalümachos
Ep. 5 hervor. Vgl. hiezu Gelzer (Anm. 31) 23ff., der den Begriff der «Zehnten Muse» im
Aitienprolog auf Berenike bezieht.



244 Mario Puelma

Amores-Elegie aus, in denen sich, wie in der Cynthia des Properz nach den
lobenden Worten von I 2, 27ff., Venus und Calhope, Phoebus und Minerva
gleichzeitig verkörpern und ihr den Nimbus einer «puella divina» verleihen. Es
ist kaum ein Zufall, dass die römischen Amores-Dichter ihren mit ausserge-
wöhnlichen Gaben der Gottheiten der Liebe und der Kunst bedachten Gehebten

neben den auf grosse griechische Dichterinnen weisenden Kunstnamen wie
Lesbia oder Corinna mit Vorhebe die verklärende Bezeichnung «Die Apollinische»

geben. Das bedeuten die Namen der «Lycoris» des Gallus, der «Cynthia»
des Properz und der «DeUa» des Tibull67a. Sie waren dadurch mit der Patina des

Apollon Musagetes versehen, der durch seine RoUe im Aitienprolog des
Kallimachos zum eigentlichen Dichtergott der «neuen Dichtkunst» geworden war,
wie er dann auch in den programmatischen Dichterweihen der römischen Kal-
hmacheer erscheint68.

Ein weiteres Mittel zur Verklärung menschhcher Frauengestalten über das
Biotische hinaus, wie sie den biographisch schwer fassbaren puellae doctae der
römischen Liebeselegie eigentümhch ist, findet sich ebenfaUs in der Berenike-
Gestalt der kallimacheischen Locke-Elegie vorgebildet. Die erwähnte Erhöhung

der höchst fraulichen jungen Berenike zum Exemplum einer gleichsam
«aphrodisischen» Heroine hat der Dichter der Aitien noch dadurch unterstrichen,

dass er ihre Locke als Sternbild vergleichend dem vom Haupte der
Ariadne an den Himmel versetzten Kranz an die Seite stellte (v. 59ff.). Damit
war die Parallele von Berenikes Liebeserlebnis zu Ariadnes grosser Liebe und
ihrer Belohnung durch den Gott Dionysos am Ende der Locke-Elegie
hergestellt69, so wie an ihrem Eingang mit dem dulcis amor von Selene und Endymion

(v. 5f.).
Auch die römischen Amores-Dichter haben sich bekanntlich seit Catulls

Gleichsetzung seiner Lesbia mit Laodameia in c. 68 immer wieder der verfremdenden

Parallelen aus dem griechischen Mythos bedient, um ihre ohnehin
schon mit aussergewöhnlichen musischen Gaben ausgestatteten und durch
entsprechende Kunstnamen verklärten puellae doctae aus dem gewöhnlichen
Leben in den Bereich des Heroischen zu heben und so mit dem Hauch der diva
Candida zu umgeben. So bezeichnet Catull seine Geliebte in der Alhus-Elegie.

67a Den Pseudonymen des Apollinischen Zyklus gehört auch die Leucadia der verlorenen Ele¬

gien des Varro Atacinus an, Lycoris leitet sich vom 'hnöXkeav AuKtopEÜc; (Callim. Hy. 2, 19)

ab. Hiezu vgl. P. Boyance, Properce, in: L'influence grecque sur la poesie latine de CatuUe ä

Ovide (Vandoeuvres-Geneve 1956) 172f., Boucher (Anm. 11) 466ff.
68 Prop. III 3, Bff. (cf. IV 1, 133f.), Verg. Ecl. 6, 3ff., vielleicht auch schon in der Einleitung zu

den Amores des Cornelius Gallus, parallel zu Properz, der jenem auch sonst in manchem folgt
(vgl. o. S. 238 und Anm. 72; weiteres in Teil II).

69 Zur Bedeutung des Ariadne-Kranzes, neben den die Locke der Berenike von Aphrodite ihren
Ehrenplatz am Sternhimmel erhält, s. M. Erren, Die Phainomena desAratos von Soloi, Hermes
Einzelschr. 19 (Wiesbaden 1967) 34, zu Arat. Phoen. 71-73.



Die Aitien des KaUimachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie 245

Deren Hauptmotiv der «göttlichen Liebesnacht» ist von allen drei augusteischen

Elegiendichtern nachgebildet worden70.
Der Hintergrund der mythischen Parallelbüder, welche die Liebesfälle der

römischen Elegiker ständig begleiten, trägt wesentlich dazu bei, dass die
Gestalten und Episoden der Amores-Elegien das individuell Biographische
weitgehend verlieren und ins Überzeithche, Allgemeingültige, Typische, Exemplarische

übertragen erscheinen. Dabei verhert die Frage an Bedeutung, ob der
Dichter «subjektiv» in eigener Person spricht oder «objektiv» eine andere sprechen

lässt. Entscheidend ist, dass die sprechende persona jeweüs eine typische
Situation aus dem reichen Arsenal der epamicä jtaSripaTa verkörpert. Die
Namen der Sprecher sind dann im Prinzip austauschbar, wie denn die Geliebten

mit Vorliebe unter einem verfremdenden Decknamen erscheinen. Bezeichnende

Beispiele für diese Austauschbarkeit sind jene Amores-Situationen, die
aus der Doppelperspektive zweier Rollenträger variierend dargestellt werden.
So führt etwa Properz das Motiv des Liebhabers, der den einträglichen Krieg in
der Ferne der friedhchen Liebe zu Hause vorzieht, einmal vom Standpunkt des
Mannes aus in einem Mahnbrief an Postumus vor (III 12), einmal vom Standpunkt

der zurückgelassenen Frau aus im Klagebrief der Arethusa (IV 3). Ähnhch

erscheint das Motiv des miser amator vor der verschlossenen Tür aus der
Sicht der hartherzigen Geliebten im Türmonolog Prop. 116, aus derjenigen des
leidenden Dichters bei Tibull I 2 oder Ovid Am. I 6 dargestellt.

Auf dieser Ebene des Typisch-Beispielhaften verwischen sich aber auch
die Grenzen zwischen Bios und Mythos, derart dass die Situationsbüder
unglücklich Liebender, wie sie Ovid in den Zustandsmonologen der Heroiden-
briefe unter der Maske mythischer Gestalten vortragen lässt, mit denen des
Dichters selbst und anderer Personen des realen Lebens austauschbar
werden71. Nicht zufällig hat der griechische Dichter Parthenios eine Beispielsammlung

mythologischer epcouKÜ naSf-para seinem Freund Cornelius Gallus
gewidmet. Man wird vermuten dürfen, dass der Dichter der Lycoris-Elegien diese

Materialsammlung nicht nur als Fundgrube von Parallelbeispielen zu eigenen
Liebessituationen auswertete, sondern ihr auch das Modell für die Ausgestaltung

mancher seiner eigenen erotischen Lebensbilder entnahm. Das ist genau
die Technik, die etwa Properz, nach dem Vorgang des Cornelius Gallus, im

70 Dazu vgl. Anm. 39. - Zur Funktion des Mythos in der römischen Liebeselegie im Sinne von
ditöSEi^, TiapaivEaic;, aC^riaic; vgl. aus neuerer Zeit: B. W. Klömel, Die Funktion des

Mythologischen in der Dichtung des Properz (Heidelberg 1959); G. Lieberg, Die Mythologie des

Properz in der Forschung und die Idealisierung Cynthias, Rh. Mus. 112 (1969) 311ff.; A. La
Penna, L'integrazione difficile. Un profilo di Properzio (Turin 1977) 196ff. (Origini e funzioni
della mitologia Properziana): C. Bollo Testa, Funzione e significato del mito in Properzio,
Quad. Urb. 37 (1981) 135ff.; Bright (Anm. 39) 3ff. zu Tibull.

71 Dazu treffend H. Dörrie, Die dichterische Absicht Ovids in den Epistulae heroidum, Ant. und
Abendl. 13 (1967) 41ff.



246 Mario Puelma: Die Aitien des Kalhmachos als Vorbüd der römischen Amores-Elegie

Klagemonolog I 18 anwandte, wo er sich selbst in der vorgeprägten Rolle des
kallimacheischen Akontios darstellte (o. S. 238)72.

(Schluss folgt)

72 Zum Vorgang der Transposition der «objektiven» Liebeselegie des Kalhmachos in die «sub¬

jektive» des Gallus und Properz treffend FedeU (Anm. 50) 419: «Properzio infatti non si

paragona in 1, 18 ad un eroe mitico, ma raffigura se stesso nella situazione di Aconzio». -
Bedenkenswert ist der Hinweis von Ross (Anm. 1) 63ff. 90f., dass Gallus neben Akontios'
Waldklage (~ Verg. Ecl. 10, 52-54) auch die Sage von Milanion und Atalante (~ ib. 55-60),
mit der Properz (I 1, 9ff.) sich ebenfaUs in Parallele setzt, als ModeU der Selbstdarstellung
verwendet haben könnte: «GaUus has slipped into the person of Müanion as in a dream» (ib.
S. 91. Zustimmend E. A. Schmidt, Gnomon 51, 1979, 435).


	Die Aitien des Kallimachos als Vorbild der römischen Amores-Elegie

