Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 2

Artikel: Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik
Autor: Wehrli, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die aristotelische Anthropologie
zwischen Platonismus und Sophistik

Von Fritz Wehrli, Ziirich

Ernesto Risch septuagenario

Von einer Anthropologie! des Aristoteles, einer umfassenden Lehre vom
Menschen zu sprechen, rechtfertigt sein eigener Sprachgebrauch. Am Ende der
Nikomachischen Ethik (NE 1181b13) verweist er nimlich auf seine politischen
Vorlesungen als den Abschluss einer solchen, wodurch die beiden entsprechen-
den Themen als zusammengehorig erklirt werden. Wie Platon sah er in der
politischen Gemeinschaft, der Polis, den Rahmen aller menschlichen Beziehun-
gen, mit welchen der Philosoph sich zu beschiftigen habe. Erginzt wurde sein
Lehrzyklus durch die Rhetorik, denn als Kunst des Uberzeugens ordnete er
diese wie auch Strategik und Okonomik der Staatslehre unter (NE 1094b3; vgl.
Rhet. 1356a25f1.; 1359b9f.). Besonders vor Gericht musste der Redner sowohl
iiber die menschlichen Affekte als iiber die sittlichen Wertmassstibe Bescheid
wissen, welche fiir ihn selbst wie fiir seine Zuhorerschaft galten. Fiir die Ethik
ergab sich durch die Einbeziehung in diesen weiten Rahmen eine Fiille von
Gesichtspunkten, welche ihre Wirklichkeitsndhe verbiirgten. Und da Aristote-
les den Menschen iiberdies in naturwissenschaftlichem Zusammenhang sah,
verfugte er fiir das Verstindnis seiner triebhaften Krifte iiber eine zwiefache
Perspektive, diejenige der sozialen Lebensformen sowie eine solche der alle
Lebewesen einbeziehenden Seelenlehre. Damit war fiir eine Interpretation der
sittlichen Normen Grundlage und Begrenzung gegeben, so dass die Ethik zu
einem Teilgebiet der Anthropologie wurde. Im Verstindnis des Menschen als
eines zugleich triebgebundenen und sittlichen Lebewesens, in einer folgerichti-
gen Synthese zwischen platonischen und sophistischen Einsichten darf eine
hervorragende Leistung des Aristoteles gesehen werden.

Zu einer systematisch ausgeglichenen Theorie vom Menschen schliessen
sich seine Lehrschriften indessen bekanntlich nicht zusammen?. Einer solchen
hat sich die von ihm im Grossen wie im Einzelnen befolgte Methode widersetzt,
die Themen durch analytische oder aporetische Behandlungsweise zu isolieren.

1 E. Weil, L’Anthropologie d’Aristote, Revue de métaphysique et de morale 51 (1946) 7-30; K.
von Fritz, Aristoteles’ anthropologische Ethik. Grundprobleme der Geschichte der antiken
Wissenschaft (Berlin/New York 1971) 278ff. u.a.

2 R. Stark, Aristotelesstudien® (Miinchen 1972) XIff.; uberkritisch W. Oates, Aristotle and the
Problem of Value (Princeton 1963).




180 Fritz Wehrli

Zu den Vorziigen derselben gehort dafiir eine iibersichtliche Stoffgliederung; so
werden in der Rhetorik Impulse und Tugenden getrennt behandelt, obwohl
ihre Zusammengehorigkeit fir Aristoteles hier nicht weniger feststeht als in den
ethischen Pragmatien (Rhet. 1366a23ff.; 1378a20ff.). Anderseits operiert er mit
dem iiberkommenen Gegensatzpaare Gut und Bose oder Lob und Tadel nicht
nur in der daran orientierten Rhetorik, sondern gelegentlich auch in den ethi-
schen Pragmatien, und zwar ohne diesen Dualismus mit dem hier giiltigen,
wertrelativierenden Mittelmass in Einklang zu bringen (z.B. Rhet. 1366a23;
NE 1152b4; 1169al11; EE 1223a10; ferner Polit. 1255a39; 1280b5). Schwerer als
solche kleinen Unausgeglichenheiten féllt ins Gewicht, dass im Rahmen der
sog. Mesontheorie von Rangunterschieden zwischen sittlichen Werten abgese-
hen wird, wihrend solche in anderem Zusammenhang grundlegend sind. Es
ergibt sich daraus eine zwiefache Aufgliederung sittlicher Verhaltensformen,
némlich eine solche in horizontaler und eine andere in vertikaler Richtung: bei
der ersten kommt es auf das blosse Mass des Verhaltens an, bei der zweiten auf
dessen verschiedene Rangstufen (vgl. unten S. 190). Ob sich diese beiden Grup-
pen zu einem umfassenden Ordnungssystem zusammenschliessen, gehort zu
den Hauptproblemen der aristotelischen Ethik (unten S. 199f.); die nachfolgen-
den Untersuchungen werden dazu fithren, dass nicht zwei Aspekte eines Gan-
zen, sondern selbstindige Bereiche ethischen Verhaltens zu unterscheiden sind,
welche der Verfasser in keine gegenseitige Beziehung gebracht hat. Eine weitere
Diskrepanz zeigt sich zwischen dem auf Euddmonie als Ziel gerichteten Subjek-
tivismus (unten S. 200) und einer heteronomen Pflichtethik, welche in ausser-
philosophischen Traditionen wurzelt (unten S. 201); dass das innere Gesetz des
Einzelnen mit den Anspriichen seiner Umwelt in der Ausiibung von Arete zur
Deckung gelange, bildet ein nirgends zur Sprache gebrachtes Axiom (unten
S. 201). Das lockere Gefiige, welches die aristotelische Lehre in den erhaltenen
Texten aufweist, ist schliesslich durch deren gattungsmissige Eigenart und
Uberlieferungsgeschichte mitbedingt. Als eine notdiirftig geordnete Sammlung
von Vorlesungsunterlagen bilden diese kein Ganzes, dessen Teile aufeinander
abgestimmt wiren. Seine Widerspriiche sind aber prinzipiell nicht anderer Art
als diejenigen innerhalb der Einzelschriften. Was auf den folgenden Seiten vor
allem zur Sprache kommen wird, ist eine latente Spannung zwischen der akade-
mischen Schuliiberlieferung, aus welcher Aristoteles hervorgegangen ist, und
den in sein Werk integrierten sophistisch-rhetorischen Traditionen. Wie weit
der Interpret unter Voraussetzung einer einheitlichen Grundstruktur des Ge-
samtwerkes glittend vorgehen darf, ist zum Teil Frage des wissenschaftlichen
Taktes. Die an sich berechtigte Frage nach gewandelten Anschauungen des
Autors, einer philosophischen Entwicklung, bietet gegeniiber den zu behan-
delnden Einzeltexten meines Erachtens keine unmittelbare Interpretations-
hilfe. Dass der besonders in der Mesonlehre (unten S. 188) konsequent durch-
gefiihrte Naturgedanke den ethischen Dualismus ausschliesst, welcher als aka-




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 181

demisches Erbe andere Textstellen bestimmt, lidsst sich chronologisch schwer
auswerten, denn schon die Alterswerke Platons weisen Ansétze dazu auf, den
Menschen als kreatiirliches Lebewesen zu verstehen. Die Gegensédtze zwischen
den ethischen Traktaten und der Rhetorik, welche wiederholt zur Sprache kom-
men werden, sind perspektivischer Natur?, d.h. durch die Unterschiede der
thematischen Ausrichtung bestimmt.

Aspekte der voraristotelischen Psychologie und Wertlehre

An einzelnen Betrachtungen iiber menschliche Wesensart sind schon
Dichtung und Prosaerzihlung der archaischen Zeit reich, aber zum eigentli-
chen Gegenstand psychologischer Darstellung ist der Mensch erst im 5. Jahr-
hundert v.Chr. geworden. Unter den attischen Tragikern ist deren Meister
Euripides, zu dessen Hauptthemen die zerstorende Gewalt wilder Leidenschaf-
ten gehort. Und wie damals vor Gericht mit der Gesetzmaissigkeit affektiven
Verhaltens argumentiert werden konnte, zeigen am eindriicklichsten die unter
dem Namen Antiphons iiberlieferten Tetralogien. Ihr Verfasser verfiigte zwar
noch iiber keinen so reichen Katalog menschlicher Triebkrifte wie Aristoteles
in seiner Rhetorik, doch kannte er bereits den psychologischen Unterschied
zwischen Jugend und Alter, die zwingende Gewalt bestimmter Impulse, den
Zwiespalt zwischen gegensétzlichen Motivationen und dhnliches mehr4. Die
ausschlaggebende Bedeutung einzelner Affekte fithrte zu einer von diesen be-
stimmten Konzeption der menschlichen Natur?, welche in ihrer Einseitigkeit oft
beinahe vernichtend wirkt. Die Unfédhigkeit, vernunftgemiss und folgerichtig
zu handeln, welche mit ihr dem Menschen als Kollektivwesen zugeschrieben
wird, unterscheidet sich nicht wesentlich von der sittlichen und allgemein krea-
tiirlichen Schwiche, iiber welche in der Dichtung der vorangegangenen Epoche
geklagt wird®; anscheinend ist die sophistische Anthropologie teilweise von
alter Lebensenttduschung mitbestimmt worden. Ihre Geringschitzung der
menschlichen Emotionalitit steht jedoch in einem unausgeglichenen Gegen-

3 Dass die Rhetorik in der vorliegenden Form ilter ist als mindestens die Nikomachische Ethik
(NE), steht dennoch fest, vgl. F. Solmsen, Die Entwicklung der aristotelischen Logik und
Rhetorik (Berlin 1929) 218, 5; H. J. Krimer, Arete bei Platon und Aristoteles (Heidelberg 1959)
360; I. Diiring, Aristoteles (Heidelberg 1966) 149.

4 Antiphon Tetralogien lal. 7.9, y3. 8, 85, II1y2.

5 Hauplbelcgc bei Thukydides: ¢voic avIponwv III 82, 2; aviponeia pvoiwg 1 76, 3; 111 45, 7,
népuke avIponog 111 39, 5; népuke 10 avlpaneov IV 61, 5; 10 aviponeiov ... Lo PLOEDS
V 105, 2. Zu vergleichen P. Huart, Le vocabulaire de I’analyse psychologique dans I'eeuvre de
Thucydide (Paris 1968) 5. 7, ferner F. Solmsen, Intellectual Experiments of the Greek Enlight-
enment (Princeton 1975) 141ff. Eine weitgespannte Untersuchung des Physisbegriffs im
5. Jahrhundert v. Chr. bietet F. Heinimann, Nomos und Physis (Basel 1945).

6 Hauptstellen Archilochos fr. 68 Diehl und Fr. 131 West; Simonides fr. 4 Diehl und Fr. 37
(542) Page.




182 Fritz Wehrli

satz zu einer teleologischen Naturauffassung, welche schon in vorplatonischer
Zeit dazu fiihrte, nach einem Sinn auch der physiologisch-psychischen Erschei-
nungen zu fragen und dabei die «Natur» schlechthin zur Norm des menschli-
chen Verhaltens zu erheben. So folgerten die Vertreter des Hedonismus aus der
Lebensnotwendigkeit der somatischen Haupttriebe, dass deren bedenkenlose
Befriedigung zu einer naturgeméssen Lebensfilhrung gehore, und analog dazu
fand auch das individuelle Machtstreben seine Wortfithrer’. Wenn diese beiden
Theoreme mindestens in ihrer extremen Fassung blosses Gedankenexperiment
sein mochten?, iibten sie doch keine geringe Faszination aus: ohne eine solche
hatte Platon sie nicht der Widerlegung gewiirdigt, welche das Leitmotiv zweier
Dialoge bildet, seines Gorgias und seiner Politeia. Den dabei ausschlaggeben-
den Gedanken, dass der Mensch nach seiner Bestimmung ein sittliches Lebe-
wesen sei, baute dann Aristoteles in eine ihrerseits auf dem Naturprinzip beru-
hende Psychologie ein. Wie noch eingehender zu wiirdigen bleibt, fand er dabei
eine Synthese zwischen Platonismus und einer Anthropologie der naturhaften
Affekte, welche das Problem der Gemeinschaft nicht zu 16sen vermochte und
diese Verlegenheit ungewollt mit der Antithese von Natur und Gesetz einzuge-
stehen notigte®.

Die Lebenswichtigkeit einer politischen Ordnung, welcher der Einzelne
sich zu fiigen habe, blieb aber bestehen, auch wenn dieser dafiir als wesensmaés-
sig noch so ungeeignet erachtet wurde. Thukydides, unser Hauptzeuge fir die
Geringschiatzung der «menschlichen Natur» (Anm. 5), erklirt in seiner be-
rithmten Darstellung der kerkyraischen Wirren, Vorginge wie jene miissten
sich unter gleichen Voraussetzungen wiederholen, solange die Veranlagung des
Menschen sich nicht dndere (III 82, 2). Offensichtlich rechnete er mit einem
unaufhebbaren Antagonismus zwischen dem chaotisch triebhaften Individuum
und den Anforderungen der Gesellschaft. Uber die Losung dieses Problems
fehlen in seinem Werk prinzipielle Ausserungen, aber die Wiirdigung, welche
darin Perikles findet, spricht dafiir, dass er alle Erwartungen auf den iiberlege-
nen Einzelnen setzte (II 65, 8. 9). Dessen Herrschaft iiber die unsteten Massen
der athenischen Demokratie wird von Thukydides nimlich der Ziellosigkeit der
nachfolgenden Demagogen gegeniibergestellt, wobei des Perikles Grosse darin

7 Dass die Befriedigung physiologischer Bediirfnisse durch Lust und Unlust gesteuert werde
und der Lebenserhaltung diene, muss Allgemeingut naturwissenschaftlich-medizinischer
Herkunft gewesen sein. Platon behandelt dasselbe in Philebos 35/6 und Timaios 64d als
unbestrittene Einsicht; in Nomoi 636d vergleicht er Lust und Schmerz als im Dienste der
Natur stehende Kriifte mit zwei Quellen, deren Genuss aber nicht missbraucht werden diirfe;
vgl. Anm. 45.

8 F. Solmsen, a.0. (Anm. 5); vgl. J. de Romilly, Thucydide et I'impérialisme athénien (Paris
1951) 253.

9 Uber Antiphon als Hauptvertreter dieser Doktrin vgl. F. Heinimann, a.0. (Anm. 5); iiber
Physis als Norm H. Diller, Der griechische Naturbegriff (1939), Kleine Schriften zur antiken
Literatur (Miinchen 1971) 144ff.




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 183

erscheint, dass er auch bei Riickschldgen der einmal gewonnenen strategischen
Einsicht treu blieb, statt sie den schwankenden Stimmungen der Menge zu
opfern. Diese Beurteilung ist allerdings ihrer Veranlassung entsprechend aus-
schliesslich an den Erfordernissen eines militirischen Machtkampfes orientiert,
welcher als naturgegeben ethisch indifferent behandelt wird. Es darf jedoch
angenommen werden, dass Thukydides in der strategischen Leistung die sicht-
barste Bewidhrung eines staatsmidnnischen Konnens umfassender Art sah und
fir dessen Qualifizierung iiber die entsprechenden Gesichtspunkte verfugte.
Die Geringschitzung fir den Menschen als Kollektivwesen schloss in seiner
Umwelt den Glauben an ein Mannesideal stindischer Herkunft nicht aus,
welches fur die Erzichung der Angehorigen einer Elite als massgebend galt. Die
damals anscheinend verbreitete Bezeichnung eines Sophisten als Lehrer der
Arete war an diesem Ideal orientiert, welches zweifellos auch eine militirische
Komponente aufwies!®. Wie wichtig es flir einen Staatsmann gewesen sein
muss, auch Ordnung und Frieden unter den Biirgern bewahren zu kénnen, ldsst
die Eintracht als bevorzugtes Thema sophistischer Deklamationen erraten!!,
Die Affinitdten zwischen der Politeia Platons und &lteren idealstaatlichen
Entwiirfen wie demjenigen des Hippodamos sind hier nicht ndher zu erértern.
Es muss vor allem auch offen bleiben, ob den letzteren die Vorstellung blind
affektiver Krifte und ihrer Ziigelung durch iiberlegene Einsicht vertraut war,
von welcher Platon sich wie Thukydides bestimmen liess. Die Elite, welcher der
Philosoph die politische Fithrung vorbehilt, steht der grossen Mehrheit von
Stadtbewohnern gegeniiber wie nach der Darstellung des Historikers Perikles
seinen Athenern, nur dass bei ihm die pragmatische Ausrichtung durch eine
allgemein ethische ersetzt ist. Der dualistische Charakter dieses Staatsmodells,
der im schroffen Gegensatz zwischen Herrschenden und Beherrschten besteht,
wird kaum wesentlich dadurch abgeschwicht, dass es eine mittlere Gruppe von
Kriegern oder Wichtern als Helfern der Regenten einschliesst. In seinem stin-
dischen Aufbau soll es bekanntlich als Projektion der Einzelseele verstanden
werden, deren Grundstruktur ebenfalls trotz ihrer Dreiteilung antagonistisch
bleibt. Von den beiden Triebkriften stellen nur die Begierden (¢ém3upiat) eine
der Vernunftherrschaft widerstrebende Macht dar, wihrend die Leidenschaf-
ten (Jvpoc) als Helfer derselben durch die Krieger oder Wichter versinnbild-
licht werden. Diese zur tripartiten Psychologie fiihrende Unterscheidung ist

10 Uber die Sophisten als dpetiic 818dckarorz. B. Platon Protagoras 349a; Gorgias 519¢; Menon
95b; dazu M. Pohlenz, Aus Platos Werdezeit (Berlin 1913) 195ff. — Uber den Bedeutungswan-
del, welchen Arete von Erfolg, Auszeichnung, Wohlergehen und Ansehen zu einem aus-
schliesslich geistigen Sinngehalt erfuhr, vgl. Ed. Schwartz, Ethik der Griechen (Stuttgart 1959)
19ff. und W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy Il (Cambridge 1969) 250ff. Der
grossen Spannweite, welche Arete bei Aristoteles umfasst, wird «Tugend» nicht gerecht.

11 Gorgias VS 82 B 8a; Thrasymachos VS 85 B 1 (323, 4); Antiphon VS 87 B 44; vgl. Xenophon
Apomnemoneumata IV 4, 16.




184 Fritz Wehrli

eine blosse Differenzierung der gebrauchlichen Zweiteilung der Seele, welche
Platon auch in seinem Spatwerk nicht vollstindig preisgegeben hat!2.

Aristoteles hat die Annahme einer Mehrzahl von Seelenteilen, welche die
Zwiespiltigkeit innerer Erfahrungen lingst vor Platon zu veranschaulichen
hatte, in Frage gestellt (unten S. 199), aber ohne auf die Unterscheidung ratio-
naler und irrationaler Funktionen ganz zu verzichten!?. Dies liess sich aller-
dings nicht ohne weiteres mit seiner Bemithung um eine moglichst einheitliche
Seelenlehre ausgleichen, fiir welche er teleologisches bzw. entelechisches Ge-
dankengut einsetzte (unten S. 185). Indem er nach einer Funktion nicht nur der
somatischen Impulse, sondern aller affektiven Regungen fragte, gelangte er zu
einer Rangordnung derselben, statt wie die Vertreter eines integralen Hedonis-
mus das Naturprinzip gegen iiberlieferte Wertvorstellungen auszuspielen. In
der emotionellen Veranlagung erkannte er nicht nur die Gefahr der Entartung,
sondern auch die Moglichkeit einer Entwicklung zu héheren und hochsten
Lebensformen, welche allerdings durch Erziehung unterstiitzt werden miisse.
Seine beiden Lehren des Mittelmasses und der Vergeistigung, mit deren Hilfe
er sich von einer streng dualistischen Ethik absetzte, sind nach ihrer gegenseiti-
gen Beziehung spiter zu untersuchen (unten S. 188ff. 196ft.).

Die Affektenlehre des Aristoteles

Je eine Zusammenstellung von Affekten findet sich bei Aristoteles in der
Rhetorik 1378a22, in NE 1105b22 und De anima 403a16!4. Trotz Unterschie-
den nach Auswahl und Umfang zeigen sie sich als verwandt, und Ubereinstim-
mungen mit einer Liste im platonischen Philebos 47¢ sprechen fiir die Wahr-
scheinlichkeit akademischer Herkunft oder Vermittlung. Eine eigentliche Dar-
stellung der menschlichen Emotionen bietet nur die Rhetorik 1378a31-
1388b28, welche zunichst die Aufgabe erfiillt, dem zukiinftigen Redner die fiir
sein Offentliches Auftreten notigen Menschenkenntnisse zu vermitteln. Seinen
rein deskriptiven Charakter bewahrt dieser Abschnitt aber auch dort, wo die
Behandlung des Themas iiber den unmittelbar praktischen Zweck hinaus sich

12 W. Jaeger, Aristoteles? (Berlin 1955) 355; Aristoteles Nikomachische Ethik iibersetzt von
F. Dirlmeier (Berlin 1956) 278; T. M. Robinson, Plato’s Psychology (Toronto 1970) 42. 116f.
122f.

13 EE 1249b10; NE 1098a4; 1102a26; 1102b14 und b30; Rhetorik 1369218 und passim; vgl.
unten S. 199.

14 E. M. Cope, An Introduction to Aristotle’s Rhetoric (London and Cambridge 1867) 117f. Der
Begriff des Affektiven (na80c) ist unscharf, sofern er fiir Aristoteles sowohl Dauerzustinde als
voriibergehende Erregungen, Potentialitit und Aktivitit, umfasst. Obwohl in der NE 1105b26
und 1157b32 &Eic und naYoc auseinandergehalten werden, zihlen z. B. die Feindschaft und
der Zorn, welcher sie erregt, zu den na9m (Rhetorik 1382a1-2). Ebenso werden Freundschaft
und Milde (rpadtng) zu denselben gerechnet (ibid. 1380a6; b35), und ambivalent ist die
Bedeutung von yapic (Rhetorik 1385al5); iiber aidoc — aioyvvn vgl. Anm. 20.




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 185

einer wissenschaftlichen Anthropologie nihert; durchgehend wird das emotio-
nelle Verhalten dabei unter der Herrschaft einer naturhaften Gesetzlichkeit
gezeigt, welche ethische Gesichtspunkte prinzipiell ausschliesst. Die reine Ge-
genstindlichkeit der Darstellung geht so weit, dass auch der teleologische
Aspekt nicht zur Geltung kommt, nach welchem den Affekten eine Aufgabe im
Dienste des Lebewesens zufillt (oben S. 181f. 184). Die Gefahr, diese zu verfeh-
len, wird in der Doktrin des richtigen Masses behandelt, welche den ethischen
Pragmatien vorbehalten ist; die Rhetorik beschréinkt sich auf eine Anzahl bei-
laufiger Urteile ethischen Inhalts!5, welche ihre wertneutrale Gesamthaltung
kaum beeintrichtigen. Die beschriebenen Emotionen als Antworten auf die
verschiedenen Herausforderungen von seiten der Umwelt zu deuten, deren der
Einzelne fihig ist, bleibt dem Leser iiberlassen; so verstanden, fiigen sie sich
jedoch miihelos in den Rahmen der aristotelischen Anthropologie.

Es lassen sich bei einer solchen Betrachtungsweise zwei Gruppen unter-
scheiden, niamlich die Affekte individueller Selbstbehauptung des Einzelnen
gegeniiber der Gemeinschaft oder Vertretern derselben sowie Formen des Ver-
haltens, welches unmittelbar auf der Solidaritit mit ihr beruht. Beides lasst sich
zur Not mit der Definition vereinbaren, nach welcher der Mensch ein von
Natur fur die Gemeinschaft geschaffenes Lebewesen ist!¢, denn auch Konflikte
setzen eine gegenseitige Bindung der Partner voraus; der riicksichtslose Macht-
trieb im Sinne des erwdhnten sophistischen Theorems (oben S. 182) muss nach
dieser Psychologie als Entartung gelten. Im iibrigen zeigt die aristotelische
Anthropologie den Menschen so ausschliesslich im sozialen Rahmen, dass sie

15 Eine Sonderstellung nehmen die allgemein gehaltenen, oft sentenzenhaften Bemerkungen
iiber das Verhalten des Menschen vor allem als Kollektivwesen ein, welche sich in der Rheto-
rik, den ethischen Pragmatien und den Politika finden. Diese geben der alten Geringschit-
zung Ausdruck, welche schon das Urteil des Thukydides iiber die menschliche Natur be-
stimmt und zur stindischen Gliederung des platonischen Idealstaates gefithrt hat (oben
S. 183). Mit der entelechischen Anthropologie des Aristoteles lassen sie sich dank seiner These
vereinbaren, dass Arete den meisten nur potentiell verlichen sei und zu ihrer Entfaltung der
Erziehung bediirfe (unten S. 197; Anm. 43). Zu einem nicht geringen Teil wird das iiberein-
stimmende Urteil der drei Autoren auf ihrer Kenntnis der athenischen Demokratie beruhen.
Belege fiir Thukydides finden sich Anm. 5; fur Platon in Politeia 490d; Nomoi 838a; 874e;
918d; fur Aristoteles in Rhetorik 1372a4; NE 1168b20; 1179b10. 33; Politika 1267a42; iiber die
polare Veranlagung des Menschen heisst es Politika 1253a32, in seiner Vollendung sei er das
beste aller Lebewesen, ohne Recht und Gesetz jedoch das verwerflichste.

Die historische Wirklichkeitsndhe des abschitzigen Urteils iiber die menschliche Natur ist
hier nicht zu errtern. Ein iiber die thukydideische Zeit hinaus schwaches politisches Gemein-
schaftsgefiihl und ein um so unbindigerer Freiheitsdrang des Einzelnen kommt in eindrucks-
voller Weise durch eine Studie von H. Strasburger zur Darstellung: Der Einzelne und die
Gemeinschaft im Denken der Griechen, Historische Zeitschrift 177 (1954) 227ff. (WdF XCVI,
1969, 971%.).

16 Aristoteles EE 1242a26; NE 1162al7; 1169b18; Politika 1253a2; 1278b19; G. Bien, Die
Grundlegung der politischen Philosophie des Aristoteles (Freiburg/Minchen 1973); W. Kull-
mann, Der Mensch als politisches Lebewesen, Hermes 108 (1980) 419ff.




186 Fritz Wehrli

alle Affekte auf die persénliche Umgebung bezieht, auch solche, welche wie
z.B. die Furcht rein gegenstindlich verursacht sein konnen; folgerichtig werden
darum auch die Gesichtspunkte, welche das Verstindnis einer emotionellen
Handlung zu erschliessen haben, ausschliesslich aus dem Bereich zwischen-
menschlicher Beziehungen gewonnen. Fiir den Zorn als Musterbeispiel bilden
der Erregungszustand als solcher, die Person des Beleidigers und der Anlass der
Verstimmung die drei wichtigsten Komponenten, welche unterschieden werden
(1378a24). Auf dieselben hin werden einige weitere Affekte besprochen, von
der Dankbarkeit (yapic) dagegen heisst es, ihre Beurteilung habe «nach allen
Kategorien» zu erfolgen (1385a5). Offenbar wird von den einzelnen Regungen
des Psychischen angenommen, dass sie eine verschiedene Zahl und Auswahl
von Aspekten verlangen, wobei aber doch die fiir den Zorn gewihlte Dreier-
gruppe als besonders ergiebig gilt!’. Dass vom individuellen Ethos als Faktor
des affektiven Verhaltens abgesehen wird, fillt um so mehr auf, als in der Ethik
des richtigen Masses mit den gleichen Gesichtspunkten der kasuistischen Diffe-
renzierung wie hier gearbeitet wird (unten S. 189), die Pluralitit seelischer
Veranlagungen dabei aber eigentliches Axiom ist. Vermutlich schied Aristoteles
dieselbe in der Rhetorik aus, weil es ihm hier darauf ankam, die Vorstellung
naturhafter Gesetzlichkeit im menschlichen Verhalten auf ein moglichst einfa-
ches Schema zu bringen. Ein solches war mit dem aus sophistischer Zeit stam-
menden Stichwort «Natur des Menschen» gegeben.

Was das Inhaltliche betrifft, so wird der an erster Stelle und unter allen
Affekten am ausfuhrlichsten behandelte Zorn als Rachebediirfnis des sich miss-
achtet Fithlenden verstanden (1378a31). Seine prinzipiell positive!8, aus dem
Offentlichen Konsens iibernommene Bewertung findet sich nur in der NE
1126a3, doch darf sie auch fiir die Rhetorik gelten; unter anderem wird sie
damit begriindet, dass die Unfdhigkeit zu ziirnen und sich zu verteidigen des
freien Mannes unwiirdig sei. Dass in der NE 1107a10 der Neid als eine mit dem
Hass verwandte Empfindung (Rhet. 1354a24) verurteilt wird, widerspricht der
Bewertung des Zorns nicht, denn als blosse Negation zéhlt der Neid zu den Ver-
irrungen solcher Gefiihle, welche an sich lebensgemaiss und darum zu bejahen

17 Differenzierung der Affekte: Rhetorik 1368b27 tivoc Eveka kai nidg Eyovrieg ddikodot kai
tivag. 1378a23 nd¢ te dakeipevol dpyidot eioi, kai ticw ... kai éni woiow. 1380a6 ndg
gyovteg mphoi eiot xai mpd¢ Tivag npawe Exovot kai fa tivewv npadvovrat. 1382a20 noia 8¢
poPoivtat kai Tivag kai ndg Exovtec. 1383al5 nepi noia Sapparéol €ici kai ndC Srakeipevol
... 1385b5 nepi andoac tac katnyopiac GKeNTEOV. N Yip XAPIS EoTiv fj OTL TOdL f) TOoOVSE T
to10vde i mote fj mod. 1386a4 @g ... Exovieg éheodoy ... @ & Eleodow. 1387b21 érmi tict
@3ovodot xai tict Kl e EYOVIEC.

18 NE 1125b26f. wird die naturgemisse, der Selbstbehauptung dienende Fihigkeit zu ziirnen im
Sinne der kasuistischen Mesonlehre (unten S. 188ff.) bestimmt. Die fiir sie genannten Krite-
rien sind der sachliche Anlass, die Art und Weise, die Zeitumstinde und der personliche
Urheber eines Zornausbruchs (1126a4 £¢’ oic 8¢i ... dg dei ... d1€ ... 0ig d¢i), die fehlerhaften
Extreme Reizbarkeit und Phlegma (6pyidotnc und dopynoia 116 ... €19 611 81 note).




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 187

sind. Eine durch den Zorn ausgeloste Stimmung wird in der Feindseligkeit
(Ex9pa) gesehen. Diese richtet sich gegen solche, bei welchen man das eigene
Selbstbewusstsein nicht bestitigt findet (1382a4, dazu Anm. 14); sie ist also ein
mit der Aufwallung des Zorns durch gemeinsame Motivierung verwandter
Dauerzustand. Als solcher wird auch das Sicherheitsgefithl, $appog, verstan-
den; da es sich durch dussere Lebensgiiter wie Macht und Reichtum abstiitzen
lasst (1383al), sieht Aristoteles privilegierte Gesellschaftsschichten seiner Ent-
artung, hochfahrendem Wesen und Ruchlosigkeit, besonders stark ausgesetzt.
Analog dazu erklirt er, die Furchtsamkeit, pofog, sei die Folge sozialer Abhidn-
gigkeit (1382a20), weil diese menschlicher Niedertracht gegeniiber wehrlos ma-
che!.

Als Spielform der Angst, popoc, nimlich als solche vor Unehre, wird in der
Ethik (NE 1128b10) die Schamhaftigkeit, aidwc, behandelt, und damit im we-
sentlichen iibereinstimmend heisst es in der Rhetorik (1383b13), Scham,
aioyvvn, sei eine Art von Betriibnis oder Beunruhigung (AOnmn, tapayn) iiber
alles, was dem Ansehen schaden kénnte; als Ursachen werden Schildverlust in
der Schlacht, Veruntreuung, schlechter Umgang, Schmeichelei u.a. genannt2°.
Der Einzelne zeigt sich hier auf die Zustimmung der Gemeinschaft noch mehr
angewiesen als etwa bei der Feindseligkeit, weil seine Selbstsicherheit durch
Ubertreten anerkannter Verhaltensregeln beeintrichtigt ist, er sich also iiberlie-
ferter Ordnung verpflichtet fiihlt. Eine andere Art der Solidaritit ruft das Mit-
leid hervor (¢Aeoc), welches mit der Furcht gepaart zur Thematik der aristoteli-
schen Poetik wie schon zu derjenigen des Gorgias gehort2!. Die Verwandtschaft
der beiden Gemiitsregungen wird in der Rhetorik 1385b11 mit der Erfahrung
erklart, dass der Mensch durch fremdes Ungliick, besonders durch solches der
ihm nahe Stehenden, an seine eigene Gefihrdung erinnert werde. Ergdnzend
heisst es, wer sich durch Lebensumstinde oder seelische Autarkie gegen das
Schicksal abgeschirmt glaube, sei fir Mitleid wie Furcht unzugénglich; dies
erginzt die Aitiologie der Riicksichtslosigkeit be1 Hochgestellten, deren oben
gedacht worden ist.

Als eine dem guten Einvernehmen mit anderen zutrigliche Gemiitslage
wird die Sanftmut, tpaotng, gewiirdigt (1380a5). Sie setze, so heisst es, das
Bewusstsein voraus, das Wohlwollen der Umwelt zu geniessen, und kdnne sich

19 Rhetorik 1382b4 oi molloi xeipovg xai Hrrovg 1o kepdaivery, 1382b8 dc yap £ni 10 moAv
adwkobov ot avIpwmor 6tav Svveoviar (vgl. Anm. 5 und 15).

20 Nach NE 1128b10 ist aidoc mehr naSoc als €E1¢, also wie nach Rhetorik 1383b13 ein durch
ungehoriges Verhalten ausgeltster Affekt. Die Formulierung nepi 8¢ aidotc d¢ Tivog dpetiig
ov mpoonkel Afyew setzt einen Sprachgebrauch voraus, nach welchem aida¢ auch apetn,
d.h. g€ bedeuten kann, namlich einen Charakter, welcher vor jedem tadelnswerten Verhal-
ten zuriickschreckt; vgl. F. Dirlmeier (Anm. 12) 394f.; iiber die unscharfe Begrenzung des
aristotelischen Affektbegriffes vgl. Anm. 14.

21 Gorgias ‘EAévng éyxopov 8/9, VS 82bll; Aristoteles Poetik 1452b32; zur Vorgeschichte
W. Burkert, Zum altgriechischen Mitleidsbegriff (Diss. Erlangen 1955).




188 Fritz Wehrli

deshalb als Gegenteil des Zorns nach dessen Beschwichtigung einstellen. Als
eigentliche Grundlage aller Gemeinschaft betrachtet Aristoteles jedoch die
Fahigkeit zur Freundschaft, welche darum, in weitestem Sinne verstanden, den
Menschen fiir ihn zum geselligen Wesen macht (Anm. 16). Da sie sich auf allen
Rangstufen des seelischen Lebens manifestiert, in der Spannweite vom natiirli-
chen Geselligkeitsbediirfnis bis zur selbstlos hilfreichen Anteilnahme am
Schicksal des Nachsten (1380b34; vgl. NE 1155b19), darf der Autor sie ebenso
zu den Tugenden wie zu den Affekten rechnen (1381a27; b8. 14). Diese begriff-
liche Grenzverwischung (vgl. Anm. 14) ist durch den grundlegenden Gedanken
motiviert, dass die emotionelle Natur des Menschen auf sittliche Werte ange-
legt sei (unten S. 197f. und passim). Allgemein kommt dieses Axiom in der
Affektenlehre dadurch zur Geltung, dass ausser den Trieben der individuellen
Selbstbehauptung eine Anzahl von solchen der Zugehorigkeit zur Gemein-
schaft behandelt wird. Vorausgesetzt, dass diese dem Einzelnen gegeniiber die
Prioritit hat (Politika 1253a25; vgl. Anm. 16), kennt Aristoteles also eine Rang-
ordnung der affektiven Seelenkrifte, wenn auch der begrenzte Gesichtspunkt
ihrer Behandlungsweise dies nicht zeigt. Als Tugend gefasst, wire die Freund-
schaft zu den hochsten sittlichen Werten zu rechnen, weil in anderem Zusam-
menhang der Rhetorik ihr Gehalt als selbstloses Eintreten zum Wohle der
anderen umschrieben wird (unten S. 201).

Die Theorie des richtigen Masses (Mesonlehre)

In der Nikomachischen Ethik ldsst Aristoteles die fiir seine Mesonlehre
massgebende Definition?? menschlicher Arete (Vollkommenheit, Tugend, vgl.
Anm. 10) auf die Liste von Affekten folgen, welche mit derjenigen der Rhetorik
verwandt ist (oben S. 184ff.); diese Anordnung setzt voraus, dass die Triebkrifte
als potentielle Tréger sittlicher Werte verstanden werden (unten S. 197f.). Die
Aretai selbst sind fiir Aristoteles insgesamt je eine Haltung (£8£1¢c) des Mittel-
masses, welche in affektiven Regungen und entsprechendem Handeln sichtbar
wird; obwohl anlagebedingt, bediirfen sie fiir die volle Realisierung menschli-
chen Wesens dennoch der Erziehung (unten S. 197).

In der Rhetorik fehlt eine entwickelte Theorie des Mittelmasses, vermut-
lich weil sich dessen differenzierte Wertskala fiir den Gebrauch vor Gericht
nicht geeignet hitte (vgl. oben S. 185 Anm. 15). Hier geniigte eine schematische
Vorstellung vom Menschen in seiner Durchschnittlichkeit und eine Bezug-
nahme auf die Anforderungen, welche das Herkommen an den Einzelnen stellt
(vgl. unten S. 201). Dass Aristoteles in der Entstehungszeit der Rhetorik?? das

22 NE1106b36ff.; in EE (1220b21ff.) und MM (1186a91f.) fehlt eine ebenso umfassende Begriffs-
bestimmung,.
23 Uber das chronologische Verhiltnis zwischen Rhetorik und NE vgl. Anm. 3.




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 189

Prinzip der Ausgewogenheit jedoch vertraut war, beweist unter anderem jeden-
falls dessen Verwendung fir die Ethologie der Lebensalter (1389a3). Ferner
war das Vermeiden von Extremen eine Wertvorstellung altiiberlieferter Volks-
weisheit, und frith fand der Massgedanke in Physiologie und Medizin Gel-
tung?4. Anregungen von dieser Seite sind z. B. dadurch gesichert, dass an ent-
scheidender Stelle der Nikomachischen Ethik (1106b3) mit einem diétetischen
Beispiel operiert wird. Subjektiv (vgl. unten S. 192) und kasuistisch, wie sie in
der Definition gefasst ist25, kann die Mesonlehre jedoch nicht unmittelbar aus
der alten Naturwissenschaft abgeleitet werden. Jene verfiigte zwar schon iiber
die Einsicht, dass jeder Einzelfall in seinem komplexen Wesen unwiederholbar
sei2, sie hat dieselbe aber noch nicht wie Aristoteles zum Prinzip des Mittel-
masses in Beziehung gebracht. So wie dieser dasselbe versteht, kommt es bei
jeder Emotion oder der durch eine solche ausgelosten Handlung darauf an, sich
dem jeweiligen Zeitpunkt, der besonderen Ursache des Geschehenen, der
menschlichen Umgebung und der verfolgten Absicht entsprechend, d. h. tiber-
haupt in angemessener Weise zu verhalten. Wie sich aus der Abgewogenheit
zwischen solchen Riicksichten das gebotene Mittelmass ergibt, wird nicht eror-
tert; zur Veranschaulichung des Vorganges mag ein physikalisches Kréftepoly-
gon mit seipner Resultante herangezogen werden. Durch die Kasuistik der Ange-
messenheit, welche sich aus dem Wortlaut der Definition ergibt (Anm. 25),
gelangt die Mesontheorie nun aber in Beziehung zur Affektenlehre der Rheto-
rik. Wie schon zur Sprache gekommen ist, wird auch nach jener eine Emotion
oder Handlung vom kasuistisch wechselnden Zusammenwirken einer Mehr-
zahl von Komponenten bestimmt (oben S. 186; vgl. Anm. 17 und 18). Was die
Darstellung in der Rhetorik dabei von derjenigen in den ethischen Pragmatien
unterscheidet, ist lediglich thematisch bedingt, dadurch ndmlich, dass die seeli-
schen Krifte dort in ihrer naturhaften Urspriinglichkeit vorgefiithrt werden,
wihrend hier nach der sittlichen Norm ihrer Ausrichtung, dem von Fall zu Fall
bestimmbaren Mittelmass gefragt wird. Angesichts der fiir Aristoteles ge-
brauchlichen Aufgliederung des Stoffes nach Problemkreisen (oben S. 179ff.)
muss dieser thematische Unterschied zur Erklirung dafiir geniigen, warum die
aufgewiesene Beziehung zwischen Rhetorik und Ethika in keiner der Pragma-
tien geltend gemacht wird. Sie hitte sich besonders gut dazu geeignet, sichtbar
zu machen, wie eng die Aretai der Mesontheorie an die elementaren Lebens-
dusserungen gebunden sind.

24 W. Miiri, Der Massgedanke bei griechischen Arzten (1950), Griechische Studien (Basel 1976)
115f. W. Jaeger, Aristotle’s Use of Medicihe as Model of Method in his Ethics (1957), Scripta
minora II (Roma 1960) 491ff.

25 NE 1106b18 ... popndfjvan kai Sappiicat kai Emdupijcor kai Opyiodijvar xai EAefjoat ...
goTv kai paAdov kai fjT1ov, Kai dppdtepa ovk £V, 10 8¢ dte 3el kai £’ oig kai Tpog olg kai
oL Eveka kai d¢ deT pécov 1€ kai dprotov, dnep Eotiv THg apetiig, vgl. Anm. 17.

26 W. Miiri (Anm. 24), Arzt und Patient bei Hippokrates (1936) 83ff.; F. Dirlmeier (Anm. 12) 269
iiber die weitverbreitete Beachtung des jeweils Richtigen im griechischen Schrifttum.

13 Museum Helveticum




190 Fritz Wehrli

Trotz dem authentischen Geprige, welches der kasuistisch gefasste Mass-
begriff des Aristoteles im Rahmen seiner Anthropologie aufweist, scheint die
Verbindung seiner beiden Strukturelemente, des Mittleren und Angemessenen,
dennoch auf akademische Tradition zuriickzugehen?’. Unmittelbar vorbereitet
findet dieselbe sich vor allem in Platons Politikos 284e, wo die Begriffe des
Gehorigen, Passenden, des richtigen Augenblicks und des Pflichtgeméssen vom
Prinzip des Aussersten geschieden und dem Mittleren zugewiesen werden2s,
Die Terminologie ist bei der Behandlung des allgemein ontologischen Themas,
welches hier vorliegt, jedoch nicht festgelegt, denn an benachbarten Textstellen
wird das oben mit «gehorig» wiedergegebene Adjektiv pétpiov entsprechend
seiner umgangssprachlichen Zweideutigkeit nicht relativierend, sondern an
Stelle von pécov eingesetzt (283e; 284a); der Sprachgebrauch ist also noch
nicht so fixiert wie in der aristotelischen Mesonlehre. Seine Werthaftigkeit
erhilt das Mittlere fiir Platon als das Begrenzte, welches seine Stelle zwischen
den zwei Erscheinungsformen des Unbegrenzten, dem Zuviel und dem Zuwe-
nig, einnimmt; dadurch kommen aber auch die Begriffe des Masses und der
Mitte, pétprov und pécov in unmittelbare Berithrung. Diese Anndherung lidsst
auch Aristoteles NE 1106b27 mit der Bemerkung gelten, es gebe stets nur ein
richtiges Verhalten, dagegen eine unbegrenzte Anzahl moglicher Verfehlungen,
und darum zédhle nach pythagoreischer Lehre das Bose zum Unbegrenzten wie
das Gute zum Begrenzten. Fiir seine eigene Ethik, die er aus dem Rahmen der
platonischen Ontologie geldst und zu einer selbstindigen, empirisch-phdnome-
nologisch ausgerichteten Wissenschaft entwickelt hat??, ist dieses beildufig vor-
getragene Interpretament ohne Gewicht. Die Beurteilung fehlerhaften Verhal-
tens richtet sich hier allein nach dem jeweiligen Abstand vom Mittelmass, nicht
der Zahl seiner Moglichkeiten.

Fir eine allgemeine Bewertung der Mesonlehre stellt sich vor allem die
Frage nach dem Umfang ihrer ethischen Wertskala. Wird diese durch die
ausschliessliche Orientierung an den vitalen Kriften nicht stark eingeschrankt?
Mass und Angemessenheit als Wertkategorien sowie der Verzicht auf eine sy-
stematische Gesamtordnung zwischen den Einzeltugenden schliessen den Ge-
sichtspunkt rangmassiger Wertunterschiede aus. Wenn die platonische Lehre
von Mass und Mitte, der sie verpflichtet ist, auch mit der horizontalen Struktur
eine vertikale verbunden haben mag, so folgt dasselbe nicht notwendig fir
Aristoteles?%; mit dem Riickzug auf eine wesentlich empirisch ausgerichtete

27 1. Diiring (Anm. 3) 448, der auf J. A. Stewart und H. J. Krimer (Anm. 3) verweist.

28 Platon Politikos 284e Etepov (sc. petpnTikiic poprov) o6mocar (sc. téxvar) npdg 10 pétplov Kai
TO TPETOV Kai TOV KApOV Kot 10 déov Kai navy omoca €ic 10 pécov anokicdn tov Eoydtov.

29 H. J. Krimer (Anm. 3) 238. 258; I. Diiring (Anm. 3) 448.

30 Die vielberufene Stelle NE 1107a6 katd pév thv odoiav Kai 1ov Adyov tOv 10 Ti v £ival
AEyovia pecotng £0Tiv | Gpetn, katd 8¢ 10 dpiotov xai 1o £V dkpotng darf nicht als Beweis
fir eine sowohl vertikale als horizontale Struktur der Mesonlehre beansprucht werden. Die




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 191

Ethik (oben S. 190) hat sich dieser von der ontologischen Thematik seines Leh-
rers entfernt. Als solche ist ihm die Vorstellung ethischer Rangunterschiede
indessen nicht fremd; wo solche in seinem Werke zur Geltung kommen, ge-
schieht es aber nicht im Rahmen der Mesontheorie, vielmehr in freier Umge-
staltung platonischen Gedankengutes. Ob die aristotelische Euddmonielehre,
in welche solches aufgenommen ist, wenigstens mit der Doktrin des Mittelmas-
ses koordiniert sei, lisst sich erst beurteilen, nachdem ein Uberblick iiber die
einzelnen Tugenden der letzteren und ihre Behandlung gewonnen worden ist.

Die Einzeltugenden der Mesonlehre

Die Reihe monographisch behandelter Beispiele des richtigen Verhaltens
zwischen fehlerhaften Extremen weist eine Abfolge auf, welche durch den ihr
vorangestellten Abriss festgelegt ist (NE 1107a33); eine eigentliche, damit iiber-
einstimmende Tabelle findet sich in der Eudemischen Ethik (1220b38). Da die
gleiche Anordnung auch fiir den Abschnitt iiber Aretai in der Rhetorik gilt
(1366b1), dessen Kriterien aber gegenstindlicher Art, nicht subjektbezogen wie
diejenigen der ethischen Pragmatien sind, kann die Liste nicht eigens fiir die
Mesonlehre geschaffen worden sein. Die in sie aufgenommenen Tugenden sind
namlich nach Lebensbereichen und deren besonderen Anforderungen aufge-
reiht, nach der politischen Offentlichkeit, der Gesellschaft in einem stdndisch
begrenzten Sinn und einem engsten Kreise von Verwandten und Freunden.
Eine dadurch bestimmte Behandlungsweise pflichtethischer Art liegt der Me-
sontheorie fern, welche iiberhaupt von jeder wertméssigen Unterscheidung
zwischen den Einzeltugenden absieht. Beriihrungen der Tugendlisten mit sol-
chen bei Platon (vor allem Politeia 485c¢ ff.; dazu F. Dirlmeier (Anm. 12) 312ff.
354) geniigen nicht dafiir, sie aus Unterrichtstabellen der Akademie herzulei-
ten; es bleibt darum als das Wahrscheinlichste, dass beide Schulen, die platoni-
sche und die aristotelische, sich in der Stoffwahl an allgemeingiiltige Wert-
iiberlieferungen hielten.

Bei den Einzelbesprechungen hat Aristoteles in der Nikomachischen Ethik
die Gerechtigkeit aus der Gesamtgruppe von Tugenden gelost und als Gegen-
stand einer selbstindigen Monographie auf jene folgen lassen (1129al). Diese
Sonderstellung ldsst sich damit erkldren, dass die Gerechtigkeit sich dem ge-
meinsamen Schema nicht fugte, in Riicksicht auf ihre zentrale Bedeutung aber
nicht fehlen durfte. Ihre vielseitig ausgerichtete Untersuchung wird nur zum

von H. H. Joachim, Aristotle The Nicomachean Ethics (Oxford 1951) 92 herangezogene Par-
allele NE 1107a23 (16 pécov sivai tog dkpov) zeigt unmissverstandlich, dass nur gemeint sein
kann, die Mitte sei im Unterschied zu den Extremen als Wert zu beurteilen (vgl. F. Dirlmeier
[Anm. 12] zur Stelle p. 312). Ob bei Platon trotzdem eine zwei Dimensionen umfassende
Normstruktur vorliegt, wie H. J. Krimer (Anm. 3) 165. 167. 197. 362 u.a. annimmt, ist hier
nicht zu untersuchen.




192 Fritz Wehrli

Teil vom Gesichtspunkt des Mittleren bestimmt, und wo dies geschieht, wird
dasselbe nicht definitionsgemiss auf das Verhalten des Subjekts, sondern ge-
genstindlich bezogen. Das Gerechte gilt hier als Gleichheit (1131a16), welche
nach einer widerrechtlichen Handlung erneut herzustellen Sache des Richters
ist (1132a23); zugunsten dieses Theorems verweist Aristoteles auf dessen vieler-
orts gebriauchliche Bezeichnung als pecidioc (1132a23); dass damit die Gerech-
tigkeit aus dem Rahmen der Mesonlehre faktisch herausgelost werde, liegt im
Gestandnis, als einzige Tugend diene sie nicht dem Wohle ihres Trégers, son-
dern eines anderen (1134b5 aAAotprov dyadov). Den Hintergrund bildet das
Axiom, dass Arete als seelische Verfassung, £€1c, sich selbst belohne.

Mit Gerechtigkeit und Minnlichkeit zur klassischen Trias zusammenge-
schlossen, eroffnet Sophrosyne die Reihe von Tugenden in der oben besproche-
nen Liste. Ihre bei der Einzelbehandlung zutage tretende Besonderheit besteht
darin, dass sie sich, als physische Selbstbeherrschung definiert (1118a2), ausser-
halb des mitmenschlichen Bereichs zu bewihren hat und darum die einzige
Tugend ist, welche sich der kasuistischen Betrachtungsweise (oben S. 189) ent-
zieht. Als differenzierendes Wertkriterium kommt fuir sie allein die individuelle
Angemessenheit in Betracht, sei diese charakterologischer oder wie im Beispiel
NE 1106b3 didtetischer Art.

Im Gegensatz hiezu kann mit Minnlichkeit (dvdpeia) als Mitte zwischen
verwegenem und dngstlichem Wesen (NE 1115a6) keine Durchschnittlichkeit
im iiblichen Sinn gemeint sein, weil eine solche aller iiberlieferten Heldenvor-
stellung widersprechen wiirde. Wie aus dem erlduternden Text hervorgeht,
zeigt sie sich vielmehr in einem vom jeweiligen Augenblick geforderten Verhal-
ten, das sich bald dem einen Extrem, bald dem anderen nihern kann. Auch die
grossten Taten miissen allseitig motiviert sein, um als Manifestation von Arete
zu gelten, denn aus nichtigen Griinden darf das Leben nicht weggeworfen
werden (NE 1115b23). Dennoch wird hier die Problematik sichtbar, welche
zwischen einer kasuistischen Ethik und einer solchen der hohen Werte besteht.

Als Mittelmass zwischen Anmassung und Kleinmut, yavvotng und pi-
kpoyvyia, definiert Aristoteles NE 1123a34 die grosse Gesinnung oder peyo-
Aoyvuyiol!. Thr Tréger, so erldutert er, mache auf die dusseren Lebensgiiter,
deren hochstes die Ehre sei, so viel Anspruch, als ihm in Wahrheit gebiihre.
Dass diesen ein wenn auch bedingter Wert zukomme, wird dabei im Sinne
seiner bekannten Giiterlehre vorausgesetzt. Dann aber heisst es, da Ehren der
Arete als Entgelt nicht gleichkimen, messe der Grossgesinnte ihnen faktisch
auch wenig Bedeutung bei, so wie er iiberhaupt mit Hochschitzung sparsam se1
(NE 1124b7 oAiya tipdv); wenn aber Grosses auf dem Spiel stehe, schone er
auch sein Leben nicht, denn dieses sei fiir ihn nicht alles. Eine solche Staffelung
der Lebensgiiter fiihrt iiber den Rahmen der horizontal gegliederten Meson-

31 F. Dirlmeier (Anm. 1) 370 mit Literaturangaben; R. Stark (Anm. 2) 52.




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 193

theorie hinaus. So wird Megalopsychie denn auch emphatisch als Zierde aller
Tugenden gepriesen, weil sie einer jeden von ihnen wahre Grosse verleihe; sie
wird dabei zum umfassenden Mannesideal, das sich am vollkommensten in
Gerechtigkeit und Tapferkeit manifestiert und in enger Verbindung mit dem
alten Begriff adliger Vollkommenheit, Kalokagathia, steht. Mit der Erkldrung,
wie jene sei sie schwer zu verwirklichen (NE 1124a4; vgl. 1179b10 und EE
1248b8), nimmt Aristoteles beinahe wortgetreu einen berithmten, von Platon
interpretierten Vers des Simonides auf3?, wobei er auf seine Weise zu einer
alten Disputation Stellung bezieht; auch dabei lédsst er die Gesichtspunkte der
Mesonlehre ausser acht.

Mit dem uniibersetzbaren Namen Megaloprepeia3? wird ein grossen Le-
bensverhéltnissen gemisses Verhalten bezeichnet (NE 1122al9). Der in ihm
enthaltene Begriff der Angemessenheit (npénov) wird also zunédchst von einem
einzigen Gesichtspunkt, dem der gesellschaftlichen Stellung, bestimmt, aber
dies schliesst eine Erweiterung um andere Kategorien der Kasuistik nicht aus.
In der speziellen Bedeutung des richtigen Gebrauchs reicher Mittel wird Mega-
loprepeia vor allem bei offentlichen Leistungen wie Weihgaben, Opfern, Cho-
regien, Volksspeisungen und dergleichen erwartet. Wie dem Vermogen des
Wohltéiters muss sein Aufwand auch dem jeweiligen Anlass angemessen sein;
die richtige Mitte zwischen den Extremen geschmackloser Protzerei und Klein-
lichkeit verschiebt sich folglich von einem Mal zum andern.

Die Eleutheriotes (NE 1119b19)34 verdankt ihren Namen einem fiir den
Freigeborenen giiltigen Erziehungsideal. Dieses setzt die wirtschaftliche Unab-
hangigkeit voraus, welche von der Sorge um den tiglichen Lebensunterhalt
entbindet und damit eine Bildung ermdglicht, welche auf die Teilnahme am
politischen und kulturellen Leben vorbereitet; iiber ihre Richtlinien spricht sich
Aristoteles im 8. Buch der Politika aus. Der reiche Bedeutungsgehalt, welcher
sich fir Eleutheriotes als Tugend gewinnen liess, zeigt sich in der Mesonlehre
indessen auf den richtigen Gebrauch von Geldmitteln eingeschrinkt; als Mitte
zwischen Verschwendung und Kleinlichkeit kommt er demjenigen von Megalo-
prepeia nahe. Dieser enge Sprachgebrauch zeigt sich vereinzelt schon bei Pla-
ton und wird weit verbreitet gewesen sein. Weil vom Wohlhabenden finanzielle
Leistungen verschiedener Art erwartet wurden, mochte es nahe liegen, ihn nach
deren Ausmass itberhaupt einzuschitzen.

Auf die bisher behandelten Tugenden folgt eine Dreiergruppe von sol-
chen, welche ein Kanon des geselligen Verkehrs wie auch des menschlichen
Zusammenlebens in einem weiteren Sinne bestimmt. Wihrend Megaloprepeia
und Eleutheriotes an den Erwartungen gemessen werden, welche die Offent-

32 Platon Protagoras 339a b; D. L. Page, Poetae Melici Graeci (Oxford 1962) 542, 37.
33 R. Stein, Megaloprepeia (Diss. Bonn 1965).
34 F. Dirlmeier (Anm. 12) 355.




194 Fritz Wehrli

lichkeit dem Einzelnen entgegenbringt, gehdren die sich anschliessenden Ver-
haltensmodelle dem privaten Bereich urbaner Gesittung an. Sie vermitteln wie
wenige andere Zeugnisse ein Bild der gesellschaftlichen Kultur Athens in der
damaligen Zeit, und dieses gelangte durch Vermittlung philosophischer und
rhetorischer Traditionen in der rémischen Humanitédtsvorstellung zu eminenter
geschichtlicher Bedeutung?s. Im Rahmen der Mesontheorie nehmen diese Tu-
genden dadurch eine Sonderstellung ein, dass sie zur Hauptsache charaktero-
logisch, nicht nach dem Verhalten in wechselnden Umweltsituationen behan-
delt werden. Es sind die Vertraglichkeit, welche von Streitsucht und Unterwiir-
figkeit gleich weit entfernt ist, die Wahrhaftigkeit als Mitte zwischen Prahlsucht
und falscher Bescheidenheit sowie die Kunst taktvollen Scherzens, welche so-
wohl Possenhaftigkeit als steifes Wesen zu vermeiden versteht (NE 1126b11).

Diesem Abschnitt iiber gute Sitten steht in der Rhetorik 1381a30 eine
Behandlung der Frage nahe, welche Art des Umgangs sich der grossten Beliebt-
heit erfreue. Die Antwort, richtige Kameradschaft verlange Vertraglichkeit,
Riicksichtnahme auch im Spott sowie die Fahigkeit, solchen selber zu ertragen,
kommt einer Textstelle im Panathenaikos des Isokrates (30ff.) so nahe, dass mit
einer Schrift erzieherischen Inhalts als gemeinsamer Vorlage zu rechnen ist?;
niher lisst sich diese nicht bestimmen. Fiir die Mesonlehre hat Aristoteles von
ihr freieren Gebrauch gemacht als fiir die Rhetorik. Die dabei gewonnenen
Typen samt ihren je zwei Abarten diirfen zum ethologischen Material gezihlt
werden, das im Peripatos anscheinend fiir verschiedenartige Verwendung zur
Verfiigung stand; von den Charakteren Theophrasts sind der Agroikos, Alazon
und Areskos (IV. V. XXIII) solche, welche sich fiir Aristoteles gegen je eine der
aufgezihlten Normen gesellschaftlichen Verhaltens vergehen wiirden.

Der gewonnene Uberblick gibt zu erkennen, wie ungleich und oft im Wi-
derspruch zur Definition des Mittelmasses die auf dieses bezogenen Aretai
behandelt sind. Dem Modell einer vielseitigen Angemessenheit von Affekten
oder Handlungen (Anm. 25) entspricht nur ein kleiner Teil der von Aristoteles
angefithrten Beispiele vollstindig; einzelne machen den Eindruck, gewaltsam
in ein ihnen fremdes Schema gepresst worden zu sein. Da nach der Definition
der Mesonlehre das richtige Verhalten in einer blossen Regulierung von Affek-
ten besteht, deren einziges Wertkriterium das prinzipiell kasuistisch verstan-
dene Mittelmass bildet, lassen sich die hohen, iiber das Kreatiirliche hinausfiih-
renden Tugenden wesensmaéssig nicht von ihr erfassen. Den eigentlichen Be-

35 F. Wehrli, Studien zu Cicero De oratore, Mus. Helv, 35 (1978) 74ff.

36 Aristoteles Rhetorik 1381a30ff. (pilobor) Toug MOl ouvdayayelv xai cuvdinpepedoar:
TO10UTOL & Ol EDKOAOL KUl BT ELEYKTIKOL TV QUAPTAVOREVEOV Kai U1 PIAOVELKOL undE duo-
ép1dec. Isokrates Panathenaikos 30 tivag odv kaA®d MEMAISEVPEVOLS ...; TOVE TPENOVI®G KAl
dikaiong opthodvrag toic del mAnowdlovot kai tag pEv v GAlev andiag kai Bapivtnrag
eUKOA®C Kal pudiong gépovtac, oedc & adtovg Mg Suvatov EAAPPOTATOVE KAl HETPLOTATOVG
TOIg CLVODOL TAPEYOVTUC.




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 195

reich des Mittleren als Arete bildet darum das politisch und gesellschaftlich
institutionalisierte Alltagsleben, in welchem die sogenannten dusseren Lebens-
giiter ebenso wie die darauf ausgerichteten Triebkrifte eine wenn auch be-
dingte Anerkennung geniessen. Die besten Beispiele kasuistischer Kompro-
misse, welche dieser Bereich fordert, sind Megaloprepeia und Eleutheriotes,
zwei nur nach Grosse verschiedene Formen der Verwendung von Geldmitteln,
bei welcher ein Ausgleich zwischen Selbstlosigkeit und Riicksicht auf eigene
Interessen zu suchen ist; vor iibermissigem Aufwand wird mit der Begriindung
gewarnt, er fiihre zu Verarmung, und im Sinne der allgemeinen Giiterlehre ist
dies ein Ubel. Die gleiche Denkweise bestimmt in den Politika 1263b1 das
Argument gegen den platonischen Kommunismus, die Sorge um den Besitz
diene der Selbsterhaltung und sei darum naturgemaiss. Dies entspricht der
allgemeinen Trieblehre, nach welcher die Affekte iiberhaupt im Dienste des
Lebens stehen (oben S. 185); die in derselben angelegte Unterscheidung zwi-
schen individuell und kollektiv orientierten Impulsen bildet gewissermassen
eine Vorstufe der Mesonlehre als Ethik der Affektregulierung.

Wie schon dargelegt worden ist (oben S. 192), fithrt dagegen das Ideal des
Grossgesinnten iiber die Welt der Institutionen und ihrer relativierenden Wert-
vorstellungen hinaus. Zwar wird seine Fahigkeit, sich mit den Anspriichen auf
dussere Lebensgiiter an das ihm gebithrende Mass zu halten, aus der Sicht des
gesellschaftlichen Alltags gewiirdigt. Dagegen hat sich seine innere Unabhén-
gigkeit, welche darin besteht, auf Annehmlichkeiten iiberhaupt verzichten zu
kénnen, nur in extremen Lagen zu bewihren: die Geringschdtzung des Lebens,
welche vor allem bei der Selbstaufopferung des Kriegers (vgl. NE 1123b31)
iiber die Jahrhunderte gefeiert worden ist, stellt den grossten Triumph iiber die
menschliche Kreatiirlichkeit dar. Mit seiner Bewunderung wird aber auch der
Rang als Wertkriterium einer Tugend erkennbar, welches der Mesontheorie
fehlt, denn diese fragt nur nach dem richtigen Mass des Affektiven und kann
darum dieses selbst nicht prinzipiell in Frage stellen. Eine solche Ausklamme-
rung der «grossen» Tugenden hat fiir sie zur Folge, nicht als Ethik in einem
umfassenden Sinn gelten zu kénnen, denn vor allem ihre Kasuistik ist mehr ein
Element der Lebensweisheit als einer autonomen Wertlehre. Als Arete darf ihr
Lehrgehalt dennoch gelten, weil dieser Begriff jede Beschaffenheit eines We-
sens umfasst, welche seiner — hoheren oder bescheideneren — Bestimmung
geniigt; mit Tugend wird derselbe zum grossen Teil irrefithrend wiedergege-
ben?. |

Dem begrenzten Geltungsbereich der Mesonlehre scheint eine selektive
Nachwirkung entsprochen zu haben. Dass Theophrast sie in seinen ethischen
Pragmatien getreu der aristotelischen Konzeption vorgetragen habe, ist wahr-
scheinlich, aber nicht nachweisbar. Dagegen spricht einiges fiir die Vermutung,

37 Metaphysik 1021020 1) @petn teAeinoic Tig, vgl. Physik 246a20 und passim.




196 Fritz Wehrli

die theophrastische Schrift iiber den Reichtum habe dessen richtige Verwen-
dung im Sinne der oben wiedergegebenen Definition von Megaloprepeia und
Eleutheriotes (S. 193) beschrieben?8. Wenn dem so ist, haben die aristotelischen
Gesichtspunkte des Mittleren und Angemessenen in das exoterische Schrifttum
des Hellenismus, das sich mit Einzelthemen der angewandten Ethik beschif-
tigte, Eingang gefunden. Ihre durch die Definition NE 1106b18 (Anm. 25)
bestimmte Verkniipfung scheint jedoch von den meisten Autoren geldst worden
zu sein, sofern Uberreste und romisch-kaiserzeitliche Fortsetzung dieser Litera-
tur ein Urteil erlauben. Das Héufigste sind Anweisungen bloss kasuistischer
Natur3®, wihrend isolierte Gebote des Mittelmasses zum Teil auf schlichte
Volksweisheit Bezug nehmen. Ob fiir die Schrift des Panaitios von den Pflichten
(ITepi tob kadnkovroc), eines der Hauptwerke der genannten Literatur, mit
unmittelbaren Anregungen von seiten des Aristoteles zu rechnen sei, soll hier
nicht eingehend eroértert werden. Eine besondere Affinitit zwischen den beiden
Autoren bewirkt jedenfalls der iibereinstimmend konzipierte Naturgedanke,
wonach alle sittlichen Werte in den Affekten angelegt sind. Die davon be-
stimmte, rangméssig geordnete Giiterlehre wird von Panaitios auf das Begriffs-
paar des Guten und des Niitzlichen reduziert, und der Kasuistik der aristoteli-
schen Mesontheorie entspricht seine an den wechselnden Anforderungen der
Zeitumstande orientierte Pflichtethik (ka3fxov)4°.

Sittliche Wertstufung und Euddmonielehre

Damit ein affektiver Vorgang mittels des Ausgleichs seiner Motivationen
dem Gebot des Meson entspreche, bedarf es nach aristotelischer Lehre sittli-
cher Einsicht (¢povnoic), welche primir als rationale Fahigkeit verstanden
wird*!. Da ihre Funktion jedoch nur in der Lenkung der kreatiirlichen Trieb-

38 Die Vermutung stammt von V. Rose (Aristoteles Pseudepigraphus, Leipzig 1863, 103), welcher
Theophrasts Schrift (Diog. Laert. V 47) zwei Aristoteleszitate zuweist, in welchen Verschwen-
dung und Kleinlichkeit als fehlerhafte Verhaltensweisen dem Besitz gegeniiber bezeichnet
werden. Die implizierte Mahnung, auch bei Wohltaten auf die Schonung des eigenen Besitzes
bedacht zu sein, gehdrt noch zur Topik des romischen Schrifttums (Cicero De officiis 11 52.54/
55.64; Seneca De beneficiis 11 15,2 u.a.).

39 Besonders in den Schriften Senecas ist die Anpassung des Verhaltens an die jeweiligen Um-
stinde ein Hauptkriterium der Lebensweisheit.

40 Der Naturbegriff des Panaitios kommt bei Cicero De officiis I 4, 11 programmatisch zum
Ausdruck: generi animantium omni est a natura tributum ut se, vitam corpusque tueatur —
commune item — coniunctionis adpetitus usw.: dies entspricht den zwei oben festgestellten
Hauptgruppen von Affekten bei Aristoteles (S. 185). — officium weist als die von aussen an den
Menschen herankommende Pflicht einen kasuistischen Grundzug auf (vgl. 19, 29 cuiusque
temporis officium; 1 18, 59 ratiocinatores officiorum).

41 NE 1106b36 Ectiv dpa 1) dpeth EE1C TpompeTikT &V pecotntL obea tf) Tpog Hudc dpropévy
AOY® Kai d¢ Gv 6 ppovipog dpiceie. Aoyog ist hier im Sinne richtiger Planung zu verstehen,
vgl. die Ubersetzung Dirlmeiers und NE 1140a31 gpévyioc 6 Povevtikoc, 1144a7 f| apeth




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 197

krifte, nicht ihrer Unterdriickung bestehen kann, ist sie nicht im Sinne des alt-
iberlieferten Antagonismus zwischen Seelenteilen (oder Seelenkriften) zu ver-
stehen (oben S. 183). Dieser ist um so entschiedener ausgeschlossen, als aus-
driicklich von einem Zusammenwirken zwischen ¢povnoic und Arete, also der
durch Natur und Erziehung bestimmten Grundhaltung des Menschen die Rede
ist (oben S. 188), und die emotionale Natur der letzteren feststeht. Die Aufgabe
der Einsicht wird ndmlich darauf beschrinkt, den Weg zum jeweils richtigen
Entscheid aufzuzeigen, wihrend das Ziel als solches von der Arete bestimmt
werden soll (Anm. 41); auf diese Koordination lisst sich die Bemerkung bezie-
hen, die beiden Potenzen seien untrennbar aufeinander angewiesen (NE
1178a16). Einen Versuch, sie begrifflich vollends zur Deckung zu bringen, stellt
die Definition von @povnoic als Grundhaltung, £€€1c, dar, welche zu einsichti-
gem Handeln in ethischem Sinne befidhige (NE 1140b4). Diese Umschreibung
deckt sich faktisch mit derjenigen von Arete als einer auf Entscheidung gerich-
teten Disposition (NE 1139a22); sie eliminiert also im Widerspruch zu anderen
Begriffsbestimmungen von @povnoic jede Unterscheidung zwischen einem af-
fektiven und rationalen Element des Seelischen und entspricht damit dem
allgemeinen Bestreben des Aristoteles, dieses moglichst einheitlich zu verste-
hen42,

Diese Tendenz ist ihrerseits durch den Grundgedanken motiviert, dass der
Mensch von Natur mindestens potentiell sittlich veranlagt sei, so wie sich auch
seine physiologischen Affekte teleologisch verstehen liessen. Ansitze zu einer
Steuerung der Triebe schon beim Kind sowie bei Tieren haben Aristoteles zur
Unterscheidung einer «natiirlichen Arete» von jener sittlichen Vollkommenheit
gefithrt, welche nur mit Hilfe von Erziehung zu erlangen sei*’. Damit war jeder
schroffe Antagonismus itberwunden, laute er auf Natur und Tugend oder auf
Affekt und Geist. Die abschitzigen Urteile iiber den menschlichen Durch-

TOV oKOTOV TotEl OpIov, 1) € ppovNoIg Ta Tpog Todtov. 1178al16 cuvelevktal ... i PpOvVNOLg
) Tod 1%oug apetij xai avtn tf) PpoviceL

42 NE 1140b4 Aeinetar (sc. Thv gpovnow) ... eivar EEiv aAndoic petd Adyou mpaktikfyv nept 1d
avipono dyada xai kaxa. Die vereinzelte, durch platonische Tradition bestimmte Verwen-
dung von @povnoig fiir kontemplative Einsicht bedarf hier keiner Erorterung, vgl. F. Wehrli,
Mus. Helv. 8 (1951) 38 Anm. 11; R. A. Gauthier et J. Y. Jolif, L’Ethique a Nicomaque (Lou-
vain 1958) 26ff.; Aristoteles Fudemische Ethik iibersetzt von F. Dirlmeier (Berlin 1962) 137.

43 Uber «natiirliche Arete» vgl. R. Walzer, Magna Moralia und aristotelische Ethik (Berlin 1929)
193ff. und F. Dirlmeier, Die Oikeiosislehre Theophrasts (Philologus Supplementband XXX,
H. 1, 1937) 39ff. Hauptstelle bei Aristoteles NE 1144b4 naot ... dokel Ekaota 1@V R3OV OT-
apyewv QOUCEL TOG ... GAX dpwg {nTobpev ETEPOV T1 T Kuping ayadov ... 1O pév apeth QLoIKT
10 8" 1 xvpia; Parallelfassung MM 1199b38, ferner NE 1104b11; 1172a20; 1179b20; 1180al4.

Aus dem Glauben an eine naturhafte Arete lisst sich der Aristoteles m. E. angemessene

Begriff intuitiver Werteinsicht gewinnen, vgl. I. D. Monan, Moral knowledge and its methodol-
ogy in Aristotle (Oxford 1968) 88. 152 u.a. Uber die «natiirlichen Tugenden» in Platons
Politeia und Nomoi vgl. H. J. Krimer (Anm. 3) 148. 152. 173. Zu grundlegender Bedeutung
gelangte der Begriff jedoch erst in der aristotelischen Ethik dank ihrer Affektbezogenheit.




198 Fritz Wehrli

schnitt, mit welchen Aristoteles gelegentlich alter Tradition folgt (Anm. 15),
gelten nur fur solche Gruppen, welche der Verwilderung ihrer Triebe iiberlas-
sen worden sind. Fiir die Pidagogik, welche seiner Psychologie entsprach,
konnte er sich auf Platon berufen (NE 1104b12). Nach dieser ist der Heran-
wachsende vor allem anderen durch Gewdhnung in der Weise zu fordern, dass
er sich spontan an dem freut, was Freude verdient, und hasst, was hassenswert
ist (vgl. Platon Politeia 401d e; Nomoi 653e).

Diese Doktrin liess sich miihelos auf die alte Thematik der Lebenswahl
beziehen, welche Platon auf drei Zielsetzungen reduziert hatte, namlich auf
Weisheit, Macht und Genuss. Fiir die Entscheidung zwischen denselben ist
nach der Darstellung in der Politeia*4 das Krifteverhiltnis zwischen den Teilen
der Einzelseele ausschlaggebend, welche wesensmaissig je nach einer jener
Maoglichkeiten streben; ihr Rangverhiltnis wird durch die stindische Gliede-
rung des Idealstaates veranschaulicht (oben S. 183). Fiir Aristoteles war es um
so leichter, den Gehalt dieses Theorems fiir seine eigene Ethik fruchtbar zu
machen, als Platon selber unter ganz freier Bezugnahme auf die genannte
Vorstellung einer tripartiten Seele von dreifacher Begierde und dreifacher Lust
spricht, beinahe als ob es sich um verschiedene Erscheinungsformen einer und
derselben psychischen Kraft handles. Damit bereitete er aber unmittelbar die
aristotelische Doktrin vor, nach welcher allen affektiven Regungen der Charak-
ter des Begehrens gemeinsam ist, worauf immer sie sich richten. Dasselbe gilt
fur das Verstindnis des Lustgefiihls, welches als Ausdruck der Befriedigung
iiber das Erreichte verstanden ebenfalls eine ganze Skala von Wertgehalten
aufweist. Und da der Mensch nach der gleichen Lehre seine Bestimmung in
einem sittlichen Leben findet, soll sich sein Streben auf das hiochste Gut richten,
nimlich ein Dasein im Sinne von Arete (NE 1098a15); einem solchen ist Euda-
monie als edelste Form der Lust sicher4s.

Indem Aristoteles auf diese Weise alle Zielsetzungen menschlichen Le-
bens, so hoch hinauf sie auch fithren, mitsamt ihrer Belohnung als Sublimie-
rung naturhafter Triebe und Trieberfullung (oben S. 197f.; Anm. 7) auslegte,
suchte er den ethischen Dualismus zu iiberwinden, den die platonische Unter-
scheidung von Seelenteilen veranschaulicht. Um so bemerkenswerter erscheint
dabei, dass er sich zum Grundgedanken seines Theorems, der Untrennbarkeit
von Arete und Euddmonie oder der Autonomie sittlicher Werte, als dem eigent-

44 Hauptstelle Platon Politeia 580d.

45 Platon Politeia 580d tpittai ... fdovai ... £vog Exaoctov (sc. yuyfig £1doug) pia idia- EmSvpial
e @oavteg, vgl. 581c. Uber drei Formen des Strebens nach Euddmonie Aristoteles, Einlei-
tung der EE 1214a; iiber drei zur Wahl stehende Bioi NE 1095b17; iiber drei Kategorien von
Lebensgiitern NE 1098b12.

46 NE 1177a2 6 ebdaipov Biog xat’ apetnv: ... Behtio 1€ Aéyopev ... kai Tod PeAtiovog Gei Kai
popiov kai avdpamov onovdaotépav Thyv Evépyswav- f| & tod PeAtiovog kpeittOv Kai
gvdapovikwtépa Hon.




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 199

lichen Vermichtnis seines Lehrers bekannt hat4’. Am eindrucksvollsten kommt
dessen Gehalt durch die schon erwihnten Streitgesprache zur Darstellung, in
welchen der platonische Sokrates sophistischen Verherrlichungen ungehemm-
ter Triebbefriedigung entgegentritt (oben S. 182). Dessen Ausfilhrungen iiber
das wahre Gliick des Menschen enthalten nimlich alle Elemente der aristoteli-
schen Euddmonielehre; in ihrer Leidenschaftlichkeit sind sie aber ganz auf den
Kontrast zur niederen Gesinnung der Gesprichspartner angelegt (Platon Gor-
gias und Politeia, vgl. Anm. 7). Durch diese polemische Wendung gegen die
Sophistik scheint der betonte Eudimonismus aller sokratischen Schulen mitbe-
stimmt zu sein (unten S. 205).

Dass Aristoteles aus der Konzeption einer affektiven Werteinsicht nicht die
letzten Konsequenzen zog, sondern auch vom altiiberlieferten Dualismus zwi-
schen Vernunft und Trieben Gebrauch machte, gehort zu den Unausgeglichen-
heiten seiner Gesamtlehre (oben S. 179ff.; Anm. 13). Den Tatbestand mogen
Erfahrungen innerer Zwiespaltigkeit, der Selbstbeobachtung oder Selbstkon-
trolle erkldren. In der Nikomachischen Ethik wird ein entsprechender Sprach-
gebrauch zwar ausdriicklich gebilligt, dabei jedoch offen gelassen, ob wirklich
mit Seelenteilen zu rechnen sei oder bloss eine begriffliche Unterscheidung
vorliege; die zweite Moglichkeit wird durch den Doppelaspekt eines Kreises,
seiner konvexen und konkaven Seite, verdeutlicht (NE 1102a27; EE 1219b32;
[Tept yuyfic 429a10).

Am entschiedensten widersetzte sich der Integration in eine monistische
Seelenlehre die von Platon (Timaios 90a) iibernommene Vorstellung eines gott-
lich-unsterblichen Seelenteiles, welcher in der Kontemplation die héchste dem
Menschen vergonnte Seligkeit erlebe®. Ausnahmsweise deutet Aristoteles
denn auch Zweifel an seiner sonst behaupteten Natur an*°: mit guten Griinden,
denn in die Euddmonielehre einbezogen, verlangt auch die Manifestation dia-
noetischer Arete eine einheitliche Seelenkraft kreatiirlichen Ursprungs.

Zeigen sich hier Unausgeglichenheiten im Bereiche des psychologischen
Verstindnisses, so bedarf auch das Verhiltnis zwischen den Theoremen der
Wertstufung und des Mittelmasses einer abschliessenden Uberpriifung. Inhalt-
lich ergdnzen sie sich im allgemeinsten Sinn gegenseitig durch die Verbindung

47 Zeugnis ist die einem Eudemos gewidmete Altarelegie des Aristoteles (Olympiodorus In
Platonis Gorgiam 41, 3; vgl. 1. Diiring, Aristotle in the ancient biographical tradition (Gdteborg
1957) 316.

48 Aristoteles ITepi woyfic 430al7 0 voig x®poTO¢ Kai dnadng kai dpryng. — Mepi Lowv yevé-
ogwg 736b27 Aginetat ... TOV vodv povov Iopadev Erewciévar kai Yeiov eivar povov. NE
1178b21 1} tob Je0b Evépyera pakaprotntt Siagépovoo Jewpntikn &v £in. xai tdv avIpomi-
vov 81 7 TavTty ovyyevESTATY EDSAHOVIKOTATT,

49 Tlepi oy iig 429a10 tob popiov tod THig Yuxiic ® YIvOoKeL ... Kai ppovel £ite Ywp1oTod OvTog
gite xai pi yoprotod. NE 1177a13 ) eddapovia kat dpetnyv évépyera ... Thv Kpatiotnv adtn
... TOD GpicTov, &ite d1) ... TobT0 €iov OV ... ite T@V &v Hpiv 10 Je0tatov. Vgl. Aristoteles
Uber die Seele ibersetzt von Willy Theiler (Berlin 1959) 139/40.




200 Fritz Wehrli

einer vertikalen und horizontalen Ausrichtung. Dagegen fehlen nicht nur aus-
driickliche Bezugnahmen zwischen ihnen, sondern auch systematische oder
methodische Anzeichen, welche auf eine umfassende Konzeption zu schliessen
erlauben wiirden. Die Gegenstandlichkeit und der psychologische Empirismus
der Mesonlehre sind anderen Geistes als das platonisch inspirierte Bekenntnis
zur Euddmonie eines geistig orientierten Lebens. Als Einzelargument gegen
eine primédre Bezogenheit zwischen den beiden Wertsystemen, dem allerdings
nur bedingte Beweiskraft zukommt, ldsst sich ausserdem eine begriffliche Un-
ausgeglichenheit geltend machen. Das Gliicksgefithl des zu ethischer Reife
Gelangten gilt ndmlich nach der Euddmonielehre nicht als Dauerzustand, viel-
mehr wird betont, dass es an sittliche Aktivitit gebunden ist, also nur auf den
Hohepunkten des Lebens erfahren wird*?. Angesichts seiner engen Bindung an
Arete bedeutet dies aber, dass auch diese, und zwar im Widerspruch zu ihrer
Definition in der Mesonlehre (Anm. 22), erst im Affekt oder Tun zur Wirklich-
keit wird, nicht schon mit der ethischen Disposition oder g€1c. Es bleibt aber zu
bedenken, dass Aristoteles ausserhalb der Textabschnitte, die auch definitorisch
eine strenge Systematik aufweisen, haufig nicht scharf zwischen Potentialitét
und Aktualitit, £€ic und madoc, unterscheidet (Anm. 14).

Die grossen Tugenden

So locker die Theoreme des richtigen Masses und des Euddmoniestrebens
aufeinander bezogen sind, haben sie doch den individualethischen Gedanken
gemeinsam, dass sittlichen Werten ein autonomer Charakter eignet, dass sie
also nicht primér an einer Funktion gemessen werden. Dieser Gedanke hat eine
vielseitige Vorgeschichte; eine stindische Auspragung fand er im kriegerisch-
ritterlichen Mannesideal, und eine reflektierend vergleichende Form nahm er
als Frage nach den menschlichen Lebensgiitern und der richtigen Lebenswahl
an (oben S. 198). Wie Platon diese aufgriff, ist zur Darstellung gekommen; die
leidenschaftliche Kraft, mit welcher er dabei sophistischer Triebverherrlichung
sittliche Werte entgegenstellte, setzte eine im religios-spekulativen wie auch
profanen Bereich erfolgte Entdeckung des seelischen Innenlebens voraus3!. Fiir
die ganze Folgezeit blieb es Hauptanliegen der sokratischen Schulen, die Le-
benserfiillung in Werten geistiger Natur zu finden, sei es auch nur, dass in

50 NE 1169b29 1} eddapovio &vépyard Tic €0Tiv ... Kai ovy LRApYEl GOTEP KTHua . NE
1176a33: nepi eddapoviog ... odx Eonv EEig: xai yap 1@ xadevdovti did Biov Hmdpyor dv, vgl.
NE 1098al16; 1177a13 (Anm. 49); EE 1219a34.

51 Als unmittelbarer Wegbereiter fiir Platons ausschliessliches Bekenntnis zu sittlichen Werten
darf Sokrates gelten. Eine Wendung nach innen war aber schon die Selbstpriifung der Py-
thagoreer und ihre Vergeistigung sakraler Reinheitsvorstellungen (F. Wehrli, Mus. Helv. 8,
1951, 59). Dem gleichen Bereich gehdren auch Heraklits geheimnisvolle Worte iiber seine
Selbstdurchforschung und den tiefen Sinn der Seele an (VS 22 B 101.45).




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 201

solchen Zuflucht aus den Unbilden des Daseins erhofft wurde. Bei dieser sub-
jektiven Sicht kam es mehr auf Vollkommenheit schlechthin als auf ihre Teil-
erscheinungen an; wihrend Aristoteles die ethischen Wertbegriffe der Meson-
lehre in Anlehnung an einen iiberlieferten Kanon scharf differenzierte, bestritt
er die Theorie der Gliickseligkeit mit allgemeinen Idealvorstellungen wie avip
ayadoc, kalog kayadoc, onovdaiog, Emelkng usw. Er orientierte sich damit an
allgemein giiltiger Uberlieferung, wihrend das philosophische Problem einer
umfassenden Arete und ihrer Teilbarkeit platonisches Erbe war32.

Wenn gegeniiber dem autonomen Wert einer Arete ihre Lebensnotwen-
digkeit fiir die mitmenschliche und politische Umwelt auch nicht zur Sprache
kam, war sie fiir Aristoteles dennoch nicht weniger als fiir Platon Axiom, defi-
nierte er den Menschen doch als ein fiir die Gemeinschaft bestimmtes Lebewe-
sen (Anm. 16). Die Einseitigkeit der Betrachtungsweise ergab sich ihm bei
diesem Thema wie bei anderen aus der Isolierung der einzelnen Probleme
(oben S. 179). Bezeichnenderweise behandelte er die Tugendlehre in der Rheto-
rik — wie vereinzelt auch in den ethischen Pragmatien (oben S. 180) — aus der
Sicht der Allgemeinheit, die ihre Anspriiche an den Einzelnen in Lob und Tadel
geltend machte: an diese hatte sich der Redner vor Gericht zu halten, und
damit war auch die Unterscheidung nach Einzeltugenden nahegelegt. Fiir eine
Konvergenz zwischen subjektivem und objektivem Aspekt, zwischen Euddmo-
nie und Dienst am Mitmenschen hitte sich geltend machen lassen, dass die
apriorische Werteinsicht des Individuums (oben S. 197) zum sittlichen Bewusst-
sein der Gemeinschaft, das sich im Herkommen manifestiere, in einem Verhilt-
nis der Affinitit stehe; dieses Thema findet sich bei Aristoteles aber nicht eror-
tert.

Fiir eine Rangordnung der Tugenden insgesamt liess sich als zwingendes
Kriterium nur ihre Lebenswichtigkeit finden, und zwar weniger eine solche fiir
ihren Triger als fiir dessen Umgebung. An der gegenstdndlichen Bedeutung
zeigt sich denn auch die Liste orientiert, welche in den ethischen Pragmatien
und der Rhetorik beniitzt ist (oben S. 191). Wie schon ausgefithrt wurde, kommt
die Disposition derselben jedoch allein in der letzteren zur Geltung, weil nur
diese die reine Sachorientierung der Vorlage iibernommen hat. Bezeichnender-
weise ist Wertkriterium der Rhetorik das verschiedene Mass von Zustimmung,
welches den Vertretern der einzelnen Tugenden entgegengebracht wird

52 Platons Postulat einer allumfassenden Arete ist ontologisch motiviert (H. J. Krimer [Anm. 3]
122. 139); im Menon 72a hilt er es einem empirisch begriindeten Pluralismus sophistischer
Herkunft entgegen, und im Gorgias 507 iibernimmt er das iiberlieferte Mannesideal des avnp
aya80¢g 1edémg, der iiber alle vier klassischen Tugenden verfiige. Als Vertreter derjenigen,
welche sich mit dem blossen Aufzihlen von Tugenden begniigen, nennt Aristoteles Politika
1260a27 den Gorgias; er selbst folgt Platon, indem er EE 1248b10 xaAoxéayadia als Summe
aller Einzeltugenden erklirt. Nach seiner Erziehungslehre (oben S. 197) findet sich eine solche
Vollkommenbheit hochstens potentiell schon in der blossen Naturanlage (vgl. NE 1144b33).




202 Fritz Wehrli

(1366b5; 1367b7 u.a.); der schon erwidhnte Dualismus von Lob und Tadel oder
von Gut und Bose ist aus der Befriedigung oder Enttduschung der Anforderun-
gen hervorgegangen, welche an den Einzelnen von seiner Umgebung gestellt
werden.

Dass Tapferkeit und Gerechtigkeit in der genannten Liste gemiss alter
Anschauung die erste Stellung einnehmen, wird mit ihrer elementaren Bedeu-
tung fir das Gemeinwesen begriindet; denn sie sichern dessen Schutz nach
aussen und die Ordnung im Inneren. Als Arete schlechthin wird nach homeri-
schem Sprachgebrauch mit Vorliebe die kriegerische Tiichtigkeit ausgezeich-
net, und dieses heldische Mannesideal hat seinen hohen Rang auch gegeniiber
einer jilngeren Pluralitit von Tugenden behauptet. So verleiht Platon in seinen
Frithdialogen dem Soldatentum des Sokrates’? eine allgemein ethische Aussa-
gekraft, und Aristoteles wiirdigt heldische Todesverachtung als Wesenszug des
Grossgesinnten, ohne nach ihrer unmittelbaren Motivierung zu fragen (oben
S. 195); beide Autoren durften damit rechnen, bei ihren zeitgenossischen Le-
sern volles Einverstindnis zu finden.

Die Selbstlosigkeit der téitigen Hilfe findet sich bei Aristoteles durch die
Nachsicht gegeniiber Vergehen des Nichsten erginzt. Die beiden Tugenden
stellen gemeinsam die Uberwindung naturhafter Selbstbezogenheit dar, ob-
wohl sie eine getrennte Vorgeschichte haben und darum auch nicht als Einheit
behandelt werden. Wie die eine vom Modell 6ffentlicher Leistung in Krieg und
Frieden bestimmt blieb, so die andere von der Alltagsnidhe ihrer Herkunft,
insbesondere einer engen Beziehung zur Rechtssphire.

Wiederholt findet sich bei Aristoteles der Satz, dass Unrecht leiden zu
miissen ein Ubel sei, aber geringfiigiger als Unrecht zu tun, weil dieses allein
Schuld bedeute. Als verbreitete Maxime erweist sich diese Gegeniiberstellung
durch ihre sprichwortliche Form in der Rhetorik 1418220, denn hier wird als
Trost des vor Gericht Benachteiligten das Enthymem vorgeschlagen, sein Geg-
ner habe zwar den Gewinn, er selber aber die gute Sache auf seiner Seite. Eben-
falls in der Rhetorik erklédrt Aristoteles als allgemein giiltigen Satz, wer lieber
Unrecht leide als solches begehe, sei der edler Gesinnte (1364b21)34. In streng
sokratisch-platonischem Sinne wire dies als prinzipielle Entscheidung zwi-
schen den hochsten menschlichen Werten und vital-materiellen Interessen zu
verstehen. Fiir eine Ethik des Ausgleichs zwischen gegensétzlichen Motivatio-

53 Platon Apologie 28e; Laches 181b; Symposion 220d e.

54 Weitere Belege NE 1121a4: 0 £éhevdéproc ... duvatar ... adikeiodar und 1126a2 ov ... Tipopn-
TIKOg O mpliog GAra pdAlov ovyyvopovikog Fiir die platonische Ethik der Innerlichkeit
ergibt sich der Verzicht auf Vergeltung folgerichtig aus der Scheu vor Unrecht und Gewalt als
dem grossten aller Ubel. Das Bekenntnis zu dieser Gesinnung (oben S. 182. 199) in Gorgias
und Politeia wird im Kriton auf die knappe Formel gebracht o08apdc ... 8&i adikeiv ... 00OE
aducovpevov apa avtadikeiv (49b8ff.), und in der Apologie erklirt Sokrates als sein einziges
Wissen 10 ... adikeiv kai anerdeiv 1@ Pedtiovt kai Y@ kai dvIpong, dtt kakov kai aicypov
(29b). '




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 203

nen, welche sich wie die Mesonlehre auf eine Korrektur der affektiven Impulse
beschrinkt, ist ein radikaler Dualismus dagegen ausgeschlossen. Unabhingig
von philosophischen Theoremen der Innerlichkeit scheint sich denn auch die
Fahigkeit, Unbill hinzunehmen, als sittlicher Wert durchgesetzt zu haben, weil
das Leben in der Gemeinschaft sie forderte. Auf die Tugend eines anerkannten
gesellschaftlichen Sittenkodex muss Demokrit mit dem Worte Bezug genom-
men haben, hoher Sinn (peyaloyvyin) zeige sich im gelassenen Tragen von
Taktlosigkeiten (VS B 46), nAnuuéieia. Da sich dieser Zug aufs engste mit der
Fahigkeit paart, auf geschuldete Ehrenbezeugungen zu verzichten, mit welcher
Aristoteles den Grossgesinnten kennzeichnet (oben S. 195), hatten anscheinend
beide Autoren denselben Kanon urbaner Gesittung vor Augen.

Besonders hdufig wird Versohnlichkeit und menschliches Verstindnis im
weitesten Sinne aber als Epieikeia gewiirdigt, als die Eigenschaft, welche Ari-
stoteles nach verbreitetem Sprachgebrauch hédufig mit Vortrefflichkeit schlecht-
hin gleichsetzt (vgl. oben S. 201 und Anm. 52). Die stindische Verwendung des
Pradikats, durch welche die Vornehmen sich vom Demos abzusetzen pflegten
(z.B. NE 1167bl), gibt dem Anspruch Ausdruck, fir ein allgemeines Ideal
menschlicher Gesittung einzutreten: auch die kultivierten Umgangsformen,
welche in der Mesonlehre behandelt werden (oben S. 193f.), diirfen als Manife-
station zarter Riicksichtnahme verstanden werden. Fiir die Bedeutung, welche
Epieikeia fiir das sittliche Bewusstsein schon in sophistischer Zeit hatte, zeugt
das bekannte Zitat aus einer Rede des Gorgias auf gefallene Athener (VS 82
B 6). Diesen wird darin das Lob zuteil, sie hitten oft statt nach der Héarte des
kodifizierten Rechts nach milder Billigkeit gehandelt und sich mit Wort und Tat
an das vom Augenblick Gebotene, nicht an die starren Gesetze gehalten. Die
Popularitit des attischen Gerichtswesens erlaubte hier dem Redner, zum
Ruhme der Athener schlechthin das zu preisen, was zunichst ihre Gerichts-
praxis betraf: diese wurde weitgehend von der Forderung bestimmt, Straffélle
nicht mittels schematischer Verallgemeinerung zu beurteilen, sondern stets die
jeweilige Motivierung des Verhaltens mit allen Begleitumstdnden in Rechnung
zu stellen. Das Bestreben war dabei auf jene Wirklichkeitsnihe gerichtet, wel-
che in Medizin und Diiétetik von der Beobachtung individueller Besonderhei-
ten erwartet wurde, und noch enger war die Beziehung zur Kasuistik in der
aristotelischen Mesonlehre sowie zu derjenigen einer angewandten Ethik helle-
nistischer Zeit (oben S. 195f.). Diese Verwandtschaft zeigt sich im gemeinsamen
Wertbegriff des Angemessenen, denn die etymologische Grundbedeutung von
¢meikéc kommt derjenigen von ka3fkov bei Panaitios nahe. Dass sich Billig-
keit schon bei Gorgias um den Gehalt verstindnisvoller Nachsicht erweitert

55 Rhetorik 1374bl11 xai 10 t0ig dvIpwrivolg ovyyryvookew émeikeg, 1374b18 (Emewéc) kai to
avéyxeolar adikovpevov u.a., vgl. F. d’Agostino, I/ tema dell’equita nell’antichita greca (Mi-
lano 1973) passim, weitere Literatur 74, 18.




204 Fritz Wehrli

hatte, entsprach der urspriinglichen Motivation der Bemiihungen, das Vergel-
tungsprinzip zuriickzudrangen, von welchem die starre Rechtsordnung der
Frithzeit beherrscht war. Die zerstorende Wirkung vor allem der Blutrache war
dem allgemeinen Bewusstsein seit archaischer Zeit durch Dichtungen wie dieje-
nige von den Atriden eingepragt worden. Dann waren es die attischen Gerichts-
redner mit der entschuldigenden Psychologie ihrer Verteidigungsreden, welche
dazu beitrugen, Epieikeia zu einer Tugend der Menschlichkeit zu erheben.
Vollstindig wurde das Vergeltungsprinzip allerdings nicht aus der attischen
Rechtsordnung ausgeschieden®®. Auch fiir Aristoteles stellte die Billigkeit eine
blosse Korrektur des kodifizierten Rechts dar (NE 1137b13), wohl in dem
Sinne, dass sie dem Racheanspruch durch Beachtung der besonderen Um-
stinde eines Deliktes einen Teil seiner Berechtigung nehmen sollte.

Ohne auf juristische Aspekte einzugehen, rechtfertigt Aristoteles in der
Mesonlehre ein temperiertes Vergeltungsbediirfnis durch seine Definition der
Milde (mpaotng) als gesellschaftlicher Tugend, welche die Mitte zwischen
Rachsucht und einer des freien Mannes unwiirdigen Wehrlosigkeit einnimmt
(NE 1125b26, vgl. oben S. 186). Entsprechend seiner Wertung der menschli-
chen Affekte bleibt Aristoteles mit diesem Urteil der Haltung des platonischen
Sokrates fern, der sich im Gorgias vorhalten lisst, er gebe sich den Nachstellun-
gen seiner Feinde ohne jede Abwehr preis, der aber schliesslich als Sieger aus
dem Streitgespriach hervorgeht. Seine Erwiderung lautet ndmlich, wem es nicht
auf das Leben an sich, sondern auf ein gutes Leben ankomme, der diirfe nicht
Gewalt mit Gewalt, also Unrecht mit Unrecht erwidern (Platon Gorgias 486b;
512e und passim). Es ist evident, dass eine solche Absolutheit der sittlichen
Anforderungen iiber den Rahmen einer Theorie hinausfithren wiirde, welche
sich wie die Mesonlehre auf die blosse Regulierung der vitalen Lebenskrifte
beschrinkt. Die Geringschitzung, welcher Sokrates sich aussetzt, entspricht
genau den Ausfithrungen in der Nikomachischen Ethik 1126a3 (oben S. 186),
nach welchen die Unfihigkeit, sich zur Wehr zu setzen, als unménnlich ge-
brandmarkt wird. Im Rahmen seiner Euddmonielehre wire es fiir Aristoteles
moglich gewesen, den Begriffsinhalt von npadtnc zu sublimieren und den Ver-
zicht auf Ehren als sittliche Leistung neben den auf Besitz oder selbst das Leben
(oben S. 195) zu stellen. Dass er davon absah, ldsst sich durch den skizzenhaften
Charakter seiner Ethik der grossen Tugenden erkldren. Einem systematischen
Ausbau derselben hitte auch der Grundgedanke Schwierigkeiten bereitet, dass
die ethischen Werte potentiell im menschlichen Triebsystem angelegt seien
(oben S. 197f.). Sofern namlich die hochsten Leistungen solche der individuel-
len Selbstverleugnung sind, bediirfen sie einer Macht, welche allen affektiven
Impulsen wesenmaissig iiberlegen ist. Dies fithrt aber zum Postulat jenes seeli-

56 A. Dihle, Die goldene Regel (Gottingen 1962) 41ff. iiber «graduelle Uberwindung des Vergel-
tungsgedankens».




Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 205

schen Dualismus, welchen Aristoteles als platonisches Erbe nie ganz beseitigt
hat. Am unentbehrlichsten zeigt sich bei ihm dieser fiir die Wiirdigung der
zweckfreien Kontemplation, in welcher die Hierarchie menschlicher Betédtigun-
gen ihre Bekronung findet. Als Triagerin derselben gilt darum jene noetische
Wesenheit, welche sich von den iibrigen, korperlich gebundenen Seelenteilen
auch durch Unverginglichkeit unterscheidet (Anm. 48).

Ein umfassender Riickblick fithrt zur Feststellung, dass von der gesamten
Thematik des Sittlichen in den ethischen Pragmatien des Aristoteles nur das
Teilgebiet der Mesonlehre in geschlossener Darstellung vorliegt. Als Lehre der
Triebregulierung ist diese weitgehend dem sophistischen Gedanken verpflich-
tet, dass die Affekte eine Aufgabe im Dienste des Lebens zu erfiillen haben.
Ebenso steht ihr Reichtum an psychologischen Einzelbeobachtungen wie auch
die empirische Methode der ganzen organischen Naturwissenschaft des Aristo-
teles in ausserplatonischer Tradition. Dass der Pragmatismus der Mesonlehre
aber nicht als Absage an den Platonismus gemeint ist, beweist der Reichtum an
akademischem Gedankengut, welchen die ethischen Pragmatien in urspriingli-
cher Form oder umgestaltet bergen. Die oft spiirbare Unausgeglichenheit zwi-
schen den beiden Komponenten des ethischen Werkes ldsst sich im Ganzen
auch nicht durch eine verschiedene Entstehungszeit der einzelnen Teile erkla-
ren. Es fehlen Beweise dafiir, dass Aristoteles z. B. die Vorstellung einer unsterb-
lichen Geistseele oder die sittlichen Ideale der Eudamonielehre je preisgegeben
hatte. Dies schliesst jedoch die Annahme nicht aus, ein wachsendes Interesse
fur die konkreten Einzelerscheinungen des Seins habe ihn in seiner Spitzeit
davon abgehalten, spekulative Entwiirfe wie z. B. die Seligkeit des zu sich selbst
gelangten geistigen Menschen voll auszuarbeiten. Die unmittelbarste Nachwir-
kung hat jedenfalls in seiner eigenen Schule und iiber diese hinaus die empiri-
sche Forschung des Aristoteles auf den verschiedensten Gebieten gefunden.
Der Impulse, welche die hellenistische Literatur der praktischen Lebensweis-
heit von ihm empfing, ist gedacht worden; fir die letzten Daseinsfragen hat die
Folgezeit in der unmittelbaren Nachfolge Platons und im Stoizismus Orientie-
rung gesucht.

14 Museum Helveticum




	Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik

