
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 2

Artikel: Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die aristotelische Anthropologie
zwischen Platonismus und Sophistik

Von Fritz Wehrli, Zürich

Ernesto Risch septuagenario

Von einer Anthropologie1 des Aristoteles, einer umfassenden Lehre vom
Menschen zu sprechen, rechtfertigt sein eigener Sprachgebrauch. Am Ende der
Nikomachischen Ethik (NE 1181b 13) verweist er nämlich auf seine politischen
Vorlesungen als den Abschluss einer solchen, wodurch die beiden entsprechenden

Themen als zusammengehörig erklärt werden. Wie Platon sah er in der
politischen Gemeinschaft, der Pohs, den Rahmen aller menschlichen Beziehungen,

mit welchen der Philosoph sich zu beschäftigen habe. Ergänzt wurde sein
Lehrzyklus durch die Rhetorik, denn als Kunst des Überzeugens ordnete er
diese wie auch Strategik und Ökonomik der Staatslehre unter (NE 1094b3; vgl.
Rhet. 1356a25ff.; 1359b9f). Besonders vor Gericht musste der Redner sowohl
über die menschhchen Affekte als über die sittlichen Wertmassstäbe Bescheid
wissen, welche für ihn selbst wie für seine Zuhörerschaft galten. Für die Ethik
ergab sich durch die Einbeziehung in diesen weiten Rahmen eine Fülle von
Gesichtspunkten, welche ihre Wirklichkeitsnahe verbürgten. Und da Aristoteles

den Menschen überdies in naturwissenschaftlichem Zusammenhang sah,
verfügte er für das Verständnis seiner triebhaften Kräfte über eine zwiefache
Perspektive, diejenige der sozialen Lebensformen sowie eine solche der alle
Lebewesen einbeziehenden Seelenlehre. Damit war für eine Interpretation der
sittlichen Normen Grundlage und Begrenzung gegeben, so dass die Ethik zu
einem Teilgebiet der Anthropologie wurde. Im Verständnis des Menschen als
eines zugleich triebgebundenen und sitthchen Lebewesens, in einer folgerichtigen

Synthese zwischen platonischen und sophistischen Einsichten darf eine
hervorragende Leistung des Aristoteles gesehen werden.

Zu einer systematisch ausgeghchenen Theorie vom Menschen schliessen
sich seine Lehrschriften indessen bekanntlich nicht zusammen2. Einer solchen
hat sich die von ihm im Grossen wie im Einzelnen befolgte Methode widersetzt,
die Themen durch analytische oder aporetische Behandlungsweise zu isolieren.

1 E. Weil, L 'Anthropologie d'Aristote, Revue de metaphysique et de morale 51 (1946) 7-30; K.
von Fritz, Aristoteles' anthropologische Ethik. Grundprobleme der Geschichte der antiken
Wissenschaft (Berlin/New York 1971) 278ff. u.a.

2 R. Stark, Aristotelesstudien2 (München 1972) Xlff.; überkritisch W. Oates, Aristotle and the
Problem of Value (Princeton 1963).



180 Fritz Wehrli

Zu den Vorzügen derselben gehört dafür eine übersichtliche Stoffgliederung; so
werden in der Rhetorik Impulse und Tugenden getrennt behandelt, obwohl
ihre Zusammengehörigkeit für Aristoteles hier nicht weniger feststeht als in den
ethischen Pragmatien (Rhet. 1366a23ff.; 1378a20ff.). Anderseits operiert er mit
dem überkommenen Gegensatzpaare Gut und Böse oder Lob und Tadel nicht
nur in der daran orientierten Rhetorik, sondern gelegentlich auch in den
ethischen Pragmatien, und zwar ohne diesen Duahsmus mit dem hier gültigen,
wertrelativierenden Mittelmass in Einklang zu bringen (z.B. Rhet. 1366a23;
NE 1152b4; 1169all; EE 1223al0; ferner Polit. 1255a39; 1280b5). Schwerer als
solche kleinen Unausgeghchenheiten fällt ins Gewicht, dass im Rahmen der
sog. Mesontheorie von Rangunterschieden zwischen sittlichen Werten abgesehen

wird, während solche in anderem Zusammenhang grundlegend sind. Es

ergibt sich daraus eine zwiefache Aufgliederung sittlicher Verhaltensformen,
nämlich eine solche in horizontaler und eine andere in vertikaler Richtung: bei
der ersten kommt es auf das blosse Mass des Verhaltens an, bei der zweiten auf
dessen verschiedene Rangstufen (vgl. unten S. 190). Ob sich diese beiden Gruppen

zu einem umfassenden Ordnungssystem zusammenschliessen, gehört zu
den Hauptproblemen der aristotehschen Ethik (unten S. 199f.); die nachfolgenden

Untersuchungen werden dazu führen, dass nicht zwei Aspekte eines Ganzen,

sondern selbständige Bereiche ethischen Verhaltens zu unterscheiden sind,
welche der Verfasser in keine gegenseitige Beziehung gebracht hat. Eine weitere
Diskrepanz zeigt sich zwischen dem aufEudämonie als Ziel gerichteten
Subjektivismus (unten S. 200) und einer heteronomen Pflichtethik, welche in ausser-
philosophischen Traditionen wurzelt (unten S. 201); dass das innere Gesetz des
Einzelnen mit den Ansprüchen seiner Umwelt in der Ausübung von Arete zur
Deckung gelange, bildet ein nirgends zur Sprache gebrachtes Axiom (unten
S. 201). Das lockere Gefüge, welches die aristotelische Lehre in den erhaltenen
Texten aufweist, ist schhesshch durch deren gattungsmässige Eigenart und
Überlieferungsgeschichte mitbedingt. Als eine notdürftig geordnete Sammlung
von Vorlesungsunterlagen bilden diese kein Ganzes, dessen Teile aufeinander
abgestimmt wären. Seine Widersprüche sind aber prinzipiell nicht anderer Art
als diejenigen innerhalb der Einzelschriften. Was auf den folgenden Seiten vor
aUem zur Sprache kommen wird, ist eine latente Spannung zwischen der
akademischen Schulüberheferung, aus welcher Aristoteles hervorgegangen ist, und
den in sein Werk integrierten sophistisch-rhetorischen Traditionen. Wie weit
der Interpret unter Voraussetzung einer einheitlichen Grundstruktur des
Gesamtwerkes glättend vorgehen darf, ist zum Teil Frage des wissenschaftlichen
Taktes. Die an sich berechtigte Frage nach gewandelten Anschauungen des

Autors, einer philosophischen Entwicklung, bietet gegenüber den zu
behandelnden Einzeltexten meines Erachtens keine unmittelbare Interpretationshilfe.

Dass der besonders in der Mesonlehre (unten S. 188) konsequent
durchgeführte Naturgedanke den ethischen Duahsmus ausschliesst, welcher als aka-



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 181

demisches Erbe andere Textstellen bestimmt, lässt sich chronologisch schwer
auswerten, denn schon die Alterswerke Platons weisen Ansätze dazu auf, den
Menschen als kreatürliches Lebewesen zu verstehen. Die Gegensätze zwischen
den ethischen Traktaten und der Rhetorik, welche wiederholt zur Sprache kommen

werden, sind perspektivischer Natur3, d.h. durch die Unterschiede der
thematischen Ausrichtung bestimmt.

Aspekte der voraristotelischen Psychologie und Wertlehre

An einzelnen Betrachtungen über menschhche Wesensart sind schon
Dichtung und Prosaerzählung der archaischen Zeit reich, aber zum eigentlichen

Gegenstand psychologischer Darstellung ist der Mensch erst im 5.
Jahrhundert v.Chr. geworden. Unter den attischen Tragikern ist deren Meister
Euripides, zu dessen Hauptthemen die zerstörende Gewalt wilder Leidenschaften

gehört. Und wie damals vor Gericht mit der Gesetzmässigkeit affektiven
Verhaltens argumentiert werden konnte, zeigen am eindrücklichsten die unter
dem Namen Antiphons überlieferten Tetralogien. Ihr Verfasser verfügte zwar
noch über keinen so reichen Katalog menschlicher Triebkräfte wie Aristoteles
in seiner Rhetorik, doch kannte er bereits den psychologischen Unterschied
zwischen Jugend und Alter, die zwingende Gewalt bestimmter Impulse, den
Zwiespalt zwischen gegensätzlichen Motivationen und ähnliches mehr4. Die
ausschlaggebende Bedeutung einzelner Affekte führte zu einer von diesen
bestimmten Konzeption der menschlichen Natur5, welche in ihrer Einseitigkeit oft
beinahe vernichtend wirkt. Die Unfähigkeit, vernunftgemäss und folgerichtig
zu handeln, welche mit ihr dem Menschen als Kollektivwesen zugeschrieben
wird, unterscheidet sich nicht wesentlich von der sitthchen und allgemein krea-
türlichen Schwäche, über welche in der Dichtung der vorangegangenen Epoche
geklagt wird6; anscheinend ist die sophistische Anthropologie teilweise von
alter Lebensenttäuschung mitbestimmt worden. Ihre Geringschätzung der
menschlichen Emotionahtät steht jedoch in einem unausgeglichenen Gegen-

3 Dass die Rhetorik in der vorüegenden Form älter ist als mindestens die Nikomachische Ethik
(NE), steht dennoch fest, vgl. F. Solmsen, Die Entwicklung der aristotelischen Logik und
Rhetorik (Berlin 1929) 218,5; H. J. Krämer, Arete bei Platon undAristoteles (Heidelberg 1959)
360; I. Düring, Aristoteles (Heidelberg 1966) 149.

4 Antiphon Tetralogien Ial. 7. 9, y3. 8, 55, IIIy2.
5 Hauptbelege bei Thukydides: (puotc dv9p<bjttov III 82, 2; äv9pa>Jt£ia cpüaic; I 76, 3; III45, 7;

TtEcpuKE äv&pamoc; III 39, 5; itEipuKE tö &v9pdm£iov IV 61, 5; tö äv3pcb*t6iov... üitö (puaEtoc;
V 105, 2. Zu vergleichen P. Huart, Le vocabulaire de l'analyse psychologique dans l'oeuvre de

Thucydide (Paris 1968) 5. 7, ferner F. Solmsen, InteUectual Experiments ofthe Greek Enlight-
enment (Princeton 1975) 141ff. Eine weitgespannte Untersuchung des Physisbegriffs im
5. Jahrhundert v.Chr. bietet F. Heinimann, Nomos und Physis (Basel 1945).

6 Hauptstellen Archilochos fr. 68 Diehl und Fr. 131 West; Simonides fr. 4 Diehl und Fr. 37

(542) Page.



182 FritzWehrü

satz zu einer teleologischen Naturauffassung, welche schon in vorplatonischer
Zeit dazu führte, nach einem Sinn auch der physiologisch-psychischen Erscheinungen

zu fragen und dabei die «Natur» schlechthin zur Norm des menschlichen

Verhaltens zu erheben. So folgerten die Vertreter des Hedonismus aus der
Lebensnotwendigkeit der somatischen Haupttriebe, dass deren bedenkenlose
Befriedigung zu einer naturgemässen Lebensführung gehöre, und analog dazu
fand auch das individuelle Machtstreben seine Wortführer7. Wenn diese beiden
Theoreme mindestens in ihrer extremen Fassung blosses Gedankenexperiment
sein mochten8, übten sie doch keine geringe Faszination aus: ohne eine solche
hätte Platon sie nicht der Widerlegung gewürdigt, welche das Leitmotiv zweier
Dialoge bildet, seines Gorgias und seiner Politeia. Den dabei ausschlaggebenden

Gedanken, dass der Mensch nach seiner Bestimmung ein sittliches
Lebewesen sei, baute dann Aristoteles in eine ihrerseits auf dem Naturprinzip
beruhende Psychologie ein. Wie noch eingehender zu würdigen bleibt, fand er dabei
eine Synthese zwischen Platonismus und einer Anthropologie der naturhaften
Affekte, welche das Problem der Gemeinschaft nicht zu lösen vermochte und
diese Verlegenheit ungewollt mit der Antithese von Natur und Gesetz einzugestehen

nötigte9.
Die Lebenswichtigkeit einer politischen Ordnung, welcher der Einzelne

sich zu fügen habe, blieb aber bestehen, auch wenn dieser dafür als wesensmäs-
sig noch so ungeeignet erachtet wurde. Thukydides, unser Hauptzeuge für die
Geringschätzung der «menschlichen Natur» (Anm. 5), erklärt in seiner
berühmten Darstellung der kerkyräischen Wirren, Vorgänge wie jene müssten
sich unter gleichen Voraussetzungen wiederholen, solange die Veranlagung des

Menschen sich nicht ändere (III 82, 2). Offensichtlich rechnete er mit einem
unaufhebbaren Antagonismus zwischen dem chaotisch triebhaften Individuum
und den Anforderungen der Gesellschaft. Über die Lösung dieses Problems
fehlen in seinem Werk prinzipielle Äusserungen, aber die Würdigung, welche
darin Perikles rindet, spricht dafür, dass er alle Erwartungen auf den überlegenen

Einzelnen setzte (II 65, 8. 9). Dessen Herrschaft über die unsteten Massen
der athenischen Demokratie wird von Thukydides nämlich der Ziellosigkeit der
nachfolgenden Demagogen gegenübergestellt, wobei des Perikles Grösse darin

7 Dass die Befriedigung physiologischer Bedürfnisse durch Lust und Unlust gesteuert werde
und der Lebenserhaltung diene, muss Allgemeingut naturwissenschaftlich-medizinischer
Herkunft gewesen sein. Platon behandelt dasselbe in Philebos 35/6 und Timaios 64d als

unbestrittene Einsicht; in Nomoi 636d vergleicht er Lust und Schmerz als im Dienste der
Natur stehende Kräfte mit zwei Quellen, deren Genuss aber nicht missbraucht werden dürfe;
vgl. Anm. 45.

8 F. Solmsen, a.O. (Anm. 5); vgl. J. de Romüly, Thucydide et l'imperialisme athenien (Paris
1951)253.

9 Über Antiphon als Hauptvertreter dieser Doktrin vgl. F. Heinimann, a.O. (Anm. 5); über
Physis als Norm H. Diller, Der griechische Naturbegriff (1939), Kleine Schriften zur antiken
Literatur (München 1971) 144ff.



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 183

erscheint, dass er auch bei Rückschlägen der einmal gewonnenen strategischen
Einsicht treu bheb, statt sie den schwankenden Stimmungen der Menge zu
opfern. Diese BeurteUung ist allerdings ihrer Veranlassung entsprechend
ausschliesslich an den Erfordernissen eines militärischen Machtkampfes orientiert,
welcher als naturgegeben ethisch indifferent behandelt wird. Es darf jedoch
angenommen werden, dass Thukydides in der strategischen Leistung die
sichtbarste Bewährung eines staatsmännischen Könnens umfassender Art sah und
für dessen Qualifizierung über die entsprechenden Gesichtspunkte verfügte.
Die Geringschätzung für den Menschen als Kollektivwesen schloss in seiner
Umwelt den Glauben an ein Mannesideal ständischer Herkunft nicht aus,
welches für die Erziehung der Angehörigen einer Ehte als massgebend galt. Die
damals anscheinend verbreitete Bezeichnung eines Sophisten als Lehrer der
Arete war an diesem Ideal orientiert, welches zweifellos auch eine militärische
Komponente aufwies10. Wie wichtig es für einen Staatsmann gewesen sein

muss, auch Ordnung und Frieden unter den Bürgern bewahren zu können, lässt
die Eintracht als bevorzugtes Thema sophistischer Deklamationen erraten1'.

Die Affinitäten zwischen der Politeia Platons und älteren idealstaatlichen
Entwürfen wie demjenigen des Hippodamos sind hier nicht näher zu erörtern.
Es muss vor allem auch offen bleiben, ob den letzteren die Vorstellung blind
affektiver Kräfte und ihrer Zügelung durch überlegene Einsicht vertraut war,
von welcher Platon sich wie Thukydides bestimmen liess. Die Elite, welcher der
Philosoph die politische Führung vorbehält, steht der grossen Mehrheit von
Stadtbewohnern gegenüber wie nach der Darstellung des Historikers Perikles
seinen Athenern, nur dass bei ihm die pragmatische Ausrichtung durch eine
aUgemein ethische ersetzt ist. Der dualistische Charakter dieses Staatsmodells,
der im schroffen Gegensatz zwischen Herrschenden und Beherrschten besteht,
wird kaum wesenthch dadurch abgeschwächt, dass es eine mittlere Gruppe von
Kriegern oder Wächtern als Helfern der Regenten einschliesst. In seinem
ständischen Aufbau soll es bekanntlich als Projektion der Einzelseele verstanden
werden, deren Grundstruktur ebenfalls trotz ihrer Dreiteilung antagonistisch
bleibt. Von den beiden Triebkräften stellen nur die Begierden (e)ii9upiai) eine
der Vernunftherrschaft widerstrebende Macht dar, während die Leidenschaften

(9upö<;) als Helfer derselben durch die Krieger oder Wächter versinnbildlicht

werden. Diese zur tripartiten Psychologie führende Unterscheidung ist

10 Über die Sophisten als dp£Tf|C 5t5doKaXoi z. B. Platon Protagoras 349a; Gorgias 519c; Menon
95b; dazu M. Pohlenz, Aus Piatos Werdezeit (Berün 1913) 195ff. - Über den Bedeutungswandel,

welchen Arete von Erfolg, Auszeichnung, Wohlergehen und Ansehen zu einem aus-
schüessüch geistigen Sinngehalt erfuhr, vgl. Ed. Schwartz, Ethik der Griechen (Stuttgart 1959)
19ff. und W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy III (Cambridge 1969) 250ff. Der
grossen Spannweite, welche Arete bei Aristoteles umfasst, wird «Tugend» nicht gerecht.

11 Gorgias VS 82 B 8a; Thrasymachos VS 85 B 1 (323,4); Antiphon VS 87 B 44; vgl. Xenophon
Apomnemoneumata IV 4, 16.



184 Fritz Wehrii

eine blosse Differenzierung der gebräuchlichen Zweiteilung der Seele, welche
Platon auch in seinem Spätwerk nicht vollständig preisgegeben hat12.

Aristoteles hat die Annahme einer Mehrzahl von Seelenteilen, welche die
Zwiespältigkeit innerer Erfahrungen längst vor Platon zu veranschaulichen
hatte, in Frage gestellt (unten S. 199), aber ohne auf die Unterscheidung rationaler

und irrationaler Funktionen ganz zu verzichten13. Dies liess sich
allerdings nicht ohne weiteres mit seiner Bemühung um eine möglichst einheitliche
Seelenlehre ausgleichen, für welche er teleologisches bzw. entelechisches
Gedankengut einsetzte (unten S. 185). Indem er nach einer Funktion nicht nur der
somatischen Impulse, sondern aUer affektiven Regungen fragte, gelangte er zu
einer Rangordnung derselben, statt wie die Vertreter eines integralen Hedonismus

das Naturprinzip gegen überlieferte Wertvorstellungen auszuspielen. In
der emotionellen Veranlagung erkannte er nicht nur die Gefahr der Entartung,
sondern auch die Möghchkeit einer Entwicklung zu höheren und höchsten
Lebensformen, welche allerdings durch Erziehung unterstützt werden müsse.
Seine beiden Lehren des Mittelmasses und der Vergeistigung, mit deren Hilfe
er sich von einer streng duahstischen Ethik absetzte, sind nach ihrer gegenseitigen

Beziehung später zu untersuchen (unten S. 188ff. 196ff.).

Die Affektenlehre des Aristoteles

Je eine Zusammenstellung von Affekten findet sich bei Aristoteles in der
Rhetorik 1378a22, in NE 1105b22 und De anima 403a 1614. Trotz Unterschieden

nach Auswahl und Umfang zeigen sie sich als verwandt, und Übereinstimmungen

mit einer Liste im platonischen Philebos 47e sprechen für die
Wahrscheinlichkeit akademischer Herkunft oder Vermittlung. Eine eigentliche
Darstellung der menschhchen Emotionen bietet nur die Rhetorik 1378a31-
1388b28, welche zunächst die Aufgabe erfüllt, dem zukünftigen Redner die für
sein öffentliches Auftreten nötigen Menschenkenntnisse zu vermitteln. Seinen
rein deskriptiven Charakter bewahrt dieser Abschnitt aber auch dort, wo die

Behandlung des Themas über den unmittelbar praktischen Zweck hinaus sich

12 W. Jaeger, Aristoteles2 (Berlin 1955) 355; Aristoteles Nikomachische Ethik übersetzt von
F. Dirlmeier (Berlin 1956) 278; T. M. Robinson, Plato's Psychology (Toronto 1970) 42. 116f.

122f.
13 EE 1249bl0; NE 1098a4; 1102a26; 1102bl4 und b30; Rhetorik 1369al8 und passim; vgl.

unten S. 199.

14 E. M. Cope, An Introduction to Aristotle's Rhetoric (London and Cambridge 1867) 117f. Der
Begriff des Affektiven (ndSoc;) ist unscharf, sofern er für Aristoteles sowohl Dauerzustände als

vorübergehende Erregungen, Potentialität und Aktivität, umfasst. Obwohl in der NE 1105b26

und 1157b32 g^ic und jtdäo«; auseinandergehalten werden, zählen z.B. die Feindschaft und
der Zorn, welcher sie erregt, zu den ndS-n (Rhetorik 1382a 1-2). Ebenso werden Freundschaft
und Müde (npaÖTnc) zu denselben gerechnet (ibid. 1380a6; b35), und ambivalent ist die

Bedeutung von xdpic; (Rhetorik 1385al5); über ai5d><; - aio-xuvn vgl. Anm. 20.



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 185

einer wissenschaftlichen Anthropologie nähert; durchgehend wird das emotionelle

Verhalten dabei unter der Herrschaft einer naturhaften Gesetzlichkeit
gezeigt, welche ethische Gesichtspunkte prinzipiell ausschliesst. Die reine
Gegenständlichkeit der DarsteUung geht so weit, dass auch der teleologische
Aspekt nicht zur Geltung kommt, nach welchem den Affekten eine Aufgabe im
Dienste des Lebewesens zufäUt (oben S. 18 lf. 184). Die Gefahr, diese zu verfehlen,

wird in der Doktrin des richtigen Masses behandelt, welche den ethischen
Pragmatien vorbehalten ist; die Rhetorik beschränkt sich auf eine Anzahl
beiläufiger Urteüe ethischen Inhalts15, welche ihre wertneutrale Gesamthaltung
kaum beeinträchtigen. Die beschriebenen Emotionen als Antworten auf die
verschiedenen Herausforderungen von seiten der Umwelt zu deuten, deren der
Einzelne fähig ist, bleibt dem Leser überlassen; so verstanden, fügen sie sich
jedoch mühelos in den Rahmen der aristotelischen Anthropologie.

Es lassen sich bei einer solchen Betrachtungsweise zwei Gruppen
unterscheiden, nämhch die Affekte individueller Selbstbehauptung des Einzelnen
gegenüber der Gemeinschaft oder Vertretern derselben sowie Formen des
Verhaltens, welches unmittelbar auf der Solidarität mit ihr beruht. Beides lässt sich
zur Not mit der Definition vereinbaren, nach welcher der Mensch ein von
Natur für die Gemeinschaft geschaffenes Lebewesen ist16, denn auch Konflikte
setzen eine gegenseitige Bindung der Partner voraus; der rücksichtslose Machttrieb

im Sinne des erwähnten sophistischen Theorems (oben S. 182) muss nach
dieser Psychologie als Entartung gelten. Im übrigen zeigt die aristotelische
Anthropologie den Menschen so ausschhesshch im sozialen Rahmen, dass sie

15 Eine SondersteUung nehmen die allgemein gehaltenen, oft sentenzenhaften Bemerkungen
über das Verhalten des Menschen vor allem als Kollektivwesen ein, welche sich in der Rhetorik,

den ethischen Pragmatien und den Politika finden. Diese geben der alten Geringschätzung

Ausdruck, welche schon das Urteü des Thukydides über die menschliche Natur
bestimmt und zur ständischen Ghederung des platonischen Idealstaates geführt hat (oben
S. 183). Mit der entelechischen Anthropologie des Aristoteles lassen sie sich dank seiner These
vereinbaren, dass Arete den meisten nur potentieU verliehen sei und zu ihrer Entfaltung der
Erziehung bedürfe (unten S. 197; Anm. 43). Zu einem nicht geringen Teil wird das
übereinstimmende Urteil der drei Autoren auf ihrer Kenntnis der athenischen Demokratie beruhen.
Belege für Thukydides finden sich Anm. 5; für Platon in Politeia 490d; Nomoi 838a; 874e;
918d; für Aristoteles in Rhetorik 1372a4; NE 1168b20; 1179M0.33; Politika 1267a42; über die
polare Veranlagung des Menschen heisst es Politika 1253a32, in seiner Vollendung sei er das
beste aller Lebewesen, ohne Recht und Gesetz jedoch das verwerflichste.

Die historische Wirkhchkeitsnähe des abschätzigen Urteüs über die menschliche Natur ist
hier nicht zu erörtern. Ein über die thukydideische Zeit hinaus schwaches poütisches
Gemeinschaftsgefühl und ein um so unbändigerer Freiheitsdrang des Einzelnen kommt in eindrucksvoller

Weise durch eine Studie von H. Strasburger zur Darstellung: Der Einzelne und die
Gemeinschaft im Denken der Griechen, Historische Zeitschrift 177 (1954) 227ff. (WdF XCVI,
1969,97ff.).

16 Aristoteles EE 1242a26; NE 1162al7; 1169M8; Politika 1253a2; 1278bl9; G. Bien, Die
Grundlegung der politischen Philosophie des Aristoteles (Freiburg/München 1973); W.
Kullmann, Der Mensch als politisches Lebewesen, Hermes 108 (1980) 419ff.



186 Fritz WehrU

alle Affekte auf die persönliche Umgebung bezieht, auch solche, welche wie
z. B. die Furcht rein gegenständlich verursacht sein können; folgerichtig werden
darum auch die Gesichtspunkte, welche das Verständnis einer emotionellen
Handlung zu erschliessen haben, ausschliesslich aus dem Bereich
zwischenmenschlicher Beziehungen gewonnen. Für den Zorn als Musterbeispiel bilden
der Erregungszustand als solcher, die Person des Beleidigers und der Anlass der
Verstimmung die drei wichtigsten Komponenten, welche unterschieden werden
(1378a24). Auf dieselben hin werden einige weitere Affekte besprochen, von
der Dankbarkeit (xdpi;) dagegen heisst es, ihre Beurteilung habe «nach allen
Kategorien» zu erfolgen (1385a5). Offenbar wird von den einzelnen Regungen
des Psychischen angenommen, dass sie eine verschiedene Zahl und Auswahl
von Aspekten verlangen, wobei aber doch die für den Zorn gewählte Dreiergruppe

als besonders ergiebig gilt17. Dass vom individuellen Ethos als Faktor
des affektiven Verhaltens abgesehen wird, fällt um so mehr auf, als in der Ethik
des richtigen Masses mit den gleichen Gesichtspunkten der kasuistischen
Differenzierung wie hier gearbeitet wird (unten S. 189), die Pluralität seelischer
Veranlagungen dabei aber eigenthches Axiom ist. Vermutlich schied Aristoteles
dieselbe in der Rhetorik aus, weil es ihm hier darauf ankam, die Vorstellung
naturhafter Gesetzlichkeit im menschlichen Verhalten auf ein möglichst einfaches

Schema zu bringen. Ein solches war mit dem aus sophistischer Zeit
stammenden Stichwort «Natur des Menschen» gegeben.

Was das Inhaltliche betrifft, so wird der an erster Stelle und unter allen
Affekten am ausführlichsten behandelte Zorn als Rachebedürfnis des sich
missachtet Fühlenden verstanden (1378a31). Seine prinzipiell positive18, aus dem
öffentlichen Konsens übernommene Bewertung findet sich nur in der NE
1126a3, doch darf sie auch für die Rhetorik gelten; unter anderem wird sie
damit begründet, dass die Unfähigkeit zu zürnen und sich zu verteidigen des
freien Mannes unwürdig sei. Dass in der NE 1107a 10 der Neid als eine mit dem
Hass verwandte Empfindung (Rhet. 1354a24) verurteilt wird, widerspricht der
Bewertung des Zorns nicht, denn als blosse Negation zählt der Neid zu den Ver-
irrungen solcher Gefühle, welche an sich lebensgemäss und darum zu bejahen

17 Differenzierung der Affekte: Rhetorik 1368b27 rivoc eveko Kai Ttwc exovtec dSucoüai Kai
Tivac. 1378a23 ttröc te Siokeiuevoi öpyiXoi eiai, Kai riaiv Kai feni jtoioic. 1380a6 nä>c

exovtec itpäoi eioi Kai npöc rivac npdcoc Exouai Kai Sia rivcov npaövovTai. 1382a20 jioia 5e

cpoßoOvTai Kai rivac Kai Jträc exovtec. 1383al5 nspi rtoia 9appaXsoi Eiai Kai jiä>c StaKsiuEvoi
1385b5 itEpi ändo-ac Tac KaTi*yopiac oketiteov. f| yäp xdpic eariv f| öti to8i f| tooöv8e f|

toiöv5s f| Hots f| noü. 1386a4 ä>c — exovtec eXeoCoiv a 8' eXeoüoiv. 1387b21 Eiti riai
(p9ovoüai Kai rioi Kai Jtä>c exovtec.

18 NE 1125b26f. wird die naturgemässe, der Selbstbehauptung dienende Fähigkeit zu zürnen im
Sinne der kasuistischen Mesonlehre (unten S. 188ff.) bestimmt. Die für sie genannten Kriterien

sind der sachüche Anlass, die Art und Weise, die Zeitumstände und der persönliche
Urheber eines Zornausbruchs (1126a4 öp' ote 8si... wc 8si... öte ote Sei), die fehlerhaften
Extreme Reizbarkeit und Phlegma (öpyiXöttic und dopvriaia Tic eW öti Sri note).



Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 187

sind. Eine durch den Zorn ausgelöste Stimmung wird in der Feindseligkeit
(e%9pa) gesehen. Diese richtet sich gegen solche, bei welchen man das eigene
Selbstbewusstsein nicht bestätigt findet (1382a4, dazu Anm. 14); sie ist also ein
mit der Aufwallung des Zorns durch gemeinsame Motivierung verwandter
Dauerzustand. Als solcher wird auch das Sicherheitsgefühl, 9dppo;, verstanden;

da es sich durch äussere Lebensgüter wie Macht und Reichtum abstützen
lässt (1383al), sieht Aristoteles privilegierte Gesellschaftsschichten seiner
Entartung, hochfahrendem Wesen und Ruchlosigkeit, besonders stark ausgesetzt.
Analog dazu erklärt er, die Furchtsamkeit, (pößoc;, sei die Folge sozialer Abhängigkeit

(1382a20), weil diese menschhcher Niedertracht gegenüber wehrlos
mache19.

Als Spielform der Angst, tpößoc;, nämhch als solche vor Unehre, wird in der
Ethik (NE 1128b 10) die Schamhaftigkeit, aiouk;, behandelt, und damit im
wesentlichen übereinstimmend heisst es in der Rhetorik (1383M3), Scham,
aioxüvr), sei eine Art von Betrübnis oder Beunruhigung (Xbnr\, Tapeten.) über
alles, was dem Ansehen schaden könnte; als Ursachen werden Schildverlust in
der Schlacht, Veruntreuung, schlechter Umgang, Schmeichelei u.a. genannt20.
Der Einzelne zeigt sich hier auf die Zustimmung der Gemeinschaft noch mehr
angewiesen als etwa bei der Feindseligkeit, weil seine Selbstsicherheit durch
Übertreten anerkannter Verhaltensregeln beeinträchtigt ist, er sich also überlieferter

Ordnung verpflichtet fühlt. Eine andere Art der Sohdarität ruft das Mitleid

hervor (etaoe;), welches mit der Furcht gepaart zur Thematik der aristotelischen

Poetik wie schon zu derjenigen des Gorgias gehört21. Die Verwandtschaft
der beiden Gemütsregungen wird in der Rhetorik 1385bl 1 mit der Erfahrung
erklärt, dass der Mensch durch fremdes Unglück, besonders durch solches der
ihm nahe Stehenden, an seine eigene Gefährdung erinnert werde. Ergänzend
heisst es, wer sich durch Lebensumstände oder seelische Autarkie gegen das
Schicksal abgeschirmt glaube, sei für Mitleid wie Furcht unzugänglich; dies

ergänzt die Aitiologie der Rücksichtslosigkeit bei Hochgestellten, deren oben
gedacht worden ist.

Als eine dem guten Einvernehmen mit anderen zuträgliche Gemütslage
wird die Sanftmut, jipaöxric;, gewürdigt (1380a5). Sie setze, so heisst es, das
Bewusstsein voraus, das Wohlwollen der Umwelt zu geniessen, und könne sich

19 Rhetorik 1382b4 oi noXXoi xsipouc Kai t\ttooc toü KEpSaivEiv, 1382b8 <bc ydp Eiti tö noXi)
äStKoüaiv oi äv3ptoitoi örav SuvtovTai (vgl. Anm. 5 und 15).

20 Nach NE 1128b 10 ist ai5d>c mehr ndSoc als e^ic, also wie nach Rhetorik 1383b 13 ein durch
ungehöriges Verhalten ausgelöster Affekt. Die Formuherung riEpi 6e ai5oüc fi>C twoc äpErfic
oü npoo-f|KEi Xeyeiv setzt einen Sprachgebrauch voraus, nach welchem ai5cbc auch dpErfi,
d.h. e^ic bedeuten kann, nämüch einen Charakter, welcher vor jedem tadelnswerten Verhalten

zurückschreckt; vgl. F. Dirlmeier (Anm. 12) 394f; über die unscharfe Begrenzung des

aristotehschen Affektbegriffes vgl. Anm. 14.

21 Gorgias 'EXevtic eykcouiov 8/9, VS 82bll; Aristoteles Poetik 1452b32; zur Vorgeschichte
W. Burkert, Zum altgriechischen Mitleidsbegriff (Diss. Erlangen 1955).



188 Fritz Wehrli

deshalb als GegenteU des Zorns nach dessen Beschwichtigung einstellen. Als
eigenthche Grundlage aller Gemeinschaft betrachtet Aristoteles jedoch die
Fähigkeit zur Freundschaft, welche darum, in weitestem Sinne verstanden, den
Menschen für ihn zum geselligen Wesen macht (Anm. 16). Da sie sich auf allen
Rangstufen des seehschen Lebens manifestiert, in der Spannweite vom natürlichen

Geselligkeitsbedürfnis bis zur selbstlos hilfreichen Anteilnahme am
Schicksal des Nächsten (1380b34; vgl. NE 1155bl9), darf der Autor sie ebenso
zu den Tugenden wie zu den Affekten rechnen (138 la27; b8. 14). Diese begriffliche

Grenzverwischung (vgl. Anm. 14) ist durch den grundlegenden Gedanken
motiviert, dass die emotionelle Natur des Menschen auf sittliche Werte angelegt

sei (unten S. 197f. und passim). Allgemein kommt dieses Axiom in der
Affektenlehre dadurch zur Geltung, dass ausser den Trieben der individuellen
Selbstbehauptung eine Anzahl von solchen der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft

behandelt wird. Vorausgesetzt, dass diese dem Einzelnen gegenüber die
Priorität hat (Politika 1253a25; vgl. Anm. 16), kennt Aristoteles also eine
Rangordnung der affektiven Seelenkräfte, wenn auch der begrenzte Gesichtspunkt
ihrer Behandlungsweise dies nicht zeigt. Als Tugend gefasst, wäre die Freundschaft

zu den höchsten sittlichen Werten zu rechnen, weil in anderem
Zusammenhang der Rhetorik ihr Gehalt als selbstloses Eintreten zum Wohle der
anderen umschrieben wird (unten S. 201).

Die Theorie des richtigen Masses (Mesonlehre)

In der Nikomachischen Ethik lässt Aristoteles die für seine Mesonlehre
massgebende Definition22 menschlicher Arete (Vollkommenheit, Tugend, vgl.
Anm. 10) auf die Liste von Affekten folgen, welche mit derjenigen der Rhetorik
verwandt ist (oben S. 184ff.); diese Anordnung setzt voraus, dass die Triebkräfte
als potentieUe Träger sittlicher Werte verstanden werden (unten S. 197f.). Die
Aretai selbst sind für Aristoteles insgesamt je eine Haltung (e£,i<;) des

Mittelmasses, welche in affektiven Regungen und entsprechendem Handeln sichtbar
wird; obwohl anlagebedingt, bedürfen sie für die volle Realisierung menschlichen

Wesens dennoch der Erziehung (unten S. 197).
In der Rhetorik fehlt eine entwickelte Theorie des Mittelmasses, vermuthch

weü sich dessen differenzierte Wertskala für den Gebrauch vor Gericht
nicht geeignet hätte (vgl. oben S. 185 Anm. 15). Hier genügte eine schematische
Vorstellung vom Menschen in seiner Durchschnitthchkeit und eine Bezugnahme

auf die Anforderungen, welche das Herkommen an den Einzelnen stellt
(vgl. unten S. 201). Dass Aristoteles in der Entstehungszeit der Rhetorik23 das

22 NE 1106b36ff; in EE (1220b21ff.) und MM( 1186a9ff.) fehlt eine ebenso umfassende Begriffs¬
bestimmung.

23 Über das chronologische Verhältnis zwischen Rhetorik und NE vgl. Anm. 3.



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 189

Prinzip der Ausgewogenheit jedoch vertraut war, beweist unter anderem jedenfalls

dessen Verwendung für die Ethologie der Lebensalter (1389a3). Ferner
war das Vermeiden von Extremen eine Wertvorstellung altüberlieferter
Volksweisheit, und früh fand der Massgedanke in Physiologie und Medizin
Geltung24. Anregungen von dieser Seite sind z.B. dadurch gesichert, dass an
entscheidender Stelle der Nikomachischen Ethik (1106b3) mit einem diätetischen
Beispiel operiert wird. Subjektiv (vgl. unten S. 192) und kasuistisch, wie sie in
der Definition gefasst ist25, kann die Mesonlehre jedoch nicht unmittelbar aus
der alten Naturwissenschaft abgeleitet werden. Jene verfügte zwar schon über
die Einsicht, dass jeder Einzelfall in seinem komplexen Wesen unwiederholbar
sei26, sie hat dieselbe aber noch nicht wie Aristoteles zum Prinzip des Mittelmasses

in Beziehung gebracht. So wie dieser dasselbe versteht, kommt es bei
jeder Emotion oder der durch eine solche ausgelösten Handlung darauf an, sich
dem jeweihgen Zeitpunkt, der besonderen Ursache des Geschehenen, der
menschhchen Umgebung und der verfolgten Absicht entsprechend, d. h.
überhaupt in angemessener Weise zu verhalten. Wie sich aus der Abgewogenheit
zwischen solchen Rücksichten das gebotene Mittelmass ergibt, wird nicht erörtert;

zur Veranschauhchung des Vorganges mag ein physikalisches Kräftepolygon
mit seiner Resultante herangezogen werden. Durch die Kasuistik der

Angemessenheit, welche sich aus dem Wortlaut der Definition ergibt (Anm. 25),
gelangt die Mesontheorie nun aber in Beziehung zur Affektenlehre der Rhetorik.

Wie schon zur Sprache gekommen ist, wird auch nach jener eine Emotion
oder Handlung vom kasuistisch wechselnden Zusammenwirken einer Mehrzahl

von Komponenten bestimmt (oben S. 186; vgl. Anm. 17 und 18). Was die
Darstellung in der Rhetorik dabei von derjenigen in den ethischen Pragmatien
unterscheidet, ist lediglich thematisch bedingt, dadurch nämlich, dass die
seelischen Kräfte dort in ihrer naturhaften Ursprünglichkeit vorgeführt werden,
während hier nach der sitthchen Norm ihrer Ausrichtung, dem von Fall zu Fall
bestimmbaren Mittelmass gefragt wird. Angesichts der für Aristoteles
gebräuchlichen Aufgliederung des Stoffes nach Problemkreisen (oben S. 179ff.)
muss dieser thematische Unterschied zur Erklärung dafür genügen, warum die
aufgewiesene Beziehung zwischen Rhetorik und Ethika in keiner der Pragmatien

geltend gemacht wird. Sie hätte sich besonders gut dazu geeignet, sichtbar
zu machen, wie eng die Aretai der Mesontheorie an die elementaren
Lebensäusserungen gebunden sind.

24 W. Muri, Der Massgedanke bei griechischen Ärzten (1950), Griechische Studien (Basel 1976)
115ff. W. Jaeger, Aristotle's Use ofMedicihe as Model of Method in his Ethics (1957), Scripta
minora II (Roma 1960) 491ff.

25 NE 1106bl8 (poßt|8t|vai Kai 3appf|oai Kai Eiti9uuf|aai Kai Öp7ia8fjvai Kai eXe^o-üi

eotiv Kai uäXXov Kai tittov, Kai äutpÖTEpa oük eö, tö 5s öte Sei Kai icp' oic Kai npöc 0UC Kal
ou svEKa Kai die Sei ueoov te Kai äpiaTov, öitEp koxiv Ttjc äpSTf|C, vgl. Anm. 17.

26 W. Muri (Anm. 24), Arzt und Patient bei Hippokrates (1936) 83ff.; F. Dirlmeier (Anm. 12)269
über die weitverbreitete Beachtung des jeweils Richtigen im griechischen Schrifttum.

13 Museum Helveticum



190 Fritz Wehrli

Trotz dem authentischen Gepräge, welches der kasuistisch gefasste
Massbegriff des Aristoteles im Rahmen seiner Anthropologie aufweist, scheint die
Verbindung seiner beiden Strukturelemente, des Mittleren und Angemessenen,
dennoch auf akademische Tradition zurückzugehen27. Unmittelbar vorbereitet
findet dieselbe sich vor allem in Platons Politikos 284e, wo die Begriffe des

Gehörigen, Passenden, des richtigen Augenblicks und des Pflichtgemässen vom
Prinzip des Äussersten geschieden und dem Mittleren zugewiesen werden28.
Die Terminologie ist bei der Behandlung des allgemein ontologischen Themas,
welches hier vorliegt, jedoch nicht festgelegt, denn an benachbarten Textstellen
wird das oben mit «gehörig» wiedergegebene Adjektiv pexpiov entsprechend
seiner umgangssprachhchen Zweideutigkeit nicht relativierend, sondern an
Stelle von peoov eingesetzt (283e; 284a); der Sprachgebrauch ist also noch
nicht so fixiert wie in der aristotelischen Mesonlehre. Seine Werthaftigkeit
erhält das Mittlere für Platon als das Begrenzte, welches seine Stelle zwischen
den zwei Erscheinungsformen des Unbegrenzten, dem Zuviel und dem Zuwenig,

einnimmt; dadurch kommen aber auch die Begriffe des Masses und der
Mitte, perpiov und peoov in unmittelbare Berührung. Diese Annäherung lässt
auch Aristoteles NE 1106b27 mit der Bemerkung gelten, es gebe stets nur ein
richtiges Verhalten, dagegen eine unbegrenzte Anzahl möglicher Verfehlungen,
und darum zähle nach pythagoreischer Lehre das Böse zum Unbegrenzten wie
das Gute zum Begrenzten. Für seine eigene Ethik, die er aus dem Rahmen der
platonischen Ontologie gelöst und zu einer selbständigen, empirisch-phänome-
nologisch ausgerichteten Wissenschaft entwickelt hat29, ist dieses beiläufig
vorgetragene Interpretament ohne Gewicht. Die Beurteilung fehlerhaften Verhaltens

richtet sich hier allein nach dem jeweiligen Abstand vom Mittelmass, nicht
der Zahl seiner Möghchkeiten.

Für eine allgemeine Bewertung der Mesonlehre stellt sich vor allem die
Frage nach dem Umfang ihrer ethischen Wertskala. Wird diese durch die
ausschliesshche Orientierung an den vitalen Kräften nicht stark eingeschränkt?
Mass und Angemessenheit als Wertkategorien sowie der Verzicht auf eine
systematische Gesamtordnung zwischen den Einzeltugenden schliessen den
Gesichtspunkt rangmässiger Wertunterschiede aus. Wenn die platonische Lehre
von Mass und Mitte, der sie verpflichtet ist, auch mit der horizontalen Struktur
eine vertikale verbunden haben mag, so folgt dasselbe nicht notwendig für
Aristoteles30; mit dem Rückzug auf eine wesentlich empirisch ausgerichtete

27 I. Düring (Anm. 3) 448, der auf J. A. Stewart und H. J. Krämer (Anm. 3) verweist.
28 Platon Politikos 284e ETEpov (sc. UETpuTiKfic uöpiov) önöoai (sc. TEXvai) npöc T° UETpiov Kai

tö itpETcov Kai töv Kaipöv Kai tö 5eov Kai jtdvd' öjtöaa sie tö ueoov äjicpKiaSri tcöv saxaTtov.
29 H. J. Krämer (Anm. 3) 238. 258; I. Düring (Anm. 3) 448.
30 Die vielberufene SteUe NE 1107a6 Kard uev rrjv oüaiav Kai töv Xöyov töv tö ti f|v Eivai

Xeyovto u£aÖTT|C Eoriv f| äpETii, Kard 8e tö äpiarov Kai tö eu dKpÖTnc darf nicht als Beweis
für eine sowohl vertikale als horizontale Struktur der Mesonlehre beansprucht werden. Die



Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 191

Ethik (oben S. 190) hat sich dieser von der ontologischen Thematik seines Lehrers

entfernt. Als solche ist ihm die Vorstellung ethischer Rangunterschiede
indessen nicht fremd; wo solche in seinem Werke zur Geltung kommen,
geschieht es aber nicht im Rahmen der Mesontheorie, vielmehr in freier
Umgestaltung platonischen Gedankengutes. Ob die aristotelische Eudämonielehre,
in welche solches aufgenommen ist, wenigstens mit der Doktrin des Mittelmasses

koordiniert sei, lässt sich erst beurteilen, nachdem ein Überblick über die
einzelnen Tugenden der letzteren und ihre Behandlung gewonnen worden ist.

Die Einzeltugenden der Mesonlehre

Die Reihe monographisch behandelter Beispiele des richtigen Verhaltens
zwischen fehlerhaften Extremen weist eine Abfolge auf, welche durch den ihr
vorangestellten Abriss festgelegt ist (NE 1107a33); eine eigentliche, damit
übereinstimmende Tabelle findet sich in der Eudemischen Ethik (1220b38). Da die
gleiche Anordnung auch für den Abschnitt über Aretai in der Rhetorik gilt
(1366bl), dessen Kriterien aber gegenständhcher Art, nicht subjektbezogen wie
diejenigen der ethischen Pragmatien sind, kann die Liste nicht eigens für die
Mesonlehre geschaffen worden sein. Die in sie aufgenommenen Tugenden sind
nämlich nach Lebensbereichen und deren besonderen Anforderungen aufgereiht,

nach der politischen Öffentlichkeit, der Gesellschaft in einem ständisch
begrenzten Sinn und einem engsten Kreise von Verwandten und Freunden.
Eine dadurch bestimmte Behandlungsweise pflichtethischer Art liegt der
Mesontheorie fern, welche überhaupt von jeder wertmässigen Unterscheidung
zwischen den Einzeltugenden absieht. Berührungen der Tugendlisten mit
solchen bei Platon (vor allem Politeia 485c ff.; dazu F. Dirlmeier (Anm. 12) 312ff.
354) genügen nicht dafür, sie aus Unterrichtstabellen der Akademie herzuleiten;

es bleibt darum als das Wahrscheinlichste, dass beide Schulen, die platonische

und die aristotelische, sich in der Stoffwahl an allgemeingültige
Wertüberlieferungen hielten.

Bei den Einzelbesprechungen hat Aristoteles in der Nikomachischen Ethik
die Gerechtigkeit aus der Gesamtgruppe von Tugenden gelöst und als Gegenstand

einer selbständigen Monographie auf jene folgen lassen (1129al). Diese
Sonderstellung lässt sich damit erklären, dass die Gerechtigkeit sich dem
gemeinsamen Schema nicht fügte, in Rücksicht auf ihre zentrale Bedeutung aber
nicht fehlen durfte. Ihre vielseitig ausgerichtete Untersuchung wird nur zum

von H. H. Joachim, Aristotle The Nicomachean Ethics (Oxford 1951) 92 herangezogene
Parallele NE 1107a23 (tö ueoov Eivai raoc ÜKpov) zeigt unmissverständlich, dass nur gemeint sein
kann, die Mitte sei im Unterschied zu den Extremen als Wert zu beurteilen (vgl. F. Dirlmeier
[Anm. 12] zur Stelle p. 312). Ob bei Platon trotzdem eine zwei Dimensionen umfassende
Normstruktur vorliegt, wie H. J. Krämer (Anm. 3) 165. 167. 197. 362 u.a. annimmt, ist hier
nicht zu untersuchen.



192 Fritz Wehrli

Teil vom Gesichtspunkt des Mittleren bestimmt, und wo dies geschieht, wird
dasselbe nicht definitionsgemäss auf das Verhalten des Subjekts, sondern
gegenständlich bezogen. Das Gerechte gilt hier als Gleichheit (113lal6), welche
nach einer widerrechtlichen Handlung erneut herzustellen Sache des Richters
ist (1132a23); zugunsten dieses Theorems verweist Aristoteles auf dessen vielerorts

gebräuchhche Bezeichnung als peoiöioc; (1132a23); dass damit die Gerechtigkeit

aus dem Rahmen der Mesonlehre faktisch herausgelöst werde, liegt im
Geständnis, als einzige Tugend diene sie nicht dem Wohle ihres Trägers,
sondern eines anderen (1134b5 dXAörpiov dya9öv). Den Hintergrund bildet das

Axiom, dass Arete als seehsche Verfassung, e^i;, sich selbst belohne.
Mit Gerechtigkeit und Männlichkeit zur klassischen Trias zusammengeschlossen,

eröffnet Sophrosyne die Reihe von Tugenden in der oben besprochenen

Liste. Ihre bei der Einzelbehandlung zutage tretende Besonderheit besteht
darin, dass sie sich, als physische Selbstbeherrschung definiert (1118a2), ausserhalb

des mitmenschhchen Bereichs zu bewähren hat und darum die einzige
Tugend ist, welche sich der kasuistischen Betrachtungsweise (oben S. 189)
entzieht. Als differenzierendes Wertkriterium kommt für sie allein die individuelle
Angemessenheit in Betracht, sei diese charakterologischer oder wie im Beispiel
NE 1106b3 diätetischer Art.

Im Gegensatz hiezu kann mit Männlichkeit (dvSpeict) als Mitte zwischen

verwegenem und ängstlichem Wesen (NE 1115a6) keine Durchschnittlichkeit
im üblichen Sinn gemeint sein, weil eine solche aller überlieferten Heldenvorstellung

widersprechen würde. Wie aus dem erläuternden Text hervorgeht,
zeigt sie sich vielmehr in einem vom jeweihgen Augenblick geforderten Verhalten,

das sich bald dem einen Extrem, bald dem anderen nähern kann. Auch die
grössten Taten müssen allseitig motiviert sein, um als Manifestation von Arete
zu gelten, denn aus nichtigen Gründen darf das Leben nicht weggeworfen
werden (NE 1115b23). Dennoch wird hier die Problematik sichtbar, welche
zwischen einer kasuistischen Ethik und einer solchen der hohen Werte besteht.

Als Mittelmass zwischen Anmassung und Kleinmut, "¦"auvörri; und pi-
Kpoi)/uxia, definiert Aristoteles NE 1123a34 die grosse Gesinnung oder peya-
Ä.on»uxia31. Ihr Träger, so erläutert er, mache auf die äusseren Lebensgüter,
deren höchstes die Ehre sei, so viel Anspruch, als ihm in Wahrheit gebühre.
Dass diesen ein wenn auch bedingter Wert zukomme, wird dabei im Sinne
seiner bekannten Güterlehre vorausgesetzt. Dann aber heisst es, da Ehren der
Arete als Entgelt nicht gleichkämen, messe der Grossgesinnte ihnen faktisch
auch wenig Bedeutung bei, so wie er überhaupt mit Hochschätzung sparsam sei

(NE 1124b7 öHya ripdv); wenn aber Grosses auf dem Spiel stehe, schone er
auch sein Leben nicht, denn dieses sei für ihn nicht alles. Eine solche Staffelung
der Lebensgüter führt über den Rahmen der horizontal geghederten Meson-

31 F. Dirlmeier (Anm. 1) 370 mit Literaturangaben; R. Stark (Anm. 2) 52.



Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 193

theorie hinaus. So wird Megalopsychie denn auch emphatisch als Zierde aller
Tugenden gepriesen, weil sie einer jeden von ihnen wahre Grösse verleihe; sie
wird dabei zum umfassenden Mannesideal, das sich am vollkommensten in
Gerechtigkeit und Tapferkeit manifestiert und in enger Verbindung mit dem
alten Begriff adhger Vollkommenheit, Kalokagathia, steht. Mit der Erklärung,
wie jene sei sie schwer zu verwirklichen (NE 1124a4; vgl. 1179M0 und EE
1248b8), nimmt Aristoteles beinahe wortgetreu einen berühmten, von Platon
interpretierten Vers des Simonides auf32, wobei er auf seine Weise zu einer
alten Disputation Stellung bezieht; auch dabei lässt er die Gesichtspunkte der
Mesonlehre ausser acht.

Mit dem unübersetzbaren Namen Megaloprepeia33 wird ein grossen
Lebensverhältnissen gemässes Verhalten bezeichnet (NE 1122a 19). Der in ihm
enthaltene Begriff der Angemessenheit (ixpenov) wird also zunächst von einem
einzigen Gesichtspunkt, dem der gesellschaftlichen Stellung, bestimmt, aber
dies schhesst eine Erweiterung um andere Kategorien der Kasuistik nicht aus.
In der speziellen Bedeutung des richtigen Gebrauchs reicher Mittel wird
Megaloprepeia vor allem bei öffentlichen Leistungen wie Weihgaben, Opfern, Cho-
regien, Volksspeisungen und dergleichen erwartet. Wie dem Vermögen des
Wohltäters muss sein Aufwand auch dem jeweiligen Anlass angemessen sein;
die richtige Mitte zwischen den Extremen geschmackloser Protzerei und
Kleinlichkeit verschiebt sich folghch von einem Mal zum andern.

Die Eleutheriotes (NE 1119bl9)34 verdankt ihren Namen einem für den
Freigeborenen gültigen Erziehungsideal. Dieses setzt die wirtschaftliche
Unabhängigkeit voraus, welche von der Sorge um den täglichen Lebensunterhalt
entbindet und damit eine Bildung ermöglicht, welche auf die Teilnahme am
politischen und kulturellen Leben vorbereitet; über ihre Richtlinien spricht sich
Aristoteles im 8. Buch der Politika aus. Der reiche Bedeutungsgehalt, welcher
sich für Eleutheriotes als Tugend gewinnen hess, zeigt sich in der Mesonlehre
indessen auf den richtigen Gebrauch von Geldmitteln eingeschränkt; als Mitte
zwischen Verschwendung und Kleinlichkeit kommt er demjenigen von Megaloprepeia

nahe. Dieser enge Sprachgebrauch zeigt sich vereinzelt schon bei Platon

und wird weit verbreitet gewesen sein. Weil vom Wohlhabenden finanzielle
Leistungen verschiedener Art erwartet wurden, mochte es nahe liegen, ihn nach
deren Ausmass überhaupt einzuschätzen.

Auf die bisher behandelten Tugenden folgt eine Dreiergruppe von
solchen, welche ein Kanon des geselligen Verkehrs wie auch des menschlichen
Zusammenlebens in einem weiteren Sinne bestimmt. Während Megaloprepeia
und Eleutheriotes an den Erwartungen gemessen werden, welche die Öffent-

32 Platon Protagoras 339a b; D. L. Page, Poetae Melici Graeci (Oxford 1962) 542, 37.
33 R. Stein, Megaloprepeia (Diss. Bonn 1965).
34 F. Dirlmeier (Anm. 12) 355.



194 Fritz Wehrli

lichkeit dem Einzelnen entgegenbringt, gehören die sich anschliessenden
Verhaltensmodelle dem privaten Bereich urbaner Gesittung an. Sie vermitteln wie
wenige andere Zeugnisse ein Bild der gesellschaftlichen Kultur Athens in der
damaligen Zeit, und dieses gelangte durch Vermittlung philosophischer und
rhetorischer Traditionen in der römischen Humanitätsvorstellung zu eminenter
geschichtlicher Bedeutung35. Im Rahmen der Mesontheorie nehmen diese
Tugenden dadurch eine Sonderstellung ein, dass sie zur Hauptsache charaktero-
logisch, nicht nach dem Verhalten in wechselnden Umweltsituationen behandelt

werden. Es sind die Verträglichkeit, welche von Streitsucht und Unterwürfigkeit

gleich weit entfernt ist, die Wahrhaftigkeit als Mitte zwischen Prahlsucht
und falscher Bescheidenheit sowie die Kunst taktvollen Scherzens, welche
sowohl Possenhaftigkeit als steifes Wesen zu vermeiden versteht (NE 1126bl 1).

Diesem Abschnitt über gute Sitten steht in der Rhetorik 1381a30 eine
Behandlung der Frage nahe, welche Art des Umgangs sich der grössten Beliebtheit

erfreue. Die Antwort, richtige Kameradschaft verlange Verträglichkeit,
Rücksichtnahme auch im Spott sowie die Fähigkeit, solchen selber zu ertragen,
kommt einer Textstelle im Panathenaikos des Isokrates (30ff.) so nahe, dass mit
einer Schrift erzieherischen Inhalts als gemeinsamer Vorlage zu rechnen ist36;
näher lässt sich diese nicht bestimmen. Für die Mesonlehre hat Aristoteles von
ihr freieren Gebrauch gemacht als für die Rhetorik. Die dabei gewonnenen
Typen samt ihren je zwei Abarten dürfen zum ethologischen Material gezählt
werden, das im Peripatos anscheinend für verschiedenartige Verwendung zur
Verfügung stand; von den Charakteren Theophrasts sind der Agroikos, Alazon
und Areskos (IV. V. XXIII) solche, welche sich für Aristoteles gegen je eine der
aufgezählten Normen geseUschaftlichen Verhaltens vergehen würden.

Der gewonnene Überblick gibt zu erkennen, wie ungleich und oft im
Widerspruch zur Definition des Mittelmasses die auf dieses bezogenen Aretai
behandelt sind. Dem Modell einer vielseitigen Angemessenheit von Affekten
oder Handlungen (Anm. 25) entspricht nur ein kleiner Teil der von Aristoteles
angeführten Beispiele vollständig; einzelne machen den Eindruck, gewaltsam
in ein ihnen fremdes Schema gepresst worden zu sein. Da nach der Definition
der Mesonlehre das richtige Verhalten in einer blossen Regulierung von Affekten

besteht, deren einziges Wertkriterium das prinzipiell kasuistisch verstandene

Mittelmass bildet, lassen sich die hohen, über das Kreatürliche hinausführenden

Tugenden wesensmässig nicht von ihr erfassen. Den eigentlichen Be-

35 F. Wehrli, Studien zu Cicero De oratore, Mus. Helv. 35 (1978) 74ff.
36 Aristoteles Rhetorik 1381a30ff. (91X0O01) touc iiöeic auvSiavayEiv Kai cruv8ir|UEpECctai

toioütoi 5' oi eükoXoi Kai ur* eXeyktikoI twv äuapTavouEvcov Kai ui| cpiXövEiKoi ur|5£ 5ua-
EpiÖEC- Isokrates Panathenaikos 30 rivac ouv KaXö) TtEJtaiSsuuEvouc •••; touc JtpEnövTfoc Kai
5iKai(oc öuiXoüvTac toic äsi icXnaidiJouai Kai Tdc uev tcbv aXXcov 6r)8iac Kai ßapuTUTac
eüköXcoc Kai paöicoc (pspovrac, a<päc 5' atirouc cac, 5uvaröv iXaippOTOTOuc Kai uetpicototouc
toic auvoüai jtapsxovTac.



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 195

reich des Mittleren als Arete büdet darum das politisch und gesellschaftlich
institutionalisierte AUtagsleben, in welchem die sogenannten äusseren Lebensgüter

ebenso wie die darauf ausgerichteten Triebkräfte eine wenn auch
bedingte Anerkennung gemessen. Die besten Beispiele kasuistischer Kompromisse,

welche dieser Bereich fordert, sind Megaloprepeia und Eleutheriotes,
zwei nur nach Grösse verschiedene Formen der Verwendung von Geldmitteln,
bei welcher ein Ausgleich zwischen Selbstlosigkeit und Rücksicht auf eigene
Interessen zu suchen ist; vor übermässigem Aufwand wird mit der Begründung
gewarnt, er führe zu Verarmung, und im Sinne der allgemeinen Güterlehre ist
dies ein Übel. Die gleiche Denkweise bestimmt in den Politika 1263bl das

Argument gegen den platonischen Kommunismus, die Sorge um den Besitz
diene der Selbsterhaltung und sei darum naturgemäss. Dies entspricht der
allgemeinen Trieblehre, nach welcher die Affekte überhaupt im Dienste des
Lebens stehen (oben S. 185); die in derselben angelegte Unterscheidung
zwischen individueU und koUektiv orientierten Impulsen bildet gewissermassen
eine Vorstufe der Mesonlehre als Ethik der Affektregulierung.

Wie schon dargelegt worden ist (oben S. 192), führt dagegen das Ideal des

Grossgesinnten über die Welt der Institutionen und ihrer relativierenden
Wertvorstellungen hinaus. Zwar wird seine Fähigkeit, sich mit den Ansprüchen auf
äussere Lebensgüter an das ihm gebührende Mass zu halten, aus der Sicht des

geseUschaftlichen Alltags gewürdigt. Dagegen hat sich seine innere Unabhängigkeit,

welche darin besteht, auf Annehmlichkeiten überhaupt verzichten zu
können, nur in extremen Lagen zu bewähren: die Geringschätzung des Lebens,
welche vor allem bei der Selbstaufopferung des Kriegers (vgl. NE 1123b31)
über die Jahrhunderte gefeiert worden ist, stellt den grössten Triumph über die
menschliche Kreatürhchkeit dar. Mit seiner Bewunderung wird aber auch der
Rang als Wertkriterium einer Tugend erkennbar, welches der Mesontheorie
fehlt, denn diese fragt nur nach dem richtigen Mass des Affektiven und kann
darum dieses selbst nicht prinzipiell in Frage stellen. Eine solche Ausklammerung

der «grossen» Tugenden hat für sie zur Folge, nicht als Ethik in einem
umfassenden Sinn gelten zu können, denn vor allem ihre Kasuistik ist mehr ein
Element der Lebensweisheit als einer autonomen Wertlehre. Als Arete darf ihr
Lehrgehalt dennoch gelten, weü dieser Begriff jede Beschaffenheit eines Wesens

umfasst, welche seiner - höheren oder bescheideneren - Bestimmung
genügt; mit Tugend wird derselbe zum grossen Teil irreführend wiedergegeben37.

Dem begrenzten Geltungsbereich der Mesonlehre scheint eine selektive
Nachwirkung entsprochen zu haben. Dass Theophrast sie in seinen ethischen
Pragmatien getreu der aristotehschen Konzeption vorgetragen habe, ist
wahrscheinlich, aber nicht nachweisbar. Dagegen spricht einiges für die Vermutung,

37 Metaphysik 1021b20 i) dpsTT| TEXsiajoic Tic, vßl- Physik 246a20 und passim.



196 Fritz Wehrli

die theophrastische Schrift über den Reichtum habe dessen richtige Verwendung

im Sinne der oben wiedergegebenen Definition von Megaloprepeia und
Eleutheriotes (S. 193) beschrieben38. Wenn dem so ist, haben die aristotelischen
Gesichtspunkte des Mittleren und Angemessenen in das exoterische Schrifttum
des Hellenismus, das sich mit Einzelthemen der angewandten Ethik beschäftigte,

Eingang gefunden. Ihre durch die Definition NE 1106M8 (Anm. 25)
bestimmte Verknüpfung scheint jedoch von den meisten Autoren gelöst worden
zu sein, sofern Überreste und römisch-kaiserzeitliche Fortsetzung dieser Literatur

ein Urteil erlauben. Das Häufigste sind Anweisungen bloss kasuistischer
Natur39, während isolierte Gebote des Mittelmasses zum Teil auf schlichte
Volksweisheit Bezug nehmen. Ob für die Schrift des Panaitios von den Pflichten
(nepi row Ka9fiKOVTo<;), eines der Hauptwerke der genannten Literatur, mit
unmittelbaren Anregungen von seiten des Aristoteles zu rechnen sei, soll hier
nicht eingehend erörtert werden. Eine besondere Affinität zwischen den beiden
Autoren bewirkt jedenfaUs der übereinstimmend konzipierte Naturgedanke,
wonach alle sittlichen Werte in den Affekten angelegt sind. Die davon
bestimmte, rangmässig geordnete Güterlehre wird von Panaitios auf das Begriffspaar

des Guten und des Nützhchen reduziert, und der Kasuistik der aristotelischen

Mesontheorie entspricht seine an den wechselnden Anforderungen der
Zeitumstände orientierte Pflichtethik (Ka9f|Kov)40.

Sittliche Wertstufung und Eudämonielehre

Damit ein affektiver Vorgang mittels des Ausgleichs seiner Motivationen
dem Gebot des Meson entspreche, bedarf es nach aristotelischer Lehre sittlicher

Einsicht ((ppövnoic;), welche primär als rationale Fähigkeit verstanden
wird41. Da ihre Funktion jedoch nur in der Lenkung der kreatürlichen Trieb-

38 Die Vermutung stammt von V. Rose (Aristoteles Pseudepigraphus, Leipzig 1863,103), welcher
Theophrasts Schrift (Diog. Laert. V 47) zwei Aristoteleszitate zuweist, in welchen Verschwendung

und Kleinlichkeit als fehlerhafte Verhaltensweisen dem Besitz gegenüber bezeichnet
werden. Die implizierte Mahnung, auch bei Wohltaten auf die Schonung des eigenen Besitzes
bedacht zu sein, gehört noch zur Topik des römischen Schrifttums (Cicero De officiis II 52.54/
55.64; Seneca De beneficiis II 15,2 u.a.).

39 Besonders in den Schriften Senecas ist die Anpassung des Verhaltens an die jeweiligen
Umstände ein Hauptkriterium der Lebensweisheit.

40 Der Naturbegriff des Panaitios kommt bei Cicero De officiis I 4, 11 programmatisch zum
Ausdruck: generi animantium omni est a natura tributum ut se, vitam corpusque tueatur -
commune item - coniunctionis adpetitus usw.: dies entspricht den zwei oben festgestellten
Hauptgruppen von Affekten bei Aristoteles (S. 185). - officium weist als die von aussen an den
Menschen herankommende Pflicht einen kasuistischen Grundzug auf (vgl. I 9, 29 cuiusque
temporis officium; I 18, 59 ratiocinatores officiorum).

41 NE 1106b36 eotw dpa f| äpETr| Sljic jtpoaipETiKrj ev ueo-ött|ti ousa rfi npöc nM-öC tbpiausvt*
Xö-ytp Kai ä>c äv ö cppöviuoc öpiasifi. Xöyoc ist hier im Sinne richtiger Planung zu verstehen,
vgl. die Übersetzung Dirlmeiers und NE 1140a31 (ppöviuoc ö ßouXEuriKÖc, 1144a7 f| öpETri



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 197

kräfte, nicht ihrer Unterdrückung bestehen kann, ist sie nicht im Sinne des
altüberlieferten Antagonismus zwischen Seelenteilen (oder Seelenkräften) zu
verstehen (oben S. 183). Dieser ist um so entschiedener ausgeschlossen, als
ausdrücklich von einem Zusammenwirken zwischen (ppövnoic, und Arete, also der
durch Natur und Erziehung bestimmten Grundhaltung des Menschen die Rede
ist (oben S. 188), und die emotionale Natur der letzteren feststeht. Die Aufgabe
der Einsicht wird nämlich darauf beschränkt, den Weg zum jeweils richtigen
Entscheid aufzuzeigen, während das Ziel als solches von der Arete bestimmt
werden soll (Anm. 41); auf diese Koordination lässt sich die Bemerkung beziehen,

die beiden Potenzen seien untrennbar aufeinander angewiesen (NE
1178a 16). Einen Versuch, sie begrifflich vollends zur Deckung zu bringen, stellt
die Definition von tppövrioic; als Grundhaltung, e£i<;, dar, welche zu einsichtigem

Handeln in ethischem Sinne befähige (NE 1140b4). Diese Umschreibung
deckt sich faktisch mit derjenigen von Arete als einer auf Entscheidung gerichteten

Disposition (NE 1139a22); sie eliminiert also im Widerspruch zu anderen
Begriffsbestimmungen von (ppövnoic; jede Unterscheidung zwischen einem
affektiven und rationalen Element des Seelischen und entspricht damit dem
allgemeinen Bestreben des Aristoteles, dieses möglichst einheitlich zu verstehen42.

Diese Tendenz ist ihrerseits durch den Grundgedanken motiviert, dass der
Mensch von Natur mindestens potentiell sittlich veranlagt sei, so wie sich auch
seine physiologischen Affekte teleologisch verstehen Hessen. Ansätze zu einer
Steuerung der Triebe schon beim Kind sowie bei Tieren haben Aristoteles zur
Unterscheidung einer «natürlichen Arete» von jener sittlichen Vollkommenheit
geführt, welche nur mit Hilfe von Erziehung zu erlangen sei43. Damit war jeder
schroffe Antagonismus überwunden, laute er auf Natur und Tugend oder auf
Affekt und Geist. Die abschätzigen Urteile über den menschlichen Durch-

töv OKonöv itoiEi öp9öv, f| 8s <ppövr|aic tö npöc toütov. 1178al6 cuve^euktoi f\ ippövr|aic
xf\ toü f|9ouc dpETfi Kai aÜTi* Tf| (ppovf)asi.

42 NE 1140b4 XeiitETai (sc. xr\\ <ppövr|aiv)... stvai e^iv dXr|Soüc ueto Xöyou npaKTiKTJv riEpi Td

ävSpcbiicp äyadd Kai koko. Die vereinzelte, durch platonische Tradition bestimmte Verwendung

von ippövriaic für kontemplative Einsicht bedarf hier keiner Erörterung, vgl. F. Wehrli,
Mus. Helv. 8 (1951) 38 Anm. 11; R. A. Gauthier et J. Y. Jolif, L'Ethique ä Nicomaque (Louvain

1958) 26ff.; Aristoteles Eudemische Ethik übersetzt von F. Dirlmeier (Berlin 1962) 137.
43 Über «natürüche Arete» vgl. R. Walzer, Magna Moralia und aristotelische Ethik (Berlin 1929)

193ff. und F. Dirlmeier, Die Oikeiosislehre Theophrasts (Philologus Supplementband XXX,
H. 1, 1937) 39ff. Hauptstelle bei Aristoteles NE 1144M rtäai... 8okeT EKaora töv f)9(bv üit-
dpxEiv tpuaEi ittoc... äXX' öua>c Cutoüuev etepöv ti tö Kupiuc dyaSöv... tö uev äpETi) (puaiKf)
tö 8' n. Kupia; Parallelfassung MM 1199b38, ferner NE 1104bl 1; 1172a20; 1179b20; 1180al4.

Aus dem Glauben an eine naturhafte Arete lässt sich der Aristoteles m. E. angemessene
Begriff intuitiver Werteinsicht gewinnen, vgl. I. D. Monan, Moral knowledge and its methodol-

ogy in Aristotle (Oxford 1968) 88. 152 u.a. Über die «natürlichen Tugenden» in Platons
Politeia und Nomoi vgl. H. J. Krämer (Anm. 3) 148. 152. 173. Zu grundlegender Bedeutung
gelangte der Begriff jedoch erst in der aristotelischen Ethik dank ihrer Affektbezogenheit.



198 Fritz Wehrli

schnitt, mit welchen Aristoteles gelegentlich alter Tradition folgt (Anm. 15),

gelten nur für solche Gruppen, welche der Verwilderung ihrer Triebe überlassen

worden sind. Für die Pädagogik, welche seiner Psychologie entsprach,
konnte er sich auf Platon berufen (NE 1104b 12). Nach dieser ist der
Heranwachsende vor allem anderen durch Gewöhnung in der Weise zu fördern, dass

er sich spontan an dem freut, was Freude verdient, und hasst, was hassenswert
ist (vgl. Platon Politeia 40 ld e; Nomoi 65 3 e).

Diese Doktrin liess sich mühelos auf die alte Thematik der Lebenswahl
beziehen, welche Platon auf drei Zielsetzungen reduziert hatte, nämlich auf
Weisheit, Macht und Genuss. Für die Entscheidung zwischen denselben ist
nach der Darstellung in der Politeia44 das Kräfteverhältnis zwischen den Teilen
der Einzelseele ausschlaggebend, welche wesensmässig je nach einer jener
Möglichkeiten streben; ihr Rangverhältnis wird durch die ständische Gliederung

des Idealstaates veranschauhcht (oben S. 183). Für Aristoteles war es um
so leichter, den Gehalt dieses Theorems für seine eigene Ethik fruchtbar zu
machen, als Platon selber unter ganz freier Bezugnahme auf die genannte
Vorstellung einer tripartiten Seele von dreifacher Begierde und dreifacher Lust
spricht, beinahe als ob es sich um verschiedene Erscheinungsformen einer und
derselben psychischen Kraft handle45. Damit bereitete er aber unmittelbar die
aristotelische Doktrin vor, nach welcher allen affektiven Regungen der Charakter

des Begehrens gemeinsam ist, worauf immer sie sich richten. Dasselbe gilt
für das Verständnis des Lustgefühls, welches als Ausdruck der Befriedigung
über das Erreichte verstanden ebenfalls eine ganze Skala von Wertgehalten
aufweist. Und da der Mensch nach der gleichen Lehre seine Bestimmung in
einem sitthchen Leben findet, soll sich sein Streben auf das höchste Gut richten,
nämlich ein Dasein im Sinne von Arete (NE 1098al5); einem solchen ist Eudämonie

als edelste Form der Lust sicher46.

Indem Aristoteles auf diese Weise alle Zielsetzungen menschlichen
Lebens, so hoch hinauf sie auch führen, mitsamt ihrer Belohnung als Sublimie-

rung naturhafter Triebe und Trieberfüllung (oben S. 197f.; Anm. 7) auslegte,
suchte er den ethischen Dualismus zu überwinden, den die platonische
Unterscheidung von Seelenteilen veranschaulicht. Um so bemerkenswerter erscheint
dabei, dass er sich zum Grundgedanken seines Theorems, der Untrennbarkeit
von Arete und Eudämonie oder der Autonomie sittlicher Werte, als dem eigent-

44 Hauptstelle Platon Politeia 580d.
45 Platon Politeia 580d rpiTTai... f|8ovai... fevöc ekootou (sc. i|/uxiiC si8ouc) uia iSia feitiSuuiai

te (BaauTaic, vgl. 581c. Über drei Formen des Strebens nach Eudämonie Aristoteles, Einleitung

der EE 1214a; über drei zur Wahl stehende Bioi NE 1095bl7; über drei Kategorien von
Lebensgütern NE 1098M2.

46 NE 1177a2 ö süSaiutov ßioc kot' dpsTiiv ßsXTito te Xsyousv Kai toü ßsXriovoc äsi Kai

uopiou Kai äv9p(bnou attouSaiOTEpav Tiyv svEpYEiav f| 8s toü PeXtiovoc KpsiTTtov Kai

EÜSaiuoviKWTEpa f|8r|.



Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 199

liehen Vermächtnis seines Lehrers bekannt hat47. Am eindrucksvollsten kommt
dessen Gehalt durch die schon erwähnten Streitgespräche zur Darstellung, in
welchen der platonische Sokrates sophistischen Verherrlichungen ungehemmter

Triebbefriedigung entgegentritt (oben S. 182). Dessen Ausführungen über
das wahre Glück des Menschen enthalten nämlich alle Elemente der aristotelischen

Eudämonielehre; in ihrer Leidenschaftlichkeit sind sie aber ganz auf den
Kontrast zur niederen Gesinnung der Gesprächspartner angelegt (Platon Gorgias

und Politeia, vgl. Anm. 7). Durch diese polemische Wendung gegen die
Sophistik scheint der betonte Eudämonismus aller sokratischen Schulen
mitbestimmt zu sein (unten S. 205).

Dass Aristoteles aus der Konzeption einer affektiven Werteinsicht nicht die
letzten Konsequenzen zog, sondern auch vom altüberlieferten Dualismus
zwischen Vernunft und Trieben Gebrauch machte, gehört zu den Unausgeglichenheiten

seiner Gesamtlehre (oben S. 179ff.; Anm. 13). Den Tatbestand mögen
Erfahrungen innerer Zwiespältigkeit, der Selbstbeobachtung oder Selbstkontrolle

erklären. In der Nikomachischen Ethik wird ein entsprechender
Sprachgebrauch zwar ausdrückhch gebilligt, dabei jedoch offen gelassen, ob wirklich
mit Seelenteilen zu rechnen sei oder bloss eine begriffliche Unterscheidung
vorliege; die zweite Möglichkeit wird durch den Doppelaspekt eines Kreises,
seiner konvexen und konkaven Seite, verdeutlicht (NE 1102a27; EE 1219b32;
riepi i|/i)xfi; 429al0).

Am entschiedensten widersetzte sich der Integration in eine monistische
Seelenlehre die von Platon (Timaios 90a) übernommene Vorstellung eines
göttlich-unsterblichen Seelenteiles, welcher in der Kontemplation die höchste dem
Menschen vergönnte Seligkeit erlebe48. Ausnahmsweise deutet Aristoteles
denn auch Zweifel an seiner sonst behaupteten Natur an49: mit guten Gründen,
denn in die Eudämonielehre einbezogen, verlangt auch die Manifestation dia-
noetischer Arete eine einheithehe Seelenkraft kreatürlichen Ursprungs.

Zeigen sich hier Unausgeglichenheiten im Bereiche des psychologischen
Verständnisses, so bedarf auch das Verhältnis zwischen den Theoremen der
Wertstufung und des Mittelmasses einer abschliessenden Überprüfung. Inhaltlich

ergänzen sie sich im allgemeinsten Sinn gegenseitig durch die Verbindung

47 Zeugnis ist die einem Eudemos gewidmete Altarelegie des Aristoteles (Olympiodorus In
Piatonis Gorgiam 41, 3; vgl. I. Düring, Aristotle in the ancient biographical tradition (Göteborg
1957)316.

48 Aristoteles rispi i|/uxiic 430al7 ö voüe XraPlCTTdc Kai duaöric Kai äuvyric. - ÜEpi £cixov yeve-
astoc 736b27 XsiitETai töv voüv uövov 9üpa9sv EitEiaisvai Kai 5>eiov Eivai uövov. NE
1178b21 f| toü Ssoü EVEpyEia uaKapiÖTT|Ti Siaipspouca 3Ecopr|TiKr| dv Eir|. Kai tcöv ävSptoiti-
vcov 8r| f| rauTi* o-u-yYEVEaTdTr) £Ü8aiuoviKioTdTr|.

49 nspi i|/uxrjc429al0 toü uopiou toü ttic VuxflC cp yivcbaKEi... Kai eppovsi eite xcopiaroü övtoc
eite Kai ui| xcopiaroü. NE 1177al3 f| EÜSaiuovia Kar' äpETT|v EvspyEia tt*v KpauaTriv aürt*

toü dpioTOu, eite 8t*... toüto 9siov öv eite tcov iv fuiiv to Seiototov. Vgl. Aristoteles
Über die Seele übersetzt von WiUy Theiler (Berlin 1959) 139/40.



200 Fritz WehrU

einer vertikalen und horizontalen Ausrichtung. Dagegen fehlen nicht nur
ausdrückliche Bezugnahmen zwischen ihnen, sondern auch systematische oder
methodische Anzeichen, welche auf eine umfassende Konzeption zu schliessen
erlauben würden. Die Gegenständlichkeit und der psychologische Empirismus
der Mesonlehre sind anderen Geistes als das platonisch inspirierte Bekenntnis
zur Eudämonie eines geistig orientierten Lebens. Als Einzelargument gegen
eine primäre Bezogenheit zwischen den beiden Wertsystemen, dem allerdings
nur bedingte Beweiskraft zukommt, lässt sich ausserdem eine begriffliche Un-
ausgeghchenheit geltend machen. Das Glücksgefühl des zu ethischer Reife
Gelangten gilt nämlich nach der Eudämonielehre nicht als Dauerzustand,
vielmehr wird betont, dass es an sittliche Aktivität gebunden ist, also nur auf den
Höhepunkten des Lebens erfahren wird50. Angesichts seiner engen Bindung an
Arete bedeutet dies aber, dass auch diese, und zwar im Widerspruch zu ihrer
Definition in der Mesonlehre (Anm. 22), erst im Affekt oder Tun zur Wirklichkeit

wird, nicht schon mit der ethischen Disposition oder etjic;. Es bleibt aber zu
bedenken, dass Aristoteles ausserhalb der Textabschnitte, die auch definitorisch
eine strenge Systematik aufweisen, häufig nicht scharf zwischen Potentiahtät
und Aktualität, ec;i<; und 7td9o;, unterscheidet (Anm. 14).

Die grossen Tugenden

So locker die Theoreme des richtigen Masses und des Eudämoniestrebens
aufeinander bezogen sind, haben sie doch den individualethischen Gedanken
gemeinsam, dass sitthchen Werten ein autonomer Charakter eignet, dass sie
also nicht primär an einer Funktion gemessen werden. Dieser Gedanke hat eine

vielseitige Vorgeschichte; eine ständische Ausprägung fand er im kriegerischritterlichen

Mannesideal, und eine reflektierend vergleichende Form nahm er
als Frage nach den menschhchen Lebensgütern und der richtigen Lebenswahl
an (oben S. 198). Wie Platon diese aufgriff, ist zur Darstellung gekommen; die
leidenschaftliche Kraft, mit welcher er dabei sophistischer Triebverherrlichung
sittliche Werte entgegenstellte, setzte eine im religiös-spekulativen wie auch

profanen Bereich erfolgte Entdeckung des seehschen Innenlebens voraus5'. Für
die ganze Folgezeit bheb es Hauptanhegen der sokratischen Schulen, die
Lebenserfüllung in Werten geistiger Natur zu finden, sei es auch nur, dass in

50 NE 1169b29 f* £Ü8aiuovia svEpysiä Tic ecttiv Kai oüx üitdpxBi coaitEp KTf|ud ti. NE
1176a33: rtEpi EüSaiuoviac... oük scttiv e^ic- Kai ydp tq> Ka9sü8ovTi 8id ßiou üitdpxoi äv, vgl.
NE 1098al6; 1177al3 (Anm. 49); EE 1219a34.

51 Als unmittelbarer Wegbereiter für Platons ausschüessliches Bekenntnis zu sittlichen Werten
darf Sokrates gelten. Eine Wendung nach innen war aber schon die Selbstprüfung der
Pythagoreer und ihre Vergeistigung sakraler Reinheitsvorstellungen (F. Wehrü, Mus. Helv. 8,

1951, 59). Dem gleichen Bereich gehören auch Heraklits geheimnisvolle Worte über seine

Selbstdurchforschung und den tiefen Sinn der Seele an (VS 22 B 101.45).



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 201

solchen Zuflucht aus den Unbilden des Daseins erhofft wurde. Bei dieser
subjektiven Sicht kam es mehr auf Vollkommenheit schlechthin als auf ihre
Teilerscheinungen an; während Aristoteles die ethischen Wertbegriffe der Mesonlehre

in Anlehnung an einen überlieferten Kanon scharf differenzierte, bestritt
er die Theorie der Glückseligkeit mit allgemeinen Idealvorstellungen wie dvf|p
aYa9ö<;, kciäöc; Kdya9ö<;, ojiooöaio;, eTiiencn.*; usw. Er orientierte sich damit an
allgemein gültiger Überlieferung, während das philosophische Problem einer
umfassenden Arete und ihrer Teilbarkeit platonisches Erbe war52.

Wenn gegenüber dem autonomen Wert einer Arete ihre Lebensnotwendigkeit

für die mitmenschhche und politische Umwelt auch nicht zur Sprache
kam, war sie für Aristoteles dennoch nicht weniger als für Platon Axiom,
definierte er den Menschen doch als ein für die Gemeinschaft bestimmtes Lebewesen

(Anm. 16). Die Einseitigkeit der Betrachtungsweise ergab sich ihm bei
diesem Thema wie bei anderen aus der Isolierung der einzelnen Probleme
(oben S. 179). Bezeichnenderweise behandelte er die Tugendlehre in der Rhetorik

- wie vereinzelt auch in den ethischen Pragmatien (oben S. 180) - aus der
Sicht der Allgemeinheit, die ihre Ansprüche an den Einzelnen in Lob und Tadel
geltend machte: an diese hatte sich der Redner vor Gericht zu halten, und
damit war auch die Unterscheidung nach Einzeltugenden nahegelegt. Für eine
Konvergenz zwischen subjektivem und objektivem Aspekt, zwischen Eudämonie

und Dienst am Mitmenschen hätte sich geltend machen lassen, dass die
apriorische Werteinsicht des Individuums (oben S. 197) zum sittlichen Bewusstsein

der Gemeinschaft, das sich im Herkommen manifestiere, in einem Verhältnis

der Affinität stehe; dieses Thema findet sich bei Aristoteles aber nicht erörtert.

Für eine Rangordnung der Tugenden insgesamt liess sich als zwingendes
Kriterium nur ihre Lebenswichtigkeit finden, und zwar weniger eine solche für
ihren Träger als für dessen Umgebung. An der gegenständlichen Bedeutung
zeigt sich denn auch die Liste orientiert, welche in den ethischen Pragmatien
und der Rhetorik benützt ist (oben S. 191). Wie schon ausgeführt wurde, kommt
die Disposition derselben jedoch allein in der letzteren zur Geltung, weil nur
diese die reine Sachorientierung der Vorlage übernommen hat. Bezeichnenderweise

ist Wertkriterium der Rhetorik das verschiedene Mass von Zustimmung,
welches den Vertretern der einzelnen Tugenden entgegengebracht wird

52 Platons Postulat einer allumfassenden Arete ist ontologisch motiviert (H. J. Krämer [Anm. 3]
122. 139); im Menon 72a hält er es einem empirisch begründeten Pluralismus sophistischer
Herkunft entgegen, und im Gorgias 507 übernimmt er das überlieferte Mannesideal des dvr|p
dyaSöc teXecdc, der über alle vier klassischen Tugenden verfüge. Als Vertreter derjenigen,
welche sich mit dem blossen Aufzählen von Tugenden begnügen, nennt Aristoteles Politika
1260a27 den Gorgias; er selbst folgt Platon, indem er EE 1248bl0 KaXoKÖya3ia als Summe
aller Einzeltugenden erklärt. Nach seiner Erziehungslehre (oben S. 197) findet sich eine solche
Vollkommenheit höchstens potentiell schon in der blossen Naturanlage (vgl. NE 1144b33).



202 Fritz Wehrü

(1366b5; 1367b7 u. a.); der schon erwähnte Duahsmus von Lob und Tadel oder
von Gut und Böse ist aus der Befriedigung oder Enttäuschung der Anforderungen

hervorgegangen, welche an den Einzelnen von seiner Umgebung gestellt
werden.

Dass Tapferkeit und Gerechtigkeit in der genannten Liste gemäss alter
Anschauung die erste SteUung einnehmen, wird mit ihrer elementaren Bedeutung

für das Gemeinwesen begründet; denn sie sichern dessen Schutz nach
aussen und die Ordnung im Inneren. Als Arete schlechthin wird nach homerischem

Sprachgebrauch mit Vorliebe die kriegerische Tüchtigkeit ausgezeichnet,

und dieses heldische Mannesideal hat seinen hohen Rang auch gegenüber
einer jüngeren Pluralität von Tugenden behauptet. So verleiht Platon in seinen
Frühdialogen dem Soldatentum des Sokrates53 eine allgemein ethische
Aussagekraft, und Aristoteles würdigt heldische Todesverachtung als Wesenszug des

Grossgesinnten, ohne nach ihrer unmittelbaren Motivierung zu fragen (oben
S. 195); beide Autoren durften damit rechnen, bei ihren zeitgenössischen
Lesern volles Einverständnis zu finden.

Die Selbstlosigkeit der tätigen Hilfe findet sich bei Aristoteles durch die
Nachsicht gegenüber Vergehen des Nächsten ergänzt. Die beiden Tugenden
stellen gemeinsam die Überwindung naturhafter Selbstbezogenheit dar,
obwohl sie eine getrennte Vorgeschichte haben und darum auch nicht als Einheit
behandelt werden. Wie die eine vom Modell öffentlicher Leistung in Krieg und
Frieden bestimmt blieb, so die andere von der Alltagsnähe ihrer Herkunft,
insbesondere einer engen Beziehung zur Rechtssphäre.

Wiederholt findet sich bei Aristoteles der Satz, dass Unrecht leiden zu
müssen ein Übel sei, aber geringfügiger als Unrecht zu tun, weil dieses allein
Schuld bedeute. Als verbreitete Maxime erweist sich diese Gegenüberstellung
durch ihre sprichwörtliche Form in der Rhetorik 1418a20, denn hier wird als
Trost des vor Gericht Benachteiligten das Enthymem vorgeschlagen, sein Gegner

habe zwar den Gewinn, er selber aber die gute Sache auf seiner Seite. Ebenfalls

in der Rhetorik erklärt Aristoteles als allgemein gültigen Satz, wer lieber
Unrecht leide als solches begehe, sei der edler Gesinnte (1364b21)54. In streng
sokratisch-platonischem Sinne wäre dies als prinzipielle Entscheidung
zwischen den höchsten menschlichen Werten und vital-materiellen Interessen zu
verstehen. Für eine Ethik des Ausgleichs zwischen gegensätzlichen Motivatio-

53 Platon Apologie 28e; Laches 181b; Symposion 220d e.

54 Weitere Belege NE 1121a4: 6 sXeuDepioc 8üvaTai... d8iKsia3ai und 1126a2 oü Tiucopri-
tiköc ö Ttpäoc dXXd uäXXov auyyvcouoviKÖc. Für die platonische Ethik der Innerlichkeit
ergibt sich der Verzicht auf Vergeltung folgerichtig aus der Scheu vor Unrecht und Gewalt als

dem grössten aller Übel. Das Bekenntnis zu dieser Gesinnung (oben S. 182. 199) in Gorgias
und Politeia wird im Kriton auf die knappe Formel gebracht oü8aufi>c 8si öSikeiv oü5e

äSiKoüuEvov dpa ävTaSiKEtv (49b8ff.), und in der Apologie erklärt Sokrates als sein einziges
Wissen tö öSikeiv Kai ditEi9siv reo ßEXriovi Kai 3scb Kai äv9pco7ico, öti koköv Kai aiaxpöv
(29b).



Die aristoteüsche Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 203

nen, welche sich wie die Mesonlehre auf eine Korrektur der affektiven Impulse
beschränkt, ist ein radikaler Duahsmus dagegen ausgeschlossen. Unabhängig
von philosophischen Theoremen der Innerlichkeit scheint sich denn auch die
Fähigkeit, Unbill hinzunehmen, als sittlicher Wert durchgesetzt zu haben, weil
das Leben in der Gemeinschaft sie forderte. Aufdie Tugend eines anerkannten
gesellschaftlichen Sittenkodex muss Demokrit mit dem Worte Bezug genommen

haben, hoher Sinn (peYaX.onn)xir|) zeige sich im gelassenen Tragen von
Taktlosigkeiten (VS B 46), *TÄ,r|ppe^eia. Da sich dieser Zug aufs engste mit der
Fähigkeit paart, auf geschuldete Ehrenbezeugungen zu verzichten, mit welcher
Aristoteles den Grossgesinnten kennzeichnet (oben S. 195), hatten anscheinend
beide Autoren denselben Kanon urbaner Gesittung vor Augen.

Besonders häufig wird Versöhnlichkeit und menschliches Verständnis im
weitesten Sinne aber als Epieikeia gewürdigt, als die Eigenschaft, welche
Aristoteles nach verbreitetem Sprachgebrauch häufig mit Vortreffhchkeit schlechthin

gleichsetzt (vgl. oben S. 201 und Anm. 52). Die ständische Verwendung des

Prädikats, durch welche die Vornehmen sich vom Demos abzusetzen pflegten
(z.B. NE 1167M), gibt dem Anspruch Ausdruck, für ein allgemeines Ideal
menschhcher Gesittung einzutreten: auch die kultivierten Umgangsformen,
welche in der Mesonlehre behandelt werden (oben S. 193f), dürfen als Manifestation

zarter Rücksichtnahme verstanden werden. Für die Bedeutung, welche
Epieikeia für das sittliche Bewusstsein schon in sophistischer Zeit hatte, zeugt
das bekannte Zitat aus einer Rede des Gorgias auf gefallene Athener (VS 82
B 6). Diesen wird darin das Lob zuteü, sie hätten oft statt nach der Härte des
kodifizierten Rechts nach milder Billigkeit gehandelt und sich mit Wort und Tat
an das vom Augenblick Gebotene, nicht an die starren Gesetze gehalten. Die
Popularität des attischen Gerichtswesens erlaubte hier dem Redner, zum
Ruhme der Athener schlechthin das zu preisen, was zunächst ihre Gerichtspraxis

betraf: diese wurde weitgehend von der Forderung bestimmt, Straffälle
nicht mittels schematischer Verallgemeinerung zu beurteilen, sondern stets die
jeweilige Motivierung des Verhaltens mit aUen Begleitumständen in Rechnung
zu stellen. Das Bestreben war dabei auf jene Wirklichkeitsnähe gerichtet, welche

in Medizin und Diätetik von der Beobachtung individueller Besonderheiten

erwartet wurde, und noch enger war die Beziehung zur Kasuistik in der
aristotelischen Mesonlehre sowie zu derjenigen einer angewandten Ethik
hellenistischer Zeit (oben S. 195f). Diese Verwandtschaft zeigt sich im gemeinsamen
Wertbegriff des Angemessenen, denn die etymologische Grundbedeutung von
ETneiKe; kommt derjenigen von Ka9rJKov bei Panaitios nahe55. Dass sich Billigkeit

schon bei Gorgias um den Gehalt verständnisvoller Nachsicht erweitert

55 Rhetorik I314bll Kai tö toic avSpcojtivoic; auyyiyvcbaKsw sjiisiksc, 1374bl8(£7usiK£C) Kairo
ävEXEa9ai äSiKoüuEvov u.a., vgl. F. d'Agostino, // tema dell'equitä nell'antichitä greca (Mi-
lano 1973) passim, weitere Literatur 74, 18.



204 Fritz Wehrli

hatte, entsprach der ursprünghchen Motivation der Bemühungen, das
Vergeltungsprinzip zurückzudrängen, von welchem die starre Rechtsordnung der
Frühzeit beherrscht war. Die zerstörende Wirkung vor allem der Blutrache war
dem allgemeinen Bewusstsein seit archaischer Zeit durch Dichtungen wie diejenige

von den Atriden eingeprägt worden. Dann waren es die attischen Gerichtsredner

mit der entschuldigenden Psychologie ihrer Verteidigungsreden, welche
dazu beitrugen, Epieikeia zu einer Tugend der Menschlichkeit zu erheben.
Vollständig wurde das Vergeltungsprinzip allerdings nicht aus der attischen
Rechtsordnung ausgeschieden56. Auch für Aristoteles stellte die Billigkeit eine
blosse Korrektur des kodifizierten Rechts dar (NE 1137bl3), wohl in dem
Sinne, dass sie dem Racheanspruch durch Beachtung der besonderen
Umstände eines Deliktes einen Teil seiner Berechtigung nehmen sollte.

Ohne auf juristische Aspekte einzugehen, rechtfertigt Aristoteles in der
Mesonlehre ein temperiertes Vergeltungsbedürfnis durch seine Definition der
Milde (Ttpaörri;) als gesellschaftlicher Tugend, welche die Mitte zwischen
Rachsucht und einer des freien Mannes unwürdigen Wehrlosigkeit einnimmt
(NE 1125b26, vgl. oben S. 186). Entsprechend seiner Wertung der menschlichen

Affekte bleibt Aristoteles mit diesem Urteil der Haltung des platonischen
Sokrates fern, der sich im Gorgias vorhalten lässt, er gebe sich den Nachstellungen

seiner Feinde ohne jede Abwehr preis, der aber schliesslich als Sieger aus
dem Streitgespräch hervorgeht. Seine Erwiderung lautet nämlich, wem es nicht
auf das Leben an sich, sondern auf ein gutes Leben ankomme, der dürfe nicht
Gewalt mit Gewalt, also Unrecht mit Unrecht erwidern (Platon Gorgias 486b;
512e und passim). Es ist evident, dass eine solche Absolutheit der sitthchen
Anforderungen über den Rahmen einer Theorie hinausführen würde, welche
sich wie die Mesonlehre auf die blosse Regulierung der vitalen Lebenskräfte
beschränkt. Die Geringschätzung, welcher Sokrates sich aussetzt, entspricht
genau den Ausführungen in der Nikomachischen Ethik 1126a3 (oben S. 186),
nach welchen die Unfähigkeit, sich zur Wehr zu setzen, als unmännlich
gebrandmarkt wird. Im Rahmen seiner Eudämonielehre wäre es für Aristoteles
möglich gewesen, den Begriffsinhalt von ixpaÖTn; zu sublimieren und den
Verzicht auf Ehren als sittliche Leistung neben den auf Besitz oder selbst das Leben
(oben S. 195) zu steUen. Dass er davon absah, lässt sich durch den skizzenhaften
Charakter seiner Ethik der grossen Tugenden erklären. Einem systematischen
Ausbau derselben hätte auch der Grundgedanke Schwierigkeiten bereitet, dass

die ethischen Werte potentiell im menschlichen Triebsystem angelegt seien

(oben S. 197f.). Sofern nämlich die höchsten Leistungen solche der individuellen

Selbstverleugnung sind, bedürfen sie einer Macht, welche allen affektiven
Impulsen wesenmässig überlegen ist. Dies führt aber zum Postulat jenes seeli-

56 A. Dihle, Die goldene Regel (Göttingen 1962) 4 lff. über «graduelle Überwindung des Vergel¬
tungsgedankens».



Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik 205

sehen Duahsmus, welchen Aristoteles als platonisches Erbe nie ganz beseitigt
hat. Am unentbehrlichsten zeigt sich bei ihm dieser für die Würdigung der
zweckfreien Kontemplation, in welcher die Hierarchie menschlicher Betätigungen

ihre Bekrönung findet. Als Trägerin derselben gilt darum jene noetische
Wesenheit, welche sich von den übrigen, körperlich gebundenen Seelenteilen
auch durch Unvergänglichkeit unterscheidet (Anm. 48).

Ein umfassender Rückbhck führt zur Feststellung, dass von der gesamten
Thematik des Sitthchen in den ethischen Pragmatien des Aristoteles nur das

Teilgebiet der Mesonlehre in geschlossener Darstellung vorliegt. Als Lehre der
Triebregulierung ist diese weitgehend dem sophistischen Gedanken verpflichtet,

dass die Affekte eine Aufgabe im Dienste des Lebens zu erfüllen haben.
Ebenso steht ihr Reichtum an psychologischen Einzelbeobachtungen wie auch
die empirische Methode der ganzen organischen Naturwissenschaft des Aristoteles

in ausserplatonischer Tradition. Dass der Pragmatismus der Mesonlehre
aber nicht als Absage an den Platonismus gemeint ist, beweist der Reichtum an
akademischem Gedankengut, welchen die ethischen Pragmatien in ursprünglicher

Form oder umgestaltet bergen. Die oft spürbare Unausgeglichenheit
zwischen den beiden Komponenten des ethischen Werkes lässt sich im Ganzen
auch nicht durch eine verschiedene Entstehungszeit der einzelnen Teile erklären.

Es fehlen Beweise dafür, dass Aristoteles z. B. die Vorstellung einer unsterblichen

Geistseele oder die sitthchen Ideale der Eudämonielehre je preisgegeben
hätte. Dies schhesst jedoch die Annahme nicht aus, ein wachsendes Interesse
für die konkreten Einzelerscheinungen des Seins habe ihn in seiner Spätzeit
davon abgehalten, spekulative Entwürfe wie z. B. die Seligkeit des zu sich selbst
gelangten geistigen Menschen voll auszuarbeiten. Die unmittelbarste Nachwirkung

hat jedenfalls in seiner eigenen Schule und über diese hinaus die empirische

Forschung des Aristoteles auf den verschiedensten Gebieten gefunden.
Der Impulse, welche die heUenistische Literatur der praktischen Lebensweisheit

von ihm empfing, ist gedacht worden; für die letzten Daseinsfragen hat die
Folgezeit in der unmittelbaren Nachfolge Platons und im Stoizismus Orientierung

gesucht.

14 Museum Helveticum


	Die aristotelische Anthropologie zwischen Platonismus und Sophistik

