
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 2

Artikel: Selbstinterpretation im "Panathnaikos" des Isokrates?

Autor: Schäublin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates?

Von Christoph Schäublin, Bern

Keine 'Rede' des Isokrates bereitet den Interpreten soviel Kopfzerbrechen
wie ausgerechnet seine letzte, der 'Panathenaikos''. In formaler Hinsicht leidet
das Werk entschieden an seiner Länge, an einer umständlichen Disposition mit
nicht befriedigenden Übergängen und Verknüpfungen, an Wiederholungen
und insgesamt an einer gewissen Unausgewogenheit. Wer diese Mängel nicht
einfach mit einer weit vorgeschrittenen Senilität des paKpößioi; erklären will,
beruft sich allenfalls auf die Entstehungsgeschichte: Isokrates sagt uns selbst
(267ff.), dass er infolge einer Krankheit gezwungen gewesen sei, die Arbeit für
volle drei Jahre ruhen zu lassen. Bei einem solchen Unterbruch braucht man
sich vieUeicht in der Tat nicht zu wundern, wenn nichts ebenmässig Abgerundetes

zustande kommt! Und was die inhaltlichen Inkonsequenzen, ja Widersprüche

anbelangt - etwa hinsichtlich der Bewertung Spartas -, so mochte man in
Betracht ziehen, dass eine Änderung der äussern Verhältnisse, irgendein aktueller

Anlass, eine Änderung des Blickwinkels zur Folge gehabt haben könnte2.
Nur: wo genau hegt die Nahtstelle zwischen dem altern und dem Jüngern Teil?
Nach den Worten des Isokrates war bei Ausbruch der Krankheit das halbe
Werk vollendet - dürfen wir deswegen freüich den sachlichen Neueinsatz in 108

unbesehen als den Neueinsatz nach der Genesung erklären?3

* Die hier vorgelegte Untersuchung geht in wesentlichen Teilen zurück auf die schöne Zeit
gesammelten Arbeitens am 'Institute for Advanced Study' in Princeton (Herbst 1979). Erneut
sei aU denen sehr herzlich gedankt, die zum Gehngen des Aufenthalts beigetragen haben,
insbesondere den Herren Proff. Homer A. Thompson und Christian Habicht und Dr. Alfred
S. Bradford. - Der Aufsatz wurde ohne Kenntnis der umsichtigen Studie von Chr. Eucken
(diese Ztschr. 39,1982,43fT.) geschrieben und war bereits gesetzt, als ich sie dank der Freund-
üchkeit der Redaktion und des Verlags zu Gesicht bekam. Auf eine Antwort wurde darum
verzichtet; hoffentüch regt die Verschiedenheit der Standpunkte die Diskussion an!

1 Einen eigentlichen Forschungsbericht gibt E. N. Tigerstedt, The Legend ofSparta in Classical
Antiquity 1, Acta Univ. Stockholm. 9 (1965) 477ff. Anm. 702. Noch G. Heilbrunn, Isocrates on
Rhetoric and Power, Hermes 103 (1975) 178 Anm. 115 nennt den Panathenaikos «the most
obscure» von Isokrates' Reden.

2 Vgl. etwa P. Wendland, Beiträge zur athenischen Politik und Publicistik des vierten Jahrhunderts

I, NGG 1910,2,123fi"., bes. 162f. 176f; F. Zucker, Isokrates' 'Panathenaikos', Ber. Sachs.
Ak. Wiss. 101, 7 (1954) 3ff., jetzt in: Isokrates, hg. von F. Seek, WdF 351 (Darmstadt 1976)
227n".; Tigerstedt a.O. 196.

3 Vgl. E. Buchner, Gnomon 28 (1956) 350f., in seiner im ganzen ablehnenden Besprechung von
Zuckers Arbeit; insbesondere betrachtet Buchner auch die Versuche der 'Aktualisierung' als

gescheitert.



166 Christoph Schäublin

Aber auch wer nach dem politischen 'Programm' des Autors fragt, hat
seine Mühe mit dem 'Panathenaikos'. Vom 'Panegyrikos' lässt sich eine sinnvolle

Linie bis zum 'Philippos' durchziehen: In beiden Werken fordert Isokrates
die Einigung Griechenlands, in beiden Werken verwirft er imperialistisches
Verhalten und ruft er zum Krieg gegen Persien auf. Während er vor der Gründung

des zweiten Seebundes noch - Sparta gegenüber - einen athenischen
Führungsanspruch geltend gemacht hatte, stellt er sich nach dem Philokrates-
Frieden auf die neue Gegebenheit ein: Phüipp soll die Einigung betreiben,
unter seiner Leitung soll auch der Zug gegen Persien stehen. Demgegenüber
wirkt der 'Panathenaikos' wie ein Rückfall in scheinbar überwundenes 'Polis-
Denken'. Philipp wird mit keinem Wort mehr erwähnt; dass der Exkurs über
Agamemnon (74ff.) als den Anführer eines geeinten Griechenlands im Krieg
gegen die Barbaren auf Philipp zu deuten sei, ist zumindest unbeweisbar4.
Athen steht wieder ganz im Vordergrund, auf Kosten von Sparta, das
zurechtgewiesen und getadelt wird wie sonst nie in der ganzen antiken Literatur5,
schlimmer als je in den altern Werken des Isokrates, obwohl auch sie mehr
Unfreundlichkeiten als Anerkennung enthalten. Hat sich Isokrates von Grund
auf anders besonnen? Lässt sich der 'Panathenaikos' überhaupt nicht in die
Entwicklung seines politischen Denkens einordnen? - diesen Eindruck erwek-
ken neuere Darstellungen, in denen er einfach ausgeklammert bleibt6. Enthält
er eine verschlüsselte Lehre, an die Adresse Philipps gerichtet: er solle sich die
heilsame Politik Alt-Athens zum Vorbild nehmen und in Spartas Verhalten ein
abschreckendes Beispiel sehen?7 Oder stehen Athen und Sparta für gute und
verkehrte Politik schlechthin, auf einer neuen «Ebene der Aktualität die
nicht an ein bestimmtes Ereignis geknüpft ist und wegen ihrer allgemeinen
menschlichen Bedeutung trotzdem die jeweils gegenwärtige Welt anspricht»?8

Trotz den vielfältigen Problemen, die der 'Panathenaikos' insgesamt
aufgibt, beansprucht der Schlussabschnitt (200ff.) unsere besondere Aufmerksamkeit.

Nach einem länglichen Proömium in eigener Sache hatte Isokrates in zwei

4 Vgl. W. H. Race, Panathenaicus 74-90: The Rhetoric of Isocrates' Digression on Agamemnon,
TAPA 108 (1978) 175 mit Anm. 1, wo die einschlägige Literatur verzeichnet ist.

5 Vgl. Tigerstedt a. O. 187: «the only full-length and systematic attack on Sparta and the Spartan
legend in Greek history».

6 So bei K. Bringmann, Studien zu den polit. Ideen des Isokrates, Hypomnemata 14 (Göttingen
1965); G. Dobesch, Der panhellen. Gedanke im 4. Jh. v. Chr. und der 'Philippos'des Isokrates,
österr. Arch. Inst. 1968. P. Cloche, Isocrate et son temps. Ann. litt. Univ. Besan9on 54 (Paris
1963) scheint einen Abschnitt über den Panathenaikos geplant zu haben (s. 127), doch verhinderte

der Tod die Ausführung.
7 Dies ist im wesentlichen Wendlands Auffassung, bes. a.O. 171.

8 So H.-O. Kröner, Dialog und Rede. Zur Deutung des isokrateischen 'Panathenaikos', Ant. u.
Abendl. 15 (1969) 102ff„ jetzt in: Isokrates, hg. von F. Seek (s.oben Anm. 2) 296ff., das Zitat
120f. 327; von allen neuern Interpreten hat Kröner das Verständnis des Panathenaikos am
meisten gefördert.



Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates? 167

Anläufen (39-107. 108-198) das eingangs (5) gestellte Thema - er werde über
die Leistungen Athens und die aperf* der Vorfahren sprechen - ausgeführt,
wobei er sich durchgehend der Methode des Vergleichs bediente: des
Vergleichs mit Sparta, der einzigen Stadt, die sich gemessen an ihrer Geltung -
wenn auch zu ihrem Nachteil - neben Athen halten liess (39-41). Der erwähnte
Schlussabschnitt nun scheint das Gesagte in Frage zu stellen. Er hat 'Dialogform',

umfasst zwei Szenen (200-230. 233-265) und zeigt zunächst Isokrates -
mit der enavöpöoocic; der Rede beschäftigt - im Kreise einiger seiner Schüler9.
Unter ihnen tut sich besonders ein Spartanerfreund mit oligarchischen Neigungen

hervor. Zwar kann er sich mit aUem abfinden, was Isokrates gesagt hat, ja er
lobt es sogar aufs höchste, doch an der Behandlung Spartas nimmt er Anstoss:
Die Griechen, meint er, schuldeten den Lakedämoniern Dank, weil sie xd
KäXXiaxa tcöv Eixixr|8eopdT(ov gefunden und ihnen vermittelt hätten (202).
Nach einer schroffen Entgegnung des Isokrates (204-214) schränkt er diese

Aussage ein (217): er habe nicht an Tugenden gedacht wie eüoeßeia, 8ikcuo-
aüvri oder (ppövnoic;, sondern an die Yupvdoict, an die doKT*cic; xr\c, dv5peia<;,
an die öpövoia, an die itepi röv nö^Epov ennitXeia. Trotzdem dringt er nicht
durch - im Gegenteil: sein Einwand reizt Isokrates dazu, den gegen Sparta
gerichteten Tadel nochmals zu verschärfen (218-228).

Aus dieser ersten, übrigens kürzeren Dialogszene, die - so könnte man
sagen - der öp&örrn; der Rede gilt, geht der Lehrer eindeutig als Sieger hervor:
er nimmt nichts zurück, vielmehr benützt er die Gelegenheit, die negative,
Sparta gewidmete Seite des Vergleichs zu ergänzen und nur umso kräftiger
auszumalen. Trotzdem, gesteht Isokrates, sei er am Ende verwirrt und unzufrieden

gewesen und habe sich gefragt, ob Sparta nicht doch zu schlecht
weggekommen sei; ja er habe sogar daran gedacht, die Rede zu vernichten (232). So
beruft er nochmals eine Versammlung seiner Schüler ein. In ihr, der zweiten
Dialogszene, findet das Werk zunächst erneut vollen Anklang. Nur der kecke
AotKeSaipovicov ejtaiv£TT|c; (234) bekundet Zweifel und Schwierigkeiten, weil er
der Rede seine Zustimmung nicht versagen wolle und ihr doch nicht so einfach
beipflichten könne. Also versucht er - und darin besteht der entscheidende
'Fortschritt' gegenüber der ersten Szene - mittels einer überraschenden
Interpretation seine dixopia zu überwinden. Isokrates hat recht, wenn man ihn nur
recht versteht. Hatte die erste Szene sich um die öp9ÖTT*<; gedreht, so zielt die
zweite auf die wahre 8idvoia des Verfassers. Gehen wir nun - mit wohl allen
neueren Erklärern10-davon aus, dass in den 'Dialogen' des Isokrates sich zwar
sein 'Schulbetrieb' spiegle, dass sie aber frei erfunden sind, so scheint in den
Bemerkungen des 'Schülers' eine ausführliche, den unmittelbaren Wortlaut

9 Zu solchen 'Gesprächen', wie sie auch in andern Reden begegnen, vgl. Kröner a.O. 116f.

320f.
10 Vgl. Kröner a.O. 108= 306.



168 Christoph Schäubün

übersteigende und verborgene Absichten biossiegende Selbstinterpretation
aufgehoben zu sein: etwas in der antiken Literatur doch wohl Einmaliges!

Die Interpretation des Schülers läuft im wesentlichen darauf hinaus, dass
Isokrates sich einer doppeldeutigen Ausdrucksweise (240 Adyoi dptpißoXoi)
bedient habe, die dem, der lobe, ebenso diene wie dem, der tadeln wolle. Seine

Ausführungen - über die Lakedämonier - wiesen in zwei Richtungen (eirap-
(porepi^eiv) und enthielten viele Unbestimmtheiten (dp(piaßT*Tficei<-;). Zumal
die scheinbaren Hauptanklagepunkte könnten leicht positiv umgemünzt werden

(241ff.): So habe die den Spartanern nachgesagte ürcepoii/ia eben mit oe-
pvötr|<; zu tun; dass sie kriegerisch (iratepiKoi) seien, mache sie zu vollkommenen

Männern, die das bekämen, was sie wollten, und das bewahrten, was sie
besassen; ja auch ihre grossgeartete, könighche Ttteove^ia sei etwas Gutes,
sähen doch alle Menschen im 7tA£ov exeiv xäv äXXcav den erstrebenswertesten
Vorzug. Also: um Athen im Vergleich loben zu können, hat Isokrates viel
Abschätziges über Sparta gesagt, aber in einer Form, die den Hellhörigen eine
versteckte Hochachtung herausspüren lässt. Darin glaubt der Spartanerfreund
die Siävoia des Lehrers entdeckt zu haben (244 Ende. 247. 249)''.

Was nun die Interpretationsmethode anbelangt - die Erkenntnis einer
vom Autor beabsichtigten Zweideutigkeit -, so hat Zucker festgestellt, «dass es

die dpipißoXia in dem bezeichneten Sinn weder in Aristoteles' noch in Anaximenes'

Rhetorik gibt»; sie sei wohl ein von Isokrates «ad hoc angewandtes
Mittel»12. Immerhin: sieht man vom Begriff selbst ab, so erinnert die Art und
Weise, wie der Spartanerfreund etwa die vmEpoit/ia als aepvörric; erklärt, doch
entschieden an eine Bemerkung des Aristoteles (Rhet. 1, 9 [1367a 33ff.]): Man
könne xä abvzyyvc, xoic, ürcdpxouciv che, xabxä övxa zum Loben und Tadeln
verwenden; so sei es möghch, den EÜÄ.aßfi<; als \\ix>xpöc, und £rcißouÄ.o<; darzustellen,

den f)A.i3io<; als xpt)otö<; den au9d8n<; als \ieyaXonpenr\e; und cepvöi;
...13. Mit einem ähnhehen Kunstgriff scheint der Schüler bei Isokrates zu rechnen.

Es dürfte sich um ein Vorgehen handeln, das der zeitgenössischen Rhetorik
auch sonst vertraut gewesen ist. Im übrigen mochte natürlich ein attischer
Redner, auch ohne gleich an bestimmte rhetorische Lehren zu denken,
imstande sein, zwischen den Zeilen eines Schriftstücks zu lesen und ihm einen
Sinn zu entnehmen, den der Wortlaut nicht unmittelbar nahelegte, den er darin
aber finden wollte. So erklärt Demosthenes in der 'Kranzrede' den Athenern
effektvoll, welche Wirkung Philipp mit einem an sie gerichteten Brief bei seinen

11 Isokrates nimmt am Ende (265) darauf Bezug, indem er sagt, er habe nicht deutlich werden
lassen oüS' tbc; etuxev xaic; ünovoiaic; xj\i 6ui\c; 8iavoiac; oü9' dx; Sifiuapxev.

12 Zucker a. O. (oben Anm. 2) 28 250; für spätere Belege (wichtig vor aüem Demetr. De ehe.
291) vgl. 26ff. 249f; über die äu(pißoXia in «einzelnen Sätzen und kleineren gedanklichen
Komplexen» (Aristot. Rhet. 3, 5 [1407a 32ff.]) vgl. Zuckers Exkurs 31 252.

13 Dazu W. Muri, Mus. Helv. 26 (1969) 75f, jetzt in: Griech. Studien, Schweiz. Beitr. z. Alter¬
tumswiss. 14 (Basel 1976) 213f.



Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates? 169

Bundesgenossen habe erzielen wollen. Er umreisst knapp die für die Thebaner
und die Thessaler bestimmte 'Botschaft' und fügt bei, Philipp habe sich zwar
anderer Worte bedient: raßra 8e ßouAdpsvoi; SeiKvüvai (Demosth. 18, 40).

Hat der Spartanerfreund die Siävoia des Isokrates getroffen? - anders
gedreht: hegt in der zweiten Dialogszene des 'Panathenaikos' eine echte
'Selbstinterpretation' vor? Isokrates verweigert eine Antwort auf diese Frage (265).
Aber erst wenn sie geklärt ist, hat es einen Sinn zu untersuchen, welche Bedeutung

einer 'Aufwertung' Spartas zukommen könnte (wenn überhaupt) und was
sie verursacht haben mag. Umso grösser ist Kröners Verdienst, der klar
ausgesprochen hat, dass der Lobpreis, den der Schüler den Spartanern spendet, im
Grunde nur deutlich werden lässt, was ihnen tatsächlich fehlt - alles das nämhch,

was die Athener auszeichnet: das heilsame Wirken zugunsten der übrigen
Griechen14. Die erste Dialogszene hatte aufgezeigt, dass gemessen an den
Massstäben, die Isokrates anlegen wül und muss, Sparta kein Lob verdient. In
der zweiten versucht der Schüler deshalb, die selbstsüchtigen Spartaner
gewissermassen aufgrund ihrer eigenen Voraussetzungen und Ansprüche zu würdigen,

mit dem Ergebnis, dass diese sich als den menschenfreundlichen athenischen

weit unterlegen erweisen. Für den, der genauer hinblickt, erreicht der
Spartanerfreund sein Ziel nicht. Was er dem 'Panathenaikos' entnehmen zu
können glaubt, gereicht im Sinne des Isokrates Sparta niemals zur Ehre; also
hat, so wird man folgern, die mit Zweideutigkeiten rechnende Interpretation
letzthch als verfehlt zu gelten.

Ein solches Verständnis des Dialogs kann mit verschiedenen Argumenten
zusätzhch gestützt und vielleicht auch noch etwas genauer gefasst werden.
Zuerst und vor allem: kein unbefangener Leser wird die dptpißoWa jemals von
selbst erkennen; einmal ins Bild gesetzt aber empfindet er sie als künstlich und
gezwungen. Überdies geht der Spartanerfreund mit seiner Interpretation von
der Behauptung aus, Isokrates habe die Schüler beim zweiten Mal zusammengerufen,

um zu prüfen, ob sie gelernt hätten, eine Rede richtig zu lesen und zu
begreifen (236). Demnach hätte der Lehrer also die kühne 'Interpretation'
geradezu provoziert. Bereits in diesem Punkt aber missdeutet der Spartanerfreund

die erklärte Absicht des Isokrates. Dieser sagt ausdrücklich, nach dem
ersten Gespräch hätten ihn schwerste Zweifel überfallen, ob er nicht doch mit
den Spartanern zu scharf ins Gericht gegangen sei, und er habe sich mit seinen
Schülern über Vernichtung oder Publikation der Rede, und nur darüber, beraten

wollen (232f.). Wer nach einem verborgenen Sinn forscht, tut das offenbar
auf eigene Verantwortung und ohne seinen Segen; er selbst hat nie damit
gerechnet, dass seine Worte auf zwei Arten aufgefasst werden könnten. - Ferner
beruft sich der Schüler darauf, dass Isokrates früher die Spartaner gelobt habe
(hc, oiJ8ei<; äXXoc,: das könne er jetzt doch nicht zurücknehmen und ins Gegenteil

14 Kröner a.O. 113ff. 314ff.



170 Christoph Schäublin

verkehren wie einer, der in den Tag hinein redet (239). In der Tat legt Isokrates
selbst grossen Wert auf die Einheit und Kontinuität seines Denkens; immer
wieder hält er fest, dass er etwas so oder ähnhch auch früher schon vertreten
habe: man braucht sich nur an die 'Antidosis-Rede' mit ihren langen Auszügen
aus altern Werken zu erinnern15. Und unbestreitbar hat er sich im Laufe seines

langen Lebens häufig über Sparta geäussert. Indessen wird der unbefangene
Leser dem Spartanerfreund insofern erneut widersprechen, als die Lektüre von
Isokrates' Reden keineswegs den Eindruck hinterlässt, man habe es mit einem
Bewunderer Spartas zu tun - im Gegenteil: die positiven Erwähnungen erfolgen

- abgesehen vom 'Archidamos', der eine Sonderstellung einnimmt -
zumeist eher beiläufig, sie ergeben sich aus dem Kontext und verraten geringe
Begeisterung16, während der Tadel jedesmal von Herzen zu kommen scheint17.
Daran ändert der Hinweis wenig (Paneg. 129f.), dass es bei harten Worten einen
Unterschied mache, ob sie zum Zwecke des vouöexeiv oder des KaxriyopEiv
ausgesprochen würden18. Die Spartaner aber klage er nicht eixi ßX.dpr| an;
vielmehr weise er sie eji' tatpeX^ia zurecht, im Bestreben, sie von ihren äpapxf1-

paxa abzubringen und auf bessere Wege zu führen. Hier gilt es zwar wirklich,
die Siävoia des Sprechers richtig zu erkennen. An der Aussage jedoch ändert
sich deswegen nichts, sie wird nicht zweideutig, der Tadel bleibt ein Tadel, nur
soll er bei je verschiedener Siävoia des Sprechers beim Adressaten eine je
verschiedene Wirkung erzielen. - Auch im Hinblick auf frühere Aussagen über
Sparta also drängt sich eine Um-Interpretation des 'Panathenaikos' nicht auf.

Schhesslich Isokrates' Verhältnis zur Sprache19: Im 'Nikokles' (59) rät er,
man solle das Wesen jeder Sache in dem 'Namen' erkennen, den sie einmal
erhalten habe. Die moralische Verwirrung, die in Athen herrscht, gibt sich
zumal darin zu erkennen, dass die övöpara nicht mehr Kaxä tpüoiv gebraucht
werden (Antid. 283ff.): äXXä pexatpepouoiv [sc. xd övöpaxa] änö xröv tca^i-
oxtov npaypäxrav eiti xä (pauXoxaxa t(öv EiuxnSsupäxcov. xoü«; pev ye ßojpoX.o-

Xeuopevoix; Kai oKrörcxeiv Kai pipeio9ai SuvapEvoix; Eutpuei«; Kataüoiv, itpoo-
f|Kov xf|<; 7ipoor|yopia<; xaüxr|<; xuyxävEiv xoix; dpioxa npöc; äpexfiv 7tE(pt_>KÖxa<;-

xoix; Se xai<; KaKor|9Eiai<; Kai xat<; KaKoupyiai«; xP(uU£vou? Kai piKpä p&v Xa\i-
ßävovxac;, ixovr)päv Se Sö^av KxcopEvoix;, 7cA.£ovekxikoi)<;[!] vopi^ouoiv, äXX' ob

15 Vgl. auch 7 (Areop.) 60; 5 (Phil.) 9. 83ff. 93; 12 (Panath.) 35; zur 'Einheit' von Isokrates'
Denken vgl. etwa J. de Romüly, Eunoia in Isocrates or the Political Importance of Creating
Good Will, JHS 78 (1958) 92ff., deutsch jetzt in: Isokrates, hg. von F. Seek (s.oben Anm. 2)

253ff, bes. 98 269; 100 271f.
16 10 (Het.) 63; 4 (Paneg.) 73; 3 (Nie.) 24; 8 (Depac.) 142ff.; 7 (Areop.) 61; 5 (Phil.) 80.
17 Vgl. 11 (Bus.) 17ff.; 4 (Paneg.) HOff. 125ff.; 9 (Euag.) 54; 8 (Depac.) 95ff.; 7 (Areop.) 6f.| was

den Panegyrikos anbelangt, so weist D. Guus, Isocrates'Panegyricus: The Rhetorical Texture,
Wien. Stud. N.F. 5 (1971) 73 auf den Schaden hin «he had done to Spartan sensibilities».

18 Vgl. 8 (De pac.) 72.
19 Vgl. dazu H. Erbse, Platons Urteil über Isokrates, Hermes 99 (1971) 183ff., jetzt in: Isokrates.

hg. von F. Seek (s.oben Anm. 2) 329ff., bes. 188f. - 336f.



Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates? 171

xoix; öouoxdxoix; Kai Sucaioxäxoix;, oinep xröv äya&röv, äXX' ob xröv KaKröv
TtAeovEKxoüoiv Ähnliche Begriffsverschiebungen - sie seien unter der guten
alten Verfassung freilich noch nicht vorgekommen - prangert Isokrates gerade
auch im 'Panathenaikos' an (131)20. Gewiss stehen diese Bemerkungen im
Zusammenhang mit der 'Bürgerkriegspathologie' des Thukydides (3, 82,4f.)21.
In unserem Zusammenhang ist wichtig, dass Isokrates in solchen 'Metonomasien'

ein Zeichen des Niedergangs sieht. Während unter gesunden Bedingungen
die Wörter ihre eine, natürliche Bedeutung bewahren, drückt sich der

Zerfall des anerkannten Wertgefüges nicht zuletzt in dem frevelhaften Versuch
aus, den wahren Gehalt der Begriffe zu verwischen; eben das aber führt, so
möchte man mit dem Spartanerfreund im 'Panathenaikos' sagen, zu dpqnßo-
Xiai. Isokrates erklärt in der 'Antidosis-Rede', was echte nXeove^ia sei (s.o.)22,
und er zeigt auch, welcher Unfug mit dem Wort getrieben werde; mit nochmals
einer andern Deutung - angeblich im Sinn der Spartaner - wartet sein oligar-
chisch gesinnter Schüler auf (s. oben S. 168). Dieser scheint geradezu vorauszusetzen,

auch Isokrates sei der allgemeinen Begriffsverwirrung erlegen und
verwende die Wörter nicht mehr Kaxä ipüoiv; sonst würde er ihm auch nicht
unterstellen, wenn er Ü7xepoi|/ia sage, meine er eigentlich oepvöxn«;.

Isokrates ist kein Dialektiker, der das wahre Sein hinter den Begriffen
sucht. Vielmehr sind ihm Richtigkeit und Wahrheit in der Sprache gegeben,
wenn man sich ihrer nur im ursprünglichen, echten, herkömmlichen Sinn
bedient. Welchen Platz die Sprache in seinem Denken einnimmt, das geht am
deutlichsten aus dem grossen 'Hymnus auf den Ä.öyo<;' hervor, den er im 'Niko-
kles' anstimmt (5-9)23. Dem Xöyoc, verdanken die Menschen am meisten Gutes.
Mit seiner Hilfe, weil sie befähigt wurden sich mitzuteilen, haben sie die
Lebensweise der Tiere (xö 9T*pico8rö<; t,f)v) hinter sich gelassen, sind sie zu echter
Gemeinschaft und höherer Kultur gelangt. Er hat auch die ethischen Grundbegriffe

geschaffen: ouxoc; ydp nepi xröv SiKaicov Kai xröv äSiKtov Kai xröv aioxpöv
Kai xröv KaXröv Evopo&Exr|oev röv pf] SiaxaxSEvxeov ouk äv oioi x' f|p£v o'ikeiv
^ex' äXXr\Xcov. xobxa Kai xoüc; kükoüc; E^E^eyxopev Kai xoüc; äyaSoüc; EyKio-
Hiä£op£v. Wie aber könnte Schlechtigkeit überführt, könnte echtes Lob gespendet

werden, wenn die Grundbegriffe nicht unverrückbar festständen, wenn der
Xöyoc, 'Zweideutigkeiten' zuliesse und nicht vielmehr in seiner natürlichen
Kraft Klarheit bewirkte? Der Spartanerfreund glaubt, die Rede des Meisters

20 Im Anschluss an 7 (Areop.) 20.
21 Vgl. W. Muri, Politische Metonomasie, Mus. Helv. 26 (1969) 65ff., jetzt in: Griech. Studien,

Schweiz. Beitr. z. Altertumswiss. 14 (Basel 1976) 276ff., über Isokrates 74f. 212f.
22 Dass eine 'sittliche' TtXeovE^ia (vgl. schon 15 [Antid] 281 f.) sich durchaus auch materiell, in

«Erfolg und bürgerücher Wohlfahrt», auszahlen soU, zeigt der Anfang von 3 (Nie.), bes. 2; vgl.
W. Jaeger, Paideia 3 (Berlin 1947) 405 Anm. 24.

23 Wiederholt in 15 (Antid.) 253-257; als 'Hymnus' hat den Abschnitt erklärt W. Jaeger a.O.
150ff. Über den isokrateischen X.0701; vgl. auch 4 (Paneg.) 48f. und W. Steidle, Redekunst und
Bildung bei Isokrates, Hermes 80 (1952) 257ff., bes. 273ff.



172 Christoph SchäubUn

enthalte viele gewollte äp(pioßr|XT|0£i<; (Panath. 240); Isokrates dagegen sagt,
mittels des Xöyoc, stritten wir um die dp(pioßr)xf)oipa und untersuchten wir xd
dyvooüpEva (Nie. 8 Antid. 256) - denn der Xöyoc;, richtig gebraucht, ist
offenbar nicht darauf angelegt, Unbestimmtheit zu erzeugen, sondern sie zu
bekämpfen und zu beseitigen. So darf denn eine Rede eiKröv xf|<;... Siavoiac;
heissen (Antid. 7), und dementsprechend gilt (Nie. 7 Antid. 255): Xöyoc;
äÄ.r|9fi(; Kai vöpipoc; Kai Sücaioc; i)/i)xf|?, äyaöfn; Kai iriaxf|<; eiSojXöv eoxiv. Das
'Abbild' würde niemals einen zuverlässigen Schluss auf die Seele erlauben,
wenn es ihr Wesen und ihren Zustand, wenn es die Siävoia nicht unmissver-
ständlich darstellte.

Die vom Spartanerfreund angewandte Interpretationsmethode ist nicht
nur ein harmloser rhetorischer Kunstgriff, wie man dem Vergleich mit der
Empfehlung des Aristoteles (s. oben S. 168) entnehmen möchte. Indem sie an
den Xöyoi; rührt, stellt sie jede gegründete Sitthchkeit und im weitesten Sinn
aUes Menschentum überhaupt in Frage. Sie widerspricht fundamentalen
Auffassungen des Isokrates, würde letzthch sein ganzes Schaffen hinfällig machen
und kann darum kaum ein zutreffendes Ergebnis zeitigen24. Dass Isokrates'
Feindschaft gegenüber Sparta nicht «absolut» gewesen sei, lässt sich mit dem
'Panathenaikos' gerade nicht beweisen, wie richtig diese Auffassung im ganzen
auch sein mag25. Oder man musste dann schon annehmen, der Schüler habe
zwar methodisch gegen das Verstössen, was für Isokrates selbst gilt, sei aber
trotzdem in der Sache der Überzeugung des Meisters nahegekommen. Dies
freiheh würde bedeuten, dass es Isokrates nicht gelungen ist, die von ihm
nachträglich gewünschte Korrektur sauber mit der voranstehenden Rede zu verbinden;

jedenfaUs wäre sie nicht wirklich aus der Rede abgeleitet, sondern ihr in
offenem Widerspruch entgegengesteUt: eine Lösung des Problems, die dem
Redner nicht unbedingt schmeichelt und bei der man darum versucht sein

24 Geradezu grotesk mutet die Behauptung des Schülers an (240), nepi uev ouußoXaiwv Kai nspi
TtXsovE^ia«; d-ycovi^öusvov sich der än<|>ißoA.ia zu bedienen sei aiaxpöv Kai novnpiac; oü

uiKpöv aiineiov, itepi 8e (püaeax; ävSpcbncov SiaXs-yönEvov Kai npayua-tiov KaXöv Kai piXö-
aoepov. Er spricht freüich in gut isokrateischen Wendungen: Dass aoußö/una unter seiner
Würde seien, dass er sich mit Höherem beschäftige, sagt Isokrates verschiedentlich, bes. 15

(Antid) 3. 276; 12 (Panath.) 11; seine naiSeia, seine piXoaotpia geht xcepi rr|v xä>v ävSpautcov
(püoiv (15, 211); und auf eine Belehrung, die ihm in der ersten Dialogszene (223) zuteil
geworden ist, scheint der Schiller mit der tpüaic; TtpaYuattov anzuspielen: diese, hatte er dort
erfahren, ist an sich 'wertfrei' und wird 'nützüch' oder 'schädlich' erst im Gebrauch (dazu
Wendland a.O. [oben Anm. 2] 168 mit Anm. 3). Also: wer Reden hält wie Isokrates, über
«grosse, schöne und menschenfreundüche Themen und über Dinge, die alle betreffen»
(15,276), «über griechische, königliche und poUtische Dinge» (12,11), der soll sich vorsätzlich
zweideutig und unklar ausdrücken dürfen, während dies bei alltäglichen Streitereien um
Banalitäten ein arges Vergehen wäre! AUem schon diese GegenübersteUung erledigt die ganze
Methode. Bezeichnend auch, dass derselbe Schüler, der gleich darauf die grossartige ti/.eov-
6^ia der Spartaner preisen wird, den gleichen Begriff hier anders, abschätzig verwendet.

25 Vgl. Tigerstedt a.O. (oben Anm. 1) 196.



Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates? 173

könnte, die nachlassenden Kräfte des Greises in Anschlag zu bringen. Nur ist
das eine schwer fassbare Grösse, die man sich wohl mit Vorteil für den Fall
aufhebt, dass ein Verständnis anders einfach nicht möglich ist.

Umso drängender stellt sich die Frage, warum Isokrates dem Rat des
Schülers gefolgt ist (262) und zusammen mit dem 'Panathenaikos' auch die
'Protokolle' der beiden Dialogszenen veröffentlicht hat (mit der ersten könnte
man sich immerhin noch abfinden) - aus unserer Sicht: warum er das Werk in
eine 'Selbstinterpretation' auslaufen lässt, die zu den schwersten Bedenken
Anlass gibt. Eine Anregung von Arnims aufnehmend, erteilt Kröner die
folgende Antwort26: Athen soll in einem Vergleich gepriesen werden. Dieses
Verfahren hat aber nur dann einen guten Sinn, wenn über die verglichene Stadt,
Sparta, aUes nur denkbare Rühmenswerte gesagt wird, denn erst dann werden
wir uns der Einzigartigkeit Athens in vollem Masse bewusst. Isokrates braucht
also eine Lobrede auf Sparta; da er sie im Rahmen einer Lobrede auf Athen
nicht selbst geben kann noch will, führt er den Schüler ein. Dessen Interpretation

bilde «gleichsam das Gegengewicht» zu den Ausführungen des Isokrates -
in der Rede und in der ersten Dialogszene -, und darum stehe sie auch am
«geeignetsten Ort», nämlich am Schluss des 'Panathenaikos'. Hier freilich stutzt
man: Gibt eine nicht nur in der Durchführung, sondern schon im Ansatz
verfehlte Interpretation in der Tat ein «Gegengewicht» zur Rede des Isokrates ab?
Und zumal was den «geeignetsten Ort» anbelangt: ist es hinsichtlich der Anlage
des ganzen Werkes, das der Grösse Athens gut, eigentlich günstig, dass der
Hörer (oder der Leser) unter dem Eindruck einer Aufwertung Spartas entlassen
wird? - einer Aufwertung übrigens, die Isokrates nicht explizit zurückweist.
Kein Panegyrist, der die Regeln seines Handwerks gelernt hat, würde doch so
disponieren, und man sähe auch Isokrates gerne von dieser Seltsamkeit entlastet.

Das ist wohl nur möghch, wenn man die Interpretation des Schülers
vollständig von der Rede des Isokrates (und bis zu einem gewissen Grad von den sie

ergänzenden Bemerkungen in der ersten Dialogszene) absetzt, wenn man also
auf die Annahme verzichtet, sie trage irgendetwas zum bessern Verständnis der
Rede bei, ja sie sei - so Kröner - ihrer Funktion nach geradezu ein (notwendiger)

Teil der Rede. Die Funktion, die Kröner ihr zudenkt - Sparta 'vergleichsfähig'

zu machen -, wurde wohl ohnehin durch die allbekannte 'spartanische
Legende' hinlänglich wahrgenommen; ausdrücklichen Rühmens bedurfte es

kaum. Die Bemerkungen des Schülers aber stellen dann wirklich nicht mehr dar
als einen eher misslungenen Versuch, das Werk des Meisters zu interpretieren.

Indessen scheint sich bisher noch niemand Gedanken darüber gemacht zu
haben, dass eine Rede, wie sie sein soll, doch gar nicht interpretiert zu werden
brauchte27. Als ihre erste Tugend hatte die oatpfjveia zu gelten; überdies ver-

26 Kröner a.O. 115ff. 318ff.
27 Mit den Worten Lukians, De sait. 62 eusi 8e uiutitiköc; [sc. ö öpx*loTi|<;] Kai Ktvr|uaai id

12 Museum Helveticum



174 Christoph SchäubUn

fehlt es gerade Isokrates kaum je anzugeben, worauf es ihm ankommt;
exemplarisch im 'Philippos' (16): peXAto ydp ooi oupßou^eüeiv jipooxf|vai xf|<; xe xröv

'EXXr\vcav öpovoia«; Kai xü,; eiti xoüc, ßapßäpou«; oxpaxeiac,- eoxi Se xö pev
ixei9eiv npöc; xoix; "EM,r*va<; ouptpepov, xö Se ßiä^ecSai jTpöc; xoix; ßapßäpou;
Xpnoipov. fi pev ouv nepißoÄ.f* -xavxöc; xoü Ä.öyou xoiaüxr) ti«; eoxiv (vgl. 154)28.

Auch im 'Panathenaikos' macht er sein Ziel deutlich genug (5): SiaAicjOpai Se

7tepi xe xröv xfi nö^ei neTipaypevcov Kai ixepi xr\c, xröv -tpoyövrov äpexf|<; (vgl.
24. 35. 112f.). Solche Absichtserklärungen schhessen natürlich nicht aus, dass

Isokrates sich mit seinen Schülern über Anlage und Durchführung einer Rede
unterhalten hat; zur Suche nach einem verborgenen Sinn freilich laden sie nicht
ein. Dagegen pflegte man 'Interpretationsübungen' an Werken der Dichtung
durchzuführen. Isokrates selbst weist darauf hin, dass der Redner über
mancherlei Themen verfüge oi Se ixepi xoix; 7toiT*xä<; etpiXooötprioav (Antid. 45),
und wie die Sophisten mit Gedichten umgegangen sind, können wir bei Platon
lernen. Im 'Hippias minor' etwa entwickelt sich das Gespräch über das angeblich

'freiwillige' Unrechttun des äya&öc, im Anschluss an einen Vortrag des

sophistischen AUeskönners über Achüleus und Odysseus und aus der Erörterung

einschlägiger homerischer Verse29. Besondere Aufmerksamkeit verdient
aber die Simonides-Interpretation im 'Protagoras'30, denn der Schlussteil des

'Panathenaikos' enthält einige auffallende Ähnlichkeiten31.
Isokrates stellt seine Rede in zwei Dialogszenen zur Diskussion; ebenso

vollzieht sich die Simonides-Interpretation «in zwei Gängen» (339a-341e;
341e-347a)32. In der ersten Szene (200-230) steht die öp9öxn<; des von Isokrates
Ausgeführten in Frage, d. h. der Schüler bestreitet, dass Isokrates den Spartanern

gerecht geworden sei; ebenso gilt der erste «Gang» der öp9öxr|<; des simo-
nideischen Gedichtes, d. h. Protagoras weist auf einen 'Widerspruch' zwischen
dem Anfang der ersten und der zweiten Strophe hin. Hier wird man allerdings
auch den Unterschied nicht übersehen: Protagoras und Sokrates sind nicht
imstande, den 'Widerspruch' zu lösen, während Isokrates energisch für die

d5öu£va 5ei^eiv üjtioxvevtai, ävaYKaiov auxä>, önep Kai xoic; pii-iopai, aatprivEiav öokeiv, äc,

eKaatov räv Seikvuusvcov ütt' aüxoü SnXoOaSai ur|5Evö<; e^iiytitoü 8eöuevov.
28 Vgl. 4 (Paneg.) 3; 3 (Nie.) 11-13; 8 (Depac.) 16ff., bes. 18; dazu auch Steidle a.O. (oben

Anm. 23) 265f.
29 Zu diesem Dialog neuestens G. Müller, Platonische Freiwilligkeit im Dialoge Hippias Elatton,

Würzb. Jbb. 5 (1979) 61ff.
30 Vgl. H. Gundert, Die Simonides-Interpretation in Platons Protagoras, EPMHNEIA, Fest¬

schrift O. Regenbogen (Heidelberg 1952) 71ff., jetzt in: Piatonstudien, Stud. z. ant. Philosophie

7 (Amsterdam 1977) 23ff.
31 Eine direkte Beziehung freüich soll nicht im vornherein behauptet werden, obschon sich

Isokrates für die 'Sophisten-Dialoge' wohl interessiert haben mag. K. Ries, Isokrates und
Platon im Ringen um die Philosophia (Diss. München 1959) hat über den Protagoras wenig zu

sagen; vgl. immerhin 144.

32 Zum folgenden vgl. Gundert a.O. 72f. 24f.



Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates? 175

'Richtigkeit' seiner Worte eintritt33. Im zweiten «Gang» legt Sokrates in längerer

Rede eine ausführliche Gesamtinterpretation vor. Mit ihr lässt sich die Rede
des Spartanerfreunds in der zweiten Dialogszene vergleichen (235-263). Sokrates

fragt nach der Siävoia des Simonides (34le 7f.; 347a 3ff.), mehr noch: er
sucht die das ganze Gedicht durchziehende Tendenz zu erfassen - die Polemik
gegen den Pittakosspruch (343c 3ff.; 344b 3ff.) - und von ihr ausgehend das
einzelne zu verstehen. Nicht anders ist der Spartanerfreund um die Siävoia des
Isokrates bemüht (s. oben S. 168), und auch er legt sich eine Gesamtauffassung
zurecht - Isokrates lobe Sparta in doppeldeutiger Form -, nach welcher die
Erklärung der Einzelheiten auszurichten sei (244): xt*v pev ouv 7tepißoX.fiv xoü
X.öyou SoKei; poi 7toif)aao9ai pexd xoiaüxrn; Siävoia^34. Im übrigen geht es ja
beiden Interpreten darum, aus dem änopeiv (Panath. 234) herauszufinden und
einen scheinbaren Widerspruch zu beheben: innerhalb des Gedichtes des
Simonides einerseits, zwischen dem 'Panathenaikos' und den restlichen Werken
des Isokrates anderseits. Wenn Gundert recht hat mit seiner Behauptung, dass
«die klare Scheidung von isoherender Kritik und zusammenschauendem
Verstehen» als Platons «eigene Leistung» zu betrachten sei35, so hat Isokrates
davon jedenfalls bald auch etwas begriffen, wie tief der Schlussteil des
'Panathenaikos' auch immer unter der Simonides-Interpretation stehen mag. - Am
Ende schiebt Sokrates alle Dichterinterpretation beiseite, als eitles Spiel
solcher, die selbst nichts zu sagen hätten (347b-c); zudem könne man die Dichter

ja nicht befragen - Bücher antworten nicht noch fragen sie zurück (Prot.
329a) -36, so dass jeder zu einem andern Ergebnis gelange und Sicherheit
nicht zu erzielen sei. Isokrates, der in der ersten Dialogszene so entschieden die
öp9öxr|<; seiner Rede verteidigt hatte, hört sich ruhig die Deutung an, die der
Spartanerfreund entwickelt - und hält sein Urteil darüber zurück (265): ixepi Se

xröv äXXcav ouSev e(p9ey^dpr|v röv eiixev, ou9' rö; exuxev tdic; ürcovoiaic; xfi; epf|;
Siävoia«; oö9' rö; 8if|papxev. Eine einmalige Gelegenheit zu prüfen, wieviel die
Interpretationskunst eigentlich taugt, ist vertan. Obwohl anwesend, stellt der

33 Den Widerspruch zwischen sich und dem Schüler freilich vermag er nicht aus der Welt zu
schaffen, obwohl dieser sich nach der ersten Szene ippoviucutEpoc; Yey£vr|UEVo<; entfernt (230).
Der entscheidende Unterschied hegt natürhch darin, dass Isokrates, der Autor, selbst anwesend

ist und seinem Werk 'helfen' kann, vgl. Isoer. Epist. 1, 3: eine Formulierung, die im
Anschluss anTh. Szlezäk, Dialogform und Esoterik, Mus. Helv. 35 (1978) 18ff. zu beträchtlicher

Bedeutung gelangt ist. Vgl. Szlezäks Kontroverse mit G. J. de Vries, Mus. Helv. 36 (1979)
60ff. 164f; 37 (1980) 60f. Simonides dagegen hat diese Möglichkeit nicht.

34 Wie 5 (Phil.) 16 erweist, bedient er sich dabei gut isokrateischer Ausdrucksweise (ausgeschrie¬
ben oben S. 174). Unnötig zu betonen, dass die Gesamtauffassung im Widerspruch zu den
von Isokrates abgegebenen 'Absichtserklärungen' steht (oben S. 174).

35 Gundert a.0.79f. 31f.
36 Vgl. Hipp. min. 365c 8f. - Die Stellen gehören natürlich dem Problemkreis 'Platon und die

Schriftlichkeit' an. Die Sache ist auch Isokrates nicht fremd, vgl. Steidle a. O. (oben Anm. 23)
285ff.



176 Christoph Schäublin

Autor sich der Befragung nicht: er schweigt wie ein Buch. Oder verlässt sich
Isokrates darauf, dass seine Leser schon erkennen, wie verkehrt die Interpretation

ist, und dass sie darum auch aufdie Schwäche der ganzen Methode zurück-
schliessen werden? So betrachtet richtete sein Schweigen ebenso wenig Schaden
an wie das 'Schweigen' der alten Dichter in den Büchern. Die Mutmassungen
der Interpreten gehen ohnehin an der Sache vorbei, ein Kommentar erübrigt
sich37.

Isokrates unterwirft in den Dialogszenen des 'Panathenaikos', zumal in der
zweiten, seine eigene Rede einer Interpretation von der Art, wie sie sonst an
dichterischen Texten geübt zu werden pflegte: soviel dürfte deutlich geworden
sein. Es bleibt die Frage nach dem okojxöc, eines solchen Exerzitiums. Schwerlich

wird damit auf irgendein Konkurrenz-Verhältnis zwischen Dichtung und
Rhetorik angespielt, obschon dieser Gedanke Isokrates nicht ganz fernlag38
und obschon der Spartanerfreund den Meister am Ende (263) ausdrücklich mit
Homer vergleicht. Wenn etwa hätte gezeigt werden sollen, dass es forderlicher
sei, Reden zu interpretieren als Gedichte, dann wäre dazu eine sinnvolle und
vertretbare Auslegung nötig gewesen. Die Fragwürdigkeit der Methode, deren

37 Mit ürtövoiai, sagt Isokrates (265), habe der Schüler seine 5idvoia zu treffen versucht; auch
dieser Begriff führt uns in den Umkreis der Dichterinterpretation, vgl. z. B. Plat. Rep. 2, 378d

[unziemliche Götterdarstellungen] oü 7tapa5eKrEov si; tt)v jioA.iv, oöt' ev ünovoiaic; hetcoiti-
usvac; oüte öveu ütiovoiöv ö ydp veoc; oüx olöe; te Kpivsiv öti te ünövoia Kai ö u*i... Xen.
Conv. 3, 6. - Man möchte nach dem Gesagten vermuten, dass Isokrates die Suche nach
ÜTcövotat, nach einem 'tiefern Sinn', nach 'AUegorien' auch bei den Dichtern verwirft. Dagegen

hat F. WehrU, Zur Geschichte der allegorischen Deutung Homers im Altertum (Diss. Basel
1928) 82, bes. Anm. 1 auf 2 (Ad Nie.) 48f. hingewiesen, wo es heisst, da man mit nützüchem
Rat bei der Menge nicht ankomme, hätten Homer und die Tragiker sich eben auf das verlegt,
was gefaüe: auf die uuöcoSEaTaTOi Xöyoi. Wehrli erinnert überdies an Plat. Prot. 316dff. (die
alten Dichter-Homer, Hesiod, Simonides-, Mysten, Musiker usw. seien eigentlich Sophisten
gewesen, sie hätten aber (poßoüuEvoi tö EitaxSE? ihre Lehre gefällig verpackt) und meint,
auch Isokrates habe bei Homer mit belehrender Absicht in mythischer Verhüllung gerechnet.
Immerhin sagt Isokrates abschliessend 2 (Ad Nie.) 49 toioütojv oöv TtapaSciYuaTcov ürtap-
XÖvtcov öeSeiktoi roi«; ETtiSuuoüaiv toüc; äKpocouEvouc; yuxaycoYEiv, öti toü uev vou9steTv
Kai auußouXeÜEiv öcpekteov, Td 8e toioüto Aekteov, 015 öpwai toüc; öxAooc; udAiaTa xaipov-
rac;. Da ist von verhüUter Lehre nicht die Rede. Zu den Dichtern, die mit ihren ünoSfJKai «die
besten Ratgeber für das menschliche Leben sind» (2, 43, vgl. schon 2, 3), zählen Hesiod,
Theognis und Phokyüdes, offenbar nicht Homer. Dieser nimmt eine gewisse erzieherische
Aufgabe allenfalls zusammen mit den übrigen npoExovTsc; *toir|Tai mittels der KaX.oup.Evai

Yvd)|iai wahr (2, 44): ob man ihretwegen aber mit einer belehrenden Tendenz im ganzen zu
rechnen hat? JedenfaUs zwingen sie nicht dazu, üitövoiai aufzuspüren.

38 Vgl. 2 (Ad Nie.) 42ff.; 9 (Euag.) 8ff.; 15 (Antid.) 45ff. 166. Dazu etwa Jaeger a.O. (oben
Anm. 22) 121f. 146f. 150f. 168; Cloche a. O. (oben Anm. 6) 25; Heilbrunn a. O. (oben Anm. 1)

175; allerdings erscheint die von Heilbrunn aus 2, 42ff. herausgelesene Auffassung verfehlt,
Isokrates habe den Panegyrikos (zusammen mit der Helena) vornehmüch im Gefolge der
'gefälügen', nicht der 'nützlichen' Dichtung gesehen (s. auch Anm. 37). Er hätte sich wohl
dagegen verwahrt, dass er es darin mit denen gehalten habe, die solches sagten, ou; öpräm
toüc; öxXouc; xnipovrac;.



Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates? 177

sich der Schüler bedient, lässt dagegen nur einen Schluss zu: dass das ganze
Geschäft wenig wert ist.

Nun hat Kröner auf eine Beziehung zwischen den beiden Dialogszenen
und dem Proömium des 'Panathenaikos' aufmerksam gemacht: Indem Isokrates

einen Schüler vorbehaltlos Sparta loben lasse und sich ihm nicht widersetze,
entkräfte er «durch die Tat den Vorwurf seiner Gegner, den er im Prooemium
als den am schwersten wiegenden von den Vorwürfen bezeichnet hatte, die ihm
kürzlich gemacht worden waren (19), nämlich den, dass er keine andere
Meinung als seine eigene gelten lasse. Er zeigt statt dessen, wie er durchaus anderen
Ansichten Raum gibt, ihnen jedoch in voUer Überlegenheit den ihnen
zukommenden Platz anzuweisen versteht.»39 Das ist das eine. Die besagte Anschuldigung

aber war an einem ganz bestimmten Ort und in einem ganz bestimmten
Zusammenhang erhoben worden (18): im Lykeion und im Anschluss an eine
Veranstaltung «von drei oder vier der 'Herdensophisten', die alles zu wissen
behaupten und die unversehens überall auftauchen». Diese hatten über
Hesiod, Homer und die andern Dichter gesprochen, hatten ihre Verse vorgetragen
und überdies die geistreichsten Bemerkungen früherer Interpreten zum besten
gegeben (xröv npöxepov äXXoit; xioiv eipripevtov xd xapieoxaxa). Getragen von
der Zustimmung des Publikums habe dann einer von ihnen, der frechste,
Isokrates eben zu verleumden begonnen: dass er solche Bestrebungen, wie sie von
ihnen gepflegt würden, verachte und nur seine eigene (pi^oootpia und naiSeia
anerkenne. Im Gegenzug will Isokrates deshalb darlegen, ?|v ex© yvröpr)v jxepi
xe xf\c, TtaiSeia; Kai xröv Jioinxröv (25). Und wirklich umreisst er im folgenden
seine Meinung über die itaiSeia (26-32). Auf eine Behandlung der Dichter
freilich möchte er dann doch verzichten (33): nepi Se xf|<; 'Opfjpou Kai 'Hoiö-
5ou Kai xf); xröv äXXcav 7toiT)oecoc; eixi9uprö pev eirceiv - olpai yäp dv itaüoai
xoüc; ev xrö AuKeicp paiwcpSoüvxac; xaKeivrov Kai ^ripoüvxa; itepi aüxröv -,
aio9dvopai 8' epauxöv ecjo tpepöpevov xfjc; ouppexpiac; xfi<; ouvxexaypevr|<; xoic;

npooipioic,. Da ist zumindest die Vermutung erlaubt, dass Isokrates das, was er
aus 'Symmetriegründen' im Proömium zurückbehalten musste, als 'Epilog'
nachgetragen hat.

Die Szene im Lykeion fände so ihre Wiederholung in der Schule des
Isokrates. Nochmals, wie Kröner bemerkt hat: er ist toleranter, als man ihm nachsagt;

er lässt mit sich reden, in seinem Unterricht haben auch Gespräche, 'Dialoge'

ihren Platz. Mit der Interpretation des Spartanerfreundes aber würde er
das Geschwätz (Ä.r|peiv) der Sophisten veranschaulichen. Diese verfehlen mit
ihren uitövoiai die Siävoiai der traktierten Dichter ebenso, wie der Schüler die
Absicht des Isokrates -Athen zu preisen - ins genaue Gegenteil verkehrt40. Wer

39 Kröner a.O. 117f. 322. Ja die Zweifel, von denen Isokrates im Anschluss an die erste

Dialogszene spricht, lassen sogar erkennen, dass er sich Kritik ernstlich zu Herzen nimmt!
40 S. oben S. 174f. mit Anm. 34.



178 Christoph SchäubUn: Selbstinterpretation im 'Panathenaikos' des Isokrates?

sich von den pg9üpa><; dvayiyvröoKovxec; glaubt absetzen zu müssen (246), wer
meint, zu den wenigen zu gehören, die imstande sind oxoxd£eo9ai xt); äXr\-
9eia; (261), ist reinster Anmassung verfallen41. Doch so wie die Sophisten den
Beifall ihrer Zuhörer im Lykeion gewonnen hatten (19), ebenso erfährt der
Spartanerfreund geradezu begeisterte Zustimmung (264) - und dies erst noch
vonseiten der Schüler des Isokrates! Aber er hat ja auch immerhin eine eigene
Leistung vollbracht, während jene oüSev nap' auxröv (19) zu sagen gewusst
hatten. Trotzdem taten auch die Schüler gut daran, wenn sie sich die Schlussworte

des 'Panathenaikos' (271 f.) mit ihrer Ermahnung zu richtigem Hören und
ihrer Warnung vor der Leichtfertigkeit eigener yvröpai hinter die Ohren schrieben.

Über die Dichter selbst äussert sich Isokrates auch jetzt nicht. Weder deutet

er an, was sie seiner Meinung nach gewollt haben, noch wie sie zu lesen
sind42. Eines indessen steht fest: mit den gängigen Interpretationskünsten
kommt man ihnen nicht bei.

Die hier versuchte Erklärung des Schlussteils muss sich natürlich auch auf
die Gesamtinterpretation des 'Panathenaikos' auswirken. Insbesondere wäre
endgültig erwiesen, dass Isokrates die Aussage seiner Rede nicht einschränkt:
Athen soll gelobt werden im Vergleich mit Sparta und ganz und gar zuungunsten

der alten Rivalin43. Auf das lange, persönlich gefärbte Proömium (1-38)
folgte der eigenthche W>yo<; in zwei Gängen (39-107. 108-198). Die anschliessende

erste Dialogszene (200-230) erfüllt eine doppelte Funktion: Zum einen
ergänzen die Ausführungen des Isokrates die vorangegangene Rede, sie liefern
das noch fehlende Ende (200) und unterstreichen erneut ihre Gesamttendenz,
wobei es jetzt weniger darum geht, Athen zu loben als Sparta und die Art von
Politik, für die Sparta steht, ein für aUemal zu verurteilen. Anderseits leitet die
Szene - allein schon formal - zum zweiten Dialog über. Dieser ist auf das
Proömium bezogen und rechnet mit jenen Leuten ab, von denen die dort erwähnten

böswilligsten Verleumdungen ausgegangen waren, zumal aber mit der von
ihnen betriebenen Kunst. Somit ergäbe sich doch eine geschlossene Komposition.

- Die Interpretation des Schülers aber verdiente - trotz ihrer negativen
Zielsetzung - im Hinblick auf die Geschichte der Textauslegung in der An tüte
wohl mehr Aufmerksamkeit, als ihr bisher zuteil geworden ist44.

41 Damit ist natürhch nichts gegen das oroxa^EaSai tt|c; äXr|!>siac; an sich gesagt. Vielmehr gibt
der Spartanerfreund erneut zu erkennen, dass er weiss, wie man sich als Schüler des Isokrates
auszudrücken hat (vgl. 271).

42 Vgl. immerhin oben Anm. 37.
43 Eine andere Frage ist natürlich, was Isokrates damit bezweckt hat. Vgl. dazu oben S. 166.
44 R. Pfeiffer erwähnt sie in seiner History of Classical Scholarship nicht.


	Selbstinterpretation im "Panathnaikos" des Isokrates?

