
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Der singende Schwan : Motivgeschichtliches zu einer Sequenz des 9.
Jahrhunderts

Autor: Liver, Ricarda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der singende Schwan

Motivgeschichtliches zu einer Sequenz des 9. Jahrhunderts

Von Ricardo Liver, Bern

7m den ältesten Sequenzen, die wir kennen, gehört die sogenannte
«Schwanenklage»1, ein eigenartiges Beispiel nicht nur für die Frühformen der
Sequenzendichtung, sondern für mitteUateinische Dichtung überhaupt.

Das Gedicht scheint zunächst ganz für sich dazustehen, keiner Tradition
zuzuordnen und keinen ParaUelbeispielen zur Seite zu stellen zu sein. Im
Unterschied zu anderen Sequenzen ist es frei von Anspielungen auf Biblisches und
von Bezügen auf den christlichen Kultus oder auf eine bestimmte Gelegenheit
des Kirchenjahrs; dennoch ist es in Frankreich und England jahrhundertelang
im liturgischen Gebrauch gewesen2.

Wir steUen den folgenden Überlegungen den Text der Sequenz voran, wie
ihn Dag Norberg in seinem Manuel pratique de latin medieval gibt3:

1 Clangam, filii
Ploratione una

2a Alitis cygni
qui transfretavit aequora.

3a S'e dereliquisseflorigera
Et petisse alta maria,

4a Pennis soluta inniti
Lucida non potero

Hic in stilla.

5a Angor inter arta
Gurgitum cacumina,

Gemens alatizo
Intuens mortifera
Non conscendens supera.

b O quam amare
Lamentabatur, arida

b Aiens: Infelix sum avicula,
Heu mihi, quid agam misera?

b Undis quatior, procellis
Hinc inde nunc allidor

Exsulata.

b Cernens copiosa
Piscium legumina,

Non queo in denso

Gurgitum assumere
Alimenta optima.

1 Analecta Hymnica Medii Aevi, hrsg. v. G. M. Dreves und C. Blume (1886ff.), zit. AH, 7, 253.

2 Vgl. J. Szöverffy, Die Annalen der lateinischen Hymnendichtung I (Berlin 1964), zit. Szöverffy,
I 304. Das Gedicht steht im ältesten Codex, der es überliefert (Lm A aus S. Martial de Li-
moges), zwischen Ostersequenzen. Vgl. H. Spanke, Studien zu Sequenz, Leu undLeich (Darmstadt

1977), zit. Spanke, 110. Zu den Ostersequenzen zählt sie auch W. v. d. Steinen, Die

Anfänge der Sequenzendichtung, in: Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 40 (1946) 190-
212. 241-268; 41 (1947) 19^18. 122-162, zit. v. d. Sternen, Anfänge, II 140.

3 Paris 1968, zit. Norberg, Manuel, 174f.



Der singende Schwan 147

6a Ortus, occasus, plagaepoli, b Sufflagitate Oriona,
Administrate lucida sidera. Ejfugitantes nubes occiduas.

7a Dum haec cogitaret tacita, b Oppitulata afflamine
Venit rutila Coepit virium

Adminicula aurora. Recuperarefortia.
8a Ovatizans b Hilarata

Iam agebatur Ac iucundata
Inter alta Nimisfacta

Et consueta nubium Penetrabatur marium
Sidera. Flumina.

9a Dulcimode cantitans b Concurrite omnia
Volitavit ad amoena Alitum et conclamate

Arida. Agmina:
10 Regi magno sit gloria.

Es geht mir hier nicht darum, das spezifisch mittelalterliche Kolorit in der
Sprache der Sequenz hervorzuheben, obwohl auffällige Mediävismen das
Gedicht auch in dieser Beziehung beachtenswert machen: der Ausdruck piscium
legumina (5b), die Verben auf-/'zo (alatizo 5a, ovatizo 8a), adminicula 'Dienerin,
Helferin' (7a), sufflagitare 'zu Hilfe rufen', effugitare im Sinne von fugare (6b),
um nur die lexikalisch auffälligsten Formen zu nennen4. Vielmehr möchte ich
versuchen, die Situation des Gedichtes genauer herauszuarbeiten, als es bisher
geschehen ist5, in der Hoffnung, dadurch die aUegorischen Bezüge, die in der
Sequenz enthalten sind, auf dem Hintergrund motivgeschichtlicher Traditionen

besser zu erfassen.
Die AUegorik des Gedichtes bleibt ja durchaus unausgesprochen; das hat

dazu geführt, dass ausgezeichnete Kenner der Sequenzendichtung die
Schwanenklage völhg verschieden interpretiert haben.

Für Hans Spanke, dem wir eine Reihe grundlegender Studien zur
Geschichte der Sequenz, vor aUem zu deren metrischen und musikologischen
Aspekten, verdanken6, ist daxplanctus cygni, wie das Gedicht in der Überlieferung

mehrfach bezeichnet wird, «eine weltliche Sequenz die aus irgend
einem ZufaU in die geistüchen Sammlungen geraten ist»7.

4 Vgl. die sprachüchen Erläuterungen bei Norberg, Manuel 175f. und L. Elfving, Etude lexico-
graphique sur les sequences limousines, Stud. lat. Stockh. 7 (1962).

5 Vgl. Spanke 156 und 111; ders. in Speculum 7 (1932) 368f; W. v. d. Steinen, Anfänge II 140;
F. J. E. Raby, The Oxford Book ofMedieval Latin Verse (Oxford 1959), zit. Raby, 463;
Szöverffy I 304.

6 Das zitierte Bändchen (Spanke) steüt eine Auswahl der wichtigsten Aufsätze dar; Genaueres
daselbst.

7 Spanke 156.



148 Ricarda Liver

Nicht ganz im gleichen Sinn hatte sich derselbe Forscher ein paar Jahre
früher geäussert: «Spätere Kommentatoren nahmen im Anschluss an eine
Schreibervermutung eine Allegorie auf den verlorenen Sohn an; ich möchte
jedoch vermuten, dass es sich um den Versuch eines Dichters handelt, einen
auch in der Liturgie verwendbaren regelrechten Planctus zu schreiben.»8

Wolfram v. d. Steinen, dessen Arbeiten auf dem Gebiete der Sequenzenforschung

immer noch wegweisend sind9, zögert keinen Augenblick, in seiner
Interpretationsweise, die sich den Texten in intuitiv-einfühlender Unmittelbarkeit

nähert (jedoch durchaus in Kenntnis aUer historischen Voraussetzungen),
die Schwanensequenz als ein geistliches Gedicht zu verstehen10. Dieser Bezug,
der zwar nur in der abschliessenden Doxologie explizit gemacht wird, ist ihm
aus seiner Kenntnis mittelalterlicher geistlicher Dichtung absolut selbstverständhch.

Ich möchte in der Folge versuchen, die Richtigkeit dieser Sichtweise
durch eine Analyse der Hauptmotive des Gedichtes zu untermauern.

Verschiedene Motive literarischer Tradition fliessen in der Schwanensequenz

zu einem originellen Dichtwerk spezifisch mittelalterlicher Prägung
zusammen. Um die Hauptpunkte vorwegzunehmen: Der Topos vom singenden
Schwan verbindet sich mit der traditioneUen Metapher, die das Leben des
Menschen mit einer Schiffahrt vergleicht, seine Bedrängnis in der Welt mit der
Situation des Schiffbrüchigen aufhoher See. Die Überwindung dieser Not kann
für den mittelalterlichen Menschen nur von Gott kommen: das Morgenlicht,
das die Finsternis verscheucht, ist ein Bild für den Sieg Christi über den Tod.

Nun sind aber die genannten Motive in der Schwanensequenz durchaus
nicht so verwendet, wie wir sie aus der Tradition kennen. Erst ihr Zusammentreffen

erlaubt die Interpretation des Schwans als Allegorie der christlichen
Seele, auch dies eine nicht selbstverständhche Auslegung. Versuchen wir, die
drei Motive einzeln auf ihren Traditionsgehalt hin zu prüfen.

/. Der singende Schwan

Der Schwan unserer Sequenz hat sich unvorsichtig vom Ufer und vom
Festland entfernt und auf die hohe See verirrt, wo er vom Sturm erfasst wird
und in höchste Bedrängnis gerät. In seiner Not klagt er (o quam amare lamenta-
batur 2b), und der Inhalt seiner Klage ist die Schilderung der «Schiffbruchsitua-
tion», des Kampfes mit den Fluten, die seine Flügel beschweren und ihn
hindern aufzufliegen, ja nicht einmal erlauben, dass er sich an den piscium legu-
mina, die er doch vor dem Schnabel hätte, stärken könnte (5b). Auf ein stilles
Stossgebet hin (6a-b) kommt ihm die Morgenröte zu Hilfe und gibt ihm neue

8 Spanke 111.

9 Vgl. Szöverffy 1282.
10 «Die Symbolik bedarf keiner Ausdeutung», Anfänge II140. -Als «mystical poem » bezeichnet

das Gedicht auch Raby 463.



Der singende Schwan 149

Kraft. Jetzt ist sein Gesang nicht mehr Klage, sondern Jubellied (ovatizans 8a,
dulcimode cantitans 9a), und es gipfelt in der Aufforderung, die an aUe Artgenossen

ergeht: Concurrite omnia I Alitum et conclamate I Agmina: Regi magno
sit gloria (9b-10).

In der hterarischen Tradition ist der singende Schwan, der beim Herannahen

des Todes ein süsses Lied singt, seit den frühesten Zeugnissen ein fester
Topos, der in Vergleichen gebraucht wird. Die stereotype Verwendung des
Motivs im Vergleich bezeugt dessen Sprichwörtlichkeit. Aischylos lässt im
Agamemnon Klytaimestra die letzten Worte der sterbenden Kassandra mit dem
Todesgesang des Schwans vergleichen1 •. Wo Sokrates im platonischen Phaidon
beweisen wül, dass der Tod kein Übel sei, führt er als Zeugen den apolhnischen
Schwan auf, der unter süssem Gesang sterbe, weil er dank seiner divinatori-
schen Fähigkeiten die Freuden des Elysiums vorauswisse12. Cicero hat in den
Tusculanen (1, 73) diese Plato-SteUe der lateinischen Welt vermittelt. Von der
letzten Rede des L. Crassus sagt er (De oratore 3,2,6): lila tamquam cycneafuit
divini hominis vox et oratio. Im Vergleich erscheint die Formel auch bei Ovid
(Fast. 2,109; Met. 14,429) und Seneca: dulcior vocem moriente cygno (Phaedra
303), wodurch Hieron., Ep. 60,1 cycneo canore uox dulcior angeregt sein könnte,
wenn die Formel nicht überhaupt Allgemeingut geworden war13. Sie war es
ohne Zweüel schon früh, was auch Erasmus in seinen Adagia (12,55) ausdrücklich

sagt14. Er bezieht zudem das kukveiov gopa auf die Spätwerke von Künstlern,

wie wir es noch heute tun, wenn wir vom «Schwanengesang» sprechen.
Seltsamerweise sagt Isidor von Sevilla, wo er sich über den Schwan äussert,

nichts vom Bezug des Schwanengesangs auf den Tod - vielleicht aus einem
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit heraus. Er beschreibt den Schwan als schön
singenden Vogel (Orig. 12, 7, 18: cygnus a canendo), der durch seinen langen,
biegsamen Hals für den Gesang prädestiniert sei. Aus der Ornithogonia des
Aemüius Macer zitiert er zwei Verse, in denen der Schwan als prophetischer
Vogel dargesteUt wird, der den Seeleuten die Nähe des Festlandes anzeige.

Auch unter den Tieren des Physiologus, der dem Mittelalter die meisten
seiner TieraUegorien vermittelte, figuriert der Schwan nicht. Der Schwan als
Christliche Seele, wie er in unserer Sequenz erscheint, war gewiss keine geläufige

Allegorie, noch eine, die Rückhalt gefunden hätte an einer bibhschen
Formuherung wie etwa der des Pelikans oder des einsamen Sperlings (Vulg., Ps.

101,7-8)''.
11 Aischylos, Agamemnon 1445. 12 Phaidon 84e-85b.
13 Vgl. die zahlreichen Belege im TLL IV s.v. cycnus 1584,65ff., bes. 1585,16ff. (avis canora) und

cycneus 1584,4 lff.
14 Adagiorum chiliades ed. Th. Payr, in: Eramus von Rotterdam. Ausgewählte Schriften Bd. 7

(Darmstadt 1972) 376ff.
15 In der Philomena des Franziskaners John Pecham, der Erzbischof von Canterbury wurde,

einem mystischen Gedicht des 13. Jh., meditiert die NachtigaU als AUegorie der christlichen
Seele die Passion Christi. Hier ist die AUegorie explizit, die Nachtigall wird ausdrücklich



150 Ricarda Liver

In späterer Zeit jedoch mehren sich die Hinweise auf eine allegorische
Deutung des Schwanes. Ikonographische Zeugnisse weisen den Schwan als
Sinnbild christlicher Demut und sogar als Verkünder der Heilstat Christi aus16.

Mit den letzten Worten Christi am Kreuz bringt den Schwanengesang auch
Konrad v. Würzburg in seiner Goldenen Schmiede (um 1275) zusammen17.
Überhaupt ist der Topos vom Schwanengesang in späterer mittelalterlicher
Dichtung (im deutschen Minnesang, bei den provenzalischen Troubadours, in
der sizüianischen und toskanischen Lyrik des italienischen Duecento) gut
vertreten. Die Bestiarien scheinen hier eine bedeutende Rolle gespielt zu haben18.

Als gesangsbegabter Vogel war der Schwan jedoch auch dem früheren
Mittelalter bekannt, wie eine Stelle aus der Lebensbeschreibung des heiligen
Ermenlandus bezeugt, der ungefähr um 800 auf einer Loire-Insel ein Kloster
gründete19.

Nimmt man diese Fakten, die hterarischen und die kunstgeschichtlichen,
zusammen, so gewinnt die hier vertretene Interpretation Anspruch auf
Glaubhaftigkeit. Überzeugend ergibt sie sich jedoch vor allem aus der Gesamtsituation

des Gedichts und aus dem Zusammentreffen der drei Hauptmotive. Im
übrigen hat schon das Mittelalter die Sequenz in diesem Sinne verstanden: die
Handschrift M erklärt das Gedicht als eine Allegorie des Sündenfalls20.

77. Die Schiffbruchsituation

Curtius hat gezeigt, wie geläufig im Mittelalter die schon in der Antike
angelegte Topik vom Unternehmen des Dichters als einer gefahrenreichen

anima genannt. Vgl. F. J. E. Raby, A History of Christian Latin Poetry (Oxford 31966) 426ff.
Dass jedoch in der Frühzeit der Sequenz implizite Allegorien durchaus üblich sind, zeigt z. B.

die Rahelklage Notkers, die stillschweigend voraussetzt, dass der Hörer Lea mit der Synagoge,
Rahel mit der christüchen Ecclesia identifizierte. Vgl. Norberg, Manuel 176ff.

16 Das Lexikon der christüchen Ikonographie (Herder) 4, 1972, Sp. 133, verweist auf bildüche
Personifikationen der Geduld und christüchen Demut, die einen mit einem Schwan
geschmückten Helm tragen (Ms. aus Cluny 14. Jh.), und, wichtiger, auf das Westportal des

Doms von Pisa, wo der Schwan über dem Einzug in Jerusalem eingeordnet erscheint, sein

Gesang in Beziehung gesetzt wird zum Hosianna vor der Kreuzigung.
17 Hrsg. von W. Grimm (Berün 1840), V. 976ff
18 Vgl. Max Goldstaub und Richard Wendriner, Ein tosco-venezianischer Bestiarius (Halle 1892)

327. Zum Motiv des Schwanengesangs im deutschen Minnesang K. J. Heinisch, Antike
Bildungselemente imfrühen deutschen Minnesang, Diss. phil. (Neustadt/Oberschlesien 1934) 75-
84. In Italien verwendet das Motiv, das schon bei Giacomo da Lentini begegnet, besonders

häufig Chiaro Davanzati. Vgl. die kritische Ausgabe von A. Menichetti, CoUezione di opere
inedite e rare 126 (Bologna 1965) 39. 86. 161. 170. 191. 196. Bei Davanzati singt der Schwan
teils aus Freude, dass er bald in die Ewigkeit eingehen wird, teils aus Schmerz über sein

Sterben. Schon Plato hatte in der berühmten Phaidon-Stelle (vgl. Anm. 12) die zweite Position
als unrichtige Volksmeinung von der ersten, für ihn richtigen, abgehoben.

19 Donat., Ermenl. 3, MG Mer. V691,26, s. VHI./IX.
20 Prosaper allegoria[m] ac de cygno ad lapsum hominis. Vgl. AH 7, 253.



Der singende Schwan 151

Seefahrt war21. Die Anwendung dieses metaphorischen Bereiches blieb jedoch
keineswegs auf die Situation des Literaturschaffenden beschränkt; vielmehr
wurde die navigatio zum Bild für die condition humaine des Christen
überhaupt, des Einzelnen wie deren Gemeinschaft, der ecclesia, das naufragium zu
dem der Extremsituation, der des Scheiterns im «Meer der Sünde»22. So kehrt
auch die Bitte um Rettung aus dem Schiffbruch in dichterisch gestalteten Gebeten

des Mittelalters (lateinischen wie vulgärsprachhchen) immer wieder23.
Nun hat der Schwan unserer Sequenz ja nicht eigentlich Schiffbruch erlitten,

aber er ist durch seine Unvorsichtigkeit in Seenot geraten. Wenn auch viele
der Ausdrücke, durch die er seine Bedrängnis in den Fluten beschreibt,
unbeholfen und naiv anmuten mögen24, so weisen doch andere daraufhin, dass der
Autor der Sequenz durchaus mit der Tradition der Schiffbruch-Topoi vertraut
war: undis quatior (4b) klingt an quassae rates bei Hör., C. 4,8,31, quassae naves
bei Liv. 25, 3 an; allidor (4b), das nach dem Rhythmus (es entspricht potero in
4a) anfangsbetont gelesen werden muss, ist ebenfalls üblich in antiken
Schiffbruchschilderungen (vgl. Caes., Civ. 3, 27, 2 allidi ad scopulos; schon bei Acc.
Frag. 34 ad saxa allidi). Die rhythmische Gewaltsamkeit lässt vermuten, dass
der Autor das Verb einzig aus der Lektüre kannte. Damit soll nicht gesagt sein,
dass der mittelalterliche Verfasser der Sequenz sich direkt an klassischen Quellen

orientiert hätte; bei der Verbreitung des Topos darfman hier durchaus eine
kontinuierliche Tradition zwischen Antike und Mittelalter annehmen, in der
den christlichen Autoren der Spätantike die Vermittlerrolle zukam25.

7//. Das Motiv des rettenden Morgenlichts und weitere Indizien
für die allegorische Interpretation

Seit Ambrosius ist das Morgenlicht im christlichen Hymnus Symbol der
Herrlichkeit Gottes. Der Morgenstern, der in einem anonymen Hymnus
wahrscheinlich des 6. Jh. (Deus, qui caeli lumen es)26 ausdrücklich als typus Christi

21 E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter (Bern 21954) 138ff.
22 J. W. Smit, Studies on the Language and Style of Columba the Younger (Columbanus) (Diss.

Amsterdam 1971), zit. Smit, 180ff., bes. 184 Anm. 30.

23 R. Liver, Die Nachwirkung der antiken Sakralsprache im christlichen Gebet des lateinischen
und italienischen Mittelalters (Bern 1979) 343ff.

24 Norberg, Manuel 175 meint: «Le poete qui ecrit sur un ton nai'f et qui connait tres peu le latin
Iitteraire a souvent ehoisi ses mots d'une maniere bizarre.» Unbeholfen sind allenfalls die
gehäuften Partizipien, die bald kausal (5a), bald konzessiv (6b) verwendet werden. Dass der
Dichter mit der Uterarischen Tradition (worunter im Mittelalter nicht in erster Linie die
klassische, sondern vielmehr die von der Klassik genährte, auf die Spätantike aufbauende
mitteUateinische Tradition zu verstehen ist) nicht vertraut sei, möchte ich bezweifeln. Siehe
das Folgende und unten S. 152ff.

25 Vgl. Smit 188.

26 Vgl. W. Bulst, Hymni latini antiquissimi LXXV. Psalmi III (Heidelberg 1956), zit. Bulst, 19;
der Text 105f.



152 Ricarda Liver

bezeichnet wird27, vertreibt die Nacht und leitet die Herrschaft Gottes ein,
dessen Licht die Finsternis zurückdrängt und besiegt. Im berühmtesten
Morgenhymnus des Ambrosius, Aeteme rerum conditor, spendet der vom Hahn
angekündigte Tagesanbruch dem Wanderer Trost; auf den Hahnenschrei hin
schöpft der Seefahrer neue Kraft, und die nächthch aufgewühlten Wogen des
Meeres legen sich. Der zweite ambrosianische Morgenhymnus, Splendorpater-
nae gloriae, schhesst mit der Strophe:

aurora cursus provehit,
aurora totusprodeat,
in patre totusfilius
et totus in verbo pater.

Wenn man bedenkt, wie vertraut diese Hymnen dem mittelalterlichen
Menschen waren, wird man nicht zögern, die Schlussszene der Schwanensequenz in
diesen Zusammenhang einzuordnen28.

Zudem gibt es in der sprachhchen Gestaltung des Gedichts weitere
Anhaltspunkte für eine geisthch-aUegorische Interpretation - abgesehen von der
abschliessenden Doxologie. Zur topischen RoUe der aurora im christlichen
Morgenhymnus wäre noch beizufügen, dass das Verb aurorescere im frühchristlichen

Schrifttum auf die Wirkung des Evangeliums angewendet wird: cum
euangelii splendor auroresceret Aldh., De virg. 30. Ein weiteres Indiz ist afflamen
(7b)29:

Oppitulata afflamine
coepit virium

Recuperarefortia.

Das Wort ist klassisch nicht belegt, begegnet jedoch in der Evangelienharmonie
des Iuvencus, der stark auf die karolingische Dichtung gewirkt hat, in der
Bedeutung 'Hauch, Inspiration', vom Heüigen Geist gesagt: completa afflamine
sancto Iuvenc. 1, 12030. An unserer SteUe hat das Wort einerseits die konkrete
Bedeutung von 'auffrischender Wind', andererseits - das afflamen ist eine
Auswirkung der auroral - die übertragene von 'Hauch des Heiligen Geistes', kraft
dessen der Schwan, wie die nautae des genannten Ambrosiushymnus, nach der
Nacht des Schreckens Mut und Kraft zurückgewinnt.

27 Strophe 4,3: typusque Christi lucifer.
28 H. Spanke hat im Zusammenhang mit dem Motiv der erlösenden Morgenröte in unserer

Sequenz aufdie Alba bilinguis hingewiesen (Speculum 7 [1932] 368). Dazu kürzlich G. Hüty in
seiner Zürcher Rektoratsrede 1981, Jahresbericht der Universität Zürich 1980/81, 3ff„ bes.

5ff.
29 Affamine bei Szöverffy 1305 ist ein bedauerliches Versehen.
30 A. Blaise, Dictionnaire latin-francais des auteurs chritiens (Turnhout 1954), kommentiert diese

SteUe s.v. adflamen: «Le poete evite le terme chretien.» Vgl. jedoch auch die in christlicher
Literatur bezeugten Synonyme afflatio und afflatus, TLL I 1228.



Der singende Schwan 153

Wenn man einmal den aUegorischen Hintergrund des Gedichtes erkannt
hat, wird man auch in andern Ausdrücken, die zunächst nur auf die konkrete
Situation des Schwanes bezogen scheinen, einen weiteren Sinn, sozusagen
einen senso anagogico, vermuten. Der Schwan in Seenot ist exsulata (4b),
verbannt und heimatlos in einem Element, das nicht das seine ist. So ist die christliche

Seele in der Welt31. Er hat das Festland - das Paradies - verlassen: arida
florigera (2b-3a); nach seiner Rettung wird er wieder dorthin zurückkehren: ad
amoena aricia (9a). In den Fluten, die ihn überspülen, fühlt er sich bedrängt:
angor inter arta Gurgitum cacumina (5a); es ist das Bild der im Körper gefangenen

Seele, ein alter Topos, der im Christlichen eine neue Dimension gewinnt32.
Rings um sich sieht er nur Tod (intuens mortifera 5a), der Weg nach oben ist ihm
verwehrt (non conscendens supera 5a).

Prudentius, dessen Einfluss auf die mittelalterliche geistliche Dichtung
nicht hoch genug eingeschätzt werden kann, bewegt sich oft in diesem Kreis von
Büdern und VorsteUungen. Dass die Seele im Leib lebt wie in einem Gefängnis,
verbannt aus ihrer natürhchen Heimat, kommt im 10. Cathemerinon ausführlich

zur DarsteUung33. Am Schluss der Hamartigenia, des Gedichtes über den
Sündenfall, malt Prudentius die Rückkehr der sündenfreien Seele in ihre
himmlische Heimat aus. Er bedient sich dabei eines Bildes, das nicht nur in der
Grundidee, sondern auch in der sprachhchen Ausführung dem vergleichbar ist,
was wir eben für die Schwanensequenz hervorgehoben haben: Die Seelen werden

mit Vögeln verglichen, von denen ein Teil den Verlockungen der Vogelsteller

erüegen, die andern jedoch, die sich nicht verführen lassen, unter Frohlokken

in den Himmel zurückfliegen: pars petit aetram I Ubera sideream plaudens
super aera pinnis (V. 815f.). Auch das Büd von der im Leib gefangenen Seele, die
in dieser Situation exul ist, kehrt hier wieder:

exsuperatque polumferuens scintilla remensum
carcereos exosa situs, quibus haeserat exul (V 850f.).

Wie der antike Leser, der sich in literarischer Tradition auskannte, mythologische

Anspielungen ohne Mühe verstand, so weckten im mittelalterUchen Menschen

die Ausdrücke, die von KirchenschriftsteUern, Dichtern und Predigern

31 Exul wird vor aüem von den christüchen Schriftstellern öfters auf die Situation der Seele

angewendet, die auf der Welt fern von ihrer himmlischen Heimat lebt. Vgl. TLL V 2, 2100,

llff. (de hominibus [mente, anima] ex paradiso, ex caelesti patria exactis).
32 Die Formulierung erinnert von ferne an eine Strophe des berühmten Kreuzeshymnus von

Venantius Fortunatus, Pange, lingua, gloriosi, die im Büd des in der Krippe und in seinen
Windeln eingeengten Christuskindes aufdas Beengende des irdischen Daseins anspielt: Vagit
infans inter arta conditus praesepia (Bulst 128, Str. 5).

33 Vgl. Cath. 10,21ff.: ut, dum generosa caducis I ceu carcere clausa ligantur I pars üla potentior
extet, I quae germen ab aethere traxit, und das Schlussgebet desselben Gedichtes V. 166ff.:

famulam tibi praeeipe mentem I genitali in sede sacrari, I quam liquerat exul et errans.



154 Ricarda Liver

immer wieder im Zusammenhang mit den Grundlehren des Christentums
verwendet wurden, ganz von selbst die beabsichtigten Assoziationen.

IV Ist die Schwanensequenz ein Planctus?

In den Handschriften wird die Sequenz mehrfach als Planctus bezeichnet.
Anlass zu diesem Titel bot natürhch der erste Teil des Gedichtes mit den
ausdrücklichen Formulierungenploratione... alitis cygni (l-2a) und O quam amare
Lamentabatur (2b), der tatsächlich eine Klage, wenn auch nicht die vom litera-
turgeschichthchen Terminus Planctus suggerierte Totenklage, beinhaltet.
Eingangs wurde darauf hingewiesen, dass auch Spanke das Gedicht als Planctus
verstehen möchte34. Nach unseren Ausführungen ist diese Zuordnung keineswegs

zutreffend: Der Planctus ist nur ein TeU, eine Phase des Handlungsablaufes,
der ja in seinem zweiten Teil in ein Gegenstück des Planctus, in einen Iubi-

lus, mündet. Auch die Verwendung eines stihstisch dem Planctus nahestehenden

Motivs, das neben den schon besprochenen Topoi noch erwähnt zu werden
verdient, genügt nicht, um unser Gedicht zu einem Planctus zu machen.

Genau in der Hälfte der Sequenz, nach der eigentlichen Klage des Schwanes

in Seenot, steht der Aufruf an aUe Himmelsgegenden, die Wolken zu verjagen

und die Sterne heU hervortreten zu lassen:

Ortus, occasus, plague poli Sufflagitate Oriona
Administrate lucida sidera Effugitantes nubes occiduas (6a-b).

Dieser Hilferuf, der nach 7a (Dum haec cogitaret tacita) als stilles Stossgebet
aufzufassen ist, klingt an eine Formel an, die im Genus des Planctus topisch ist.
Dort ist es der Aufruf an verschiedene Personen oder an personifizierte Teüe
der Schöpfung, um den Verstorbenen zu klagen35. Ganz ähnlich - vom stilistischen

Verfahren her gesehen - ist der Aufrufzum gemeinsamen Lobpreis in der
letzten Halbstrophe der Sequenz:

Concurrite omnia
Alitum et conclamate

Agmina (9b).

Das anaphorische con- in den beiden Imperativen unterstreicht es: Hier hegt
der Topos vor, den Erich Auerbach «convergent adoration» genannt hat36, das

gebetssprachhch traditioneUe Lob der Gottheit durch eine Mehrzahl von Prei-

34 Vgl. oben S. 148.

35 Vgl. z.B. den Planctus Karoli (MGH, PLAC 1, 435f.), der einsetzt: A solis ortu usque ad
occidua I Littora maris planctus pulsat pectora. Weiteres bei M. H. Hengstl, Totenklage und

Nachruf in der mittellateinischen Literatur seit dem Ausgang der Antike (Diss. München 1936).
36 Dante's Prayer to the Virgin, in: Romance Philology 3/1 (1949) 5ff.



Der singende Schwan 155

senden, das von verschiedenen Punkten ausgeht und im Adressaten zusammenläuft.

Es ist bezeichnend, dass in unserer Sequenz das Motiv vom Planctus-
ähnlichen Hilferuf in den hymnischen Lobpreis übergeführt wird.

Schliesshch noch ein Wort zur Vortragssituation des Gedichts. Es scheint,
dass hier ein einziger Sänger, der in der 1. Person spricht (Clangam), sich an
eine Mehrzahl von Hörern (eine Mönchsgemeinschaft? Vgl. filii 1) wendet. Das
ist nach Spanke eine seltene Ausnahme in der Praxis des Sequenzenvortrags,
wo üblicherweise zwei Chöre einander in Strophe und Antistrophe antworten37.
Der Sprecher oder Sänger tritt dann im folgenden gänzlich zurück in der Erzählung.

Das führt uns zu einer letzten Feststellung: Die Erzählung der Schwanensequenz

ist mehr dramatisch als episch. In zwei Hauptszenen, die man planctus
cygni und iubilus cygni überschreiben könnte, werden die Ereignisse
zusammengedrängt: In der ersten schildert der Schwan selbst in der 1. Person seine
Notsituation, die Verirrung und die Todesangst. In der zweiten erfolgt die
Rettung durch den hereinbrechenden Morgen; der Schwan fliegt unter
Frohlocken in seine Heimat zurück, und sein Jubelhed gipfelt in der Aufforderung
an seine Arfgenossen, in das Lobüed zu Ehren Gottes einzustimmen. Es könnte
sein, dass diese Dramatisierung des Erzählungsablaufs etwas mit den von der
Forschung oft postulierten, jedoch sehr schwer fassbaren Beziehungen der frühen

lateinischen Sequenzendichtung zur byzantinischen Hymnik zu tun hätte38.

Wie dem auch sei, in der szenischen Darstellung seines Stoffes hat der

37 Vgl. Spanke 119. Über den genauen Wert von una im Ausdruck Clangam... ploratione una (1)
kann man verschiedene Erwägungen anstellen. Ist es ein Vulgarismus, das Zahlwort auf dem
Weg zum unbestimmten Artikel? Die Sprache der Sequenz, die zwar viele Mediävismen
aufweist (s. oben S. 147), syntaktisch jedoch kaum vulgär gefärbt ist, lässt es zweifelhaft
erscheinen. Spanke (a.O.) meint vieUeicht (ohne dass er es ausdrückhch sagte), ploratione una
sei als 'Sologesang' bzw. '-klage' zu verstehen. Eine dritte Möghchkeit, die mich sprachlich am
meisten überzeugt, ist anlässhch einer mittellateinischen Lektüre an der Universität Bern im
Sommer 1981 von einer Studentin vorgeschlagen worden: una adverbiell aufzufassen, das
Ganze: «ich will meine Stimme erheben zusammen mit der Klage des Schwans». - Anderer
Meinung ist v. d. Sternen, Anfänge II 140, der in 1 Plangant für die beste Lesart hält und
argumentiert: «Der Dichter selber hat sein Lied für einen geistlichen Chor gemeint, wie das
ausser der antiphonischen Form auch die Worte selber an Anfang und Schluss beweisen.»

38 Vgl. Spanke 127, wo auf das stark dramatische Element in der byzantinischen Hymnik hinge¬
wiesen wird. Zur ganzen ungelösten Frage der byzantinischen Einflüsse auf die lateinische
Sequenz vgl. Spanke 125ff. - Szöverffy I 304 sagt von der Schwanenklage und der sogenannten

Zöünersequenz (Stans a longe, AH 53, 158f): «In beiden Fällen vermutet man orientalische

Vorbüder bzw. Hintergründe», was auf der ebenso unverbindlich formuüerten Bemerkung

von Raby 463 zur Schwanenklage basiert: «In its use of the first person singulär and in its
free lyrical impul.se it reminds us ofByzantine hymns or perhaps also ofSyriac.» Aufzum Teil
schlagende ParaUelen zu den hier besprochenen und weiteren (z. B. die Kombination von
Anspielungen auf Plato [Phdr. 251af] und Homer [Od 5, 269-463]) Motiven in Musaios'



156 Ricarda Liver: Der singende Schwan

Dichter ein gerafftes Büd der christlichen Heilsgeschichte entworfen. Die tradi-
tioneUe Metaphorik, deren er sich in eigener, origineller Weise bediente, indem
er bekannte Bilder in einen neuen Zusammenhang brachte, garantierte ihm das
Verständnis seitens seiner Hörer.

Hero und Leander macht mich Herr Prof. Thomas Gelzer (Bern) aufmerksam. Vgl. dessen

Ausführungen, diese Zeitschr. 25 (1968) und seine Einleitung zu Musaeus. Hero und Leander,
hrsg. mit Callimachus, Fragments, ed. C. A. Trypanis, Loeb. Class. Library (Harvard/London
1975) 316-322 (The Poem as a Christian Neoplatonist Allegory). Offen bleibt aUerdings die

Frage, wieweit hier direkte Einflüsse vorausgesetzt werden dürfen. Es ist nicht wahrscheinlich,
dass Autoren im Frankreich des 9. Jh. unmittelbar aus griechischen QueUen schöpften;
vielmehr wird der lateinischen Tradition der christüchen Spätantike die VermittlerroUe
zukommen.


	Der singende Schwan : Motivgeschichtliches zu einer Sequenz des 9. Jahrhunderts

