Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Der singende Schwan : Motivgeschichtliches zu einer Sequenz des 9.
Jahrhunderts

Autor: Liver, Ricarda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der singende Schwan

Motivgeschichtliches zu einer Sequenz des 9. Jahrhunderts

Von Ricarda Liver, Bern

Zu den iltesten Sequenzen, die wir kennen, gehort die sogenannte

«Schwanenklage»!, ein eigenartiges Beispiel nicht nur fiir die Frithformen der
Sequenzendichtung, sondern fiir mittellateinische Dichtung iiberhaupt.

Das Gedicht scheint zunédchst ganz fiir sich dazustehen, keiner Tradition

zuzuordnen und keinen Parallelbeispielen zur Seite zu stellen zu sein. Im Un-
terschied zu anderen Sequenzen ist es frei von Anspielungen auf Biblisches und
von Beziigen auf den christlichen Kultus oder auf eine bestimmte Gelegenheit
- des Kirchenjahrs; dennoch ist es in Frankreich und England jahrhundertelang
im liturgischen Gebrauch gewesen?.

Wir stellen den folgenden Uberlegungen den Text der Sequenz voran, wie

ihn Dag Norberg in seinem Manuel pratique de latin médiéval gibt3:

2a

3a

4a

S5a

1 Clangam, filii
Ploratione una

Alitis cygni b O quam amare
qui transfretavit aequora. Lamentabatur, arida
Se dereliquisse florigera b Aiens: Infelix sum avicula,
Et petisse alta maria, Heu mihi, quid agam misera?
Pennis soluta inniti b Undis quatior, procellis
Lucida non potero Hinc inde nunc allidor
Hic in stilla. Exsulata.
Angor inter arta b Cernens copiosa
Gurgitum cacumina, Piscium legumina,
Gemens alatizo Non queo in denso
Intuens mortifera Gurgitum assumere
Non conscendens supera. ~ Alimenta optima.

| Analecta Hymnica Medii Aevi, hrsg. v. G. M. Dreves und C. Blume (1886ff.), zit. AH, 7, 253.

2 Vgl. J. Szovérfly, Die Annalen der lateinischen Hymnendichtung 1 (Berlin 1964), zit. Szovérfly,
I 304. Das Gedicht steht im iltesten Codex, der es iiberliefert (Lm A aus S. Martial de Li-
moges), zwischen Ostersequenzen. Vgl. H. Spanke, Studien zu Sequenz, Lai und Leich (Darm-
stadt 1977), zit. Spanke, 110. Zu den Ostersequenzen zihlt sie auch W. v. d. Steinen, Die
Anfinge der Sequenzendichtung, in: Zeitschr. f. schweiz. Kirchengeschichte 40 (1946) 190-
212. 241-268; 41 (1947) 19-48. 122162, zit. v. d. Steinen, Anféinge, 11 140.

3 Paris 1968, zit. Norberg, Manuel, 174f.




Der singende Schwan 147

6a Ortus, occasus, plagae poli, b Sufflagitate Oriona,
Administrate lucida sidera. Effugitantes nubes occiduas.
Ta Dum haec cogitaret tacita, b Oppitulata afflamine
Venit rutila Coepit virium
Adminicula aurora. Recuperare fortia.
8a Ovatizans b Hilarata
Iam agebatur Ac iucundata
Inter alta Nimis facta
Et consueta nubium Penetrabatur marium
Sidera. Flumina.
9a Dulcimode cantitans b Concurrite omnia
Volitavit ad amoena Alitum et conclamate
Arida. Agmina:

10 Regi magno sit gloria.

Es geht mir hier nicht darum, das spezifisch mittelalterliche Kolorit in der
Sprache der Sequenz hervorzuheben, obwohl auffillige Medidvismen das Ge-
dicht auch in dieser Beziehung beachtenswert machen: der Ausdruck piscium
legumina (5b), die Verben auf -izo (alatizo 5a, ovatizo 8a), adminicula ‘Dienerin,
Helferin’ (7a), sufflagitare ‘zu Hilfe rufen’, effugitare im Sinne von fugare (6b),
um nur die lexikalisch auffilligsten Formen zu nennen?. Vielmehr méchte ich
versuchen, die Situation des Gedichtes genauer herauszuarbeiten, als es bisher
geschehen ist’, in der Hoffnung, dadurch die allegorischen Beziige, die in der
Sequenz enthalten sind, auf dem Hintergrund motivgeschichtlicher Traditio-
nen besser zu erfassen.

Die Allegorik des Gedichtes bleibt ja durchaus unausgesprochen; das hat
dazu gefiihrt, dass ausgezeichnete Kenner der Sequenzendichtung die Schwa-
nenklage vollig verschieden interpretiert haben.

Fir Hans Spanke, dem wir eine Reihe grundlegender Studien zur Ge-
schichte der Sequenz, vor allem zu deren metrischen und musikologischen
Aspekten, verdankens, ist der planctus cygni, wie das Gedicht in der Uberliefe-
rung mehrfach bezeichnet wird, «eine weltliche Sequenz ..., die aus irgend
einem Zufall in die geistlichen Sammlungen geraten ist»’.

4 Vgl. die sprachlichen Erlduterungen bei Norberg, Manuel 175f. und L. Elfving, Etude lexico-
graphique sur les séquences limousines, Stud. lat. Stockh. 7 (1962).

5 Vgl. Spanke 156 und 111; ders. in Speculum 7 (1932) 368f.; W. v. d. Steinen, Anftinge 11 140;
F. J. E. Raby, The Oxford Book of Medieval Latin Verse (Oxford 1959), zit. Raby, 463; Szo-
vérffy I 304.

6 Das zitierte Bindchen (Spanke) stellt eine Auswahl der wichtigsten Aufsitze dar; Genaueres
daselbst.

7 Spanke 156.




148 Ricarda Liver

Nicht ganz im gleichen Sinn hatte sich derselbe Forscher ein paar Jahre
friher gedussert: «Spidtere Kommentatoren nahmen im Anschluss an eine
Schreibervermutung eine Allegorie auf den verlorenen Sohn an; ich méchte
jedoch vermuten, dass es sich um den Versuch eines Dichters handelt, einen
auch in der Liturgie verwendbaren regelrechten Planctus zu schreiben.»®

Wolfram v. d. Steinen, dessen Arbeiten auf dem Gebiete der Sequenzen-
forschung immer noch wegweisend sind?, zogert keinen Augenblick, in seiner
Interpretationsweise, die sich den Texten in intuitiv-einfithlender Unmittelbar-
keit ndhert (jedoch durchaus in Kenntnis aller historischen Voraussetzungen),
die Schwanensequenz als ein geistliches Gedicht zu verstehen!9. Dieser Bezug,
der zwar nur in der abschliessenden Doxologie explizit gemacht wird, ist ihm
aus seiner Kenntnis mittelalterlicher geistlicher Dichtung absolut selbstver-
standlich. Ich mochte in der Folge versuchen, die Richtigkeit dieser Sichtweise
durch eine Analyse der Hauptmotive des Gedichtes zu untermauern.

Verschiedene Motive literarischer Tradition fliessen in der Schwanen-
sequenz zu einem originellen Dichtwerk spezifisch mittelalterlicher Prigung
zusammen. Um die Hauptpunkte vorwegzunehmen: Der Topos vom singenden
Schwan verbindet sich mit der traditionellen Metapher, die das Leben des
Menschen mit einer Schiffahrt vergleicht, seine Bedringnis in der Welt mit der
Situation des Schiffbriichigen auf hoher See. Die Uberwindung dieser Not kann
fur den mittelalterlichen Menschen nur von Gott kommen: das Morgenlicht,
das die Finsternis verscheucht, ist ein Bild fiir den Sieg Christi iiber den Tod.

Nun sind aber die genannten Motive in der Schwanensequenz durchaus
nicht so verwendet, wie wir sie aus der Tradition kennen. Erst ihr Zusammen-
treffen erlaubt die Interpretation des Schwans als Allegorie der christlichen
Seele, auch dies eine nicht selbstverstindliche Auslegung. Versuchen wir, die
drei Motive einzeln auf ihren Traditionsgehalt hin zu priifen.

L. Der singende Schwan

Der Schwan unserer Sequenz hat sich unvorsichtig vom Ufer und vom
Festland entfernt und auf die hohe See verirrt, wo er vom Sturm erfasst wird
und in héchste Bedringnis gerit. In seiner Not klagt er (o quam amare lamenta-
batur 2b), und der Inhalt seiner Klage ist die Schilderung der «Schiffbruchsitua-
tion», des Kampfes mit den Fluten, die seine Fliigel beschweren und ihn hin-
dern aufzufliegen, ja nicht einmal erlauben, dass er sich an den piscium legu-
mina, die er doch vor dem Schnabel hiitte, stirken konnte (5b). Auf ein stilles
Stossgebet hin (6a—b) kommt ihm die Morgenréte zu Hilfe und gibt ihm neue

8 Spanke 111.
9 Vgl. Szovérfly 1 282.
10 «Die Symbolik bedarf keiner Ausdeutung», Anfinge II 140. — Als «mystical poem» bezeichnet
das Gedicht auch Raby 463.




Der singende Schwan 149

Kraft. Jetzt ist sein Gesang nicht mehr Klage, sondern Jubellied (ovatizans 8a,
dulcimode cantitans 9a), und es gipfelt in der Aufforderung, die an alle Artge-
nossen ergeht: Concurrite omnia / Alitum et conclamate / Agmina: Regi magno
sit gloria (9b-10).

In der literarischen Tradition ist der singende Schwan, der beim Heran-
nahen des Todes ein siisses Lied singt, seit den frithesten Zeugnissen ein fester
Topos, der in Vergleichen gebraucht wird. Die stereotype Verwendung des
Motivs im Vergleich bezeugt dessen Sprichwortlichkeit. Aischylos ldsst im Aga-
memnon Klytaimestra die letzten Worte der sterbenden Kassandra mit dem
Todesgesang des Schwans vergleichen!!. Wo Sokrates im platonischen Phaidon
beweisen will, dass der Tod kein Ubel sei, fithrt er als Zeugen den apollinischen
Schwan auf, der unter siissem Gesang sterbe, weil er dank seiner divinatori-
schen Fihigkeiten die Freuden des Elysiums vorauswisse!2. Cicero hat in den
Tusculanen (1, 73) diese Plato-Stelle der lateinischen Welt vermittelt. Von der
letzten Rede des L. Crassus sagt er (De oratore 3, 2, 6): Illa tamquam cycnea fuit
divini hominis vox et oratio. Im Vergleich erscheint die Formel auch bei Ovid
(Fast. 2, 109; Met. 14, 429) und Seneca: dulcior vocem moriente cygno (Phaedra
303), wodurch Hieron., Ep. 60, 1 cycneo canore uox dulcior angeregt sein konnte,
wenn die Formel nicht iiberhaupt Allgemeingut geworden war!3. Sie war es
ohne Zweifel schon friih, was auch Erasmus in seinen Adagia (I 2, 55) ausdriick-
lich sagt!4. Er bezieht zudem das xOxveiov Gopa auf die Spiatwerke von Kiinst-
lern, wie wir es noch heute tun, wenn wir vom «Schwanengesang» sprechen.

Seltsamerweise sagt Isidor von Sevilla, wo er sich iiber den Schwan #dussert,
nichts vom Bezug des Schwanengesangs auf den Tod — vielleicht aus einem
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit heraus. Er beschreibt den Schwan als schén
singenden Vogel (Orig. 12, 7, 18: cygnus a canendo), der durch seinen langen,
biegsamen Hals fiir den Gesang pridestiniert sei. Aus der Ornithogonia des
Aemilius Macer zitiert er zwei Verse, in denen der Schwan als prophetischer
Vogel dargestellt wird, der den Seeleuten die Nihe des Festlandes anzeige.

Auch unter den Tieren des Physiologus, der dem Mittelalter die meisten
seiner Tierallegorien vermittelte, figuriert der Schwan nicht. Der Schwan als
Christliche Seele, wie er in unserer Sequenz erscheint, war gewiss keine geldu-
fige Allegorie, noch eine, die Riickhalt gefunden hitte an einer biblischen

Formulierung wie etwa der des Pelikans oder des einsamen Sperlings (Vulg., Ps.
101, 7-8)1s.

11 Aischylos, Agamemnon 1445. 12 Phaidon 84e—85b.

13 Vgl. die zahlreichen Belege im TLL IV s.v. cycnus 1584, 65ff., bes. 1585, 16ff. (avis canora) und
cycneus 1584, 41ff,

14 Adagiorum chiliades ed. Th. Payr, in: Eramus von Rotterdam. Ausgewihlte Schriften Bd. 7
(Darmstadt 1972) 376ff.

15 In der Philomena des Franziskaners John Pecham, der Erzbischof von Canterbury wurde,
einem mystischen Gedicht des 13. Jh., meditiert die Nachtigall als Allegorie der christlichen
Seele die Passion Christi. Hier ist die Allegorie explizit, die Nachtigall wird ausdriicklich




150 Ricarda Liver

In spiterer Zeit jedoch mehren sich die Hinweise auf eine allegorische
Deutung des Schwanes. Ikonographische Zeugnisse weisen den Schwan als
Sinnbild christlicher Demut und sogar als Verkiinder der Heilstat Christi aus!s.
Mit den letzten Worten Christi am Kreuz bringt den Schwanengesang auch
Konrad v. Wiirzburg in seiner Goldenen Schmiede (um 1275) zusammen!’.
Uberhaupt ist der Topos vom Schwanengesang in spéterer mittelalterlicher
Dichtung (im deutschen Minnesang, bei den provenzalischen Troubadours, in
der sizilianischen und toskanischen Lyrik des italienischen Duecento) gut ver-
treten. Die Bestiarien scheinen hier eine bedeutende Rolle gespielt zu haben!8.

Als gesangsbegabter Vogel war der Schwan jedoch auch dem fritheren
Mittelalter bekannt, wie eine Stelle aus der Lebensbeschreibung des heiligen
Ermenlandus bezeugt, der ungefihr um 800 auf einer Loire-Insel ein Kloster
griindete!®.

Nimmt man diese Fakten, die literarischen und die kunstgeschichtlichen,
zusammen, so gewinnt die hier vertretene Interpretation Anspruch auf Glaub-
haftigkeit. Uberzeugend ergibt sie sich jedoch vor allem aus der Gesamtsitua-
tion des Gedichts und aus dem Zusammentreffen der drei Hauptmotive. Im
ibrigen hat schon das Mittelalter die Sequenz in diesem Sinne verstanden: die
Handschrift M erkldrt das Gedicht als eine Allegorie des Siindenfalls2°.

I1. Die Schiffbruchsituation

Curtius hat gezeigt, wie geldufig im Mittelalter die schon in der Antike
angelegte Topik vom Unternehmen des Dichters als einer gefahrenreichen

anima genannt. Vgl. F. J. E. Raby, A History of Christian Latin Poetry (Oxford 31966) 426fT.
Dass jedoch in der Friihzeit der Sequenz implizite Allegorien durchaus iiblich sind, zeigt z. B.
die Rahelklage Notkers, die stillschweigend voraussetzt, dass der Horer Lea mit der Synagoge,
Rahel mit der christlichen Ecclesia identifizierte. Vgl. Norberg, Manuel 176ff.

16 Das Lexikon der christlichen Ikonographie (Herder) 4, 1972, Sp. 133, verweist auf bildliche
Personifikationen der Geduld und christlichen Demut, die einen mit einem Schwan ge-
schmiickten Helm tragen (Ms. aus Cluny 14. Jh.), und, wichtiger, auf das Westportal des
Doms von Pisa, wo der Schwan iiber dem Einzug in Jerusalem eingeordnet erscheint, sein
Gesang in Beziehung gesetzt wird zum Hosianna vor der Kreuzigung.

17 Hrsg. von W. Grimm (Berlin 1840), V. 976ft.

18 Vgl. Max Goldstaub und Richard Wendriner, Ein tosco-venezianischer Bestiarius (Halle 1892)
327. Zum Motiv des Schwanengesangs im deutschen Minnesang K. J. Heinisch, Antike Bil-
dungselemente im frithen deutschen Minnesang, Diss. phil. (Neustadt/Oberschlesien 1934) 75—
84. In Italien verwendet das Motiv, das schon bei Giacomo da Lentini begegnet, besonders
héufig Chiaro Davanzati. Vgl. die kritische Ausgabe von A. Menichetti, Collezione di opere
inedite e rare 126 (Bologna 1965) 39. 86. 161. 170. 191. 196. Bei Davanzati singt der Schwan
teils aus Freude, dass er bald in die Ewigkeit eingehen wird, teils aus Schmerz iiber sein
Sterben. Schon Plato hatte in der berithmten Phaidon-Stelle (vgl. Anm. 12) die zweite Position
als unrichtige Volksmeinung von der ersten, fir ihn richtigen, abgehoben.

19 Donat., Ermenl. 3, MG Mer. V 691, 26, s. VIIL./IX.

20 Prosa per allegorialm) ac de cygno ad lapsum hominis. Vgl. AH 7, 253.




Der singende Schwan 151

Seefahrt war?!. Die Anwendung dieses metaphorischen Bereiches blieb jedoch
keineswegs auf die Situation des Literaturschaffenden beschrinkt; vielmehr
wurde die navigatio zum Bild fir die condition humaine des Christen iiber-
haupt, des Einzelnen wie deren Gemeinschaft, der ecclesia, das naufragium zu
dem der Extremsituation, der des Scheiterns im «Meer der Siinde»?2. So kehrt
auch die Bitte um Rettung aus dem Schiffbruch in dichterisch gestalteten Gebe-
ten des Mittelalters (lateinischen wie vulgérsprachlichen) immer wieder?3.

Nun hat der Schwan unserer Sequenz ja nicht eigentlich Schiffbruch erlit-
ten, aber er ist durch seine Unvorsichtigkeit in Seenot geraten. Wenn auch viele
der Ausdriicke, durch die er seine Bedringnis in den Fluten beschreibt, unbe-
holfen und naiv anmuten mogen24, so weisen doch andere darauf hin, dass der
Autor der Sequenz durchaus mit der Tradition der Schiffbruch-Topoi vertraut
war: undis quatior (4b) klingt an quassae rates bei Hor., C. 4, 8, 31, quassae naves
bei Liv. 25, 3 an; allidor (4b), das nach dem Rhythmus (es entspricht potero in
4a) anfangsbetont gelesen werden muss, ist ebenfalls iiblich in antiken Schiff-
bruchschilderungen (vgl. Caes., Civ. 3, 27, 2 allidi ad scopulos; schon bei Acc.
Frag. 34 ad saxa allidi). Die rhythmische Gewaltsamkeit ldsst vermuten, dass
der Autor das Verb einzig aus der Lektiire kannte. Damit soll nicht gesagt sein, -
dass der mittelalterliche Verfasser der Sequenz sich direkt an klassischen Quel-
len orientiert hitte; bei der Verbreitung des Topos darf man hier durchaus eine
kontinuierliche Tradition zwischen Antike und Mittelalter annehmen, in der
den christlichen Autoren der Spitantike die Vermittlerrolle zukam?3.

111. Das Motiv des rettenden Morgenlichts und weitere Indizien
fur die allegorische Interpretation

Seit Ambrosius ist das Morgenlicht im christlichen Hymnus Symbol der
Herrlichkeit Gottes. Der Morgenstern, der in einem anonymen Hymnus wahr-
scheinlich des 6. Jh. (Deus, qui caeli lumen es)?¢ ausdriicklich als typus Christi

21 E.R. Curtius, Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter (Bern 21954) 138ff.

22 ). W. Smit, Studies on the Language and Style of Columba the Younger (Columbanus) (Diss.
Amsterdam 1971), zit. Smit, 180ff., bes. 184 Anm. 30.

23 R. Liver, Die Nachwirkung der antiken Sakralsprache im christlichen Gebet des lateinischen
und italienischen Mittelalters (Bern 1979) 343ff.

24 Norberg, Manuel 175 meint: «Le poéte qui écrit sur un ton naif et qui connait trés peu le latin
littéraire a souvent choisi ses mots d’'une maniére bizarre.» Unbeholfen sind allenfalls die
gehduften Partizipien, die bald kausal (5a), bald konzessiv (6b) verwendet werden. Dass der
Dichter mit der literarischen Tradition (worunter im Mittelalter nicht in erster Linie die
klassische, sondern vielmehr die von der Klassik genihrte, auf die Spatantike aufbauende
mittellateinische Tradition zu verstehen ist) nicht vertraut sei, mdchte ich bezweifeln. Siehe
das Folgende und unten S. 152ff.

25 Vgl. Smit 188.

26 Vgl. W. Bulst, Hymni latini antiquissimi LXXV. Psalmi III (Heidelberg 1956), zit. Bulst, 19;
der Text 105f.




152 Ricarda Liver

bezeichnet wird??, vertreibt die Nacht und leitet die Herrschaft Gottes ein,
dessen Licht die Finsternis zuriickdringt und besiegt. Im berithmtesten Mor-
genhymnus des Ambrosius, Aeterne rerum conditor, spendet der vom Hahn
angekiindigte Tagesanbruch dem Wanderer Trost; auf den Hahnenschrei hin
schopft der Seefahrer neue Kraft, und die nichtlich aufgewiihlten Wogen des
Meeres legen sich. Der zweite ambrosianische Morgenhymnus, Splendor pater-
nae gloriae, schliesst mit der Strophe:

aurora cursus provehit,
aurora totus prodeat,
in patre totus filius

et totus in verbo pater.

Wenn man bedenkt, wie vertraut diese Hymnen dem mittelalterlichen Men-
schen waren, wird man nicht zégern, die Schlussszene der Schwanensequenz in
diesen Zusammenhang einzuordnen?s.

Zudem gibt es in der sprachlichen Gestaltung des Gedichts weitere An-
haltspunkte fir eine geistlich-allegorische Interpretation — abgesehen von der
abschliessenden Doxologie. Zur topischen Rolle der aurora im christlichen
Morgenhymnus wire noch beizufiigen, dass das Verb aurorescere im friithchrist-
lichen Schrifttum auf die Wirkung des Evangeliums angewendet wird: cum
euangelii splendor auroresceret Aldh., De virg. 30. Ein weiteres Indiz ist afflamen

Tb)?29:
(70 Oppitulata afflamine
coepit virium
Recuperare fortia.

Das Wort ist klassisch nicht belegt, begegnet jedoch in der Evangelienharmonie
des Iuvencus, der stark auf die karolingische Dichtung gewirkt hat, in der Be-
deutung ‘Hauch, Inspiration’, vom Heiligen Geist gesagt: completa afflamine
sancto Tuvenc, 1, 12039, An unserer Stelle hat das Wort einerseits die konkrete
Bedeutung von ‘auffrischender Wind’, andererseits — das afflamen ist eine Aus-
wirkung der aurora! — die iibertragene von ‘Hauch des Heiligen Geistes’, kraft
dessen der Schwan, wie die nautae des genannten Ambrosiushymnus, nach der
Nacht des Schreckens Mut und Kraft zuriickgewinnt.

27 Strophe 4, 3: typusque Christi lucifer.

28 H. Spanke hat im Zusammenhang mit dem Motiv der erldsenden Morgenrdte in unserer
Sequenz auf die Alba bilinguis hingewiesen (Speculum 7[1932] 368). Dazu kitrzlich G. Hilty in
seiner Ziircher Rektoratsrede 1981, Jahresbericht der Universitit Ziirich 1980/81, 3ff., bes.
5.

29 Affamine bei Szovérfly 1 305 ist ein bedauerliches Versehen.

30 A. Blaise, Dictionnaire latin-frangais des auteurs chrétiens (Turnhout 1954), kommentiert diese
Stelle s.v. adflamen: «Le poéte évite le terme chrétien.» Vgl. jedoch auch die in christlicher
Literatur bezeugten Synonyme afflatio und afflatus, TLL 1 1228.




Der singende Schwan 153

Wenn man einmal den allegorischen Hintergrund des Gedichtes erkannt
hat, wird man auch in andern Ausdriicken, die zunéchst nur auf die konkrete
Situation des Schwanes bezogen scheinen, einen weiteren Sinn, sozusagen
einen senso anagogico, vermuten. Der Schwan in Seenot ist exsulata (4b), ver-
bannt und heimatlos in einem Element, das nicht das seine ist. So ist die christli-
che Seele in der Welt?!. Er hat das Festland — das Paradies — verlassen: arida
florigera (2b—3a); nach seiner Rettung wird er wieder dorthin zuriickkehren: ad
amoena arida (9a). In den Fluten, die ihn iiberspiilen, fithlt er sich bedringt:
angor inter arta Gurgitum cacumina (5a); es ist das Bild der im Korper gefange-
nen Seele, ein alter Topos, der im Christlichen eine neue Dimension gewinnt32,
Rings um sich sieht er nur Tod (intuens mortifera 5a), der Weg nach oben ist ihm
verwehrt (non conscendens supera 5a).

Prudentius, dessen Einfluss auf die mittelalterliche geistliche Dichtung
nicht hoch genug eingeschiitzt werden kann, bewegt sich oft in diesem Kreis von
Bildern und Vorstellungen. Dass die Seele im Leib lebt wie in einem Gefingnis,
verbannt aus ihrer natiirlichen Heimat, kommt im 10. Cathemerinon ausfiihr-
lich zur Darstellung33. Am Schluss der Hamartigenia, des Gedichtes iiber den
Siindenfall, malt Prudentius die Riickkehr der siindenfreien Seele in ihre
himmlische Heimat aus. Er bedient sich dabei eines Bildes, das nicht nur in der
Grundidee, sondern auch in der sprachlichen Ausfithrung dem vergleichbar ist,
was wir eben fiir die Schwanensequenz hervorgehoben haben: Die Seelen wer-
den mit Vogeln verglichen, von denen ein Teil den Verlockungen der Vogelstel-
ler erliegen, die andern jedoch, die sich nicht verfithren lassen, unter Frohlok-
ken in den Himmel zuriickfliegen: pars petit aetram / libera sideream plaudens
super aera pinnis (V. 815f.). Auch das Bild von der im Leib gefangenen Seele, die
in dieser Situation exu!/ ist, kehrt hier wieder:

exsuperatque polum feruens scintilla remensum
carcereos exosa situs, quibus haeserat exul (V. 850f.).

Wie der antike Leser, der sich in literarischer Tradition auskannte, mythologi-
sche Anspielungen ohne Miihe verstand, so weckten im mittelalterlichen Men-
schen die Ausdriicke, die von Kirchenschriftstellern, Dichtern und Predigern

31 Exul wird vor allem von den christlichen Schriftstellern dfters auf die Situation der Seele
angewendet, die auf der Welt fern von ihrer himmlischen Heimat lebt. Vgl. TLL V 2, 2100,
11f. (de hominibus [mente, anima) ex paradiso, ex caelesti patria ... exactis).

32 Die Formulierung erinnert von ferne an eine Strophe des berithmten Kreuzeshymnus von
Venantius Fortunatus, Pange, lingua, gloriosi, die im Bild des in der Krippe und in seinen
Windeln eingeengten Christuskindes auf das Beengende des irdischen Daseins anspielt: Vagit
infans inter arta conditus praesepia (Bulst 128, Str. 5).

33 Vgl. Cath. 10, 21.: ut, dum generosa caducis / ceu carcere clausa ligantur / pars illa potentior
extet, / quae germen ab aethere traxit, und das Schlussgebet desselben Gedichtes V. 166ff.

JSamulam tibi praecipe mentem / genitali in sede sacrari, / quam liquerat exul et errans.




154 Ricarda Liver

immer wieder im Zusammenhang mit den Grundlehren des Christentums ver-
wendet wurden, ganz von selbst die beabsichtigten Assoziationen.

IV. Ist die Schwanensequenz ein Planctus?

In den Handschriften wird die Sequenz mehrfach als Planctus bezeichnet.
Anlass zu diesem Titel bot natiirlich der erste Teil des Gedichtes mit den aus-
driicklichen Formulierungen ploratione ... alitis cygni (1-2a) und O quam amare
Lamentabatur (2b), der tatsichlich eine Klage, wenn auch nicht die vom litera-
turgeschichtlichen Terminus Planctus suggerierte Totenklage, beinhaltet. Ein-
gangs wurde darauf hingewiesen, dass auch Spanke das Gedicht als Planctus
verstehen mochte34. Nach unseren Ausfiihrungen ist diese Zuordnung keines-
wegs zutreffend: Der Planctus ist nur ein Teil, eine Phase des Handlungsablau-
fes, der ja in seinem zweiten Teil in ein Gegenstiick des Planctus, in einen Iubi-
lus, miindet. Auch die Verwendung eines stilistisch dem Planctus nahestehen-
den Motivs, das neben den schon besprochenen Topoi noch erwihnt zu werden
verdient, geniigt nicht, um unser Gedicht zu einem Planctus zu machen.

Genau in der Hilfte der Sequenz, nach der eigentlichen Klage des Schwa-
nes in Seenot, steht der Aufruf an alle Himmelsgegenden, die Wolken zu verja-
gen und die Sterne hell hervortreten zu lassen:

Ortus, occasus, plagae poli Sufflagitate Oriona
Administrate lucida sidera Effugitantes nubes occiduas (6a—b).

Dieser Hilferuf, der nach 7a (Dum haec cogitaret tacita) als stilles Stossgebet
aufzufassen ist, klingt an eine Formel an, die im Genus des Planctus topisch ist.
Dort ist es der Aufruf an verschiedene Personen oder an personifizierte Teile
der Schopfung, um den Verstorbenen zu klagen?s. Ganz dhnlich — vom stilisti-
schen Verfahren her gesehen — ist der Aufruf zum gemeinsamen Lobpreis in der
letzten Halbstrophe der Sequenz:

Concurrite omnia
Alitum et conclamate
Agmina (9)).

Das anaphorische con- in den beiden Imperativen unterstreicht es: Hier liegt
der Topos vor, den Erich Auerbach «convergent adoration» genannt hat36, das
gebetssprachlich traditionelle Lob der Gottheit durch eine Mehrzahl von Prei-

34 Vgl. oben S. 148.

35 Vgl. z.B. den Planctus Karoli (MGH, PLAC 1, 435f.), der einsetzt: A solis ortu usque ad
occidua / Littora maris planctus pulsat pectora. Weiteres bei M. H. Hengstl, Totenklage und
Nachruf in der mittellateinischen Literatur seit dem Ausgang der Antike (Diss. Miinchen 1936).

36 Dante’s Prayer to the Virgin, in: Romance Philology 3/1 (1949) 5f.




Der singende Schwan 155

senden, das von verschiedenen Punkten ausgeht und im Adressaten zusammen-
lauft. Es ist bezeichnend, dass in unserer Sequenz das Motiv vom Planctus-
dhnlichen Hilferuf in den hymnischen Lobpreis iibergefihrt wird.

Schliesslich noch ein Wort zur Vortragssituation des Gedichts. Es scheint,
dass hier ein einziger Sédnger, der in der 1. Person spricht (Clangam), sich an
eine Mehrzahl von Horern (eine Monchsgemeinschaft? Vgl. filii 1) wendet. Das
ist nach Spanke eine seltene Ausnahme in der Praxis des Sequenzenvortrags,
wo iiblicherweise zwei Chore einander in Strophe und Antistrophe antworten3?.
Der Sprecher oder Sanger tritt dann im folgenden ganzlich zuriick in der Erzih-
lung.

Das fiihrt uns zu einer letzten Feststellung: Die Erzahlung der Schwanen-
sequenz ist mehr dramatisch als episch. In zwei Hauptszenen, die man planctus
cygni und iubilus cygni iiberschreiben konnte, werden die Ereignisse zusam-
mengedrangt: In der ersten schildert der Schwan selbst in der 1. Person seine
Notsituation, die Verirrung und die Todesangst. In der zweiten erfolgt die
Rettung durch den hereinbrechenden Morgen; der Schwan fliegt unter Froh-
locken in seine Heimat zuriick, und sein Jubellied gipfelt in der Aufforderung
an seine Artgenossen, in das Loblied zu Ehren Gottes einzustimmen. Es konnte
sein, dass diese Dramatisierung des Erzihlungsablaufs etwas mit den von der
Forschung oft postulierten, jedoch sehr schwer fassbaren Beziechungen der frii-
hen lateinischen Sequenzendichtung zur byzantinischen Hymnik zu tun hit-
te’8. Wie dem auch sei, in der szenischen Darstellung seines Stoffes hat der

37 Vgl. Spanke 119. Uber den genauen Wert von una im Ausdruck Clangam ... ploratione una (1)
kann man verschiedene Erwigungen anstellen. Ist es ein Vulgarismus, das Zahlwort auf dem
Weg zum unbestimmten Artikel? Die Sprache der Sequenz, die zwar viele Medidvismen
aufweist (s. oben S. 147), syntaktisch jedoch kaum vulgir gefirbt ist, l4sst es zweifelhaft
erscheinen. Spanke (a.0.) meint vielleicht (ohne dass er es ausdriicklich sagte), ploratione una
sei als ‘Sologesang’ bzw. ‘-klage’ zu verstehen. Eine dritte Mdglichkeit, die mich sprachlich am
meisten iiberzeugt, ist anlisslich einer mittellateinischen Lektiire an der Universitdt Bern im
Sommer 1981 von einer Studentin vorgeschlagen worden: una adverbiell aufzufassen, das
Ganze: «ich will meine Stimme erheben zusammen mit der Klage des Schwans». — Anderer
Meinung ist v. d. Steinen, Anfinge II 140, der in 1 Plangant fur die beste Lesart hilt und
argumentiert: «Der Dichter selber hat sein Lied fiir einen geistlichen Chor gemeint, wie das
ausser der antiphonischen Form auch die Worte selber an Anfang und Schluss beweisen.»

38 Vgl. Spanke 127, wo auf das stark dramatische Element in der byzantinischen Hymnik hinge-
wiesen wird. Zur ganzen ungeldsten Frage der byzantinischen Einfliisse auf die lateinische
Sequenz vgl. Spanke 125ff. — Szovérfly I 304 sagt von der Schwanenklage und der sogenann-
ten Zollnersequenz (Stans a longe, AH 53, 158f.): «In beiden Fillen vermutet man orientali-
sche Vorbilder bzw. Hintergriinde», was auf der ebenso unverbindlich formulierten Bemer-
kung von Raby 463 zur Schwanenklage basiert: «In its use of the first person singular and in its
free lyrical impulse it reminds us of Byzantine hymns or perhaps also of Syriac.» Auf zum Teil
schlagende Parallelen zu den hier besprochenen und weiteren (z.B. die Kombination von
Anspielungen auf Plato [Phdr. 251af.] und Homer [Od. 5, 269-463]) Motiven in Musaios’




156 Ricarda Liver: Der singende Schwan

Dichter ein gerafftes Bild der christlichen Heilsgeschichte entworfen. Die tradi-
tionelle Metaphorik, deren er sich in eigener, origineller Weise bediente, indem
er bekannte Bilder in einen neuen Zusammenhang brachte, garantierte ihm das
Verstéindnis seitens seiner Horer.

Hero und Leander macht mich Herr Prof. Thomas Gelzer (Bern) aufmerksam. Vgl. dessen
Ausfihrungen, diese Zeitschr. 25 (1968) und seine Einleitung zu Musaeus. Hero und Leander,
hrsg. mit Callimachus, Fragments, ed. C. A. Trypanis, Loeb. Class. Library (Harvard/London
1975) 316-322 (The Poem as a Christian Neoplatonist Allegory). Offen bleibt allerdings die
Frage, wieweit hier direkte Einfliisse vorausgesetzt werden diirfen. Es ist nicht wahrscheinlich,
dass Autoren im Frankreich des 9. Jh. unmittelbar aus griechischen Quellen schopften;
vielmehr wird der lateinischen Tradition der christlichen Spitantike die Vermittlerrolle zu-
kommen.




	Der singende Schwan : Motivgeschichtliches zu einer Sequenz des 9. Jahrhunderts

