Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches :
Gedanken zu seiner Verbreitung und Kenntnis ausserhalb der
Schultradition

Autor: Szidat, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30343

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches

Gedanken zu seiner Verbreitung und Kenntnis ausserhalb der Schultradition

Von Joachim Szidat, Solothurn

I

In historischen Darstellungen! zur Geschichte des 4. Jahrhunderts n. Chr.
wird die Bedeutung des Neuplatonismus fiir die Gesamtheit der gebildeten
Heiden im Westen des Reiches immer wieder betont. Man sucht die heidnische
Geisteswelt und Religiositit auf Grund dieser Philosophie zu verstehen und die
Ideen der auf heidnischer Seite fiihrenden Kopfe in ihren Kontext zu stellen.

Fiir die Vertreter des Heidentums, die wie z. B. Macrobius mit Schriften
philosophischen Charakters in die geistige Auseinandersetzung der Zeit eingrif-
fen, bietet eine Einordnung in die neuplatonische Tradition nur insofern Pro-
bleme, als die Entwicklung des neuplatonischen Denkens im Reichswesten und
seine Vertreter nur wenig bekannt sind2. Schwieriger zu beantworten ist aller-
dings die Frage nach der Art der philosophischen Bildung und dem Niveau
derjenigen, die sich an der philosophischen Diskussion nicht aktiv beteiligten
und nicht direkt in einer Schultradition standen. Eine Antwort darauf liesse die
eigentliche Verbreitung und geistige Wirkung der neuplatonischen Philosophie
deutlicher erkennen und wire damit auch von grundsitzlicher geistesgeschicht-
licher Bedeutung?. In welchem Ausmass, so ist also zu fragen, war die durch die
philosophische Uberlieferung fiir uns so zentrale Gedankenwelt des Neupla-
tonismus den Gebildeten bekannt, und wie informierten sie sich iiber sie?

Soweit diese Frage bisher iiberhaupt ausdriicklich gestellt worden ist4,
wird in der Regel auf die dritte Relatio® des Symmachus zuriickgegriffen, und
diese wird auch immer wieder diskutierts. Weil aber die philosophischen Ausse-

1 Vgl. z.B. H. Dorries, Konstantin der Grosse (Stuttgart 21967) 177 n. 4; A. Heuss, Romische
Geschichte (Braunschweig 31971) 474f.; A. H. M. Jones, The Later Roman Empire, 2. Bd.
(Oxford 1973) 957; E. Stein, Histoire du Bas-Empire, 1. Bd., Texte (Paris 1959) 11, 161f. u.
passim; J. Wytzes, Der letzte Kampf des Heidentums in Rom (Leiden 1977) 57 u. passim.

2 Vgl. z.B. P. Courcelle, Les lettres grecques en Occident de Macrobe a Cassiodore (Paris 21948)
394-399 u. passim; P. Hadot, Porphyre et Victorinus, 1. Bd. (Paris 1968) 80-86.

3 Als allgemeines Problem erscheint die Frage nach Art und Ausmass der geschichtlichen
Wirkung der griechischen Philosophie auch in den Schriften des Jubilars und hat den Verfas-
ser zu dieser Untersuchung angeregt. Vgl. O. Gigon, Das hellenische Erbe, in: Propylden-
Weltgeschichte, hrsg. v. G. Mann u. A. Heuss, 3. Bd. (Berlin 1962) 672f.

4 Sie fehlt z. B. in einem so grundlegenden Werk wie H. I. Marrou, Geschichte der Erziehung im
klassischen Altertum, hrsg. v. R. Harder (Freiburg/Miinchen 1957).

5 Symm. Rel. 3, 8. 10. 19.
6 Vgl. z.B. R. Klein, Symmachus (Darmstadt 1971) 85ff.; J. Wytzes, a.O. 53f. 96 u. passim.




Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 133

rungen, die sich in der dritten Relatio oder in sonst herangezogenen Texten’
finden, sehr allgemeinen Charakter tragen, ist der Versuch, die Geisteswelt der
gebildeten Heiden, die keine Abhandlungen philosophischen Charakters
schrieben, in den Neuplatonismus einzuordnen, ziemlich oberflichlich geblie-
ben, und der Frage, was diese Heiden von ihm wussten und woher sie sich ihr
Wissen aneigneten, wurde niemals eingehender nachgegangen.

Eine griindliche Untersuchung dieses Problems ist auch dadurch behin-
dert worden, dass in den zahlreichen modernen Abhandlungen, die sich mit der
Geschichte und Entwicklung des Neuplatonismus auseinandersetzen, auf
antike Werke, die nicht zur philosophischen Literatur gehoren, aber Darlegun-
gen bieten, die philosophischen Charakter haben und neuplatonisches Gedan-
kengut enthalten, kaum je Bezug genommen wird. Dadurch ist die Einordnung
dieser philosophisch relevanten Textstellen in den Neuplatonismus ausseror-
dentlich erschwert?.

II

Fiir eine eingehendere Behandlung der aufgeworfenen Frage und fir
einen ersten Versuch, sie differenzierter zu beantworten, bietet sich eine Quelle
an, die umfangreicher und detaillierter philosophische Fragen erortert als die
bisher herangezogenen, nimlich die Res gestae Ammians, in denen in Exkursen
und auch in einzelnen Ausserungen zu philosophischen Problemen Stellung
genommen wird®.

Weil es sich bei Ammian weder um einen philosophisch besonders interes-
sierten Autor handelt noch sein Geschichtswerk lediglich fiir Leser verfasst
worden ist, die sich speziell mit philosophischen Fragen beschiftigten, kénnen
die Exkurse und Ausserungen zu Problemen der Philosophie in gewisser Weise
als reprisentativ fiir die philosophische Bildung eines Heiden im ausgehenden
4. Jahrhundert im Westen des Reiches angesehen werden. Natiirlich muss man
dabei von den personlichen Unterschieden in der Bildung absehen. Entschei-
dend ist, dass es sich bei den Exkursen und Ausserungen Ammians zur Philoso-
phie nicht um die Ausfithrungen eines Fachmannes fiir Fachleute handelt.

Wenn die Exkurse Ammians und seine sonstigen Ausserungen zu philoso-
phischen Fragen in der Forschung zur Geistesgeschichte des 4. Jahrhunderts im

7 Vgl. z.B. Aug. Ep. 16.

8 So fehlen z.B. die Ammianstellen mit philosophischem Charakter in den Indices der moder-
nen wissenschaftlichen Literatur, die sich mit der spitantiken Philosophie beschiftigt.

9 Eine fast vollstindige Ubersicht nach Themenkreisen geordnet bietet die Abhandlung von R.

v. Scala, Doxographische und stoische Reste bei Ammianus Marcellinus, Festgabe fur M.

Biidinger (Innsbruck 1898) 121. Zu einer Aufstellung nur der eigentlichen Exkurse vgl. M.

Schanz, Geschichte der rom. Literatur, Teil IV, 1 (Miinchen 21914) 97 u., wenn auch auf Grund

seiner Definition eines Exkurses weniger vollstindig, H. Cichocka, Die Konzeption des Exkur-

ses im Geschichtswerk des Ammianus Marcellinus, Eos 63 (1975) 337. Eine eigene Ubersicht zu

erstellen ist wenig sinnvoll, weil hier nur auf einige ausgewihlte Stellen eingegangen werden
wird, die eindeutig etwas iiber Ammians Beziehungen zum Neuplatonismus aussagen.




134 Joachim Szidat

Westen des Reiches bisher nur am Rande eine gewisse Beachtung gefunden
haben, so ist das zu einem grossen Teil darauf zuriickzufithren, dass Ammian
ein philologisch und sachlich noch weitgehend unerschlossener Autor ist und
seine Interpretation grosse Schwierigkeiten bietet!°,

Ammians entsprechende Darlegungen sind bisher selten unter philosophi-
schen Fragestellungen gewiirdigt, ja in der modernern Forschung der letzten
Jahrzehnte, die sich mit der antiken Philosophie befasst, sind sie mit Ausnahme
von Henry!! und Courcelle!? so gut wie nie beachtet worden. Soweit man sich
ihnen unter philosophischen Fragestellungen zugewandt hatte, kam man zu
falschen Ergebnissen. Hier ist die Arbeit von v. Scala!? zu erwihnen, der Am-
mians philosophische Darlegungen als Quelle stoischen Gedankengutes ansah.
V. Scalas grundsitzliches Verdienst liegt aber darin, auf eine Reihe von Bezie-
hungen Ammians zu philosophischen Texten aufmerksam gemacht zu haben.
Sein Weg, vor allem iiber den Textvergleich solche Anklinge zu entdecken, ist
aber nicht weiter beschritten worden. Stattdessen beschriénkte man sich im
wesentlichen darauf, auf Grund direkter Zitate Ammians seine Quellen und
damit seinen geistigen Standpunkt innerhalb des Neuplatonismus zu ermitteln,
was aber nicht wesentlich weiter fiihrte!4. Hauptsichliches und fast einziges
Ergebnis dieser Bemithungen, das Allgemeingut der Forschung geworden ist,
war die Entdeckung einer Beziehung von Amm. 21, 14, 5 zu Porphyrios’ Vita
Plotins!s. Die Annahme, Ammian habe in seinen Ausfithrungen iiber den Ge-
nius die entsprechende Schrift Plotins direkt herangezogen!¢, lisst sich dagegen
nicht halten. Ammians Darlegungen stehen sprachlich und inhaltlich mit dieser
in keiner so gearteten Verbindung, dass sich deren Verwendung durch Ammian
beweisen liesse. Auch Ammians Hinweis auf sie kann nicht als Beweis fiir ihre
Benutzung gelten, wenn man seine Art, philosophische Quellen zu zitieren, in
Betracht zieht!”.

10 So fehlte z.B. bis zum Erscheinen des Index von G. Archbold, Concordance to the Works of
Ammianus Marcellinus, Phoenix Suppl. 14 (1979), dessen Benutzung (microfiche!) sehr kom-
pliziert ist — ein gedruckter Index von M. Chiabo erscheint erst nichstens in der Reihe Alpha-
Omega bei Olms —, jegliches lexikalische Hilfsmittel speziellerer Natur. Moderne Kommen-
tare sind nur in begrenztem Umfang vorhanden. Man vgl. die Hinweise bei J. Szidat, Histori-
scher Kommentar zu Ammianus Marcellinus Buch XX-XX1I, Teil I (Wiesbaden 1977) 9. Seither
sind neu erschienen P. de Jonge, Philological and Historical Commentary on Ammianus Mar-
cellinus XVII (Groningen 1977) und Philological and Historical Commentary on Ammianus
Marcellinus XVIII (Groningen 1980) sowie J. Szidat, Historischer Kommentar zu Ammianus
Marcellinus Buch XX-XXI, Teil II (Wiesbaden 1981).

11 Vgl. P. Henry, Plotin et 'occident (Louvain 1934) 195-199.

12 Vgl. P. Courcelle, a.0. 175n. 9.

13 R. v. Scala, a.0. 149f. u. passim.

14 Vgl. P. Henry, a.0. 195-199.

15 Porphyr. Vit. Plot. 56-60. Vgl. S. Eitrem, Symb. Osl. 22 (1942) 62ff.; P. Courcelle, a.0. 175n. 9;
P. Henry, a.0. 199.

16 Vgl. P. Henry, a.0. 198. Amm. 21, 14, 5.

17 Vgl. Anm. 27.




Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 135

Neben diesen Versuchen, prizisere Kenntnisse iiber das bei Ammian vor-
handene philosophische Gedankengut und seine Quellen zu erlangen, charak-
terisierte man auf Grund einer eher generellen Untersuchung von Ammians
gesamtem Werk seine Gedankenwelt als neuplatonisch!® oder betrachtete Am-
mians philosophische Ausserungen unter dem Gesichtspunkt seiner Weltan-
schauung!?, wobei eine selbstindige Auseinandersetzung mit den philosophi-
schen Problemen weitgehend unterblieb und vom Ansatz her auch unterblei-
ben musste. Man stiitzte sich iiberwiegend auf die Erkenntnisse, die man da-
mals iiber Cornelius Labeo zu haben glaubte, und verwendete sie zur Erkldrung
von Ammians Gedankenwelt.

Wendet man sich einer eingehenden Interpretation der Exkurse und son-
stigen Ausserungen philosophischen Charakters im Werk Ammians zu, so fillt
auf, dass der Historiker, von zwei Ausnahmen abgesehen??, nie die Autoren
nennt, aus denen er philosophische Belehrung schopfte. Beide Zitate haben
aber deutlich plakativen Charakter. Weder der Hinweis auf Aristoteles?! noch
der auf Plotin?2 haben im Werk dieser Autoren eine auch nur annihernd pri-
zise Entsprechung. Dieses Verfahren, eine Meinung mit einem grossen Namen
zu verbinden, ohne dass sich wirkliche Beziehungen erkennen lassen, ist Am-
mian auch sonst nicht fremd?3.

Abgesehen von den erwihnten beiden Ausnahmen spricht Ammian im-
mer nur in allgemeinen Wendungen und ohne Namen zu nennen von seinen
Quellen. Dabei spielt er sowohl auf Autoren philosophischer Abhandlungen?24
als auch auf alte Sdnger und Dichter?s an, die in der neuplatonischen Tradition
von grosser Bedeutung waren26 und unter deren Namen religiéses Gedanken-
gut iiberliefert wurde. Ammians Angaben sind damit fiir eine genauere Bestim-
mung, woher er das Material fiir seine philosophischen Darlegungen nahm,
weitgehend unbrauchbar.

Sein Vorgehen unterscheidet sich nicht wesentlich von dem seiner Zeitge-
nossen, die philosophische Themen behandelten. Auch sie verschweigen ihre

18 Vgl. P.-M. Camus, Ammien Marcellin. Témoin des courants culturels et religieux d la fin du I'V®
siécle (Paris 1967) 150. 159f. u. passim; M.2 C.Die Goyanes, Horizonte filoséfico-religioso de
Amiano Marcelino, Hispania Antiqua 7 (1977) passim; J. Geffcken, Der Ausgang des griech.-
rom. Heidentums (Heidelberg 1929, Neudruck Darmstadt 1972) 174; J. Wytzes, a.0. 54f. 76 u.
passim.

19 Vgl. W. Ensslin, Zur Geschichtsschreibung und Weltanschauung des Ammianus Marcellinus,
Klio, Beiheft 16 (1923) Kap. VI: Zu Ammians Weltanschauung u. passim.

20 Amm. 21, 1, 12; 21, 14, 5.

21 Amm. 21, 1, 12. Diese Erwiihnung einer Lehrmeinung des Aristoteles ist daher von Rose auch
nicht in die Fragmentsammlung aufgenommen worden.

22 Amm, 21, 14, 5.

23 Vgl. z.B. Amm. 20, 3, 4 u. dazu J. Szidat, a.0. 120f.

24 Amm. 16, 5, 5; 21, 14,3 u. 4.

25 Amm. 14, 11, 25; 17,7, 12; 21, 1, 8.

26 Vgl. z.B. Aug. Civ. 18, 14; Chalc. 296; Macr. Sat. 1,23, 1.




136 Joachim Szidat

Quellen weitgehend und haben damit die moderne Forschung irregefithrt??.
Auf Grund dieser Situation bleibt nur der Versuch, durch Text- und Sprachver-
gleichung zu weiteren Ergebnissen zu kommen. Der Vergleich von Lehrmei-
nungen wird dagegen nur eine untergeordnete Rolle spielen, weil er in der
Regel weniger eindeutige Zuordnungen erméglicht.

I

Eine griindliche Interpretation der philosophischen Ausserungen Am-
mians offenbart einige deutliche Beziehungen zu Porphyrios und Macrobius,
wobei diese Stellen bisher nie alle znsammengestellt worden und meines Wis-
sens auch noch nicht alle bekannt gewesen sind.

1. Bezichungen zu Porphyrios sind an drei Stellen nachzuweisen?®, die
schon ldngere Zeit bekannt, aber bisher nie in Hinsicht auf die Quellen und das
Vorgehen Ammians ausgewertet worden sind. Bei Amm. 19, 1, 11 und 22, 9, 15
handelt es sich um eine teilweise wortliche Wiedergabe des Porphyriostextes?®.
Adonis als Symbol der reifen Frucht und ihrer Ernte wird zudem lediglich bei
Porphyrios und Ammian erwihnt3°,

Amm. 21, 1, 8 gibt von quam bis cognominatam den Inhalt der Porphyrios-
wendung t® ... Aéyewv genau wieder und bietet zudem auch die griechische
Form te3epéva. Zugleich ist die Herstellung eines Zusammenhangs von The-
mis und tedeypéva auf Ammian und Porphyrios beschrinkt?!, wihrend die
Ableitung der Themis vom Verb tidnu weit verbreitet ist.

Ammians Beziehungen zu Porphyrios machen deutlich, dass seine Inter-
pretation einzelner in der Welt wirkender Krifte als Gotter letztlich auf Por-
phyrios’ Schrift nepi dyaludrtwv zuriickgeht. Die Tatsache, dass Ammian sol-
che Erklidrungen iiber sein Werk verstreut hat, 14sst darauf schliessen, dass ihm
diese Art der Interpretation ganz gegenwirtig war und dass er fiir diese Erldute-

27 Vgl. z.B. J. Flamant, Macrobe et le néo-platonisme latin a la fin du IV* siécle (Leiden 1977) 2f.
u. E. Tirk, Macrobius und die Quellen seiner Saturnalien (Freiburg 1961) 16. 98. 137 u. passim.

28 Amm. 19, 1, 11; 22,9, 15 ~ Euseb. Praep. evang. 3, 11, 12 (= Porphyr. De cultu simulacr. fr.7,
p- 10* ed. Bidez); Amm. 21, 1, 8 ~ Euseb. Praep. evang. 3, 11, 14 (= Porphyr. De cultu
simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez). Zum Text vgl. Anhang 1. u. 2. Die Bezichungen sind schon
gesehen worden von Ammiano Marcellino, Giuliano e il paganesimo morente. Antologia dalle
storie, a cura di T. Agozzino (Turin 1972) 158; W. Ensslin, a.0. 59; L. Weniger, in: W. H.
Roscher, Ausfithrliches Lexikon der griech. und rém. Mythologle (Leipzig 1916-24) 5. Bd.
(Neudruck Hildesheim 1977), s.v. Themis 581/82.

29 Man vgl. dagegen etwa das Verhiltnis von Aug. Civ. 7, 25 und Euseb. Praep. evang. 3, 11, 12
(= Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez) bei der allegorischen Erlduterung zu
Attis. Zum Text vgl. Anhang 3.

30 Vgl. W. Atallah, Adonis dans la littérature et I'art grecs (Paris 1966) 321. Dort sind auch die
anderen Erklarungen aufgefiihrt.

31 Vgl. H. L. Ahrens, Uber die Gottin Themis, 2. T. (Hannover 1864, Schulnachrichten des
Lyceums zu Hannover, Ostern 1864) 26f.




Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 137

rungen jeweils auf ein ihm zur Verfiigung stehendes Buch zuriickgriff, d.h.
entweder auf eine Schrift des Porphyrios selbst oder auf eine Quelle, die wortli-
' che Ausziige aus einer solchen bot und nicht nur zusammenfassend referierte.
Auf jeden Fall war es eine griechische Vorlage und keine lateinische Uberset-
zung, die Ammian heranzog. Dafiir spricht, dass er sich ausdriicklich auf eine
griechische Formulierung stiitzt>2 und dass bei Amm. 19, 1, 11 und 22, 9, 1533
eine lateinische Wendung vorliegt, die sich so eng an den griechischen Text
anschliesst, dass eine lateinische Zwischenstufe, die Ammian aus stilistischen
Griinden nicht unverindert hiitte iibernehmen kénnen, auszuschliessen ist.

Durch diese Beziehungen zu Porphyrios ist iiber den Gebrauch von dessen
Vita Plotins hinaus der Beizug weiterer Schriften dieses Autors oder einer
Quelle, die wortliche Ausziige daraus bot, durch Ammian gesichert.

2. Die Beziechungen zwischen Ammian und Macrobius scheinen bedeu-
tend enger, wenn man die von Ensslin herangezogenen Macrobiusstellen be-
trachtet4. Diese stimmen aber im wesentlichen nur inhaltlich mit Ammian
iberein und lassen wegen der weiten Verbreitung der in ihnen vertretenen
Auffassungen keine Schliisse auf Abhidngigkeiten zwischen Ammian und Ma-
crobius zu3s. Hingegen bestehen wegen der engen sprachlichen Beziehungen
Zusammenhinge zwischen Amm. 21, 1, 9 und Macr. Somn. 1, 19, 27 sowie
zwischen Amm. 21, 1, 11 und Macr. Sat. 1, 18, 1536, die meines Wissens bisher
noch nicht bemerkt worden sind. Eine direkte Abhingigkeit Ammians von
Macrobius lisst sich dabei ausschliessen, denn Macrobius’ Schriften sind ein-
deutig nach dem Erscheinen des Geschichtswerkes von Ammian zu datieren?’,

Weil die Quellenuntersuchungen Macr. Somn. 1, 19, 2728 und Macr. Sat. 1,
18, 15 mit grosser Wahrscheinlichkeit®® auf Porphyrios zuriickfithren, liesse sich
erwidgen, ob Ammian wie Macrobius direkt aus diesem schépften. Dagegen
sprechen aber die sprachlichen Anklinge bei Macrobius an Ammian, denn die
Ahnlichkeit der Formulierung zwischen Amm. 21, 1, 9 und Macr. Somn. 1, 9,
2740, wo es sich nicht um verbreitete Worter handelt, lassen auf eine gemein-
same lateinische Vorlage schliessen. Bei dieser diirfte es sich um ein Handbuch
gehandelt haben, denn die Aussage von Macr. Somn. 1, 19, 27 ist auch sonst

32 Amm. 21, 1, 8. Vgl. Anhang 2.

33 Vgl. Anhang 1.

34 Amm. 21, 1, 11 ~ Macr. Sa. 1, 18, 17; 19, 9; Macr. Somn. 1, 14, 19; Amm. 17, 7, 12 ~ Macr.
Sat. 1, 17, 22 (W. Ensslin, a.0. 60); Amm. 19, 4, 3 ~ Macr. Saz. 1, 17, 7; 17, 23; 17, 31 (W.
Ensslin, a.0. 61).

35 Zur weiten Verbreitung dieser Vorstellungen vgl. z.B. R. v. Scala, a.0. 135f., bei dem aller-
dings noch nicht auf die Macrobiusstellen verwiesen wird.

36 Vgl. Anhang4. u. 5.

37 Vgl. J. Flamant, a.0. 134. 140f.

38 Vgl. J. Flamant, a.0. 456f. 571-573; anders P. Henry, a.0. 186f.

39 Vgl. J. Flamant, a.0. 667f.

40 Vgl. Anhang 4.




138 Joachim Szidat

recht verbreitet4!. Zugleich lisst sich fiur Macr. Somn. 1, 14, 19, eine Stelle, die
durch den Inhalt und die Verwendung des Wortes scintilla Amm. 21, 1, 11 recht
nahe steht, ziemlich sicher zeigen, dass sie auf ein Handbuch zuriickgeht42,

Die Beziehungen zwischen Ammian und Macrobius sind also mit einer
oder mehreren lateinischen Vorlagen zu erkldren, die handbuchartigen Charak-
ter hatten und die von beiden verwendet wurden.

Weil die Beziehungen zwischen Ammian und Macrobius sich nicht iiber
grossere Abschnitte erstrecken, sondern punktuellen Charakter haben, muss
man schliessen, dass Ammian das oder die Handbiicher zu einzelnen Fragen
beizog und nicht einfach einen lingeren Abschnitt ausschrieb. Es handelt sich
also um dasselbe Verfahren, das er bei der Benutzung von Porphyrios’ Schriften
anwendete.

Cornelius Labeo als gemeinsame Quelle Ammians und Macrobius’ anzu-
setzen®’, entbehrt einer gesicherten Grundlage. Cornelius Labeo ist fiir uns eine
viel zuwenig fassbare Gestalt44, und die wenigen von ihm bekannten Fragmen-
te4S bieten keine Ankniipfungspunkte an Ammian“é, Fiir Macrobius ist eben-
falls nicht zu belegen, dass er von Labeo in hohem Masse abhingt, besonders
nicht fiir die Stellen, die hier zur Diskussion stehen4’.

Die Vorlage fiir Ammian wie Macrobius sollte man daher nicht zu benen-
nen suchen. Auf Grund unserer Kenntnis von den Quellen des Macrobius ldsst
sie sich aber dahingehend charakterisieren, dass sie in der Tradition des Por-
phyrios stand. Offen bleibt auch, ob Ammian direkt auf dieselbe Quelle wie
Macrobius zuriickgriff. Man kénnte auch daran denken, dass er sich auf eine
davon abgeleitete Handbuchzusammenfassung stiitzte.

Ammians Beziechungen zu Macrobius lassen fiir einen Teilaspekt recht
deutlich werden, inwieweit der Historiker iiber das neuplatonische System in-
formiert war. Ammians Ubereinstimmung mit Macrobius in einem Text, in
dem der letztere eine ausfiihrliche Begriindung des Sonnenmonotheismus
gibt*® und alle Gotter der sichtbaren Welt*® und damit auch die Krifte, die sie
verkorpern, auf die Sonne zuriickfiihrt, lisst erkennen, dass die Sonnentheo-

41 Vgl. Plut. Moral. 975a.

42 Vgl. J. Flamant, a.O. 508-511.

43 Vgl. W. Ensslin, a.0. 60ff. 65. 87f.

44 Vgl. z.B. J. Flamant, a.0. 295f.; P. Hadot, a.0O. 82; H. Kusch, RAC 3 (1957) 429437 s.v.
Cornelius Labeo.

45 Vgl. die jiingste Zusammenstellung bei P. Mastandrea, Un neoplatonico latino, Cornelio Labeo
(Leiden 1979) 230-248.

46 Kritisch zur Benutzung von Cornelius Labeo als Handbuch durch Ammian #ussert sich auch
P. Mastandrea, a.0. 213f.

47 Vgl. J. Flamant, a.0. 667f.; P. Mastandrea, a.0O. 247 u. passim.

48 Macr. Sat. 1,17, 3-1, 23, 22.

49 Macr. Sat. 1,17, 2: nam quod omnes paene deos, dumtaxat qui sub caelo sunt, ad solem referunt,
non vana superstitio sed ratio divina commendat.




Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 139

logie Ammian vertraut war und dass er unter der mens mundi*® die secunda
mens, d.h. die anima mundi, verstand. Dies wird auch dadurch nahegelegt, dass
Ammian die Einzelseelen aus der mens mundi entstehen lisst’!. Wenn Ammian
um die anima mundi wusste, ist auch gesichert, dass er sie von den iibrigen
Hypostasen unterscheiden konnte.

3. Die Bezichungen Ammians zu Porphyrios und Macrobius zeigen, dass
Ammian mit seinen Darlegungen in der westlichen, von Porphyrios beeinfluss-
ten Tradition des Neuplatonismus steht, auch wenn sich ausser zur Vita Plotins
keine Bezichungen zu einem neuplatonischen Werk des Porphyrios aufweisens?
lassen. Ein direkter Riickgriff Ammians auf Plotin ist nirgends zu belegen.

v

Neben den Beziehungen zu Porphyrios und Macrobius, die durch Textver-
gleich eindeutig zu belegen sind, l4sst sich auf Grund inhaltlicher Ubereinstim-
mungen eine enge Verbindung Ammians zu einem bei Servius iiberlieferten
Gedanken herstellen. Die bei Amm. 21, 14, 5 belegte Wendung maiora docent
hat ihre inhaltliche Entsprechung bei Serv. In Aen. 9, 182, wie schon Henry?3
gesehen hat. Weil der Gedanke in Plotins Schriften nicht zu belegen ist, muss
seine Herkunft ungewiss bleiben. Porphyrios ist als Quelle zu vermuten, aber
nicht zu belegen, weil keine Ausfithrungen dieser Art zum 110¢ daipwv von
ihm tuiberliefert sinds4.

Die gedankliche Ubereinstimmung Ammians mit Servius macht deutlich,
dass Ammian aus derselben Tradition wie dieser schopfte, womit sich seine
Verwurzelung in der westlichen Tradition erneut bestitigt. Vermittler des Ge-
dankens, in dem Ammian mit Servius iibereinstimmt, muss ebenfalls ein Hand-
buch gewesen ein.

Mindestens ein Handbuch von denen, die Ammian fir seine philosophi-
schen Ausfiihrungen als Quelle heranzog, lisst sich sogar genauer bestimmen.
Er muss ein Florilegium benutzt haben, in dem Ausziige aus literarischen
Texten zu bestimmten philosophischen Themen zusammengestellt waren.
Einen Beweis dafiir bieten die Amm. 21, 14, 4 erwihnten Menanderverse. Sie
waren viel zitiert>s und wurden als Beleg fiir verschiedene philosophische Lehr-
meinungen unter anderem von Stobaeus und Clemens Alexandrinusé heran-

50 Amm. 21, 1, 11. Vgl. Anhang 5.

51 Amm. 21, 1, 11.

52 Porphyrios’ Schrift nepi dyaApdtov wurde vor dessen Beschiftigung mit den Ideen Plotins
verfasst. Vgl. J. Bidez, Vie de Porphyre (Gent 1913, Neudruck Hildesheim 1964) 25 u. passim.

53 P. Henry, a.0. 195-198. Zu Serv. In Aen. 9, 182 vgl. Mythogr. 3, 6, 19 ed. Bode.

54 C.Zintzen, Reallex. Ant. Chr. 9 (1976) 655659 s.v. Geister (Dimonen).

55 Menander, Reliquiae, ed. A. Koerte, Pars 2 (Leipzig 1959) fr. 714.

56 Clem. Alex. Strom. 5, 14, 130; Stob. Ecl. 1, 5, 4.




140 Joachim Szidat

gezogen. Dabei ist das Thema, unter dem sie von Stobaeus erwihnt werden —
nepl elpappivng xai e tdv yivopévov eotatiac —, nicht allzuweit von dem
Ammians 21, 14 entfernt, und Stobaeus zitiert sie in derselben Form wie Am-
mian, ndmlich als Zweizeiler. Die Verwendung der Verse und die Form ihrer
Zitierung bei Stobaeus, Ammians Bemerkung, dass er sie als einen Beleg unter
dem Material aus vielen Autoren anfithrt’’, und ihre Zitierung lediglich unter
dem Namen Menanders ohne Angabe des Stiickes sowohl bei Ammian wie den
anderen Autoren’® lassen erkennen, dass Ammian fiir die Menanderverse, die
er anfiithrt, eine Sammlung nach der Art des Stobaeus benutzte, d. h. ein thema-
tisch geordnetes Florilegium.

A/

Neben den Beziehungen Ammians zu Porphyrios, Macrobius und Servius
weist seine Sprache in den philosophischen Exkursen Tendenzen und Bezugs-
punkte auf, die, auch wenn sie sich nicht mit bestimmten Autoren verkniipfen
lassen, doch eine prizisere Umschreibung seiner geistigen Welt gestatten.

Wie es in der neuplatonischen Literatur auch sonst iiblich ist, verwendet
Ammian stoische Begriffes?, aber in neuplatonischer Umdeutung. Wihrend
sich der Gebrauch von mens mundi (Amm. 21, 1, 11) auf Handbiicher neupla-
tonischen Charakters zuriickfithren lisst?, offenbart die Verwendung von spiri-
tus (Amm. 21, 1, 8) fiir die anima mundi®!, dass Ammian dabei offensichtlich der
neuplatonischen Interpretations? der bekannten Vergilverse aus dem sechsten
Buch der Aeneis$? folgt. Deren Verwendung in neuplatonischer Deutung durch
die christlichen Schriftstellers4 spiegelt die starke Verbreitung des Begriffs spiri-
tus und der entsprechenden Interpretation der Vergilverse wider. So wird ver-
stdndlich, dass Ammian spiritus ohne Bezugnahme auf die Vergilverse gebrau-
chen kann. Durch deren philosophische Deutung war der Inhalt des Begriffs
seinen Lesern hinreichend vertraut.

57 Amm. 21, 14, 4.

58 Vgl. W. Gorler, MENANAPOY I'NQMALI (Berlin 1963) 143. Bei ihm findet sich auch
Grundsitzliches zu den Menanderflorilegien. Die bei Ammian zitierten Menanderverse er-
wihnt Gorler nicht. "

59 Vgl. schon R. v. Scala, a.0. 143-146, der aber ihre neuplatonische Verwendung nicht gesehen
hat.

60 Vgl. Abschnitt III 2.

61 Vgl. Amm. 21, 1, 8. Der Paragraph, der deutlich neuplatonische Ziige trigt, begriindet die
Moglichkeit des genus divinandi artificiosum philosophisch mit der kosmischen Sympathie.
Deren Voraussetzung ist im Neuplatonismus die Durchdringung der Welt durch die anima
mundi, deren diesbeziigliches Wirken von Ammian geschildert wird. Fiir sie verwendet er den
Begriff spiritus.

62 Vgl. Macr. Somn. 1, 14, 14.

63 Verg. Aen. 6, 724-721.

64 Vgl. P. Courcelle, Interprétations néo-platonisantes du livre VI de I’Enéide, Entretiens sur
I’antiquité classique, 3. Bd. (Genf 1955) 108-111.




Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 141

Weiterhin gebraucht Ammian eigenstindige neuplatonische Begriffe, die
sonst seiner Sprache fremd sind, dadurch ihren mehr technisch-philosophi-
schen Charakter verraten und die philosophischen Bezugspunkte erkennen las-
sen. Dazu gehort die Verwendung von numen zur Bezeichnung des genius fami-
liaris®>, der von Ammian als i810¢ Saipwv aufgefasst wird. Dieser Wortge-
brauch ist bei Ammian singulér®s, steht aber ganz in der neuplatonischen Tra-
dition®’.

Ebenso ist der Hinweis auf die oracula im Sinne einer Orakelsammlung,
aus der man philosophische Erkenntnis schopft, bei Ammian nur im Geniusex-
kurs belegt® und macht deutlich, dass Ammian um die philosophische Bedeu-
tung von Orakelsammlungen wusste, von denen die chalddischen Orakel eine
Grundlage fur Porphyrios’ Philosophie bildeten¢®. Ob Ammian sich im Genius-
exkurs gerade auf die chalddischen Orakel bezieht, ist freilich nicht auszuma-
chen, weil die von ihm gedusserten Gedanken zum i810¢ daipwv in den uns
erhaltenen Fragmenten nicht iiberliefert sind’°. Ammians enge Bezichungen zu
Porphyrios lassen es aber als denkbar erscheinen. Ebenso muss offen bleiben,
ob Ammian die Orakelsammlungen selbst heranzog, nur Ausziige daraus kon-
sultierte oder sogar nur auf jene verweist, ohne sie je im Wortlaut eingesehen zu
haben.

Die sprachlichen Anklinge an einzelne im philosophischen lateinischen
Schrifttum des Neuplatonismus verwendete Termini, die sonst bei Ammian
nicht oder in anderer Verwendung belegt sind, zeigen, dass er mit lateinischen
neuplatonischen Texten vertraut war, und bestitigen damit die Uberlegungen,
die sich aus Ammians Beziehungen zu Macrobius ergeben haben.

VI

Enge Vertrautheit mit dem Neuplatonismus legen auch Anklinge in ein-
zelnen speziellen Fragen nahe, auch wenn sich deren Erérterung bei Ammian
nicht nur einem bestimmten Autor zuordnen lisst, wie es bei der inhaltlichen
Ubereinstimmung mit Servius moglich war??.

Wenn Ammian lupiter als vigor vzwﬁcus bezclchnet72 so bedeutet dies
dessen Identifizierung mit der anima mundi, wie der Kontext zeigt. Eine solche

65 Amm. 21, 14, 3.

66 Vgl. schon W. Ensslin, a.0. 53, der noch ohne Ammianindex zu diesem Ergebnis gelangt ist.

67 Vgl. z.B. Aug. Civ. 2, 14; Chalc. 168; Serv. In Aen. 9, 182f.

68 Amm. 21, 14, 4. Man vgl. zu dieser Bedeutung von oracula unter eindeutiger Bezugnahme auf
die chaldaischen Orakel Aug. Civ. 10, 32.

69 Vgl. P. Hadot, Die Metaphysik des Porphyrios, in: Die Philosophie des Neuplatonismus, hrsg.
v. C. Zintzen (Darmstadt 1977) 211; Oracles Chaldaiques, ed. E. des Places (Paris 1971) 18f.

70 Die Mbglichkeit einer Beziechung von fr. 215 (E. des Places) zu den von Amm. 21, 14, 4
zitierten Menanderversen ist so wenig gesichert, dass man davon absehen kann. E. des Places
hat daher auch keinen Hinweis auf die Ammianstelle.

71 Vgl. Abschnitt IV. 72 Amm. 2], 1, 8.

10 Museum Helveticum




142 Joachim Szidat

Gleichsetzung ist im lateinischen neuplatonischen Schrifttum belegt’?, geht
schon auf Plotin zuriick’4 und wird auch von den Christen ausdriicklich den
Neuplatonikern zugeschrieben’s.

Ebenso ist Ammian die Lokalisierung der verschiedenen gottlichen Krifte
in den einzelnen Sphiren vertraut. Er weiss, dass eine Kraft wie Adrasteia
oberhalb der Mondsphire ihren Sitz hat’s.

Er kennt auch die Notwendigkeit fiir die Seele, sich von der Befleckung
durch den Korper freizuhalten??, wobei die virtus eine zentrale Rolle zu spielen
hat’s,

Die angefiihrten Beispiele erheben keinen Anspruch auf Vollstindigkeit.
Auch wenn sie keine Beziechungen Ammians zu bestimmten Autoren erkennen
lassen, so weisen sie doch nicht iiber die westliche, von Porphyrios geprigte
Tradition des Neuplatonismus hinaus, sondern stehen innerhalb dieser. Sie
bilden damit eine weitere Bestitigung der bisherigen Ergebnisse.

Dass Ammian auch in spezielleren Fragen der neuplatonischen Philoso-
phie iiber entsprechende Kenntnisse verfugte, zeigt, dass seine philosophische
Vorbildung hinreichend war, um sich auch bei schwierigeren Problemen in der
vorhandenen Literatur orientieren zu kénnen. Zugleich wird daran die Breiten-
wirkung sichtbar, die die neuplatonische Gedankenwelt und das neuplatoni-
sche Schrifttum auf die Gebildeten auszuiiben vermochten.

VII

Fasst man die Ergebnisse der Uberlegungen zu Ammians philosophischen
Darlegungen und zu den Quellen, die er heranzog, zusammen und zieht daraus
die Folgerungen fiir die Kenntnisse, die die ausserhalb der eigentlichen Schul-
tradition des Neuplatonismus stehenden Gebildeten von diesem hatten, so
ergibt sich folgendes Bild. -

Ammians Ausserungen zu philosophischen Fragen und sein Quellenge-
brauch spiegeln deutlich die Verbreitung und genaue Kenntnis des Neupla-
tonismus im Westen auch bei den Gebildeten wider, die sich nicht selbst an der
philosophischen Diskussion betelllgten

Obwohl Plotin zitiert wird, ist eine direkte Kenntnis nicht belegbar und
offensichtlich auch nicht vorhanden. Ammian ist dafiir ein um so sichererer

73 Macr. Somn. 1, 117, 14,

74 Plot. Enn. 4,4, 10; 5, 1-7; 8, 12 u. 13.

75 Aug. Civ. 7, 13; Cons. evang. 1, 23, 35; Serm. 242, 7.

76 Amm. 14, 11, 25. Vgl. Mart. Cap. 2, 151.

77 Amm, 21, 14, 5. Vgl. Aug. Civ. 12, 27 (= Porphyr. De cultu simulacr. fr. 11, p. 41* ed. Bidez).
Zum Begriff der anima pura vgl. Mart. Cap. 2, 155 u. auch, wenn auch ohne ausdriickliche
Verwendung dieses Begriffs, Macr. Somn. 1, 8, 8 und 9; 13, 14.

78 Amm. 21, 14, 5. Vgl. Aug. Civ. 12, 27 (= Porphyr. De cultu simulacr. fr. 11, p. 41* ed. Bidez);
Macr. Somn. 1, 9, 3.




Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 143

Gewidhrsmann, weil gerade er auf Grund seiner Griechischkenntnisse imstande
gewesen wire, Plotin zu lesen. Wenn er ihn nicht gelesen hat, darf man das von
seinen Zeitgenossen, die nicht speziell philosophisch interessiert waren, um so
weniger erwarten’®. Porphyrios dagegen wurde von Ammian gelesen, mégli-
cherweise im Original, sicher aber in wortlichen Ausziigen. Er war also auch fir
die, die keine philosophischen Traktate schrieben, von grundlegender Bedeu-
tung®®. Daneben zog man Handbiicher und Florilegien heran, die eindeutig in
der westlichen Tradition des Neuplatonismus standen und aus denen auch
Leute wie Macrobius schopften. Sie waren sicher zum grossten Teil lateinisch
verfasst, und aus ihnen nahm auch der Grieche Ammian sein Material. Dies
bedeutet seinen weitgehenden Anschluss an die westliche Tradition des Neu-
platonismus und offenbart deren quasi ausschliesslichen Einfluss auf die Gebil-
deten in ihrem Wirkungskreis. Die Gebildeten waren sich zudem wohl bewusst,
auf welche Tradition sich die neuplatonische Philosophie neben Platon berief,
nimlich auf oracula und theologi bzw. poetae veteres.

Ein recht breites, z. T. sogar spezielles Wissen iiber das neuplatonische
System war vorhanden. Dies muss um so mehr betont werden, als gerade Sym-
machus’ Ausserungen in der dritten Relatio auf eine eher nur oberflichliche
Kenntnis hinzudeuten scheinen. Hierbei ist allerdings zu bedenken, dass der
Zusammenhang, in dem er vom Neuplatonismus spricht, kaum detailliertere
Ausfiihrungen verlangte und dass das literarische Genus der Relatio solche
geradezu untersagte.

Bei der Darstellung der neuplatonischen Philosophie durch die Gebilde-
ten, die ausserhalb der Schultradition standen, werden die Begriffe der philoso-
phischen Literatur verwendet. Man gebrauchte also die Fachsprache. In diesen
Rahmen gehort auch, dass man die in der philosophischen Fachliteratur iibli-
chen stoischen Begriffe iibernahm.

Die Behandlung bestimmter Fragestellungen durch Ammian in den Ex-
kursen und deren Einordnung in den Kontext sowie die punktuellen Uberein-
simmungen mit Porphyrios, Macrobius und Servius machen deutlich, dass
Ammian nicht die Gliederung seiner Vorlagen einfach iibernahm, sondern
imstande war, die in der Literatur vorgefundenen Gedanken selbstandig zu
ordnen. Auch wenn dies eher ein Zeichen seines persénlichen Bildungsniveaus
ist, so offenbart es doch auch, was an Einsicht in das philosophische System des
Neuplatonismus ausserhalb der Kreise vorhanden war, die die eigentliche phi-
losophische Diskussion trugen. Man war in der Lage, einzelne Elemente des

79 Sogar von denen, die philosophische Schriften verfassten und Griechisch konnten, wurde er
kaum im Original gelesen, sondern eher aus zweiter Hand iibernommen. Dies gilt z.B. fir
Ambrosius. Vgl. P. Hadot, Marius Victorinus (Paris 1971) 206.

80 Zu Porphyrios als maitre d’esprit der Philosophen vgl. P. Courcelle, a.0. 394 u. passim. Als
Vermutung ist auf die Bedeutung, die Porphyrios’ Schriften fir die Gebildeten insgesamt
gehabt haben, natiirlich schon verwiesen worden (vgl. J. Wytzes, a.0. 93).




144 Joachim Szidat

Systems herauszuldsen und sie zur Erkldrung einzelner Fragen aus neuplatoni-
scher Sicht zu verwenden.

Diese Hinweise auf die Bedeutung der philosophischen Ausserungen Am-
mians fiir die Verbreitung des Neuplatonismus und fiir seine Kenntnis bei den
gebildeten Heiden im Westen des Reiches kénnen aus zwei Griinden, die eng
miteinander zusammenhéngen, nur ein Anfang sein. Einerseits nimlich steht
die Interpretation der philosophischen Ausserungen Ammians erst in den An-
fingen, und andererseits sind viele Texte, dic mit ihm in Bezichung gesetzt
werden konnten, noch nicht hinreichend erschlossen. Die hier gedusserten
Uberlegungen sollen deshalb zugleich auch eine Anregung sein, philosophi-
sches Gedankengut, das sich in Texten findet, die keine philosophischen Pro-
bleme zum Hauptgegenstand haben, stirker in der modernen philosophiege-
schichtlichen Diskussion zu beriicksichtigen und damit den Weg zu einem bes-
seren Verstindnis dieser Texte, als es jetzt moglich ist, zu eroffnen. So konnte
sich eines Tages wahrhaftig die Moglichkeit ergeben, die Wirkung des Neupla-
tonismus ausserhalb der eigentlichen Schultradition und damit seinen Einfluss
auf Kultur und Gesellschaft seiner Zeit weniger pauschal als bisher und umfas-
send darzustellen.

. Anhang
1. Amm. 19, 1, 11 ed. Seyfarth

Jfeminae uero miserabili planctu in primaeuo flore succisam spem gentis solitis fletibus conclama-
bant, ut lacrimare cultrices Veneris saepe spectantur in sollemnibus Adonidis sacris, quod simulacrum
aliguod esse frugum adultarum religiones mysticae docent.

Amm. 22,9, 15

euenerat autem isdem diebus annuo cursu completo Adonea ritu uetere celebrari, amato Veneris,
ut fabulae fingunt, apri dente ferali deleto, quod in adulto flore sectarum est indicium frugum. et uisum
est triste, quod amplam urbem principumque domicilium introeunte imperatore tunc primum ululabiles
undique planctus et lugubres sonus audiebantur.

Euseb. Praep. evang. 3, 11, 12 ed. Mras (= Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez)

"Attic 8¢ xai "Adwvis tf) @V kaprdv eiov dvaloyig mpocTikovieg. &AL’ & piv "AtTig TdV
xatd 10 Eop npopavopsveov dviéwv Kai npiv teAecioyovijcar Siappedviov (Evlev xai thv 1OV
aidoinv droxonilv avtd npocavidecav, piy pdacdvrov EAIElv 1OV xaprdv eig Thv oreppaTIKiy
teleimow), 6 88 "Adowig Tiig TV tedeimv xaprdv Extopiic suppolov.

2. Amm.21, 1,8

elementorum omnium spiritus utpote perennium corporum praesentiendi motu semper et ubique
uigens ex his, quae per disciplinas uarias affectamus, participat nobiscum munera diuinandi et substan-
tiales potestates ritu diuerso placatae uelut ex perpetuis fontium uenis uaticina mortalitati suppeditant
uerba, quibus numen praeesse dicitur Themidis, quam ex eo, quod fixa fatali lege decreta praescire facit
in posterum, quae tethimena sermo Graecus appellat, ita cognominatam in cubili solioque Iouis, uigoris
uiuifici, theologi ueteres collocarunt.




Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 145

Euseb. Praep. evang. 3, 11, 14 (= Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez)

gnei 8¢ xai Tiig pavriciic Suvdpeng Tic pétoxog fiv Svvapic, Oépic pév kéxAntar f) Svvapg, 1@
10 tedeéva Kai ExaoTE Keipeva ALyewv.

3. Aug. Civ. 7,25

Propter uernalem quippe faciem terrae, quae ceteris est temporibus pulchrior, Porphyrius, philo-
sophus nobilis, Attin flores significare perhibuit, et ideo abscisum, quia flos decidit ante fructum. Non
ergo ipsum hominem uel quasi hominem, qui est uocatus Attis, sed uirilia eius flori conparauerunt.

Euseb. Praep. evang. 3, 11, 12 (= Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez)

"Atig 82 xai TAdovig Tf] 1@V Kaprdv eioiv dvaloyig TpooNKoVTES. AAL’ & eV TATTIC TV
xatd 10 Eap mpogarvoptvav dviinv Kai npiv 1eAecioyovijcal Swppeovtav (Eviev xai thv 1dv
aidoiov droxoniv adtd npocavédecav, uh pIacaviev EAIelv tdv kaprdv elg Tv oneppatiknyv
1eAelOV), O 8¢ "Adowig Tiig TdV TeAEinV Kaprdv Extopfic shpuPolov.

4 Amm.21,1,9

Auguria et auspicia non uolucrum arbitrio futura nescientium colliguntur — nec enim hoc uel
insipiens quisquam dicet —, sed uolatus auium dirigit deus, ut rostrum sonans aut praeteruolans pinna
turbido meatu uel leni futura praemonstret. amat enim benignitas numinis, seu quod merentur homines
seu quod tangitur eorum affectione, his quoque artibus prodere, quae impendent.

Macr. Somn. 1, 19, 27 ed. Willis

et Plotinus quidem in libro qui inscribitur, si faciunt astra, pronuntiat nihil vi vel potestate eorum
hominibus evenire, sed ea quae decreti necessitas in singulos sancit, ita per eorum septem transitum
Stationem recessumve monstrari, ut aves seu praetervolando seu stando futura pennis vel voce signifi-
cant nescientes. sic quoque tamen iure vocabitur hic salutaris, ille terribilis, cum per hunc prospera, per
illum significentur incommoda.

5.Amm. 21, 1, 11

Aperiunt tunc quoque uentura, cum aestuant hominum corda, sed loquuntur diuina. sol enim, ut
aiunt physici, mens mundi nostras mentes ex sese uelut scintillas diffunditans, cum eas incenderit
uehementius, futuri conscias reddit. unde Sibyllae crebro se dicunt ardere torrente ui magna flamma-
rum. multa significant super his crepitus uocum et occurrentia signa, tonitrua quin etiam et fulgora et
fulmina itidemque siderum sulci.

Macr. Sar. 1, 18, 15 ed. Willis

Physici Avdvwwoov Awg vobv, quia solem mundi mentem esse dixerunt. mundus autem vocatur
caelum, quod appellant Iovem. unde Aratus de caelo dicturus ait:
£x Aw¢ apyopcoda.




	Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches : Gedanken zu seiner Verbreitung und Kenntnis ausserhalb der Schultradition

