
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 39 (1982)

Heft: 1

Artikel: Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches :
Gedanken zu seiner Verbreitung und Kenntnis ausserhalb der
Schultradition

Autor: Szidat, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches

Gedanken zu seiner Verbreitung und Kenntnis ausserhalb der Schultradition

Von Joachim Szidat, Solothurn

I
In historischen Darstellungen1 zur Geschichte des 4. Jahrhunderts n. Chr.

wird die Bedeutung des Neuplatonismus für die Gesamtheit der gebildeten
Heiden im Westen des Reiches immer wieder betont. Man sucht die heidnische
Geisteswelt und Rehgiosität aufGrund dieser Philosophie zu verstehen und die
Ideen der auf heidnischer Seite führenden Köpfe in ihren Kontext zu stellen.

Für die Vertreter des Heidentums, die wie z. B. Macrobius mit Schriften
philosophischen Charakters in die geistige Auseinandersetzung der Zeit eingriffen,

bietet eine Einordnung in die neuplatonische Tradition nur insofern
Probleme, als die Entwicklung des neuplatonischen Denkens im Reichswesten und
seine Vertreter nur wenig bekannt sind2. Schwieriger zu beantworten ist aUerdings

die Frage nach der Art der phüosophischen Bildung und dem Niveau
derjenigen, die sich an der phUosophischen Diskussion nicht aktiv beteiligten
und nicht direkt in einer Schultradition standen. Eine Antwort darauf hesse die
eigenthche Verbreitung und geistige Wirkung der neuplatonischen Philosophie
deuthcher erkennen und wäre damit auch von grundsätzlicher geistesgeschicht-
hcher Bedeutung3. In welchem Ausmass, so ist also zu fragen, war die durch die
phüosophische Überlieferung für uns so zentrale Gedankenwelt des
Neuplatonismus den Gebildeten bekannt, und wie informierten sie sich über sie?

Soweit diese Frage bisher überhaupt ausdrücklich gestellt worden ist4,
wird in der Regel auf die dritte Relatio5 des Symmachus zurückgegriffen, und
diese wird auch immer wieder diskutiert6. Weü aber die philosophischen Äusse-

1 Vgl. z.B. H. Dörries, Konstantin der Grosse (Stuttgart M967) 177 n. 4; A. Heuss, Römische
Geschichte (Braunschweig M971) 474f.; A. H. M. Jones, The Later Roman Empire, 2. Bd.
(Oxford 1973) 957; E. Stein, Histoire du Bas-Empire, 1. Bd., Texte (Paris 1959) 11, 161f. u.
passim; J. Wytzes, Der letzte Kampfdes Heidentums in Rom (Leiden 1977) 57 u. passim.

2 Vgl. z. B. P. CourceUe, Les lettres grecques en Occident de Macrobe ä Cassiodore (Paris * 1948)
394-399 u. passim; P. Hadot, Porphyre et Victorinus, 1. Bd. (Paris 1968) 80-86.

3 Als allgemeines Problem erscheint die Frage nach Art und Ausmass der geschichtlichen
Wirkung der griechischen Philosophie auch in den Schriften des Jubilars und hat den Verfasser

zu dieser Untersuchung angeregt. Vgl. O. Gigon, Das hellenische Erbe, in: Propyläen-
Weltgeschichte, hrsg. v. G. Mann u. A. Heuss, 3. Bd. (Berün 1962) 672ff.

4 Sie fehlt z. B. in einem so grundlegenden Werk wie H. I. Marrou, Geschichte der Erziehung im
klassischen Altertum, hrsg. v. R. Harder (Freiburg/München 1957).

5 Symm. Rei. 3, 8. 10. 19.

6 Vgl. z.B. R. Klein, Symmachus (Darmstadt 1971) 85n".; J. Wytzes, a.O. 53f. 96 u. passim.



Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 133

rangen, die sich in der dritten Relatio oder in sonst herangezogenen Texten7
finden, sehr aUgemeinen Charakter tragen, ist der Versuch, die Geisteswelt der
gebildeten Heiden, die keine Abhandlungen philosophischen Charakters
schrieben, in den Neuplatonismus einzuordnen, ziemlich oberflächlich geblieben,

und der Frage, was diese Heiden von ihm wussten und woher sie sich ihr
Wissen aneigneten, wurde niemals eingehender nachgegangen.

Eine gründliche Untersuchung dieses Problems ist auch dadurch behindert

worden, dass in den zahlreichen modernen Abhandlungen, die sich mit der
Geschichte und Entwicklung des Neuplatonismus auseinandersetzen, auf
antike Werke, die nicht zur philosophischen Literatur gehören, aber Darlegungen

bieten, die phüosophischen Charakter haben und neuplatonisches Gedankengut

enthalten, kaum je Bezug genommen wird. Dadurch ist die Einordnung
dieser phüosophisch relevanten Textstellen in den Neuplatonismus ausserordentlich

erschwert8.

II
Für eine eingehendere Behandlung der aufgeworfenen Frage und für

einen ersten Versuch, sie differenzierter zu beantworten, bietet sich eine Quelle
an, die umfangreicher und detaiUierter philosophische Fragen erörtert als die
bisher herangezogenen, nämhch die Res gestae Ammians, in denen in Exkursen
und auch in einzelnen Äusserungen zu philosophischen Problemen Stellung
genommen wird9.

Weil es sich bei Ammian weder um einen philosophisch besonders interessierten

Autor handelt noch sein Geschichtswerk lediglich für Leser verfasst
worden ist, die sich spezieU mit philosophischen Fragen beschäftigten, können
die Exkurse und Äusserungen zu Problemen der Philosophie in gewisser Weise
als repräsentativ für die philosophische Bildung eines Heiden im ausgehenden
4. Jahrhundert im Westen des Reiches angesehen werden. Natürlich muss man
dabei von den persönlichen Unterschieden in der Bildung absehen. Entscheidend

ist, dass es sich bei den Exkursen und Äusserungen Ammians zur Philosophie

nicht um die Ausführungen eines Fachmannes für Fachleute handelt.
Wenn die Exkurse Ammians und seine sonstigen Äusserungen zu

philosophischen Fragen in der Forschung zur Geistesgeschichte des 4. Jahrhunderts im
7 Vgl. z.B. Aug. Ep. 16.

8 So fehlen z. B. die Ammianstellen mit philosophischem Charakter in den Indices der modernen

wissenschaftlichen Literatur, die sich mit der spätantiken Philosophie beschäftigt.
9 Eine fast vollständige Übersicht nach Themenkreisen geordnet bietet die Abhandlung von R.

v. Scala, Doxographische und stoische Reste bei Ammianus Marcellinus, Festgabe für M.
Büdinger (Innsbruck 1898) 121. Zu einer Aufstellung nur der eigentlichen Exkurse vgl. M.
Schanz, Geschichte der röm. Literatur, Teil IV, 1 (München * 1914) 97 u., wenn auch aufGrund
seiner Definition eines Exkurses weniger vollständig, H. Cichocka, Die Konzeption des Exkurses

im Geschichtswerk des Ammianus Marcellinus, Eos 63 (1975) 337. Eine eigene Übersicht zu
ersteUen ist wenig sinnvoll, weü hier nur auf einige ausgewählte Stellen eingegangen werden
wird, die eindeutig etwas über Ammians Beziehungen zum Neuplatonismus aussagen.



134 Joachim Szidat

Westen des Reiches bisher nur am Rande eine gewisse Beachtung gefunden
haben, so ist das zu einem grossen TeU darauf zurückzuführen, dass Ammian
ein philologisch und sachhch noch weitgehend unerschlossener Autor ist und
seine Interpretation grosse Schwierigkeiten bietet10.

Ammians entsprechende Darlegungen sind bisher selten unter philosophischen

FragesteUungen gewürdigt, ja in der modernern Forschung der letzten
Jahrzehnte, die sich mit der antiken Phüosophie befasst, sind sie mit Ausnahme
von Henry11 und CourceUe12 so gut wie nie beachtet worden. Soweit man sich
ihnen unter phüosophischen FragesteUungen zugewandt hatte, kam man zu
falschen Ergebnissen. Hier ist die Arbeit von v. Scala13 zu erwähnen, der
Ammians philosophische Darlegungen als QueUe stoischen Gedankengutes ansah.
V. Scalas grundsätzliches Verdienst hegt aber darin, auf eine Reihe von
Beziehungen Ammians zu phüosophischen Texten aufmerksam gemacht zu haben.
Sein Weg, vor aUem über den Textvergleich solche Anklänge zu entdecken, ist
aber nicht weiter beschritten worden. Stattdessen beschränkte man sich im
wesenthchen darauf, auf Grund direkter Zitate Ammians seine QueUen und
damit seinen geistigen Standpunkt innerhalb des Neuplatonismus zu ermitteln,
was aber nicht wesentlich weiter führte14. Hauptsächhches und fast einziges
Ergebnis dieser Bemühungen, das AUgemeingut der Forschung geworden ist,
war die Entdeckung einer Beziehung von Amm. 21, 14, 5 zu Porphyrios' Vita
Plotins15. Die Annahme, Ammian habe in seinen Ausführungen über den
Genius die entsprechende Schrift Plotins direkt herangezogen16, lässt sich dagegen
nicht halten. Ammians Darlegungen stehen sprachhch und inhalthch mit dieser
in keiner so gearteten Verbindung, dass sich deren Verwendung durch Ammian
beweisen liesse. Auch Ammians Hinweis auf sie kann nicht als Beweis für ihre
Benutzung gelten, wenn man seine Art, philosophische Quellen zu zitieren, in
Betracht zieht17.

10 So fehlte z.B. bis zum Erscheinen des Index von G. Archbold, Concordance lo the Works of
Ammianus Marcellinus, Phoenix Suppl. 14 (1979), dessen Benutzung (microfichc!) sehr
kompliziert ist - ein gedruckter Index von M. Chiabö erscheint erst nächstens in der Reihe Alpha-
Omega bei Olms -, jegüches lexikalische Hilfsmittel speziellerer Natur. Moderne Kommentare

sind nur in begrenztem Umfang vorhanden. Man vgl. die Hinweise bei J. Szidat, Historischer

Kommentarzu Ammianus Marcellinus Buch XX-XXI, Teü I (Wiesbaden 1977) 9. Seither
sind neu erschienen P. de Jonge, Phüological and Historical Commentary on Ammianus
Marcellinus XVII (Groningen 1977) und Phüological and Historical Commentary on Ammianus
Marcellinus XVIII (Groningen 1980) sowie J. Szidat, Historischer Kommentar zu Ammianus
Marcellinus Buch XX-XXI, Teü II (Wiesbaden 1981).

11 Vgl. P. Henry, Plotin et l'occident (Louvain 1934) 195-199.
12 Vgl. P. Courcelle, a.O. 175 n. 9.

13 R. v. Scala, a.O. 149f. u. passim.
14 Vgl. P. Henry, a.O. 195-199.
15 Porphyr. Vit. Piot. 56-60. Vgl. S. Eitrem, Symb. Osl. 22 (1942) 62ff.; P. Courcelle, a.O. 175 n. 9;

P. Henry, a.O. 199.

16 Vgl. P. Henry, a.O. 198. Amm. 21, 14, 5.

17 Vgl. Anm. 27.



Der Neuplatonismus und die Gebüdeten im Westen des Reiches 135

Neben diesen Versuchen, präzisere Kenntnisse über das bei Ammian
vorhandene philosophische Gedankengut und seine Quellen zu erlangen,
charakterisierte man auf Grund einer eher genereUen Untersuchung von Ammians
gesamtem Werk seine Gedankenwelt als neuplatonisch18 oder betrachtete
Ammians phüosophische Äusserungen unter dem Gesichtspunkt seiner
Weltanschauung19, wobei eine selbständige Auseinandersetzung mit den philosophischen

Problemen weitgehend unterbheb und vom Ansatz her auch unterbleiben

musste. Man stützte sich überwiegend auf die Erkenntnisse, die man
damals über Cornehus Labeo zu haben glaubte, und verwendete sie zur Erklärung
von Ammians Gedankenwelt.

Wendet man sich einer eingehenden Interpretation der Exkurse und
sonstigen Äusserungen philosophischen Charakters im Werk Ammians zu, so fällt
auf, dass der Historiker, von zwei Ausnahmen abgesehen20, nie die Autoren
nennt, aus denen er phüosophische Belehrung schöpfte. Beide Zitate haben
aber deuthch plakativen Charakter. Weder der Hinweis auf Aristoteles21 noch
der auf Plotin22 haben im Werk dieser Autoren eine auch nur annähernd präzise

Entsprechung. Dieses Verfahren, eine Meinung mit einem grossen Namen
zu verbinden, ohne dass sich wirkliche Beziehungen erkennen lassen, ist
Ammian auch sonst nicht fremd23.

Abgesehen von den erwähnten beiden Ausnahmen spricht Ammian
immer nur in aUgemeinen Wendungen und ohne Namen zu nennen von seinen
Quellen. Dabei spielt er sowohl aufAutoren philosophischer Abhandlungen24
als auch auf alte Sänger und Dichter25 an, die in der neuplatonischen Tradition
von grosser Bedeutung waren26 und unter deren Namen rehgiöses Gedankengut

überhefert wurde. Ammians Angaben sind damit für eine genauere Bestimmung,

woher er das Material für seine phüosophischen Darlegungen nahm,
weitgehend unbrauchbar.

Sein Vorgehen unterscheidet sich nicht wesenthch von dem seiner Zeitgenossen,

die phüosophische Themen behandelten. Auch sie verschweigen ihre

18 Vgl. P.-M. Camus, Ammien Marcellin. Temoin des courants culturels et religieux ä lafin du TV*
steele (Paris 1967) 150. 159f. u. passim; M.a C.Die Goyanes, Horizonte filosöfico-religioso de

Amiano Marcelino, Hispania Antiqua 7 (1977) passim; J. Geffcken, Der Ausgang desgriech.-
röm. Heidentums (Heidelberg 1929, Neudruck Darmstadt 1972) 174; J. Wytzes, a.O. 54f. 76 u.
passim.

19 Vgl. W. Ensslin, Zur Geschichtsschreibung und Weltanschauung des Ammianus Marcellinus,
Klio, Beiheft 16 (1923) Kap. VI: Zu Ammians Weltanschauung u. passim.

20 Amm. 21, 1, 12; 21, 14, 5.
21 Amm. 21,1,12. Diese Erwähnung einer Lehrmeinung des Aristoteles ist daher von Rose auch

nicht in die Fragmentsammlung aufgenommen worden.
22 Amm. 21, 14, 5.
23 Vgl. z.B. Amm. 20, 3,4 u. dazu J. Szidat, a.O. 120f.
24 Amm. 16, 5, 5; 21,14, 3 u. 4.
25 Amm. 14, 11,25; 17, 7, 12; 21, 1, 8.
26 Vgl. z.B. Aug. Civ. 18, 14; Chalc. 296; Macr. Sat. 1,23, 1.



136 Joachim Szidat

QueUen weitgehend und haben damit die moderne Forschung irregeführt27.
AufGrund dieser Situation bleibt nur der Versuch, durch Text- und Sprachvergleichung

zu weiteren Ergebnissen zu kommen. Der Vergleich von Lehrmeinungen

wird dagegen nur eine untergeordnete RoUe spielen, weü er in der
Regel weniger eindeutige Zuordnungen ermöglicht.

III
Eine gründliche Interpretation der phüosophischen Äusserungen

Ammians offenbart einige deuthche Beziehungen zu Porphyrios und Macrobius,
wobei diese SteUen bisher nie aUe zusammengestellt worden und meines Wissens

auch noch nicht aUe bekannt gewesen sind.

1. Beziehungen zu Porphyrios sind an drei Stellen nachzuweisen28, die
schon längere Zeit bekannt, aber bisher nie in Hinsicht aufdie Quellen und das

Vorgehen Ammians ausgewertet worden sind. Bei Amm. 19,1, 11 und 22, 9, 15

handelt es sich um eine teilweise wörtliche Wiedergabe des Porphyriostextes29.
Adonis als Symbol der reifen Frucht und ihrer Ernte wird zudem ledighch bei
Porphyrios und Ammian erwähnt30.

Amm. 21,1,8 gibt von quam bis cognominatam den Inhalt der Porphyrios-
wendung t<j> XiyEiv genau wieder und bietet zudem auch die griechische
Form TEÖEiusva. Zugleich ist die HersteUung eines Zusammenhangs von Themis

und TE^Eipeva auf Ammian und Porphyrios beschränkt31, während die
Ableitung der Themis vom Verb riSripi weit verbreitet ist.

Ammians Beziehungen zu Porphyrios machen deuthch, dass seine
Interpretation einzelner in der Welt wirkender Kräfte als Götter letztlich auf
Porphyrios' Schrift nepi dyaXpdTcov zurückgeht. Die Tatsache, dass Ammian solche

Erklärungen über sein Werk verstreut hat, lässt darauf schliessen, dass ihm
diese Art der Interpretation ganz gegenwärtig war und dass er für diese Erläute-

27 Vgl. z. B. J. Flamant, Macrobe et le neo-platonisme latin ä lafin du IV siecle (Leiden 1977) 2f.

u. E. Türk, Macrobius und die Quellen seiner Saturnalien (Freiburg 1961) 16.98.137 u. passim.
28 Amm. 19,1,11; 22,9,15 ~ Euseb. Praep. evang. 3,11,12 Porphyr. Decultusimulacr. fr. 7,

p. 10* ed. Bidez); Amm. 21, 1, 8 ~ Euseb. Praep. evang. 3, 11, 14 Porphyr. De cultu
simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez). Zum Text vgl. Anhang 1. u. 2. Die Beziehungen sind schon

gesehen worden von Ammiano Marcetlino, Giuliano e ilpaganesimo morente. Antologia dalle

storie, a cura di T. Agozzino (Turin 1972) 158; W. Ensslin, a.O. 59; L. Weniger, in: W. H.
Röscher, Ausführliches Lexikon der griech. und röm. Mythologie (Leipzig 1916-24) 5. Bd.

(Neudruck Hüdesheim 1977), s.v. Themis 581/82.
29 Man vgl. dagegen etwa das Verhältnis von Aug. Civ. 7, 25 und Euseb. Praep. evang. 3, 11, 12

Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez) bei der allegorischen Erläuterung zu
Attis. Zum Text vgl. Anhang 3.

30 Vgl. W. Atallah, Adonis dans la litterature et l'art grecs (Paris 1966) 321. Dort sind auch die
anderen Erklärungen aufgeführt.

31 Vgl. H. L. Ahrens, Über die Göttin Themis, 2. T. (Hannover 1864, Schulnachrichten des

Lyceums zu Hannover, Ostern 1864) 26f.



Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 137

rangen jeweüs auf ein ihm zur Verfügung stehendes Buch zurückgriff, d. h.
entweder auf eine Schrift des Porphyrios selbst oder auf eine Quelle, die wörtliche

Auszüge aus einer solchen bot und nicht nur zusammenfassend referierte.
Auf jeden FaU war es eine griechische Vorlage und keine lateinische Übersetzung,

die Ammian heranzog. Dafür spricht, dass er sich ausdrückhch auf eine
griechische Formuherung stützt32 und dass bei Amm. 19, 1, 11 und 22, 9, 1533

eine lateinische Wendung vorhegt, die sich so eng an den griechischen Text
anschhesst, dass eine lateinische Zwischenstufe, die Ammian aus stilistischen
Gründen nicht unverändert hätte übernehmen können, auszuschliessen ist.

Durch diese Beziehungen zu Porphyrios ist über den Gebrauch von dessen
Vita Plotins hinaus der Beizug weiterer Schriften dieses Autors oder einer
QueUe, die wörtliche Auszüge daraus bot, durch Ammian gesichert.

2. Die Beziehungen zwischen Ammian und Macrobius scheinen bedeutend

enger, wenn man die von Ensslin herangezogenen Macrobiusstellen
betrachtet34. Diese stimmen aber im wesenthchen nur inhaltlich mit Ammian
überein und lassen wegen der weiten Verbreitung der in ihnen vertretenen
Auffassungen keine Schlüsse auf Abhängigkeiten zwischen Ammian und
Macrobius zu35. Hingegen bestehen wegen der engen sprachlichen Beziehungen
Zusammenhänge zwischen Amm. 21, 1, 9 und Macr. Somn. 1, 19, 27 sowie
zwischen Amm. 21, 1, 11 und Macr. Sat. 1, 18, 1536, die meines Wissens bisher
noch nicht bemerkt worden sind. Eine direkte Abhängigkeit Ammians von
Macrobius lässt sich dabei ausschhessen, denn Macrobius' Schriften sind
eindeutig nach dem Erscheinen des Geschichtswerkes von Ammian zu datieren37.

WeU die QueUenuntersuchungen Macr. Somn. 1,19,2738 und Macr. Sat. 1,

18,15 mit grosser Wahrscheinlichkeit39 aufPorphyrios zurückfuhren, liesse sich
erwägen, ob Ammian wie Macrobius direkt aus diesem schöpften. Dagegen
sprechen aber die sprachhchen Anklänge bei Macrobius an Ammian, denn die
Ähnlichkeit der Formuherung zwischen Amm. 21, 1,9 und Macr. Somn. 1, 9,
2740, wo es sich nicht um verbreitete Wörter handelt, lassen auf eine gemeinsame

lateinische Vorlage schhessen. Bei dieser dürfte es sich um ein Handbuch
gehandelt haben, denn die Aussage von Macr. Somn. 1, 19, 27 ist auch sonst

32 Amm. 21,1,8. Vgl. Anhang 2.
33 Vgl. Anhang 1.

34 Amm. 21,1.11 — Macr. Sat. 1,18,17; 19, 9; Macr. Somn. 1, 14, 19; Amm. 17,7, 12 ~ Macr.
Sat. 1, 17, 22 (W. Ensslin, a.O. 60); Amm. 19, 4, 3 ~ Macr. Sat. 1, 17, 7; 17, 23; 17, 31 (W.
Enssün, a.O. 61).

35 Zur weiten Verbreitung dieser Vorstellungen vgl. z.B. R. v. Scala, a.O. 135f, bei dem aUer¬

dings noch nicht auf die Macrobiusstellen verwiesen wird.
36 Vgl. Anhang 4. u. 5.
37 Vgl. J. Flamant, a.O. 134. 140f.
38 Vgl. J. Flamant, a.O. 456f. 571-573; anders P. Henry, a.O. 186f.
39 Vgl. J. Flamant, a.O. 667f.
40 Vgl. Anhang 4.



138 Joachim Szidat

recht verbreitet41. Zugleich lässt sich für Macr. Somn. 1, 14, 19, eine Stelle, die
durch den Inhalt und die Verwendung des Wortes scintilla Amm. 21,1,11 recht
nahe steht, ziemlich sicher zeigen, dass sie auf ein Handbuch zurückgeht42.

Die Beziehungen zwischen Ammian und Macrobius sind also mit einer
oder mehreren lateinischen Vorlagen zu erklären, die handbuchartigen Charakter

hatten und die von beiden verwendet wurden.
Weil die Beziehungen zwischen Ammian und Macrobius sich nicht über

grössere Abschnitte erstrecken, sondern punktueüen Charakter haben, muss
man schhessen, dass Ammian das oder die Handbücher zu einzelnen Fragen
beizog und nicht einfach einen längeren Abschnitt ausschrieb. Es handelt sich
also um dasselbe Verfahren, das er bei der Benutzung von Porphyrios' Schriften
anwendete.

Cornehus Labeo als gemeinsame Quelle Ammians und Macrobius'
anzusetzen43, entbehrt einer gesicherten Grundlage. Cornehus Labeo ist für uns eine
viel zuwenig fassbare Gestalt44, und die wenigen von ihm bekannten Fragmente45

bieten keine Anknüpfungspunkte an Ammian46. Für Macrobius ist ebenfaUs

nicht zu belegen, dass er von Labeo in hohem Masse abhängt, besonders
nicht für die SteUen, die hier zur Diskussion stehen47.

Die Vorlage für Ammian wie Macrobius sollte man daher nicht zu benennen

suchen. Auf Grund unserer Kenntnis von den Quellen des Macrobius lässt
sie sich aber dahingehend charakterisieren, dass sie in der Tradition des
Porphyrios stand. Offen bleibt auch, ob Ammian direkt auf dieselbe Quelle wie
Macrobius zurückgriff. Man könnte auch daran denken, dass er sich auf eine
davon abgeleitete Handbuchzusammenfassung stützte.

Ammians Beziehungen zu Macrobius lassen für einen Teilaspekt recht
deuthch werden, inwieweit der Historiker über das neuplatonische System
informiert war. Ammians Übereinstimmung mit Macrobius in einem Text, in
dem der letztere eine ausführliche Begründung des Sonnenmonotheismus
gibt48 und aUe Götter der sichtbaren Welt49 und damit auch die Kräfte, die sie

verkörpern, auf die Sonne zurückführt, lässt erkennen, dass die Sonnentheo-

41 Vgl. Plut. Moral. 975a.
42 Vgl. J. Flamant, a.O. 508-511.
43 Vgl. W. Ensslin, a.O. 60ff. 65. 87f.
44 Vgl. z.B. J. Flamant, a.O. 295f.; P. Hadot, a.O. 82; H. Kusch, RAC 3 (1957) 429-437 s.v.

Cornehus Labeo.
45 Vgl. die jüngste ZusammensteUung bei P. Mastandrea, Un neoplatonico latino, Cornelio Labeo

(Leiden 1979) 230-248.
46 Kritisch zur Benutzung von Cornelius Labeo als Handbuch durch Ammian äussert sich auch

P. Mastandrea, a.O. 213f.
47 Vgl. J. Flamant, a.O. 667f.; P. Mastandrea, a.O. 247 u. passim.
48 Macr. Sat. 1, 17, 3-1,23, 22.
49 Macr. Sat. 1, 17,2: nam quod omnespaene deos, dumtaxat qui sub caelo sunt, adsolem referunt,

non vana superstitio sed ratio divina commendat.



Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches 139

logie Ammian vertraut war und dass er unter der mens mundi50 die secunda

mens, d. h. die anima mundi, verstand. Dies wird auch dadurch nahegelegt, dass
Ammian die Einzelseelen aus der mens mundi entstehen lässt5'. Wenn Ammian
um die anima mundi wusste, ist auch gesichert, dass er sie von den übrigen
Hypostasen unterscheiden konnte.

3. Die Beziehungen Ammians zu Porphyrios und Macrobius zeigen, dass
Ammian mit seinen Darlegungen in der westlichen, von Porphyrios beeinfluss-
ten Tradition des Neuplatonismus steht, auch wenn sich ausser zur Vita Plotins
keine Beziehungen zu einem neuplatonischen Werk des Porphyrios aufweisen52
lassen. Ein direkter Rückgriff Ammians auf Plotin ist nirgends zu belegen.

IV

Neben den Beziehungen zu Porphyrios und Macrobius, die durch Textvergleich

eindeutig zu belegen sind, lässt sich aufGrund inhaltlicher Übereinstimmungen

eine enge Verbindung Ammians zu einem bei Servius überheferten
Gedanken hersteUen. Die bei Amm. 21, 14, 5 belegte Wendung maiora docent
hat ihre inhaltliche Entsprechung bei Serv. In Aen. 9, 182, wie schon Henry53
gesehen hat. WeU der Gedanke in Plotins Schriften nicht zu belegen ist, muss
seine Herkunft ungewiss bleiben. Porphyrios ist als Quelle zu vermuten, aber
nicht zu belegen, weü keine Ausführungen dieser Art zum T5io<; Saiptov von
ihm überliefert sind54.

Die gedankliche Übereinstimmung Ammians mit Servius macht deuthch,
dass Ammian aus derselben Tradition wie dieser schöpfte, womit sich seine
Verwurzelung in der westhchen Tradition erneut bestätigt. Vermittler des
Gedankens, in dem Ammian mit Servius übereinstimmt, muss ebenfalls ein Handbuch

gewesen ein.
Mindestens ein Handbuch von denen, die Ammian für seine philosophischen

Ausführungen als QueUe heranzog, lässt sich sogar genauer bestimmen.
Er muss ein Florilegium benutzt haben, in dem Auszüge aus hterarischen
Texten zu bestimmten phüosophischen Themen zusammengestellt waren.
Einen Beweis dafür bieten die Amm. 21, 14,4 erwähnten Menanderverse. Sie
waren viel zitiert55 und wurden als Beleg für verschiedene philosophische Lehr-
meinungen unter anderem von Stobaeus und Clemens Alexandrinus56 heran-

50 Amm. 21, 1, 11. Vgl. Anhang 5.
51 Amm. 21, 1, 11.

52 Porphyrios' Schrift rtepi äYaXpäxtDV wurde vor dessen Beschäftigung mit den Ideen Plotins
verfasst. Vgl. J. Bidez, Vie de Porphyre (Gent 1913, Neudruck Hildesheim 1964) 25 u. passim.

53 P. Henry, a.O. 195-198. Zu Serv. In Aen. 9, 182 vgl. Mythogr. 3, 6, 19 ed. Bode.
54 C. Zintzen, Reallex. Ant. Chr. 9 (1976) 655-659 s.v. Geister (Dämonen).
55 Menander, Reliquiae, ed. A. Koerte, Pars 2 (Leipzig 1959) fr. 714.
56 Clem. Alex. Strom. 5, 14, 130; Stob. Ecl. 1, 5,4.



140 Joachim Szidat

gezogen. Dabei ist das Thema, unter dem sie von Stobaeus erwähnt werden -
irspi Eipapuevii^ Kai xf\c; xäv yivopEvrov EÖTa^iag -, nicht allzuweit von dem
Ammians 21, 14 entfernt, und Stobaeus zitiert sie in derselben Form wie
Ammian, nämhch als Zweizeiler. Die Verwendung der Verse und die Form ihrer
Zitierung bei Stobaeus, Ammians Bemerkung, dass er sie als einen Beleg unter
dem Material aus vielen Autoren anführt57, und ihre Zitierung lediglich unter
dem Namen Menanders ohne Angabe des Stückes sowohl bei Ammian wie den
anderen Autoren58 lassen erkennen, dass Ammian für die Menanderverse, die
er anführt, eine Sammlung nach der Art des Stobaeus benutzte, d. h. ein thematisch

geordnetes Florilegium.

Neben den Beziehungen Ammians zu Porphyrios, Macrobius und Servius
weist seine Sprache in den phüosophischen Exkursen Tendenzen und Bezugspunkte

auf, die, auch wenn sie sich nicht mit bestimmten Autoren verknüpfen
lassen, doch eine präzisere Umschreibung seiner geistigen Welt gestatten.

Wie es in der neuplatonischen Literatur auch sonst üblich ist, verwendet
Ammian stoische Begriffe59, aber in neuplatonischer Umdeutung. Während
sich der Gebrauch von mens mundi (Amm. 21, 1, 11) auf Handbücher
neuplatonischen Charakters zurückführen lässt60, offenbart die Verwendung von spiritus

(Amm. 21,1,8) für die anima mundi6 ¦, dass Ammian dabei offensichtlich der
neuplatonischen Interpretation62 der bekannten Vergilverse aus dem sechsten
Buch der Aeneis63 folgt. Deren Verwendung in neuplatonischer Deutung durch
die christlichen SchriftsteUer64 spiegelt die starke Verbreitung des Begriffs spiritus

und der entsprechenden Interpretation der Vergilverse wider. So wird
verständhch, dass Ammian spiritus ohne Bezugnahme auf die Vergilverse gebrauchen

kann. Durch deren phüosophische Deutung war der Inhalt des Begriffs
seinen Lesern hinreichend vertraut.

57 Amm. 21, 14,4.
58 Vgl. W. Görler, MENANÄPOY TNQMAI (Berün 1963) 143. Bei ihm findet sich auch

Grundsätzliches zu den Menanderflorilegien. Die bei Ammian zitierten Menanderverse
erwähnt Görler nicht.

59 Vgl. schon R. v. Scala, a.O. 143-146, der aber ihre neuplatonische Verwendung nicht gesehen
hat.

60 Vgl. Abschnitt III. 2.
61 Vgl. Amm. 21, 1, 8. Der Paragraph, der deuthch neuplatonische Züge trägt, begründet die

Möglichkeit des genus divinandi artificiosum philosophisch mit der kosmischen Sympathie.
Deren Voraussetzung ist im Neuplatonismus die Durchdringung der Welt durch die anima
mundi, deren diesbezügliches Wirken von Ammian geschildert wird. Für sie verwendet er den
Begriff spiritus.

62 Vgl. Macr. Somn. 1,14,14.
63 Verg. Aen. 6,724-727.
64 Vgl. P. CourceUe, Interpretations nio-platonisantes du livre VI de l'Eneide, Entretiens sur

l'antiquite classique, 3. Bd. (Genf 1955) 108-111.



Der Neuplatonismus und die Gebüdeten im Westen des Reiches 141

Weiterhin gebraucht Ammian eigenständige neuplatonische Begriffe, die
sonst seiner Sprache fremd sind, dadurch ihren mehr technisch-philosophischen

Charakter verraten und die phüosophischen Bezugspunkte erkennen
lassen. Dazu gehört die Verwendung von numen zur Bezeichnung des geniusfami-
liaris65, der von Ammian als I8ioc; Saipoov aufgefasst wird. Dieser Wortgebrauch

ist bei Ammian singulär66, steht aber ganz in der neuplatonischen
Tradition67.

Ebenso ist der Hinweis auf die oracula im Sinne einer Orakelsammlung,
aus der man phüosophische Erkenntnis schöpft, bei Ammian nur im Geniusexkurs

belegt68 und macht deuthch, dass Ammian um die philosophische Bedeutung

von Orakelsammlungen wusste, von denen die chaldäischen Orakel eine
Grundlage für Porphyrios' Philosophie büdeten69. Ob Ammian sich im Geniusexkurs

gerade auf die chaldäischen Orakel bezieht, ist freiheh nicht auszumachen,

weil die von ihm geäusserten Gedanken zum i8to<-; Saipcov in den uns
erhaltenen Fragmenten nicht überhefert sind70. Ammians enge Beziehungen zu
Porphyrios lassen es aber als denkbar erscheinen. Ebenso muss offen bleiben,
ob Ammian die Orakelsammlungen selbst heranzog, nur Auszüge daraus
konsultierte oder sogar nur aufjene verweist, ohne sie je im Wortlaut eingesehen zu
haben.

Die sprachüchen Anklänge an einzelne im philosophischen lateinischen
Schrifttum des Neuplatonismus verwendete Termini, die sonst bei Ammian
nicht oder in anderer Verwendung belegt sind, zeigen, dass er mit lateinischen
neuplatonischen Texten vertraut war, und bestätigen damit die Überlegungen,
die sich aus Ammians Beziehungen zu Macrobius ergeben haben.

VI

Enge Vertrautheit mit dem Neuplatonismus legen auch Anklänge in
einzelnen spezieUen Fragen nahe, auch wenn sich deren Erörterung bei Ammian
nicht nur einem bestimmten Autor zuordnen lässt, wie es bei der inhaltlichen
Übereinstimmung mit Servius möghch war7'.

Wenn Ammian Iupiter als vigor vivificus bezeichnet72, so bedeutet dies
dessen Identifizierung mit der anima mundi, wie der Kontext zeigt. Eine solche

65 Amm. 21, 14,3.
66 Vgl. schon W. Ensslin, a.O. 53, der noch ohne Ammianindex zu diesem Ergebnis gelangt ist.
67 Vgl. z.B. Aug. Ov. 2, 14; Chalc. 168; Serv. In Aen. 9, 182f.
68 Amm. 21,14,4. Man vgl. zu dieser Bedeutung von oracula unter eindeutiger Bezugnahme auf

die chaldäischen Orakel Aug. O'v. 10, 32.
69 Vgl. P. Hadot, Die Metaphysik des Porphyrios, in: Die Phüosophie des Neuplatonismus, hrsg.

v. C. Zintzen (Dannstadt 1977) 211; Oracles Chaldaiques, ed. E. des Places (Paris 1971) 18f.
70 Die Möghchkeit einer Beziehung von fr. 215 (E. des Places) zu den von Amm. 21, 14, 4

zitierten Menanderversen ist so wenig gesichert, dass man davon absehen kann. E. des Places
hat daher auch kernen Hinweis auf die Ammiansteüe.

71 Vgl. Abschnitt IV. 72 Amm. 21, 1, 8.

10 Museum Helveticum



142 Joachim Szidat

Gleichsetzung ist im lateinischen neuplatonischen Schrifttum belegt73, geht
schon auf Plotin zurück74 und wird auch von den Christen ausdrückhch den
Neuplatonikern zugeschrieben75.

Ebenso ist Ammian die Lokalisierung der verschiedenen götthchen Kräfte
in den einzelnen Sphären vertraut. Er weiss, dass eine Kraft wie Adrasteia
oberhalb der Mondsphäre ihren Sitz hat76.

Er kennt auch die Notwendigkeit für die Seele, sich von der Befleckung
durch den Körper freizuhalten77, wobei die virtus eine zentrale Rolle zu spielen
hat78.

Die angeführten Beispiele erheben keinen Anspruch auf VoUständigkeit.
Auch wenn sie keine Beziehungen Ammians zu bestimmten Autoren erkennen
lassen, so weisen sie doch nicht über die westhche, von Porphyrios geprägte
Tradition des Neuplatonismus hinaus, sondern stehen innerhalb dieser. Sie
bilden damit eine weitere Bestätigung der bisherigen Ergebnisse.

Dass Ammian auch in spezieUeren Fragen der neuplatonischen Philosophie

über entsprechende Kenntnisse verfügte, zeigt, dass seine philosophische
Vorbildung hinreichend war, um sich auch bei schwierigeren Problemen in der
vorhandenen Literatur orientieren zu können. Zugleich wird daran die Breitenwirkung

sichtbar, die die neuplatonische Gedankenwelt und das neuplatonische

Schrifttum auf die Gebüdeten auszuüben vermochten.

VII
Fasst man die Ergebnisse der Überlegungen zu Ammians philosophischen

Darlegungen und zu den Quellen, die er heranzog, zusammen und zieht daraus
die Folgerungen für die Kenntnisse, die die ausserhalb der eigentlichen
Schultradition des Neuplatonismus stehenden Gebildeten von diesem hatten, so

ergibt sich folgendes Bild.
Ammians Äusserungen zu phüosophischen Fragen und sein Quellengebrauch

spiegeln deuthch die Verbreitung und genaue Kenntnis des
Neuplatonismus im Westen auch bei den Gebüdeten wider, die sich nicht selbst an der
philosophischen Diskussion beteihgten.

Obwohl Plotin zitiert wird, ist eine direkte Kenntnis nicht belegbar und
offensichtlich auch nicht vorhanden. Ammian ist dafür ein um so sichererer

73 Macr. Somn. 1, 17,14.
74 Piot. Enn. 4,4, 10; 5, 1-7; 8, 12 u. 13.

75 Aug. Civ. 1,13; Cons. evang. 1, 23, 35; Serm. 242, 7.

76 Amm. 14, 11,25. Vgl. Mart. Cap. 2, 151.

77 Amm. 21, 14, 5. Vgl. Aug. Civ. 12,27 Porphyr. De cultu simulacr. fr. 11, p. 41* ed. Bidez).
Zum Begriff der anima pura vgl. Mart. Cap. 2, 155 u. auch, wenn auch ohne ausdrückliche
Verwendung dieses Begriffs, Macr. Somn. 1, 8, 8 und 9; 13, 14.

78 Amm.21, 14, 5. Vgl. Aug. Civ. 12,27(= Porphyr. De cultu simulacr. fr. 11, p. 41* ed. Bidez);
Macr. Somn. 1, 9,3.



Der Neuplatonismus und die Gebüdeten im Westen des Reiches 143

Gewährsmann, weü gerade er aufGrund seiner Griechischkenntnisse imstande
gewesen wäre, Plotin zu lesen. Wenn er ihn nicht gelesen hat, darf man das von
seinen Zeitgenossen, die nicht spezieU philosophisch interessiert waren, um so
weniger erwarten79. Porphyrios dagegen wurde von Ammian gelesen,
möglicherweise im Original, sicher aber in wörtlichen Auszügen. Er war also auch für
die, die keine phüosophischen Traktate schrieben, von grundlegender Bedeutung80.

Daneben zog man Handbücher und Florilegien heran, die eindeutig in
der westlichen Tradition des Neuplatonismus standen und aus denen auch
Leute wie Macrobius schöpften. Sie waren sicher zum grössten Teil lateinisch
verfasst, und aus ihnen nahm auch der Grieche Ammian sein Material. Dies
bedeutet seinen weitgehenden Anschluss an die westhche Tradition des
Neuplatonismus und offenbart deren quasi ausschhesshchen Einfluss auf die Gebildeten

in ihrem Wirkungskreis. Die Gebüdeten waren sich zudem wohl bewusst,
aufweiche Tradition sich die neuplatonische Philosophie neben Platon berief,
nämlich auf oracula und theologi bzw. poetae veteres.

Ein recht breites, z.T. sogar spezielles Wissen über das neuplatonische
System war vorhanden. Dies muss um so mehr betont werden, als gerade
Symmachus' Äusserungen in der dritten Relatio auf eine eher nur oberflächliche
Kenntnis hinzudeuten scheinen. Hierbei ist allerdings zu bedenken, dass der
Zusammenhang, in dem er vom Neuplatonismus spricht, kaum detailliertere
Ausführungen verlangte und dass das literarische Genus der Relatio solche
geradezu untersagte.

Bei der DarsteUung der neuplatonischen Phüosophie durch die Gebildeten,

die ausserhalb der Schultradition standen, werden die Begriffe der
philosophischen Literatur verwendet. Man gebrauchte also die Fachsprache. In diesen
Rahmen gehört auch, dass man die in der philosophischen Fachliteratur üblichen

stoischen Begriffe übernahm.
Die Behandlung bestimmter FragesteUungen durch Ammian in den

Exkursen und deren Einordnung in den Kontext sowie die punktuellen
Übereinstimmungen mit Porphyrios, Macrobius und Servius machen deutlich, dass
Ammian nicht die Ghederung seiner Vorlagen einfach übernahm, sondern
imstande war, die in der Literatur vorgefundenen Gedanken selbständig zu
ordnen. Auch wenn dies eher ein Zeichen seines persönlichen Bildungsniveaus
ist, so offenbart es doch auch, was an Einsicht in das philosophische System des
Neuplatonismus ausserhalb der Kreise vorhanden war, die die eigentliche
philosophische Diskussion trugen. Man war in der Lage, einzelne Elemente des

79 Sogar von denen, die phüosophische Schriften verfassten und Griechisch konnten, wurde er
kaum im Original gelesen, sondern eher aus zweiter Hand übernommen. Dies gilt z.B. für
Ambrosius. Vgl. P. Hadot, Marius Victorinus (Paris 1971) 206.

80 Zu Porphyrios als maitre d'esprit der Philosophen vgl. P. Courcelle, a.O. 394 u. passim. Als
Vermutung ist auf die Bedeutung, die Porphyrios' Schriften für die Gebildeten insgesamt
gehabt haben, natürüch schon verwiesen worden (vgl. J. Wytzes, a.O. 93).



144 Joachim Szidat

Systems herauszulösen und sie zur Erklärung einzelner Fragen aus neuplatonischer

Sicht zu verwenden.
Diese Hinweise auf die Bedeutung der phüosophischen Äusserungen

Ammians für die Verbreitung des Neuplatonismus und für seine Kenntnis bei den
gebüdeten Heiden im Westen des Reiches können aus zwei Gründen, die eng
miteinander zusammenhängen, nur ein Anfang sein. Einerseits nämlich steht
die Interpretation der phüosophischen Äusserungen Ammians erst in den
Anfängen, und andererseits sind viele Texte, die mit ihm in Beziehung gesetzt
werden könnten, noch nicht hinreichend erschlossen. Die hier geäusserten
Überlegungen soUen deshalb zugleich auch eine Anregung sein, philosophisches

Gedankengut, das sich in Texten findet, die keine phüosophischen
Probleme zum Hauptgegenstand haben, stärker in der modernen phüosophiege-
schichthchen Diskussion zu berücksichtigen und damit den Weg zu einem
besseren Verständnis dieser Texte, als es jetzt möghch ist, zu eröffnen. So könnte
sich eines Tages wahrhaftig die Möghchkeit ergeben, die Wirkung des
Neuplatonismus ausserhalb der eigenthehen Schultradition und damit seinen Einfluss
aufKultur und GeseUschaft seiner Zeit weniger pauschal als bisher und umfassend

darzustellen.

1. Amm. 19, 1, 11 ed. Seyfarth

feminae uero miserabiliplanctu in primaeuoflore succisam spem gentis solitisfletibus conclamo-
bant, ut lacrimare eultrices Veneris saepe speetantur in sollemnibus Adonidis sacris, quod simulacrum
aliquod essefrugum adultorum religiones mysticae docent.

Amm. 22,9,15

euenerat autem isdem diebus annuo cursu completo Adonea ritu uetere celebrari, amato Veneris,

utfabulaefingunt, apri denteferali deleto, quod in adultoflore seetarum est indicium frugum. et uisum
est triste, quodamplam urbem prineipumque domicilium introeunte imperatore tunc primum ululabiles
undique planetus et lugubres sonus audiebantur.

Euseb. Praep. evang. 3,11,12 ed. Mras Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez)

"Arne; öe Kai "Aöamc; tfi töv Kapitöv eimv avaXovia npoafiKov-rec;. äXX' 6 uev "Atti? twv
ica/cä tö eop npotpaivouevcav äv9etov Kai npiv TeXeaiOYOvf)aai Siappeövrcov (evSev Kai tt)v twv
aiöoüuv ajtoKonr*v aÖTÖ rcpoo-aveSeaav, ur» tpdaadvrtov e/vdeiv töv Kapitöv sl? ti*v a*tepuaTiKi|v
teXeioxiiv), ö 8e *A8a>vic; ttk; töv teXeudv Kapitöv eKTOufj? oüußoXov.

2. Amm. 21,1,8
elementorum ornnium spiritus utpote perennium corporum praesentiendi motu semper et ubique

uigens ex his, quaeper diseiplinas uarias affeetamus, partieipat nobiscum munera diuinandi et substan-
tiales potestates ritu diuerso placatae uelut ex perpetuisfontium uenis uaticina mortalitati suppeditant
uerba, quibus numen praeesse dicitur Themidis, quam ex eo, quodfixafatali lege decretapraescirefacit
in posterum, quae tethimena sermo Graecus appellat, ita cognominatam in cubili solioque Iouis, uigoris
uiuifici, theologi ueteres collocarunt.



Der Neuplatonismus und die Gebüdeten im Westen des Reiches 145

Euseb. Praep. evang. 3, 11, 14 Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez)

eitei 5e Kai ttj? uavriKfj? 5uväueö? ti? piroxo? fjv Suvaui?, Oeui? pev KeK^nrai rj 5üvaui?, tc[>

xä TEÄeuiiva Kai eKdoTtp Keiueva Xiyeiv.

3. Aug. Ov. 7,25

Propter uernalem quippefaciem tenae, quae ceteris est temporibuspulchrior, Porphyrius, philo-
sophus nobilis, Attinflores significare perhibuit, et ideo abscisum, quiaflos decidit antefructum. Non
ergo ipsum hominem uel quasi hominem, qui est uocatus Attis, sed uirilia eiusflori conparauerunt.

Euseb. Praep. evang. 3, 11, 12 Porphyr. De cultu simulacr. fr. 7, p. 10* ed. Bidez)

"Atti? 8e Kai "Aotovi? tft töv Kapitöv eimv dvaXoyia itpoafiKovTE?. &XK' 6 uev "Atti? töv
kotö tö eap ttpotpaivousvcov dvOeaiv Kai itpiv TeXeaiovovf|oat SiappeövTdov (£v9ev Kai Tf|v töv
aiSoitov d*toKortr*v aürö npoaaveSeaav, ur) (pSaadvratv eXSeiv töv Kapitöv ei? tt|v anepuaTiKf|v
TeXeiujaiv), 6 8e *A8a>vi? ttj? töv teXeudv Kapitöv eKTOufj? auußoXov.

4. Amm. 21, 1,9

Auguria et auspicia non uolucrum arbitrio futura nescientium colliguntur - nee enim hoc uel
insipiens quisquam dicet -, sed uolatus auium dirigit deus, ut rostrum sonans aut praeteruolans pinna
turbido meatu uel lenifuturapraemonstret. amat enim benignitas numinis, seu quodmerentur homines
seu quod tangitur eorum qffectione, his quoque artibus prodere, quae impendent.

Macr. Somn. 1, 19,27 ed. Willis

et Plotinus quidem in libro qui inscribitur, si faciunt astra, pronuntiat nihil vi velpotestate eorum
hominibus evenire, sed ea quae decreti necessitas in singulos sancit, ita per eorum Septem transitum
stationem recessumve monstrari, ut aves seu praetervolando seu stando futura pennis vel voce signifi-
cant nescientes. sie quoque tarnen iure vocabitur hic salutaris, ille terribilis, cum per hunc prospera, per
illum significentur incommoda.

5. Amm. 21,1, U

Aperiunt tunc quoque uentura, cum aestuant hominum corda, sed loquuntur diuina. soi enim, ut
aiunt physici, mens mundi nostras mentes ex sese uelut scintillas diffunditans, cum eas incenderit
uehementius, futuri conscias reddit. unde Sibyllae crebro se dicunt ordere tonente ui magna flamma-
rum. multa significant super his crepitus uocum et oeeunentia signa, tonitrua quin etiam etfulgora et
fulmina ilidemque siderum sulci.

Macr. Sat. 1,18, 15 ed. Willis

physici Aiövuaov Aio? voüv, quia solem mundi mentem esse dixerunt. mundus autem vocatur
caelum, quod appellant Iovem. unde Aratus de caelo dicturus ait:

ek Aio? dpxcbueaSa.


	Der Neuplatonismus und die Gebildeten im Westen des Reiches : Gedanken zu seiner Verbreitung und Kenntnis ausserhalb der Schultradition

