
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 38 (1981)

Heft: 4

Artikel: ISONOMIA : Politik im Spiegel griechischer Wortbildungslehre

Autor: Frei, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-29570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-29570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IZONOMIA
Politik im Spiegel griechischer Wortbildungslehre

Von Peter Frei, Winterthur

Der Althistoriker hat sich immer wieder damit abzufinden, dass wichtigste
Vorgänge der von ihm untersuchten historischen Entwicklung sich in quellenarmer

oder gar quellenloser Zeit vollzogen haben. Mehr als in andern Fällen
gilt es dann, jede Erkenntnismöglichkeit auszunützen, denn je zahlreicher die
Einzelinformationen sind, die zur Verfügung stehen, desto umfassender und
sicherer sind die Aussagen, die zum betreffenden Thema gemacht werden können.

Die antiken Nachrichten, allenfalls vorhandene zeitgenössische und erst
aus späteren Epochen überlieferte, heranzuziehen, ist die erste Aufgabe. Daneben

sind vor allem die fassbaren Endergebnisse des frühhistorischen Prozesses

auf dem Hintergrund der evidenten oder anzunehmenden Bedingungen
auszuwerten. Daraus können sich Einbücke in die Art und Weise, wie sich die Dinge
abgespielt haben, ergeben, und so wird in vielen Fällen eine Rekonstruktion
mögüch, die zu der antiken Überlieferung in Beziehung zu setzen ist. Die
Kombination beider Komponenten liefert das Gesamtbild, das freilich in der Regel
trotzdem wird Hypothese bleiben müssen.

Gerade in dieser Hinsicht kann nun der historischen Sprachwissenschaft
eine besondere Rolle zufallen, dann nämlich, wenn der historische Prozess sich
auf irgendeine Art in der Sprache spiegelt und in ihr festgehalten wird. Da es

der historischen Sprachwissenschaft gelungen ist, Regeln zu formulieren, nach
denen sprachliche Entwicklungen verlaufen oder verlaufen können, ist es möglich,

die sprachüche Seite des historischen Vorgangs zu rekonstruieren, mit
grösserer oder geringerer Sicherheit, aber immer so, dass das Resultat in die
Würdigung des Gesamtbildes einbezogen werden muss, wenn nicht als Grundlage

der Hypothese, so doch als wesentliches Korrektiv. Die historische
Sprachwissenschaft kann einen wirkungsvollen Beitrag zur Historie leisten. Das ist im
Grundsätzlichen natürlich nichts Neues und ist auch schon längst anerkannt,
wird aber nicht in allen Fällen berücksichtigt.

Zu den wichtigen und aus Überlieferungsgründen nur ungenügend erfassbaren

Vorgängen gehört das Entstehen der griechischen Polis und in diesem
Zusammenhang besonders auch das Werden der Demokratie, bekanntermas-

* Die Arbeit verdankt viel der Mithilfe meiner Assistenten I. Schiffel und P. Straessle sowie
meiner Frau Dr. S. Frei-Korsunsky. -Aus Raumgründen ist im folgenden auf eine
Auseinandersetzung mit der weitgestreuten und umfangreichen Literatur weitgehend verzichtet worden,

und auch die Literaturhinweise sind auf neuere und solche Arbeiten beschränkt, denen
ich wesentliche Angaben oder Anregungen entnommen habe.



206 Peter Frei

sen ein Vorgang welthistorischer Einmaligkeit. Die wesentlichen Schritte auf
dem Weg dazu wurden im 6. und in den ersten Jahrzehnten des 5. Jahrhunderts
getan. Die Quellen aber, die darüber berichten, gehören im ganzen alle einer
späteren Zeit an, die älteste, Herodots Geschichtswerk, in die vierziger und
dreissiger Jahre des 5. Jahrhunderts1. Erhellt wird die Situation durch einige
wenige Überlieferungsstücke aus der archaischen poetischen Literatur und den
frühesten erhaltenen Tragödien. Diesen Rahmen durch Einbezug der
sprachwissenschaftlichen Erkenntnisse in bestimmter Hinsicht weiter auszufüllen, ist
durchaus nicht aussichtslos.

Die politische und die gesellschaftliche Entwicklung Griechenlands in diesen

Jahrhunderten war ja begleitet durch eine Terminologie, die gerade aus den
Auseinandersetzungen herauswuchs. Bei den Auseinandersetzungen wurden
Begriffe geprägt, mit denen die Forderungen und die Meinungen vertreten
werden konnten. Diese Begriffe sind mindestens zum grossen Teil erhalten
geblieben bis in die literarisch gut belegte Zeit. Sie haben möglicherweise ihren
Gehalt verändert, aber sie sind jedenfalls fassbar. Ihre Interpretation verspricht
um so eher wertvolle Aufschlüsse, als sie alle nur aus den Bedingungen ihres
unmittelbaren Entstehens heraus erklärt werden können und müssen, denn -
selbstverständlich auch dies eine altbekannte Tatsache - da die Griechen keine
ältere politische Tradition vor sich hatten, an der sie sich orientieren konnten,
sind ihre Termini des politischen und sozialen Lebens in der Regel keine
Variationen überkommener Wortschöpfungen einer früheren Periode, sondern sie

sind aus der aktuellen Diskussion heraus geschaffen worden. Das begünstigt
natürlich den Versuch, vom Wort her auf das Ereignis und seine Hintergründe
zu kommen.

Das Instrument, das es uns erlaubt, diese Termini genetisch in ihren
historischen Kontext einzuordnen, ist die Wortbildungslehre. Die Art, wie Wörter
sprachlich gebildet werden, ist verhältnismässig streng normiert, von Sprache
zu Sprache in einem verschiedenen Grad. Man kann Wörter nicht beliebig neu
bilden, sondern hat sich an bestimmte Regeln zu halten. Diese sind durch eine
Betrachtung des gesamten Materials rekonstruierbar. Sie existieren im Sprachgefühl

der Akteure, und dieses seinerseits ist nicht unabhängig von geistigen
Vorstellungen, bewussten und unbewussten. Ein Rückschluss auf solche
Vorstellungen scheint unter günstigen Umständen möglich zu sein. Dies wird vor
allem dann zutreffen, wenn die Bildung eines der in Frage kommenden Termini
vom Regelmässigen abweicht. Abweichungen von der Norm bedeuten in der
Wortbildungslehre wie überhaupt in der Sprache meist Ablenkung durch
Assoziation, also Verknüpfung einer Vorstellung mit einer andern. Können wir

1 Die in jüngster Zeit diskutierte Frage nach der Veröffentlichung von Herodots Werk (vgl.
J. Bleicken, Historia 28, 1979, 166 mit Anm. 39) ist für uns nicht so wichtig wie die kaum zu
bezweifelnde Tatsache, dass Herodot mindestens in den vierziger Jahren mit der Sammlung
und wohl auch schon der Verarbeitung des Materials beschäftigt war.



IEONOMIA 207

nachweisen, dass ein politischer Terminus nicht nach den geläufigen Regeln
gebildet ist, und können wir zeigen, durch welche Verknüpfung die Bildung des
Wortes gesteuert wurde, so haben wir gewissermassen ein Stück politischen
Bewusstseins heraufgeholt und dann vielleicht auch einen politischen Vorgang
wenigstens teilweise rekonstruiert. Sogar wenn es uns nicht gelingt, den
Vorgang von der sprachlichen Seite her völlig aufzuhellen, kann doch die
sprachhistorische Interpretation die politische ergänzen, kann bestätigend oder
verbietend zu den rein politisch-historischen Erwägungen hinzutreten. Es wird in
jedem Fall nützlich sein, einen Terminus auch sprachhistorisch auszuleuchten.

Das ist bisher gerade in dem uns hier interessierenden Fall erstaunlich
selten geschehen. Zwar gibt es eine fast nicht mehr zu übersehende Literatur
über das Thema, die sich durchaus auch der Begriffe angenommen hat. Gerade
in jüngster Zeit stehen diese oft im Mittelpunkt des Interesses. Es existiert aber
nur eine einzige sprachhistorische und wortbildungsmässige Untersuchung, die
diesen Namen verdient, der schöne und wichtige Aufsatz von Albert Debrun-
ner über SîjpoKpoma2. In der folgenden Skizze soll ein Versuch unternommen
werden, diese Lücke wenigstens teilweise auszufüllen.

Die Aufgabe, die hier anzugehen ist, besteht also darin, im oben umschriebenen

Sinne der Rekonstruktion politischer Vorgänge mit Hilfe sprachhistorischer

Analyse die Termini zu diskutieren, welche im Zusammenhang mit der
Entstehung der Demokratie auftreten. Es handelt sich um die Wörter ioovo-
pia3, VariYopia4 und iaoKpaxia5. Sie sind alle mit dem Vorderglied iao- gebildet
und beweisen die Wichtigkeit des Postulats nach Gleichheit in der Frühgeschichte

der Demokratie, ganz gleichgültig, welches im einzelnen der Inhalt
dieser Gleichheit gewesen sein mag. Aus Raumgründen beschränken wir uns
auf den vermutlich ältesten von ihnen, ioovopia.

Wortbildungsmässig handelt es sich bei den drei Termini um Komposita.
Es wird deshalb nötig sein, gerade für den Leser, dem sprachwissenschaftliche
Überlegungen weniger vertraut sind, gewisse Grundsätze der Bildung von
Komposita festzuhalten, wobei wir uns natürlich auf das beschränken, was für
unseren Zusammenhang relevant ist6.

2 A. Debrunner, AtipoKpoma. In: Festschrift für Eduard Tièche (Schriften der Literarischen
Gesellschaft Bern 6, Bern 1947) 1 Iff.

3 Vgl. die Literaturzusammenstellung bei K Raaflaub, in: Studien zur antiken Sozialgeschichte,
Festschrift Friedrich Vittinghoff (Kölner Hist. Abh. 28, Köln 1980) 48 Anm. 30.

4 Vgl. zuletzt Raaflaub a.O. 7ff., bes. 15ff.
5 Zu iaoKparia, das als politischer Terminus offenbar nur einmal bei Herodot bezeugt ist (s. u.

S. 210, Beleg VII.), vgl. K. Kinzl, Gymnasium 85 (1978) 121f. mit älterer Literatur und auch
M. Scheller, Die Oxytonierung der griechischen Substantia auf -iö (Diss. Zürich 1951) 37

Anm. 1.

6 Über die Komposita des Griechischen vgl. u. a. A. Debrunner, Griechische Wortbildungslehre
(Indogermanische Bibliothek II 8, Heidelberg 1917) 15ff.; E. Schwyzer, Griechische Grammatik

(Handbuch der Altertumswissenschaft I, München 1939) 425ff.; E. Risch, in: E. Borne-



208 Peter Frei

Für unsere Zwecke sind zwei Typen von Komposita von Bedeutung und
deshalb näher zu umreissen:

1. Possessivkomposita, die aus einem adjektivischen Vorderglied und
einem substantivischen Hinterglied bestehen7. Das ganze Wort ist grundsätzlich

ein Adjektiv und 'drückt eine als charakteristischen Besitz gekennzeichnete
Eigenschaft aus'8, z.B. jioXu-KctpJtoç 'wer viele Früchte besitzt', deutsch
Rotkehlchen '(Vogel), der ein rotes Kehlchen hat'. Der Akzent ist soweit wie möglich

zurückgezogen.
2. Verbale Rektionskomposita, die aus einem nominalen (oder adverbialen)

Vorderglied und einem von einem Verbalstamm abgeleiteten Hinterglied
bestehen9. Auch sie sind Adjektive, ungefähr mit der Bedeutung eines Partizips.
Was den Akzent betrifft, so gilt wenigstens grundsätzlich die Regelung, dass

Komposita mit aktiver Bedeutung den Akzent auf der zweitletzten oder der
letzten Silbe tragen, solche mit passiver Bedeutung ihn zurückziehen, z. B. Sopu-
(popoç 'wer eine Lanze trägt', \|/uxo-7top7toç 'wer Seelen geleitet', aber Seö-

7iop7toç 'wer von der Gottheit gesandt, geleitet wird'.
Die syntaktischen Beziehungen zwischen den beiden Kompositionsgliedern
sind dabei grundsätzlich fest, wie sie oben skizziert wurden. Beim

Possessivkompositum determiniert das Vorderglied das Hinterglied, aber das Ganze
bezeichnet eine Eigenschaft eines ausserhalb des Wortes liegenden Begriffs.
Beim Rektionskompositum regiert der verbale Teil den nichtverbalen.
Abweichungen sind als Unregelmässigkeiten zu betrachten und entsprechend
erklärungsbedürftig. Die Erklärung wird im allgemeinen in der Annahme einer
analogischen Beeinflussung zu suchen sein.

Zu beachten ist ferner, dass die Komposita der erwähnten Typen Adjektive
sind. Von diesen Adjektiven aus lassen sich Substantive (jioXÛKapjioç - rcoXu-

Kapitia, ôopucpopoç - Sopucpopia) und Verben (ôoputpopoç - ôoputpopéco) ableiten.

Die Ableitungsschemata sind durchaus fest. Es ist deshalb keineswegs
notwendig, dass das virtuell immer zugrunde hegende Adjektiv die älteste
Bildung einer Ableitungsreihe ist, d. h. es ist durchaus möglich, dass das Substantiv
auf -ta zuerst gebildet wurde und dazu ein Adjektiv durch Rückableitung erst
sekundär entstand10.

Auch wenn wir uns im folgenden, wie bemerkt, auf loovopia beschränken
wollen und zudem die semantische und inhaltliche Problematik jetzt nicht

mann/E. Risch, Griechische Grammatik (Frankfurt 1973, 2. Aufl. 1978) 315fF. ; E. Risch,
Wortbildung der homerischen Sprache (2. Aufl., Berlin 1974) 18Iff.

7 Vgl. Debrunner 43f. 54ff.; Schwyzer 429.454; Risch, Gr. Gramm. 318; Risch, Wortb. 182ff.
8 So nach Risch, Gr. Gramm, a. O.
9 Zur Diskussion steht hier nur der sog. Typus toÇoqiopoç. Vgl. Debrunner 48. 77ff.; Schwyzer

429f. 453f.; Risch, Gr. Gramm. 319; Risch, Wortb. 196ff. und besonders E. H. Riiedi, Vom

'EkXavoSÎKaç zum àkÀ,avT07tcbXr|Ç (Diss. Zürich 1969) 22f.
10 Zur Problematik besonders bei den Abstrakta auf -ia vgl. M. Scheller 34ff.



IIONOMIA 209

eigentliches Anliegen ist, werden wir nicht daraufverzichten können, die frühesten

Belege der erwähnten Termini (inklusive ôt|poKpaxia) kurz vorzuführen.
Zur Erleichterung des Überblicks werden die einzelnen Beleggruppen mit
römischen Ziffern bezeichnet11.

Am frühesten fassbar ist Icovopta. I. Das Substantiv erscheint in der
Abhandlung jcepi (pùoecoç des Arztes Alkmaion von Kroton: 24 Fr. B 4 D.12 Der
Kontext, in dem es auftritt, ist nur in Zusammenfassung erhalten; dass
Alkmaion das Wort tatsächlich verwendete, ist nach der Art des Zitates nicht zu
bezweifeln: AAxpaitov xtjç pèv ûyieiaç slvai ctuvekxikt|v xtjv iaovopiav xrôv

SuvapEtov, öypoö, £,r|poü, v|/uxpoû, 9eppoö, juKpoû, yXoKéoç Kai xcöv Aoirccov,

xTjv 5' ev aùxotç povapyiav vôoou 71oit|xiktiv cpSoporcotov yàp ÉKaxépoo pov-
apyiav kxK. Das im Gegensatz zu iaovopia stehende povap/ia kann nur aus
der Sprache der Politik stammen. Dasselbe wird dann für ioovopia selber
gelten. Alkmaion hat also das Modell des Staates, des politischen Systems, auf
den Organismus des Menschen bzw. den diesen bestimmenden Kosmos
übertragen.

II. Das virtuell zugrundehegende Adjektiv iaovopoç findet sich in zwei der
bei Athen. 15,695a f.13 überlieferten Skolienstrophen auf die Tyrannenmörder
Harmodios und Aristogeiton: (ich will im Myrtenzweige das Schwert tragen wie
H. und A.) öxe xöv xùpavvov Kxavéxriv / iaovopouç x' A9f)vaç 87totr|aàxr|v.
Weder das Werk des Alkmaion noch die Entstehung des Skolions lassen sich
zeitlich genau festlegen. Beide sind nach allgemeiner Auffassung in die Zeit um
500 v. Chr. zu setzen.

Nachher erscheint das Substantiv wieder bei Herodot. III. In der berühmten

Debatte um die beste Staatsform, die nach der Ermordung des Magiers
Gaumata unter den Verschwörern am persischen Königshof stattfand14, werden

einander Monarchie, Oligarchie und Isonomie gegenübergestellt. Isono-
mia steht dabei deutlich für die gemeinhin Demokratie genannte Staatsform, so
in der referierenden Bemerkung 3, 83, 1 obç öe èoarâSîi xf| yvcopp ô 'Oxàvriç
nÉpapai iaovopiriv anevöav noirjoai kxA.. In der Debatte selbst tritt das Wort

11 Sämtliche im folgenden anzuführenden Stellen werden so gut wie in allen einschlägigen
Arbeiten knapper oder ausführlicher behandelt. Zitiert sind nur neuere Interpretationen, die
umfassenderen Charakter haben.

12 Vgl. zuletzt G. J. D. Aalders, Die Theorie der gemischten Verfassung im Altertum (Amsterdam
1968) 2lf.; Ch. W. Fornara, Philologus 114 (1970) 177; E. Will, Rev. Phil. 45 (1971) 105ff.;
H. W. Pieket, Talanta 4 (1972) 64 mit den jeweiligen Hinweisen auf die ältere Literatur.

13 Die Verse 3 und 4, auf die es uns allein ankommt, treten in zwei verschiedenen Strophen in
identischer Form auf (abgesehen von der einleitenden Konjunktion öre/öri). Paraphrasiert
ist oben im Text nur die eine der beiden Strophen. Vgl. die bei Raaflaub a.O. 51 Anm. 84

gesammelten Bearbeitungen der Stelle und zudem Fornara a.O. 155ff., bes. 170f.; Will a.O.
110f.; Pieket a.O,68f.

14 Den zahlreichen und vieldiskutierten Problemen, die sich in diesem Passus aus Herodots
Werk stellen, ist der Anm. 1 zitierte Aufsatz von J. Bleicken gewidmet (Historia 28, 1979,

1481T.), auf den für alle weiteren Literaturangaben verwiesen sei.

16 Museum Helveticum



210 Peter Frei

als Bezeichnung des 7iA.îi9oç äpxov, des Trägers der Demokratie, auf: 3, 80, 6

7iÂ.f|9oç âpxov oüvopa 7tàvxa»v küAAiüxov exet, iaovopiTiv.
IV. Maiandrios, von Polykrates während dessen Abwesenheit von Samos

zum Stellvertreter eingesetzt, berief die Bürger (àaxoi), nachdem die Meldung
vom Tode des Tyrannen eingetroffen war, zu einer Versammlung und hielt
dann eine Rede, die in dem Satz gipfelte: (3,142, 3) ëytb 5è ëç péaov xrçv àpxfiv
xi9eiç iaovopir|v ùpîv jrpoayopeùco. V. Der Tyrann von Milet, Aristagoras, legt
die Tyrannis zum Schein nieder und stellt Isonomie her: (5, 37, 2) A.ôycp peieiç
ti^v TupavviSa iaovo|iir|v èitoiee rf) MiÄ,r]xcp. Die weiteren Belege (ab Thukydi-
des) brauchen nicht mehr verfolgt zu werden.

ioriyopia15 ist zuerst bei Herodot belegt, und zwar nur einmal. VI. Nach
dem Sturz der Tyrannis, der kleisthenischen Reform und dem Fehlschlagen der
spartanischen Intervention errangen die Athener bedeutende Erfolge über
Boioter und Chalkidier: Daran schliesst Herodot die kommentierende Feststellung:

(5, 78) 8r|A.oI 8è où tear' ëv poùvov àXXà Ttavraxfl h iariyopui dbç ëaxi
Xpripa G7cou8avov, ei Kai À3r|vaioi xopavveuôpevoi pèv oùôapcov xâ>v ctpéaç

TtepioiKEOvxrav f|aav xà 7toÀ£|iia àpeivouç, ànaXÀax9évxEÇ 5è xopàvvrav paKpcp

npcûxoi èyévovxo. Das Wort findet sich in der pseudoxenophonteischen Schrift
vom Staat der Athener 1,12(bis), bei Eupolis Fr. 291 und dann bei Autoren des
4. Jahrhunderts.

Überhaupt nur einmal zu belegen in der einschlägigen Bedeutung scheint
iaoKpaxia16 zu sein. VII. Als die Spartaner erwägen, Hippias nach Athen
zurückzuführen, sagt der Korinther So(si)kles auf einer Versammlung des pelo-
ponnesischen Bundes: (5,92a, 1) (es muss schon eine sehr verkehrte Welt sein)
öxe y£ ùpelç, © AaKEÖaipovioi, icoKpaxiaç KaxaA-ùovxEÇ xupavviSaç ëç xàç
jtôÂ.iç KaxàyEiv TtapaoKEuâÇEG3e. VIII. Das zugehörige Adjektiv looKpaxf)Ç
'mit gleicher Gewalt, gleichberechtigt' tritt ebenfalls bei Herodot einmal auf:
(4, 26, 2) (bei den Issedonen) iooKpaxésç ai yuvaîKEÇ xoiai àvSpàai (XÉyov-
xav elvai). Es ist auch später zu belegen.

Schliesslich sind noch die drei ältesten Belege des Wortes SripoKpaxia zu
erwähnen. Sie finden sich ebenfalls bei Herodot, zweimal in der verbalen Ableitung

SripoKpaxéopai. IX. Als nach der Niederschlagung des jonischen Aufstandes

Mardonios nach Jonien gelangte, da ereignete sich etwas, was diejenigen
Griechen wundern sollte, die nicht glauben, dass Otanes unter den sieben
Persern die Meinung vertreten habe (6, 43, 3) <bç xpeôv eir| SripoKpaxéea&ai
népoaç- xoùç yàp xupâvvouç xâ>v Tcovcov Kaxanaùoaç itâvxaç ô Mapôôvioç
SripoKpaxiaç Kaxiaxa ëç xàç jtôA,iaç. X. Kleisthenes ist es (6,131,1) ô xàç (pu^àç
Kai xt]v 8r||xoKpaxiT|v A9r)vaioiai Kaxaaxr)aaç. XI. Bei der Diskussion, ob

man die Schiffsbrücke, auf welcher Dareios die Donau überschritten hatte,
abbrechen Wolle, warf Histiaios in die Diskussion, die Stellung der jonischen

15 Über iatiyopia vgl. die eingehende Behandlung von Raaflaub a.O. 7ff., bes. 15f.
16 Vgl. Anm. 5.



IEONOMIA 211

Tyrannen lasse sich ohne die Protektion des Perserkönigs nicht halten: (4,
137, 2) ßouA.riCTEo9ai yàp eicàaxT|v xöv itoAlcov ÖTipotcpaiEEaSai \iaXkov rj
TopawEueodat.

Dies die Belege. Sie brauchen hinsichtlich der semantischen Nuancen
nicht im einzelnen analysiert zu werden. Festgehalten sei nur das eine, dass
nämlich mindestens bei Herodot die vier Begriffe im groben synonym
gebraucht werden, was der Bezug verschiedener Termini auf ein und denselben
historischen Komplex zeigt:
- Staatsformdebatte bei den Persern: laovopia III. - 5r|poKpaxéEa9ai IX.
- Reform des Kleisthenes: iar|yopia VI. - Sripoicpaxia X.
- nichtautokratische Herrschaftsformen in den jonischen Städten: laovopia

V. - Sripoicpaxia IX. Sr|poKpaxéea9ai XI.
Der inhaltliche Unterschied zwischen Isonomie und Demokratie scheint für
Herodot gering zu sein. An allen Stellen sind alle Termini direkt oder implizit
der Monarchie bzw. der damit weitgehend identischen Tyrannis gegenübergestellt.

Nur in der Staatsformdebatte ist eine dritte mögliche Staatsform, die
Oligarchie, in die Betrachtung einbezogen.

Wenn die vier Wörter von Herdodot ungefähr synonym verwendet werden,

dann stellt sich natürlich das Problem der Ratio ihrer Verteilung. Es dürfte
auf diese Frage keine einfache Antwort geben. Das Werk Herodots, zweifellos
während einer längeren Spanne seines Lebens entstanden, ist uns in seinem
Werden zuwenig durchsichtig, als dass sich die Verwendung eines bestimmten
Begriffs in einem bestimmten Zusammenhang auf einen bestimmten äusseren
Grund zurückfuhren liesse (z. B. Quellen verschiedener Herkunft, verschiedene
Abfassungszeit der einzelnen Stellen). Das bedeutet aber auch, dass der historische

Kontext, in dem die Begriffe bei Herodot auftauchen, nicht zwingend für
die Genese in Anspruch genommen werden darf. Dass beim Versuch des
Maiandrios der Terminus laovopia eine Rolle spielte, ist aufgrund des herodo-
teischen Sprachgebrauchs nicht zu beweisen. Es ist ebensogut möglich,
vielleicht sogar wahrscheinlicher, dass Herodot ihn in diesen Zusammenhang
einführte. Kontextmässig gesichert ist nur laovopia für die attische Geschichte des

späten 6. oder des frühen 5. Jahrhunderts durch das Tyrannenmörderskolion
(Beleg II.).

Selbstverständlich ist auch nicht gesagt, dass diese relative Synonymie vor
und nach Herodot bestand, um so mehr, als auch für Herodot Bedeutungsunterschiede

und Nuancen vorhanden sind17. Wir können das alles für unsere
Zwecke im Augenblick vernachlässigen. Wichtig scheint nur, dass Isonomia
jedenfalls Bezeichnung einer bestimmten staatlichen Ordnung war, die für
Herodot mit der Demokratie aufs engste verbunden war.

17 Die Frage, wie weit solche Bedeutungsunterschiede bei Herodot die Verwendung eines be¬

stimmten Begriffs im Einzelfall bedingen, braucht hier nicht behandelt zu werden. Vgl. dazu
vor allem Kinzl a.O. 118ff. 312ff.



212 Peter Frei

Bevor wir uns nun der Betrachtung von iaovopia nach wortbildungsmässi-
gen Kriterien zuwenden, ist eine kurze Bemerkung zur Bedeutung des Vordergliedes

iao- vorauszuschicken. Das Adjektiv îaoç ist seit Homer bezeugt18.
Nach allgemeiner Auffassung enthält es ein quantitatives Element im Gegensatz

zum Stamm öpo-, der eher Gleichartigkeit ausdrückt, iao- bezeichnet
Gleichheit hinsichtlich Gewicht, Ausdehnung, Zahl oder in unanschaulichem
Sinne hinsichtlich innerem Gewicht, Wertigkeit, Bedeutung. Diese semantische
Note, die natürlich auch für unsere iao-Komposita wichtig ist, wird im folgenden

überall vorausgesetzt, aber bei den Übersetzungen nicht unbedingt zum
Ausdruck gebracht.

Was das Hinterglied von iaovopia betrifft, so bestehen, wie schon immer
gesehen worden ist, zwei Möglichkeiten der Ableitung, nämlich vom Substantiv
vôpoç oder vom Verbalstamm vépetv19. Im ersteren Fall handelt es sich um ein
Possessivkompositum (Adjektiv - Substantiv), im zweiten um ein verbales
Rektionskompositum (Nomen - Verbalstamm). Beide Varianten sind zu überprüfen.

Wenn ioôvopoç, das dem Substantiv zugrundeliegende Adjektiv, ein
Possessivkompositum sein soll (was eine Ableitung von vôpoç impliziert), dann
muss seine Bedeutung sein 'wer gleichen (im Sinne von 'gleichwertigen') No-
mos hat'. Es muss also auf mehrere Subjekte bezogen sein, die gleichen Nomos
besitzen, ausüben, anerkennen usw. Wendet man das auf den Satz des Tyran-
nenmörderskolions an, in dem das Adjektiv auftritt, so wäre dieser zu übersetzen:

'ihr habt Athen (zu einer Stadt) mit gleichem Nomos gemacht'. Es ist klar,
dass das im Kontext keinen Sinn ergibt. Athen wird ja nicht hinsichtlich seines
Nomos mit einer anderen Stadt verglichen. Natürlich könnte man einwenden,
der Name der Stadt stehe hier für ihre Bürger, der Satz müsste eigentlich lauten:

*toùç 'Aôrivaiouç iaovôpoiiç è7toir)aàxr|v. Die Erklärung würde dadurch
nicht einfacher. Der Satz würde bedeuten, dass die einzelnen Athener bzw.
Gruppen von ihnen einen gleichen Nomos haben. Dies würde aber allen
bezeugten Verwendungen (nicht Bedeutungen!) von vôpoç widersprechen. Der
Nomos regelt das Zusammenleben der Individuen oder der Gruppen innerhalb
einer Polis, dass aber die Individuen bzw. Gruppen innerhalb der Polis ihren
eigenen poütischen Nomos hätten (der nun in casu durch das Ende der
Tyrannenherrschaft gleichwertig geworden wäre), wird durch keine überlieferte
Verwendung des Wortes vôpoç nahegelegt20.

18 Zu ïcoç vgl. C. W. Müller, Gleiches zu Gleichem. Ein Prinzip frühgriechischen Denkens
(Klassisch-Philologische Studien 31, Wiesbaden 1955) XIII Anm. 19, auch E. Fraenkel,
Aeschylus, Agamemnon III (Oxford 1950) 682 über die Bedeutung der alten icto-Komposita.

19 Weder über vôpoç noch über vépeiv kann hier gehandelt werden. Vgl. zu ihnen E. Laroche,
Histoire de la racine nem- en grec ancien (Etudes et commentaires 6, Paris 1949); M. Ostwald,
Nomos and the Beginnings of the Athenian Democracy (Oxford 1969).

20 Zu beachten ist auch, dass iaôvopoç offenbar nie von Personen gebraucht wird; Beleg III



ISONOMIA 213

Das alles bedeutet, dass loövopoi; kein gewöhnliches Possessivkompositum
sein kann, und damit ist auch Ableitung von vôpoç in einer seiner gewöhnlichen

Verwendungen ausgeschlossen.
Es ist dann zu prüfen, wie es mit der Annahme eines Rektionskompositums

(Ableitung vom Verb vépciv) steht. Das Adjektiv würde dann bedeuten 'wer
Gleiches (Gleichwertiges usw.) zuteilt'.

Da ist zunächst festzustellen, dass dann das Wort auf dem zweiten
Bestandteil akzentuiert werden müsste, also ioovôpoç Die einzige Stelle, an
welcher das Wort mit kurzer Schlusssilbe auftritt, so dass eine Kontrolle möglich
ist, ist Thuk. 3, 62, 3 ôÀvyapxtav iaövopov, wo die Handschriften offenbar das

erste -o- mit dem Akzent versehen. Ist diese Akzentuierung authentisch und alt,
so kann ioôvopoç kein Rektionskompositum aktiver Bedeutung sein. Selbstverständlich

ist aber die überlieferte Akzentuierung unserer griechischen Texte,
auch wenn sie im ganzen zweifellos auf lebendiger Tradition beruht, im Einzelfall

kein zwingendes Zeugnis21, abgesehen von der Möglichkeit, dass ein
ursprüngliches Rektionskompositum sekundär zum Possessivkompositum umgedeutet

worden sein kann. Wir dürfen uns also nicht auf den Akzent allein
verlassen.

Gewichtiger ist die semantisch-syntaktische Untersuchung22. Wenn loo-
vopia ein verbales Rektionskompositum sein soll, dann muss das Vorderglied
Objekt oder adverbielle Umschreibung des Hintergliedes sein. Eine verbale
Fügung tö loov, tu loa, èE, îaou vépstv o. ä. ist also Voraussetzung. Eine solche
ist tatsächlich bezeugt. Die Belege aus dem 5. Jahrhundert seien hier kurz
vorgeführt; sie können aber nicht eigentlich behandelt werden23.

Die Fügimg erscheint zunächst zweimal in durchaus paralleler Weise bei
Herodot 6, 11,3 und 6, 109, 5 Oeiöv tù loa vc|xövt(dv 'sofern die Götter unparteiisch

die gleichen Chancen (den beiden Kampfparteien) gewähren'24, beide
Male in einer Rede, durch welche in gefährlicher Situation zum Kampf
aufgefordert wird.

In komplexer, nicht eindeutig zu klärender Verbindung begegnen wir ihr
bei Sophokles, Oid. Tyr. 579 (Kreon spricht zu Oidipus über dessen Verhältnis

'A9î|vaç îaovopouç. Thuk. 3, 62, 3 ôXiyapxiav iaôvopov. Plat. Epist. 326d iaovopou jtoXi-
xeiaç.

21 Zum Problem vgl. ausführlich Scheller 8ff.
22 Nach Fraenkel 681f. gäbe es aus vorhellenistischer Zeit kein Kompositum mit Vorderglied

Uro-, dessen Hinterglied eindeutig verbal wäre. Er betrachtet denn auch toovopia (S. 681,
5. Z. v.u.) und iaôvopoç (S. 681 unten mit Anm. 7) als gesicherte Ableitungen von vopoç.
Diese allgemeine Regel wird richtig sein, doch vermag sie natürlich für den Einzelfall nichts
zu beweisen, und eine selbständige Überprüfung des Hintergliedes von ioovopia drängt sich
dennoch auf.

23 Zur Interpretation der Stellen sind die einschlägigen Kommentare zu vergleichen.
24 Vgl. auch Will a.O. 106 (104 Anm. 1, Ziff. 5).



214 Peter Frei

zu lokaste) äpxeiç 8' ekeivti xaùxà yf|Ç ïaov vépcov;25 Der Sinn im ganzen ist
klar: Herrschst du mit ihr zusammen über das Land mit gleichen Rechten? Dass
man ïaov vépwv 'indem du ihr das Gleiche zuteilst' als Einheit zu fassen hat,
wird durch die Antwort nahegelegt: av f| SeXouaa itàvx' ëpoû KopiÇexai 'sie
erhält alles von mir, was sie will'.

Die restlichen Belege finden sich in Reden bei Thukydides. Sie sind alle in
ihrem genauen Sinn umstritten. Verhältnismässig klar ist die Stelle 1, 120, 1

(Rede der Korinther auf der Versammlung des peloponnesischen Bundes) xpfi
yàp xoùç fiyepôvaç xà Ï8ia è£, ïaou vépovxaç xà Koivà rcpoaKOjtEïv 'die eigenen
bzw. die Einzel-Interessen ohne Unterschied wahrnehmen'. Umstritten ist hier
der Bezug von xà vöia. Bezieht es sich auf die eigenen Interessen der
Hegemonialmacht oder aufdie Interessen der einzelnen Bündnispartner? Für uns ist der
Unterschied allerdings nicht relevant. Die Bedeutung von ïaou bleibt
dieselbe, und die Verwendung von vspeiv dürfte der Bedeutungskategorie 'verwalten'

zuzuordnen sein. Die beiden andern Fälle sind schwieriger zu interpretieren,
zumal in beiden der Bezugspartner der Gleichheitsrelation sich aus dem

Zusammenhang nicht eindeutig ergibt. Das Verständnis der Fügung selber ist
einigermassen klar 6, 16, 4 (Rede des Alkibiades vor der attischen
Volksversammlung) oùSé ye aôiKov è<p' eauxrô péya (ppovoûvxa pi] ïaov eîvai, eitel Kai ô

KaKtoç jtpàaacov npôç oùSéva xf|Ç Jçupcpopctç iaopoipeï àXk' &anep öuaxu-
yoùvxeç où TipoaayopeuopEÖa, ëv xâ> ôpouo xtç àvEXÉa9© Kai vnà xâ>v eùnpa-
yoûvxcov unEpcppovoùpEvoç, T) xà ïaa véprov xà ôpoïa àvxa^voux©. Zu verstehen
ist wohl 'er verhalte sich gleich (wie er erwartet, dass man sich ihm gegenüber
verhalte) und fordere dann Entsprechendes'. Auszugehen wäre wohl von vépeiv
'zuteilen'. Schwieriger zu verstehen ist die Stelle 1, 71, 1 (Rede der Korinther
vor der spartanischen Volksversammlung) (die Spartaner glauben nicht, dass
solche Leute sich den Frieden am längsten bewahren) oï fiv xf| pèv jrapaaKeufi
öiKaia Tipaaacoai, xf| 8è yvcôpp, f)v à8iKâ>vxai, 8f)Xoi a>ai pri ènixpé\|/ovxeç,
àXX' Eni xà) pr| A.U71eIv xe xoùç âXAouç Kai aùxoi àpuvopEvoi pi] ß>.dnxEa9ai xà
ïaov vépEXE. Es ist möglich, dass die Fügung hier fast idiomatische Bedeutung
hat 'unparteiisch sein, Gerechtigkeit üben'; sie würde sich dann mit der bei
Herodot fassbaren Bedeutung berühren.

Es ergibt sich, dass vier von den sechs aus dem 5. Jahrhundert stammenden
Belegen mit interpretatorischen Schwierigkeiten behaftet sind, in hochstilisiertem

Kontext stehen und jedenfalls nicht Alltagssprache wiedergeben. Schon
das muss zur Vorsicht mahnen. Dazu kommt, dass es an keiner der Belegstellen
um die politische Gleichberechtigung der Bürger innerhalb einer Polis geht, es

sei denn, man wolle die Stelle bei Sophokles dafür in Anspruch nehmen, wo - in
einer Ausnahmesituation - der König der Königin Gleichberechtigung
gewährt. Nun kann man darauf hinweisen, dass das Verb vépeiv im Verlauf des

25 Vgl. auch Will a.O. 106 Anm. 1, Ziff. 1.



IIONOMIA 215

5. Jahrhunderts an Häufigkeit verloren hat26, könnte also in tô ictov vé|reiv u. ä.
eine Art Versteinerung sehen, die von einem verbreiteteren Gebrauch übrigge-
bheben wäre. Natürüch wäre es dann merkwürdig, wenn gerade die Situation,
die zur Bildung von ioovopia 'politische Gleichberechtigung' geführt hätte, im
Wortgebrauch nicht mehr zutage träte. Dazu kommt nun aber noch ein anderes
Argument. Wenn dem Abstraktum iaovopia ein Satz 'tô iaov, xà îaa vépeiv
o. ä.' entspricht, so musste dieser Satz ein Subjekt haben. Wer aber wäre der, der
den Bürgern 'das Gleiche zuteilt'? Die Polis, was die Fügung Aôijvaç iaovo-
pooç des Skolions nahelegen könnte? Doch ist die Vorstellung, dass die Stadt
ihren Bürgern ein poütisches Recht zuerkennt, im Griechischen undenkbar.
Oder war es anlässlich einer Reform der leitende Staatsmann oder die be-
schliessende Behörde? Das müsste wohl bedeuten, dass loovopia mehr einen
erreichten Zustand nachträglich bezeichnete. Allenfalls ist auch denkbar, dass
sich in dem Wort eine Forderung Minderberechtigter an die Machthaber
niedergeschlagen hat: *vépexe fipïv to ïoov. Das würde jedenfalls eine ganz spezifische

politische Situation voraussetzen. Alle diese personalistischen
Erklärungsversuche haben zudem den Nachteil, dass die Gleichheit nur durch den
Akt eines Höherstehenden, Überlegenen zustande käme. Das ist aber eigentlich
nicht das, was laovopia meint.

Man darf gegen diese Überlegungen nicht einwenden, dass sie zu spitzfindig
seien. Wenn die griechische politische Terminologie aus dem politischen

Leben herauswuchs, müssen die sprachlichen Formulierungen sinnvoll in die
Situation des politischen Lebens eingebettet werden können. Wenn den Bürgern

die Gleichheit 'zugeteilt' wurde, musste jemand da sein, der der Urheber
der 'Zuteilung' war. Ist diese Vorstellung als ganze unplausibel, so ist es auch
die Annahme einer entsprechenden sprachüchen Formulierung.

Es bleibt der Ausweg, iaôvopoç als passivisches Rektionskompositum zu
betrachten, also von einem Satz *xô ïcjov vépexai 'Gleichheit wird zugeteilt'
auszugehen. Damit wäre auch eine Betonung lo6vo|ioç des Adjektivs nicht zu
beanstanden. Dem aber widerspricht, dass ein Passiv des Simplex vépeiv 'zuteilen'

weder in archaischer Zeit noch im 5. Jahrhundert zu belegen ist27. Schon
daran dürfte dieser Erklärungsversuch scheitern. Nun hat aber vépeiv seit
Homer im Medium die Bedeutung 'bewohnen', und zu diesem Medium wird auch
ein Passiv gebildet. Man könnte also von einem Satz *oi 'A9r|vaIoi xf^v nôÀiv
èÇ îaoi), 87t' vacp o. ä. vépovxai bzw. 7tôÂ.iç è£, ïaou, en' ïacp vépexav 'die Stadt
wird aufgrund der Gleichheit bewohnt, evtl. verwaltet' ausgehen. Wiederum
muss man aber sagen, dass die Verbindung von vepeoöai 'bewohnen' mit einer
adverbialen Bestimmung in der gesamten betrachteten Periode nur selten
bezeugt ist. Ich kenne: Pindar Fr. 1,4 (die Leute von Aigina) xöv (d. h. des Hyllos
und des Aigimios) vno axà9pqi vépovxai. Aisch. Hik. 670 TtôXvç eu vépoixo.

26 Vgl. Laroche 21. 27 Vgl. auch Laroche 29.



216 Peter Frei

Thuk. 1, 5, 3 noXkà xf|ç 'ELA.û8o<; xô) Ttataiüp xporccp vépsxat. 1, 6, 2 xaùxa xf|Ç
'EM-àSoç In oôxco vepôpeva. Angesichts der Seltenheit der Fügung (drei

Belegstellen, da die beiden thukydideischen sich auf eine reduzieren) und ihres
Auftretens nur in der Dichtersprache und bei Thukydides wird man auch auf sie
nicht bauen wollen.

Zusammenfassend wird man folgendes sagen können. Die Herleitung des
Terminus iaovopia von vepetv lässt sich zwar nicht mit völliger Sicherheit
ausschliessen, sie ist aber, von welcher Seite aus man sie anpackt, nicht plausibel

und im ganzen entschieden unwahrscheinlich. Das bedeutet, dass das Wort
auch nicht als verbales Rektionskompositum aufgefasst werden kann. Wenn
dem so ist, passt loovopia in keine der möglichen Wortbildungskategorien
hinein. Es ist also keine gewöhnliche Bildung. Nach dem, was oben S. 206

ausgeführt wurde, heisst das, dass es analogisch nach einem sowohl formal wie
semantisch nahestehenden Wort geprägt sein muss. Zum vornherein wird nur
ein Begriff in Frage kommen, der demselben sachüchen Bereich angehört, also
ebenfalls den Zustand oder die Organisationsform einer Gemeinschaft bezeichnet.

Formal dürften nur Komposita mit dem Hinterglied -vopia oder -vopoç
einen Ansatzpunkt darstellen. Eine weitere Bedingung ist natürlich, dass dieses
Muster schon im 6. oder wenigstens in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts
bezeugt ist oder als existierend angenommen werden kann.

Diesen Voraussetzungen entsprechen die folgenden Komposita: ûvopoç
seit Hes. Theog. 307, auf das Verhalten einer Polis bezogen offenbar erst seit
Thuk. 3, 67, 6; 4, 92, 7. ôtvopia seit Hdt. 1, 96, 2; 97, 2. 3 (beide Stellen im
gleichen Zusammenhang mit Bezug auf den Zustand eines Gemeinwesens), àvo-
péto seit Hdt. 1, 144, l28. auxôvopoç seit Herodot, aùxovopia und aùxovopéopai
seit Thukydides29. Soovopia nur bei Hes. Theog. 230 und Solon Fr. 3, 31 D.
überliefert, bei Solon mit klarem Bezug auf die Polis30, eùvopia zuerst in der
Odyssee (17, 487), wird seit Hes. Theog. 902 auf das Leben der Gemeinschaft
bezogen und ist bei Solon sowie ziemlich sicher auch bei Tyrtaios Idealvorstellung

für den Zustand einer Polis, eôvopoç seit Pindar bezeugt und auf die Polis
bezogen (Isthm. 5, 22 eüvopov itökiv). sùvopéopai seit Hdt. 1,66, 1 und 1, 97, 3

auf die Polis bezogen31.
Es ist klar, dass aus zeitlichen wie aus sachlichen Gründen eùvopia am

ehesten als Vorbild für die Entstehung von ioovopia in Anspruch genommen
werden kann, und so möchte ich denn vermuten, dass loovopia in Anlehnung

28 Vgl. vor allem Ostwald 85ff.
29 Vgl. H. Schaefer, Staatsform und Politik (Leipzig 1932) 166ff.; E. Bickerman, Revue internat,

des droits de l'antiquité, 3e sér. 5 (1958) 313ff. Zur sprachlichen Seite vgl. F. Sommer, Zur
Geschichte der griechischen Nominalkomposita (Abhand. Bayer. Akad. Wiss., Phil.-hist. Abt.,
NF 27, 1948, München 1948) 85.

30 Vgl. Ostwald 65ff.
31 Vgl. Ostwald 62ff.



IEONOMIA 217

an eùvopia durch Variation des Vordergliedes gebildet worden ist. Das ist
selbstverständlich keine neue Annahme32. Sie wird aber hier zum ersten Mal
auf dem Hintergrund einer wortbildungsmässigen Analyse vorgetragen und
erhält dadurch zwar nicht völlige Gewissheit - die Möglichkeit eines verbalen
Rektionskompositums kann nicht mit Eindeutigkeit ausgeschlossen werden -,
wohl aber einen sehr hohen Grad der Wahrscheinlichkeit.

Nun heisst analogische Nachbildung zugleich assoziative Verknüpfung,
ioovopia hat, als es gebildet wurde, eùvopia irgendwie variiert, abgeändert,
modifiziert. Am einfachsten ist das denkbar, wenn es in Opposition zum Vorbild

geschaffen wurde, d. h. wenn ioovopia als neue Parole der alten Parole
eùvopia entgegengesetzt wurde. Damit wird die Entstehung des Wortes in eine
politische Auseinandersetzung hinein gelegt, über deren historische Lokalisierung

wir uns weiter unten noch einige Gedanken machen wollen.
Zunächst sind hier noch ein paar sprachliche Überlegungen anzuschlies-

sen. Wenn ioovopia, wie eben dargelegt, ein politisches Schlagwort ist, dann ist
es auch am wahrscheinlichsten, dass das Substantiv auf -ia primär war und
nicht das Adjektiv auf -oç (geschweige denn das Verb auf -eopat). Als Parole
eignete sich das Abstraktum, nicht das nur im Zusammenhang mit einem
übergeordneten Begriff zu verwendende Adjektiv. Dem entspricht die Überlieferung

insofern, als die Belege für das Abstraktum weitaus überwiegen, das
Adjektiv bis ins 4. Jahrhundert hinein offenbar nur dreimal vorkommt33.

' Dann ist noch von der Bedeutung zu handeln, ioovopia konnte zunächst
keinen normalen Wortsinn haben. Während das Vorbild eùvopia ein eindeutiges

und durchsichtiges Possessivkompositum als Grundlage hat (eùvopoç 'wer
einen guten Nomos hat'), Hess sich ioovopia bzw. seine virtuelle Grundlage
ioôvopoç nicht ohne weiteres verstehen. Es hatte als typisches Schlagwort etwas
von einer 'Leerformel' an sich, postulierte durch das Vorderglied 'Gleichheit'
und machte durch das Hinterglied deutlich, dass diese Gleichheit 'innerhalb
der Ordnung der Poüs' verwirkücht werden sollte. Im übrigen aber musste es

inhaltlich erst ausgefüllt werden. Sekundäre Verknüpfung mit vôpoç und mit
vépeiv war vom Sprachlichen her möglich, und beide Verknüpfungen sind
offenbar vorgenommen worden34. Eine konkrete Ausgestaltung war mit dem
Wort nicht vorgegeben, abgesehen natürlich davon, dass Gleichheit der an der
Poüs Beteiügten verlangt war.

Zu erwägen bleibt, ob die Bildung nicht erleichtert wurde, wenn bereits ein
politisches Schlagwort bestand, das lao- als Vordergüed hatte. Ein solches
Schlagwort existierte wahrscheinüch. Ich denke dabei an ioopoipia, das auf

32 Vgl. z.B. Aalders 9ff., bes. 11; Ch. Meier, in: Discordia Concors, Festschrift für E. Bonjour
(Basel 1968) 6; Die Entstehung des Politischen bei den Griechen (Frankfurt 1980) 116f., bes.
117 Anm. 68 (mit Hinweisen auf ältere Literatur).

33 Vgl. die Belege Anm. 19. Zum Personennamen 'Icrôvonoç vgl. Anm. 36.

34 Vgl. die ausführlichen Darlegungen von A. Borecky, Eirene 9 (1971) 5ff.



218 Peter Frei

einem 'normalen' Possessivkompositum iciôpoipoç 'wer gleichen Anteil hat'
beruht. Solon hat die Forderung nach Neuaufteilung des Landes abgelehnt,
und er begründet das einmal (Fr. 23, 21 D.) so, dass Adelige und Nichtadelige
nicht ioopoipia an Land haben sollten. Der Begriff wird also in den sozialen
Kämpfen am Anfang des Jahrhunderts verwendet worden sein und mag nun
die Neubildung beeinflusst haben: iaovopia wäre dann aus einer Kontamination

von EÙvopia und iaopotpia hervorgegangen.
Es bleibt zu fragen, welches die Konsequenzen aus dem Vorhergehenden

fur die historische Forschung sind. Ist iaovopia, wie wir vermutet haben, in
Opposition zu euvopia gebildet worden, so wird man die Entstehung des Wortes

in einer politischen Auseinandersetzung zu suchen haben, in der eine

Gruppe das Ideal der euvopia vertrat, gegen das eine andere etwas Neues
propagierte. Dieses Neue war offenbar die 'Gleichheit innerhalb der Ordnung
der Polis'. Trifft die Vermutung zu, dass laopoipva bei der Bildung mitgewirkt
hat, so hätte die Gruppe, die krovopia vertrat, auf ein älteres Postulat (römisch
gesprochen) 'populärer' Richtung zurückgegriffen.

Nun wird man natürlich zugeben müssen, dass eine solche Konstellation
am Ende des 6. Jahrhunderts da und dort in Griechenland auftreten konnte. Sie
würde aber besonders gut zu dem passen, was wir mit einigem Anspruch auf
Historizität aus Herodot und der Athenaion Politeia für die politische Entwicklung

Athens in den zwei letzten Jahrzehnten dieses Jahrhunderts rekonstruieren

können. Dabei scheint es plausibler, das Schlagwort der Auseinandersetzung

zwischen Kleisthenes und seinen aristokratischen Gegnern als den Kämpfen

der zu Ende gehenden Tyrannenherrschaft zuzuweisen. Die Rückkehr zur
solonischen Eunomia ist als Programm der Adligen vor und nach der Vertreibung

der Tyrannen gut denkbar. Dagegen richtete sich die Isonomia-Parole der
Gruppe des Kleisthenes, nachdem dieser 'das Volk zu seiner Partei herangezogen

hatte'. Man erinnerte sich des alten Schlagwortes icopoipia, das auf
Landverteilung gezielt hatte. Diese war, vielleicht dank dem Wirken der Tyrannen,
nicht mehr aktuell, sollte vielleicht aber auch gar nicht aktualisiert, sondern
abgelenkt werden35. Hier bot sich eine Neubildung an, die lediglich zum
Ausdruck brachte, dass 'gute Ordnung' der Polis nicht mehr genügte, dass Gleichheit

aller Beteiligten in Zukunft die Ordnung der Polis kennzeichnen sollte.
Dass icovopia hier als Schlagwort der Kleisthenespartei gefasst wird und

seinen Ursprung also nicht im Kampf gegen die Tyrannis haben soll, scheint
auf den ersten Bück der Überlieferung zu widersprechen, in der 'tcrovopia in
weitem Umfang als Gegenbegriff gegen povapyla und xupavviç erscheint.
Betrachtet man aber die Weiterentwicklung der attischen Politik nach Kleisthenes,

fugt sich doch alles ohne grosse Schwierigkeiten zusammen. Offensichtlich

35 Zu ioopotpia vgl. auch (mit ähnlicher Argumentation) G. Vlastos, American Journal of
Philology 74 (1953) 352ff.



IZONOMIA 219

haben die Adligen die neue Ordnung im ganzen akzeptiert36. Jedenfalls hören
wir nichts von einer adeligen Opposition, dagegen ist deutlich, dass die Gegner,
gegen die man sich schützen zu müssen glaubte, die Anhänger der Tyrannis
waren. So ist auch eine Opposition der Begriffe Isonomia einerseits, Monarchie,
Tyrannis anderseits leicht verständlich. Dass auch das Tyrannenmörderskolion
keine Gegeninstanz ist, ergibt sich schon daraus, dass die Tyrannenmörder von
einem bestimmten Zeitpunkt an als Begründer der attischen Bürgerfreiheit
überhaupt galten. Und wenn gegen Ende des 5. Jahrhunderts ioovopva tatsächlich

eine oligarchische Nuance gehabt haben sollte, was nicht deutlich zu erweisen

ist37, so muss daran erinnert werden, dass seit der Mitte des Jahrhunderts
das wirksame demokratische Schlagwort eben ôftpoKparia war, das in seinem
politischen Inhalt weit über iaovopia hinausging und diesem so durchaus eine
konservative Note verleihen konnte.

Danach wäre iaovopia ein Wort attischer Provenienz, entstanden in den
politischen Auseinandersetzungen am Ende des 6. Jahrhunderts; im Vorderglied

wie im Hinterglied war es beeinflusst durch ältere politische Terminologie.
Dagegen mag man das frühe Auftauchen bei Alkmaion ins Feld führen. Ist

es denkbar, dass das Schlagwort der neuen attischen Staatsordnung bald nach
deren Entstehen von einem Vertreter des italischen Griechentums als Terminus
eines Modells des politischen Systems gefasst und auf ein anderes System
übertragen werden konnte? Man kann die Frage nicht einfach bejahen. Aber
man kann sie auch nicht schlicht verneinen. Von der Biographie des Alkmaion
wissen wir so gut wie nichts. Auf der andern Seite ist aus der Überlieferung
deutlich, dass die Ereignisse in Athen einen grossen Teil des mutterländischen
Griechentums betroffen und beschäftigt haben. Alkmaion, der offenbar ein
nicht unbedeutender Gelehrter war, wird man die Offenheit dieser neuen
Entwicklung gegenüber zutrauen können.

Natürlich wird damit nicht ausgeschlossen, dass Vorstufen der Entwicklung

in andern Teilen Griechenlands vorhanden waren und die Idee gewisser-
massen in der Luft lag. Die sprachliche Analyse und ihre historische Auswertung

scheinen aber darauf hinzuweisen, dass auch im Ideellen der Beitrag
Athens schon am Ende des 6. Jahrhunderts gewichtig war.

36 Vgl. z. B. C. Hignett, A History ofthe Athenian Constitution to the End ofthe Fifth Century B. C.

(Oxford 1952) 177; P. Spahn, Mittelschicht und Polisbildung (Europäische Hochschulschriften

III 100, Frankfurt 1977) 177f. Anders z. B. Raaflaub a. O. 35.

37 Vgl. dazu z.B. Fornara a.O. (Anm. 12) 177, der auf den Namen 'Ioôvopoç hinweist, dessen

Träger Andok. 1,15 als Beschuldigter in der Hermokopidensache erwähnt wird, vielleicht also
oligarchischer Familie entstammte. Die Frage der ideologischen Bedeutung der Namen mit
'Ioo- im Vorderglied sollte einmal gesamthaft untersucht werden. Vgl. auch Raaflaub a.O.
23f. mit Anm. 85.


	ISONOMIA : Politik im Spiegel griechischer Wortbildungslehre

