
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 38 (1981)

Heft: 1

Artikel: Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas

Autor: Szlezák, Thomas Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-29559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-29559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 38 1981 Fase. 1

Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas

Von Thomas Alexander Szlezdk, Zürich

Man kann nicht sagen, dass die Stücke der griechischen Dramatiker im
heutigen Theaterleben vernachlässigt würden. Man versucht auf den Bühnen,
entsprechend der inneren Dynamik der Theaterkunst, den alten Texten neue
Effekte im Einzelnen und neuen Sinn im Ganzen abzugewinnen. Die Theaterleute

suchen dabei in ihren Deutungen nicht selten die Anlehnung an Ergebnisse

der literarischen Interpretation, die doch meistens in zunächst theaterferner

Absicht und Einstellung erarbeitet wurden. Für die akademischen
Interpreten mag das schmeichelhaft sein; doch ist es gewiss noch kein Grund zur
Selbstzufriedenheit, vielmehr sollte es einen zusätzlichen Ansporn bieten, die
Aufmerksamkeit in erhöhtem Mass auf jene Interpretationsfragen zu richten,
deren Entscheidung in diesem oder jenem Sinne unmittelbar für die bühnen-
mässige Verwirklichung der betreffenden Stücke, für die Erfahrung ihres Sinnes
auf der Bühne von Bedeutung ist.

Sophokles' Elektra stellt uns bekanntlich vor solch eine Frage, und es ist
eine Frage von unüberbietbarer Aktualität. Die Beendigung der Gewalt ist das
zentrale Thema der politischen Ethik unserer Zeit. Die Geschichte von der
langwährenden Herrschaft der Gewalt im Haus der Pelopiden und ihrer
schliesslich erreichten Beendigung scheint ein klares Modell der Probleme zu
enthalten, die heute nicht nur Kultur und Gesittung der Gesellschaft, sondern
das Überleben der Menschheit bedrohen.

Nur überwindet Orestes die Gewalt durch Gewalt, während die Hoffnung
der gegenwärtigen Welt ist, dass Gewaltlosigkeit die Gewalt einmal überwinden

werde - auch wenn diese Hoffnung von Generation zu Generation'
enttäuscht wird.

Es ist dieser Gegensatz, der der sophokleischen Elektra ein erhebliches
Interesse für die heutige Bühne sichert und der zugleich die bühnenmässige
Verwirklichung vor ein schwieriges Interpretationsproblem stellt. Ist es möglich,

eine Gewalttat als die letzte zu akzeptieren, sich sozusagen bei ihr zu
beruhigen?

Aischylos hatte dem Mythos eine Gestaltung gegeben, die dem Hoffen der
Menschheit (es ist offenbar nicht erst unser Hoffen) auf ein Ende der Gewalt in
sehr anderer Weise entgegenkommt: auf Orestes' Mord an Klytaimestra und

1 Museum Helveticum



2 Thomas Alexander Szlezâk

Aigisthos folgt weder menschliche Rache noch der Triumph des Siegers,
sondern die Verfolgung durch die Erinyen. Deren unentrinnbare Gewalt - es ist
nicht mehr die physische Gewalt - gegen den Täter wird nicht gebrochen durch
einen Machtspruch, sondern durch ein Gericht. Es siegt die Einsicht in die
Notwendigkeit eines neuen Prinzips der Sittlichkeit.

Demgegenüber wartet man bei Sophokles nach dem Muttermord vergeblich

auf die Erinyen, auf Gericht und Freispruch. Hat Sophokles uns lediglich
die trostlose Botschaft zu überbringen, dass Gewalt nur durch Gewalt zu
überwinden ist? Damit verlöre sein Stück, so will es scheinen, das Interesse, von dem
wir ausgingen. Unter dem Eindruck dieses Dilemmas - wenn es denn ein
Dilemma ist - versucht eine bestimmte Deutung des schwierigen Stückes, die vor
gut 50 Jahren als provokatives Minderheitsvotum zuerst auftrat und heute
drauf und dran ist, zur rezipierten Mehrheitsmeinung zu werden, zwischen dem
Text des alten Dichters und den modernen Erwartungen zu vermitteln. Es ist
die ironische Deutung des Schlussteils der Elektra, die notwendig das Verständnis

des ganzen Stückes affiziert und so die Möglichkeit des ironischen Dramas
überhaupt zu einem Thema der Sophoklesinterpretation macht.

Die mit dieser Deutung verbundenen Fragen weisen einerseits eine grosse
Textnähe auf und führen andererseits unmittelbar auf weiterreichende
Gesichtspunkte, auf Strukturfragen, Methodenfragen und auf die Eigenart des

sophokleischen Menschenbildes. In dieser Kombination von Scharfeinstellung
und Orientierung am Sinnganzen muss sich zeigen, ob in der Sophoklesinterpretation

begründete Antworten möglich sind oder ob alles dem individuellen
Empfinden des einzelnen Interpreten oder Regisseurs überlassen bleiben
muss1.

Zunächst, um die Frage verständlich zu machen, ein kurzer Überblick über
die Exodos der Elektra.

Das vierte Epeisodion schloss damit, dass Orestes mit Pylades in den Palast
ging, bereit, die Ermordung Agamemnons gemäss dem Orakel des Apollon an
Klytaimestra zu rächen. Elektra war ihnen gefolgt; sie kommt nun, nach einem

1 Zur Illustration des Eindrucks der Beliebigkeit und Willkür, den die Interpretationen zur
Elektra nicht selten bieten, seien die Meinungen von Waldock und Segal zu den letzten Zeilen
des Dramas gegenübergestellt, während der eine darauf beharrt, dass «a dramatist simply
cannot spring ironies on us m the last ten lines of his play», erklärt der andere: «a three-line
choral tag cannot lift the weight of a fifteen-hundred-line meditation on waste and death»
(A. J. A. Waldock, Sophocles the Dramatist, 1951, 189 gegenüber Ch. P. Segal, The Electro of
Sophocles, Trans. Am. Phil. Ass. 97, 1966, 545). Beide sind also überzeugt, dass das, was die
Gegenseite aus dem Schluss herausholen möchte, im Hauptteil schlichtweg fehlt. - Ein
Beispiel für Willkür in der Regie gab eine neuere Aufführung, in der nach Vers 1504 die
Bühne leer war und eine längere Pause entstand, in der man sich die Tötung des Aigisthos im
Haus vorzustellen hatte; dann kam Orestes heraus und verkündete die Verse 1505-8 als sein

politisches Credo nach der Tat und für alle Zukunft, losgelöst von der Szene 1442-1504. Aber
selbstverständlich kennt die griechische Bühne keine wortlosen Pausen für hinterszenisches
Geschehen; auch 1384ff. singt der Chor, während Orestes und Pylades zur Tat schreiten.



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 3

kurzen Chorlied, wieder aus dem Haus und teilt dem Chor mit, dass die Männer
die Tat vollbringen. Schon hört man die Schreie Klytaimestras aus dem Haus,
sie ruft nach Aigisthos, sie fordert Erbarmen von Orestes, ihrem Sohn. Den
Rufen Klytaimestras hinter der Bühne antworten nicht Worte des Orestes, der
bei ihr ist, sondern Elektras, die vor dem Chor spricht. Die Geschwister sind so

gleichsam zusammen als Vollstrecker der Tat vorgeführt2.
Auf Klytaimestras Bitte um Erbarmen erwidert Elektra, sie habe ihrerseits

mit Agamemnon und Orestes kein Erbarmen gehabt. Und als die Mutter, vom
Schwert des Sohnes getroffen, aufschreit œpoi, 7iénÀr|Y|iai, ruft Elektra TtaXoov,
ei aSeveîç, 8uiA.f|v, «schlag, wenn du die Kraft hast, noch einmal». Und Orestes
führt den zweiten, den tödlichen Schlag.

Gleich nach der Tat kommt er mit Pylades auf die Bühne, die Hand von
Blut befleckt. Auf die Frage Elektras, wie es stehe, antwortet er Kataàç, AitöX,-
Xrov e'v KaXàç èSéaitiaev (1425) «gut, wenn Apollons Spruch gut war». Und er
versichert Elektra, dass die Erniedrigung durch Klytaimestra für sie zu Ende ist.

Eine neue Wendung: der Chor warnt - Aigisthos kommt. Die Rächer
gehen zurück in den Palast, Elektra will Aigisthos vor dem Palast empfangen. In
doppelsinniger Sprache, hinter der der Zuschauer den wahren Sachverhalt
durchhört, bestätigt sie die falsche Nachricht vom Tod ihres Bruders und
erweckt bei Aigisthos den Eindruck, die Leiche des Orestes sei aus Phokis nach
Mykene gebracht worden. Aigisthos gibt darauf Befehl, den Leichnam öffentlich

zur Schau zu stellen, damit etwaige Unzufriedene, die auf die Rächung
Agamemnons durch Orestes gehofft haben sollten, ihren Widerstand als
hoffnungslos erkennen.

Herausgerollt wird eine verdeckte Leiche - es ist die Leiche Klytaimestras.
Neben ihr die vermeintlichen Phoker. In seiner Verblendung will Aigisthos
Klytaimestra holen lassen; doch Orestes veranlasst ihn, die verdeckte Leiche zu
enthüllen. Aigisthos erkennt seine Lage, weiss, dass er verloren ist. Er bittet
freilich gleich um ein letztes Wort der Rechtfertigung. Es wird ihm verweigert,
nicht von Orestes, sondern von Elektra; sie fordert ihren Bruder auf, Aigisthos
sofort zu töten und ihn den Totengräbern auszusetzen, die ihm ziemen.
Gemeint sind Hunde und Geier.

Die Tötung des Aigisthos kann nach den Konventionen der griechischen
Bühne natürlich nicht vor dem Zuschauer erfolgen. Aus der bühnenmässigen
Notwendigkeit, die Handelnden zu entfernen, hat Sophokles einen Dialog um
die dahinterstehende moralische Notwendigkeit gemacht. Warum die Tat im

2 W. Steidle, Studien zum antiken Drama 1968) 92 betont mit Recht die Bedeutung von Elektras

Entschluss (947ff.), die Tat der Rache selbst durchzuführen; dass sie die «eigentliche
Täterin» sei, und sei es auch nur «symbolisch» (ib. 94), ist indes nicht gut vereinbar mit ihrer
Unterordnung unter Orestes' Führung (1301ff. - im Gegensatz zur dominierenden Rolle
Elektras bei der Planung und Durchführung der Tat bei Euripides, Elektra 960ff. 1225). Den
Sinn dieser Unterordnung hat Sophokles klar bezeichnet: der Auftrag des Gottes erging an
Orestes (70. 1264—1270), nicht an Elektra.



4 Thomas Alexander Szlezâk

Dunkeln geschehen müsse, fragt Aigisthos, wenn sie doch gerechtfertigt sei (ei
kolXöv to epyov). Doch Orestes antwortet nur mit der Notwendigkeit der
Vergeltung für Agamemnon, und dass Aigisthos nicht zu bestimmen habe, wie er
sterben wolle.

Das ist das Ende des Dialogs und der Handlung. Es folgen noch drei
Trimeter des Orestes moralisierenden Inhalts: Verbrechen müssten sogleich mit
dem Tod geahndet werden, und es gäbe weniger Schurkerei in der Welt. Während

Orestes und sein Opfer ins Haus gehen, lässt der Chor drei Verse folgen, in
denen er verkündet, dass das Haus des Atreus nach vielen Leiden heute zur
Freiheit gelangt sei. Der letzte Herausgeber, R. Dawe (1975), athetiert mit
Philologen des 19. Jahrhunderts diese letzten Worte des Orestes und des Chores3.

Aber ob die letzten sechs Verse echt sind oder nicht, in jedem Fall fehlt
dem Stück ein Ausklang, ein distanzierendes Nachspiel, wie wir es im Aias
haben, in der Antigone, im König Oedipus. Wir haben Handlung fast bis zum
letzten Augenblick, einen mit hoher dramatischer Komprimierung ablaufenden

Doppelmord, wovon einer ein Muttermord ist - das grässlichste aller
Verbrechen. Es tritt freilich als Recht auf, als Dike.

Und hier liegt der Ansatzpunkt der ironischen Interpretation. Sie wurde
zuerst vorgetragen von John Sheppard in einem Aufsatz von 1927 mit dem
Titel: «Electra: A Defence of Sophocles»4. Sophokles müsse also verteidigt
werden gegen die Vorstellung, er habe diesen glatt ablaufenden Doppelmord
als unbezweifelbares Recht darstellen wollen, ohne die im Mythos vorgesehene
Umkehrung der Wertung, das heisst ohne die der Tat folgenden Erinyen. Das
wäre eine Ungeheuerlichkeit. Die Verteidigung lautet: die Schlussszene meint
gar nicht das, was sie aufden ersten Blick zu sagen scheint; sie ist hintergründig,
ironisch zu verstehen. Euripides hat bekanntlich die Immoralität der Tat
herausgestellt und die Weisheit des Apollon, dessen Orakel die Tat befahl, offen
angezweifelt5. Sophokles sei seinerseits weit davon entfernt, die Tat zu rechtfertigen

(wie die eine der zwei gängigen Auffassungen glaubt) oder gar ihre
moralischen Aspekte zu ignorieren (so die andere Lösung). Wie Euripides kritisiere
er die Unmenschlichkeit des Muttermordes, nur mit anderen Mitteln: statt
durch explizites Raisonnement durch das subtile Mittel der dramatischen Ironie.

Indem er uns die Tat in einem bestimmten Licht zeigt, will er sie uns verstehen

lassen als das, was sie ist: als Verbrechen.

3 Vgl. unten S. 14 mit Anm. 23.

4 Class. Review 41 (1927) 2-9 und 163-165 (vgl. schon Class. Quart. 12, 1918, 80-88). Einen
Ansatzpunkt für Sheppards Interpretation enthält bereits G. Kaibels Kommentar (Leipzig
1896), in dem S. 302 gegen R. Jebb (dessen Kommentar von 1894 jedoch nicht zitiert ist)
versichert wird, Sophokles habe nach Aischylos nicht auf die homerische Rechtfertigung der
Tat des Orestes zurückgreifen können und dass Orestes nach der Tat «nagende Gewissenszweifel»

verspüre.
5 Eur. El. 971 & Ooiße, jtoA.kf|v y' àpaOiav è9éaTtiaaç, vgl. 1245f.



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 5

Diese Interpretation stiess zunächst aufAblehnung, so zum Beispiel im
Sophoklesbuch von Maurice Bowra, scheint aber in den letzten zwei Jahrzehnten
zunehmend an Boden zu gewinnen in verschiedenen Varianten, die nicht
immer den Begriff der Ironie in den Mittelpunkt stellen. A. Salmon sprach 1961

von der «inhumanité monstrueuse d'Electre» und versah die gesamte Schlussszene

Zeile für Zeile mit geheimem ironischen Doppelsinn. Aufden Spuren von
Winnington-Ingram arbeitete Ch. P. Segal auf 70 Seiten in lyrisch-suggestiver
Weise die düsteren Seiten des Stückes heraus; Holger Friis Johansen legte eine
Interpretation vor, der zufolge wir am Ende «nur einen unsicher gewordenen
Jungen und eine innerlich gebrochene Frau sehen». Kamerbeeks Kommentar
von 1974 schliesst sich dieser Deutung Elektras als am Ende gebrochener
Gestalt an, während der ein Jahr zuvor erschienene Cambridger Kommentar von
J. H. Keils in allen Punkten ausdrücklich auf Sheppard zurückgreift. Das ganze
Stück, schreibt Keils, ist eine fortgesetzte Übung in dramatischer Ironie6.

Diese Interpretation hat nun zweifellos ihre Vorzüge. Sie bringt Sophokles
in Übereinstimmung mit unserem modernen ebenso wie mit dem
archaischgriechischen Empfinden - im Mythos waren ja die Erinyen vorgegeben7, bei
Sophokles fehlen sie8. Sie hat zudem den Vorteil, den Leser zu erhöhter
Aufmerksamkeit zu zwingen, ihn zu sprachlicher Feinfühligkeit und Hellhörigkeit
zu erziehen - und was könnte wichtiger sein bei einem so differenzierten Dichter

wie Sophokles? Die zum Teil grotesken Verirrungen solcher (vermeintlicher)
Hellhörigkeit bei Salmon und Segal brauchten uns im Prinzip nicht zu stören9 -
auch sonst entwickeln sich ja Übertreibungen oft aus richtigen Ansätzen.

6 M. Bowra, Sophoclean Tragedy 1944) 215-218. A. Salmon, L'ironie tragique dans l'exodos de

l'Electre de Sophocle, Et. Class. 29 (1961) 241-270 (Zitat 244). R. P. Winnington-Ingram, The

Electra ofSophocles: Prolegomena to an Interpretation. Proceedings of the Cambridge
Philological Society 183 (1954/55) 20-26; ders., Sophocles. An Interpretation (1980) 217-247
(ausfuhrlichere Fassung des Artikels von 1954/55; Zitate beziehen sich im Folgenden auf das

Buch). Ch. P. Segal, a. O. 473-545. H. Friis Johansen, Die Elektra des Sophokles, Class, et
Med. 25 (1964) 8-32 (Zitat 32). J. C. Kamerbeek, The Plays of Sophocles, Part V: The Electra
(1974) 17-20. J. H. Keils (ed.), Sophocles, Electra {1973) 1-12 (Zitat 11).

7 Die Odyssee (a 29-43.298-300; y 193-200. 304-310) sagt nichts von den Erinyen, obschon der
Tod Klytaimestras vorausgesetzt ist (y 309f.); sie sind jedoch für die Oresteia des Stesichoros

bezeugt (PMG 217).
8 Winnington-Ingram 217-224 legt grossen Wert darauf, dass die Erinyen viermal genannt sind

(112. 276. 489. 1080, dazu die periphrastische Nennung 1388) - so als wäre das vor ihm
unbekannt gewesen. Worauf es ankommt, ist, dass diese Stellen nicht die SUhnung des
Muttermordes betreffen; was bei Sophokles fehlt, sind die piixpôç ëyKoiot kùveç (Aisch. Choeph.
924. 1054). Vgl. unten Anm. 36.

9 Hier nur einige Beispiele. Nach Salmon 264 meint ttéiixcox' o xXfiptov 1477 sowohl Agamemnon

(îtÉTixcoKs) als auch Aigisthos, der diese Worte spricht (tiétixcoKa). (Die Reminiszenzen an
die Ermordung Agamemnons sind natürlich überall im Schlussteil zu finden, aber aus der
Form jtéitxtox' eine Anspielung herausholen zu wollen, hat doch wohl mit Interpretation
nichts mehr zu tun.) Aus 1407 will Salmon 269 eine Missbilligung des Chores heraushören -
seine offene Billigung der Tat 1423 übergeht er. - Für Segal (492), der nur das 'Düstere' und



6 Thomas Alexander Szlezâk

Aber ist der ironische Ansatz in der Deutung der Elektra wirklich der
richtige? Die gewöhnlich doch wohl unbewusst mitwirkende Vorstellung, dass
Ironie allemal etwas Feines und Subtiles ist und dass der Ironiker dem
bedauernswerten Ironielosen in jedem Fall überlegen ist, sollte uns nicht abhalten,
diese Frage zu stellen. Aber auch nicht die Berufung auf die Tatsache, dass
Sophokles nun einmal ein anerkannter Meister der tragischen Ironie ist. Vielmehr
gilt es, dieses Faktum gerade zum Prüfstein zu machen und zu fragen: was ist
sophokleische Ironie sonst, und was hegt in der Elektra vor?

Vor allem durch diesen Ansatz unterscheidet sich die vorliegende Analyse
von zwei Beiträgen, in denen die Richtigkeit der auf Sheppard zurückgehenden
Auslegung bereits in Frage gestellt wurde, nämlich von B. Alexandersons als
fortlaufende Interpretation gestalteter Erwiderung auf den Aufsatz von H. Friis
Johansen und von H. Erbses vorwiegend gegen J. H. Keils gerichteter Klärung
mehrerer zentraler Themenkreise des Stückes. Da auch diese Beiträge - wie die
jüngst erschienene Interpretation von R. W. B. Burton zeigt - trotz der konkreten

Klarheit ihrer Einzelinterpretationen noch nicht zu einer hinreichenden
Besinnung auf die Voraussetzungen und Grenzen der zur Frage stehenden
Auslegung geführt haben, mag es gerechtfertigt sein, diese Besinnung erneut zu
versuchen, diesmal unter steter Berücksichtigung von Methodenfragen der
Drameninterpretation und mit Einbeziehung eines weiteren Sektors der älteren
Literatur93.

'Zweideutige' des Stückes sieht und alles Zuversichtliche übergeht oder weginterpretiert, ist
selbst das Zwitschern der Vögel (Prolog 17f.) ein sinistres Omen, und zwar wegen der unseligen

Nachtigall - die freilich erst in der nächsten Szene genannt ist. Segal sieht Identität der
Symbole, wo Sophokles durch den Kontrast sprechen will: die helle Zukunft wird über die
dunkle Gegenwart siegen. - Ingeniös und abwegig ist auch die Vermutung von Winnington-
Ingram 236f., durch den fingierten Botenbericht habe Sophokles andeuten wollen, dass Orestes

durch Apollon eben doch zu Schaden kam.
9a B. Alexanderson, On Sophocles' Electro, Class, et Med. 27 (1966) 79-98; H. Erbse, Zur

«Elektra» des Sophokles, Hermes 106 (1978) 294-300. Zur übergreifenden Frage der dramatischen

Ironie äussern sich beide nur beiläufig (Alexanderson 90 u. 97, Erbse 294 Anm. 30, 300

Anm. 44); ebensowenig kommt das Strukturmoment der Figurenkonstellation und die
Ausdifferenzierung der divergierenden moralischen Ansprüche im Durchgang durch die
Figurenperspektiven zur Sprache (worin nach der hier vorgelegten Deutung der sicherste Zugang
zur Intention des Dichters zu sehen ist, s. unten S. lOff.). Den Einzelinterpretationen beider
Beiträge kann ich fast immer zustimmen - eine Übereinstimmung, die für mich um so erfreulicher

ist, als ich meinen Beitrag ohne Kenntnis der Vorgänger verfasste. Da aber ausser den
Ubergreifenden Gesichtspunkten auch die Begründungen im einzelnen häufig anders lauten,
schien es geraten, auch diejenigen Punkte im Zug einer einheitlichen Interpretation zu berühren,

die schon von Alexanderson und nach ihm von Erbse behandelt wurden (Verweise auf
ihre Ergebnisse wurden in den Anmerkungen nachgetragen). - R. W. B. Burton, The Chorus
in Sophocles' Tragedies (1980) (Electro: 186-225) interpretiert, der Zielsetzung des Buches

gemäss, vorwiegend aus der Perspektive des Chores, was eine Rechtfertigung dafür enthalten

mag, dass die Kernfrage der Deutung des Stückes nirgends direkt angegangen wird - denn für
diese Frage sind die Äusserungen des Chores zwar wichtig, aber natürlich nicht allein
entscheidend. Immerhin kommt Burton aufgrund des Chorliedes 1384ff. und der Exodos zur



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 7

Bekanntlich kam der Begriff der tragischen Ironie gerade aus der
Sophokles-Deutung in die Literaturwissenschaft10. Da Sophokles das Paradigma war
und ist, sollte es möghch sein, bei ihm selbst die Kriterien zu finden, die zur
Entscheidung unserer Frage dienen können.

Die übliche Art, die Handhabung der Ironie bei Sophokles auf den Begriff
zu bringen, besteht darin, dass man sie als die dramatische Auswertung des

Gegensatzes von Wirklichkeit und Schein bestimmt. Diese Bestimmung findet
sich, um nur ein Beispiel zu geben, im Sophoklesbuch von G. Kirkwood1 '. Auf
die Elektra angewendet hiesse das, dass die Wirklichkeit des Muttermordes als
des grässlichsten Verbrechens kontrastiert sei mit dem trügerischen Bewusstsein
der Täter, Recht zu üben. Wir seien durch den Kontrast aufgefordert, die
Selbsteinschätzung von Orestes und Elektra umzukehren und so zum Einklang
mit der Wirklichkeit zu kommen.

Ich glaube nun, dass diese Bestimmung des Wesens der tragischen Ironie
zwar nicht falsch, aber unvollständig ist. Sie muss ergänzt werden durch den
nur scheinbar trivialen Zusatz, dass die Wirklichkeit, die den einen Pol des vom
Dichter intendierten Gegensatzes bildet, die vom Zuschauer verstandene und
als eindeutig bestimmt aufgefasste Wirklichkeit sein muss. Und das bedeutet:
der Dichter hat dafür zu sorgen, dass der Zuschauer seine Auffassung der
Wirklichkeit hat. Um verständhch zu machen, worauf es hier ankommt, werfen wir
einen kurzen Blick auf den Aias und auf König Oedipus.

Oedipus schickt sich an, durch Untersuchung und Sühnung des Mordes an
Laios die Stadt Theben von der Seuche zu befreien. Er weiss nicht, gegen wen
sich seine Untersuchung richtet, und versteht es auch nicht, als Teiresias es ihm
wörtlich und ganz ohne Ironie sagt. Zuvor schon spricht er einen schrecklichen
Fluch gegen den Täter, ohne zu wissen, dass er sich selbst verflucht. Aber der
Zuschauer weiss es, und es ist leicht zu sehen, dass nur unter der Voraussetzung
dieses Wissens der Effekt der tragischen Ironie möglich ist. Der Zuschauer
versteht, anders als Oedipus, dass der blinde Seher die Wahrheit sieht, während

Ablehnung der Auffassung, dass das Stück zum Ende hin offen sei (220-223); hingegen zeigt
er sich in den Bemerkungen über «the dark forces that fashion Electra's character» noch sehr
im Bann der psychologisierenden Deutung von Winnington-Ingram und Friis Johansen. Die
in ihrem Charakter 'entstellte' (194) Elektra versucht der Chor in der Parodos und in der
Chrysothemis-Szene zur Mässigung zu bewegen, während er ihr in den Chorliedern volle
moralische Unterstützung gibt (224f.) -wie sich beides zueinander verhält, fragt Burton nicht.
Offenbar gelangt der Chor von anfänglicher Kritik zu einem besseren Verständnis der Haltung

Elektras, und dieses Fortschreiten ist das Wichtigste, was man aus der Rolle des Chores
für die Deutung des Stückes gewinnen kann (vgl. unten Anm. 16).

10 E. Behler, Der Ursprung des Begriffs der tragischen Ironie, Arcadia 5 (1970) 113-142. Entschei¬
dend für die spätere Begriffsbildung wurde On the Irony of Sophocles (1833) von Connop
Thirlwall, der ein guter Kenner der deutschen Romantik und ihrer Theorie der Ironie war.

11 G. M. Kirkwood, A Study of Sophoclean Drama (1958) 262f.: «the soul of dramatic irony is

contrast between what seems and what is».



8 Thomas Alexander Szlezâk

der sehende Oedipus, der glorreiche Rätsellöser, der das Rätsel seines Lebens
nicht lösen konnte, in Wirklichkeit blind ist.

Hier ist also das Wissen des Zuschauers um die Wirklichkeit des Oedipus
zunächst vorausgesetzt - niemand kann die tiefe Zweideutigkeit der Fluchszene
verstehen, der die Identität des Königs nicht kennt. Beachten wir jedoch, dass
diese Kenntnis des Publikums gleich im ersten Epeisodion durch die Worte des
Sehers bestätigt, in gewissem Sinne dramenintern neu aufgebaut wird. Der
Dichter begnügt sich also, wenn es um die Wirklichkeit geht, gegen die sich der
Schein in tragischer Ironie abhebt, nicht mit der Übernahme vorausgesetzten
Wissens.

Ein noch deutücheres Beispiel hierfür ist der Anfang des Aias. Der Held
tritt aus seinem Zelt, von Athene gerufen. Auf ihre Frage berichtet er, wie er die
Atriden getötet habe, während er Odysseus, bevor auch er sterben muss, noch
blutig zu peitschen gedenke. Auch diese Szene ist ein oft gewürdigtes Beispiel
tragischer Ironie. Aias hält Athene für seine Helferin und glaubt mit ihr von
gleich zu gleich sprechen zu können, während in Wirklichkeit gerade sie ihn in
Wahnsinn gestürzt hat und ihn statt seiner Feinde die Herdentiere töten und
peitschen liess.

Die Geschichte vom Rindermord war allen bekannt12; das Publikum hätte
die Verblendung des Aias ohne weiteres aufgrund seines Vorwissens verstanden.

Aber Sophokles setzt auch hier nicht einfach auf die allgemeine
Vorinformiertheit, sondern bringt zuvor eine andere Szene, die zwischen Athene und
Odysseus, in der das Wissen des Zuschauers vom Rindermord nicht lediglich
aktualisiert, sondern in der vom Dichter gewollten Optik neu aufgebaut, neu
gestaltet wird. Es ist evident, dass die besondere Nuance der tragischen Ironie,
hier die besondere Schärfe, um nicht zu sagen Grausamkeit der Situation,
entscheidend von dieser Gestaltung abhängt.

In beiden Fällen, bei Oedipus und bei Aias, ist die Situation ferner auf die
Auflösung der tragischen Ironie angelegt. Der Held wird in der Diskrepanz
zwischen seiner stolzen Zuversicht und seiner schrecklichen Wirklichkeit
gezeigt, damit sich seine Grösse in dem Augenblick zeigen kann, in dem ihm die
Wahrheit aufgeht. Ohne Erkenntnis der Tatsache, dass ihre Tat sie vernichtet
hat, wären weder Aias noch Oedipus tragische Gestalten.

Die tragische Ironie hat also, dramaturgisch gesehen, vorbereitenden
Charakter. Auf der Erwartung ihrer Auflösung beruht die dramatische Spannung;
aus der Art, wie der Held die Enthüllung der Wahrheit besteht, schafft Sophokles

das tragische Pathos.
Vielleicht wäre dies der Ort, kurz an die Fragwürdigkeit der Bezeichnung

'tragische Ironie' zu erinnern. Denn wenn wir unter Ironie die Einnahme eines

12 Verzeichnis der reichen bildlichen Überlieferung («Aias trauernd nach der Raserei», «Aias'
Selbstmord») bei F. Brommer, Denkmälerlisten zur griechischen Heldensage 19763) 14-19.



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 9

überlegenen Standpunktes unter der Maske der Unterlegenheit verstehen, und
dies zum Zweck der Zerstörung eines zu hoch angesetzten Anspruchs, so ist
klar, dass Ironie nicht die passendste Bezeichnung des hier gemeinten literarischen

Phänomens ist. Die Götter, die den Menschen vernichten, können zwar
die ironisch-überlegene Haltung einnehmen - Athene im Aias tut es -, doch ist
dies nicht das Wesentliche; Apollon13 im Oedipus tut es gar nicht erst, und dies
wirkt im Grunde stärker. Niemals wird der Dichter diese Haltung gegenüber
seinen Gestalten einnehmen, und vollends absurd wäre es, wenn der Zuschauer
ironische Überlegenheit empfinden wollte. Und wenn auch der hohe Anspruch
des tragischen Helden zunächst zerstört wird, so zeigt er doch in der Art, wie er
der Vernichtung begegnet, eine neue Grösse, einen neuen Anspruch, der diesmal

nicht zerstört wird (sonst hätten wir Komödie, nicht Tragödie). Ähnliche
Überlegungen veranlassten Lewis Campbell vor fast genau 100 Jahren, statt
'tragische Ironie' die Bezeichnung 'pathetischer Kontrast' vorzuschlagen14.
Doch Campbells Vorschlag drang nicht durch, und so liegt es auch mir fern, den
inzwischen in allen Sprachen eingebürgerten Terminus ändern zu wollen.

Wir halten einstweilen als Merkmale der tragischen Ironie bei Sophokles
fest (1) die Gestaltung der Wirklichkeit, gegen die sich der Schein in tragischem
Kontrast abheben soll, in eigener Optik, und (2) die Auflösung der Täuschung
auch und gerade für den Verblendeten.

Diese Merkmale bestimmen auch die Ankunft des Aigisthos im Schlussteil
der Elektra. Tragische Ironie - die in der entsprechenden Szene bei Aischylos
(Choeph. 838ff.) fehlt - wäre erreichbar gewesen schon durch ein paar Worte
des Aigisthos über das Erreichen seines Ziels. Aber die besondere Nuance in
der Ironie dieser unheimlichen Anagnorisis erreicht Sophokles dadurch, dass er
dem noch unwissenden Aigisthos die Wirklichkeit in ganz eigener Gestaltung
vorgegeben sein lässt: Klytaimestra ist tot (bei Aischylos und Euripides stirbt
sie bekanntlich erst nach ihm). Aigisthos glaubt die Erniedrigung der
unnachgiebigen Elektra auskosten zu können (bei Aischylos tritt Elektra im zweiten
Teil der Choephoren nicht mehr auf). Und er glaubt an der Bahre seines
Rächers zu stehen - doch vor ihm liegt seine Frau, und er ist in der Hand des
Rächers. Die Auflösung seiner Täuschung bleibt auch ihm, obschon er nicht als

grosse tragische Figur konzipiert ist, nicht erspart.
Eine Durchsicht der übrigen Werke des Sophokles - die hier aus

Raumgründen nicht durchgeführt werden kann - würde ergeben, dass wir in den
genannten zwei Merkmalen feste Strukturelemente der sophokleischen
Handhabung der tragischen Ironie vor uns haben. Dies vor Augen, können wir uns
nunmehr der Gestalt Elektras zuwenden - denn das Licht der tragischen Ironie,

13 Apollon als der eigentlich Handelnde hinter dem Geschehen, das Oedipus auslöst: 'ArtöXXtov
idS' r|v, 'AjcoXXcov, tpiXot 1329.

14 Lewis Campbell, Sophocles, The Plays and Fragments ed. with English Notes and Introductions
I 18792, repr. 1969) 126-133: «On the so-called Irony of Sophocles».



10 Thomas Alexander Szlezàk

in dem die Schlussszene Aigisthos zeigt, sagt natürlich nichts darüber aus, wie
wir nach dem Willen des Dichters Elektra sehen sollen.

Zunächst muss noch ein Wort zum formalen Aufbau des Stückes gesagt
werden, da die Struktur des Ganzen durchaus nicht gleichgültig ist für unsere
Frage. Der Aufbau zeigt, wie man längst weiss, die Leiden Elektras im Mittelpunkt.

Ihre Hoffnungslosigkeit und ihre seelische Vereinsamung werden breit
ausgespielt in einer zwingenden Abfolge symmetrisch angelegter Szenen:

Am Anfang hören wir die Planung der Tat durch Orestes, noch ohne Elektra.

Die Parodos zeigt Elektras ausweglose, verzweifelte Vereinsamung. Sie

kann und will nicht darauf verzichten, den Mord am Vater anzuklagen und den
Tag der Rache herbeizusehnen. Im ersten Epeisodion ist sie mit ihrer Schwester

Chrysothemis konfrontiert, die zum Nachgeben rät, im vorliegenden Fall aber
selbst so weit nachgibt, dass sie auf Drängen der Elektra das Opfer Klytaime-
stras am Grab des Agamemnon nicht darbringen will. Wir sehen hier also
Elektra erfolgreich; das setzt sich fort im zweiten Epeisodion, in dem sie die
Auseinandersetzung mit der Mutter über den Tod des Vaters und ihre Haltung
dazu mit einem moraüschen Sieg beendet. Hier aber bricht die aufsteigende
Linie ab (und dieser Bruch ist die Symmetrieachse der Szenenfolge): es kommt
der Erzieher des Orestes und bringt Klytaimestra die falsche Nachricht von
dessen Tod. Elektra ist vernichtet - wohlgemerkt von denen, die sie retten
werden. Es folgt im dritten Epeisodion die zweite Begegnung mit Chrysothemis.
Elektra will sie dazu gewinnen, mit ihr die Tat zu vollbringen, da Orestes, der
vorbestimmte Rächer, tot sei. Chrysothemis hält das für Wahnsinn - worauf
Elektra erklärt, sie werde die Tat alleine vollbringen. Im vierten Epeisodion
kommt Orestes mit der Urne, die, gemäss der erfundenen Nachricht von seinem
Tod, seine Asche enthalte. In der Klage um den Toten erreicht Elektras Leid die
äusserste Intensität - und hier erfolgt der Umschlag in der Wiedererkennung
der Geschwister. Der Ausbruch der Freude entspricht der Intensität des Leids
unmittelbar davor. Dies ist das symmetrische Gegenstück zur Schilderung ihrer
hoffnungslosen Lage am Anfang, und hier hegt zweifellos die Peripetie des

Stückes.
Was folgt, habe ich bereits anfangs vorweggenommen, es ist die rasche

Ausführung der Tat, bei der für den Zuschauer zunächst weiterhin - und das ist
entscheidend - Elektra im Mittelpunkt steht, um erst in der letzten Szene, als
Orestes zum zweiten Mal aus dem Haus kommt, hinter diesem zurückzutreten.

Nun zur Wirklichkeit, die Sophokles in diesen 1400 Versen um
Vereinsamung und Leid Elektras aufgebaut hat. Folgende Schlüsselthemen werden
immer wieder aus verschiedenen Perspektiven zur Sprache gebracht:

Zunächst der zentrale Komplex der Dike und Eusebeia, des Rechts und
der Frömmigkeit sowie der Rolle der Götter. Elektra versteht ihr Ausharren im
Widerstand als Wahrung der Grundlagen von aiStoç und euaeßeia (249f.). Das
könnte freilich noch die ihrer Rolle entsprechende perspektivische Fehlein-



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 11

Schätzung sein. In gewissem Sinne ist es daher wichtiger, wie die anderen Figuren

die Frage sehen. Klytaimestra behauptet, Agamemnon zu Recht getötet zu
haben (528). Aber Sophokles gibt Elektra eine überlegene Entgegnung: die
Gestaltung des Dialogs lässt keinen Zweifel daran, wer das Recht vertritt15.
Chrysothemis, von jeher uneins mit ihrer Schwester, gesteht in der ersten
Begegnung doch zu, dass das Recht so steht, wie Elektra es sieht (337); in der
zweiten rät sie, das Recht fahren zu lassen, wenn es Schaden bringt (1042).
Auch diese Maxime dient dazu, Elektras Position e contrario zu definieren. Der
Chor verweist tröstend auf die noch ungebrochene Herrschaft des Zeus, als er
Elektra klagen hört (175), spricht vom Kommen der Dike, als er an eine Wendung

zum Guten im Sinne Elektras glaubt (476), und ruft die Blitze des Zeus an,
als die Rache durch Orestes' Tod unmöglich geworden scheint (824). In der
zweiten Chrysothemisszene redet er zwar von Masshalten, lobt auch vorsichtig
Chrysothemis' Zögern (990f.), lässt sich dann aber doch von der Richtigkeit von
Elektras Entschluss, selbst zu handeln, überzeugen16. Im zweiten Standlied
erkennt er an, dass sie allein die psyioxa vöpipa achtet, dass ihre Haltung
euaeßeux ist (1097). Nach der Tat sagt er ovö' ë/co v|/syeiv «ich kann es nicht
missbilligen » 1423)17.

Was Orestes betrifft, so trug ihm Apollon selbst ysipôç evSîkouç a(payàç
(37) auf, die gerechte Tötung mit der eigenen Hand. So ist er ôiKTp KaSaptTiç

15 Es wird versichert, dass Elektras Kritik des Prinzips der Vergeltung (580ff.) auch ihr Verlangen
nach Rache ironisch desavouiert (Winnington-Ingram 222; Friis Johansen 18f.). Doch hatte
C. H. Whitman, Sophocles. A Study ofHeroic Humanism (1951) 158 u. 164 den dramatischen
Sinn der Stelle bereits richtig erklärt: sie ist eher als Drohung Elektras zu verstehen denn als
theoretische Rechtfertigung; Elektras moralische Überlegenheit liegt in der Widerlegung des

Anspruchs der Mutter auf Dike und in der Tatsache, dass sie, obschon fast eine Sklavin, frei
von Vergeltung an der Mutter reden kann. - Für den Gehalt der Stelle ist es im übrigen
wichtig, dass Elektra das Vergeltungsprinzip betrachtet, als wäre es eine Setzung Klytaime-
stras (580); in der Tat handelte Klytaimestra in eigener Verantwortung nach menschlicher
Motivation; der Zuschauer weiss bereits, dass Orestes in göttlichem Auftrag kommt (70), und
Elektra wird später davon erfahren und es akzeptieren (1264-1270; vgl. auch die nicht von
Menschen gemachten - eßAnors drückt dies aus - psytoia vöpipa 1095, die wohl schwer von
Ant. 455, Or 865 zu trennen sind). Den Unterschied der Beweggründe betonte richtig Kaibel
302. Ähnlich Erbse 289, mit treffender Kritik der Auffassung von Alexanderson (88), in
558-60 gerate Elektra in Widerspruch zu ihrer sonst eingenommenen Flaltung.

16 Für H. Gellie, Sophocles. A Reading (1972) 120 sind die Standpunkte von Chrysothemis und
Elektra offenbar gleichwertig: «There are two ways of looking at Electra's decision here»
(Hervorhebung von G.), weswegen Sophokles dem Chor die «flexibility» einräume, beide
Standpunkte mit Lob zu bedenken. Aber ein Drama ist kein statisches Ausbalancieren
gleichwertiger Meinungen; die dramatische Aussage liegt vielmehr in der Wendung des Chores von
einer vorsichtigen Unterstützung für Chrysothemis zu einer bewundernden Zustimmung für
Elektras Entschluss und Motivation. - Wenig Sinn für den dramatischen Sinn von
Figurenkonstellationen zeigt auch Segal 538f., der gleichfalls an die Gleichwertigkeit der Standpunkte
glaubt und zudem die Parallelität in der Konzeption der Schwesternpaare Antigone-Ismene
und Elektra-Chrysothemis teils ignoriert, teils herunterzuspielen versucht.

17 Anders der Chor bei Euripides, El. 1175ff., «ppoveîç yùp öma vüv, tôt' où tppovoüaa 1203.



12 Thomas Alexander Szlezâk

jipôç &£râv tapppixevcx; (70), ein gottgesandter Entsühner des väterlichen Hauses.

Elektra bezeichnet den Umstand, dass ein Gott Orestes sandte, als den
höchsten Grund ihrer Freude (1265-70): ihr persönliches Verlangen nach Rache

tritt davor gleichsam von selbst zurück. Die Versicherung von Sheppard,
neuerdings wiederholt von Keils, Orestes habe Apollons Orakel missdeutet, der
Gott stehe nicht hinter der Rachetat, ist aus der Luft gegriffen18.

Weniger augenfällig ist auf den ersten Blick die Unangemessenheit einer
weitverbreiteten Einschätzung von Elektras Charakter. Es sei ihre Tragik, dass
sie, um ihren Standpunkt zu wahren, sich allzu weit der Sphäre Klytaimestras
nähern, ja deren (pooiç annehmen müsse; sie opfere mehr, als Aias und Antigone

opfern, mehr als das Leben, nämlich ihre Persönlichkeit19. Richtig ist
daran nur so viel, dass Elektra ihre Masslosigkeit in der Trauer um Agamemnon
und im Wunsch nach Vergeltung selbst als Grund zur Scham empfindet (254.
616). Da Zurückhaltung der Inbegriff der Arete der Frau und mehr noch des
Mädchens ist, bedeutet das, dass Elektra zugleich noch mädchenhaft empfindet,

auch wenn sie bereits in eine Rolle hinübergewachsen ist, die mehr Einsatz,
Selbständigkeit und Autorität von ihr verlangt, als in ihrer gesellschaftlichen
Stellung vorgesehen ist. Solche Scham bringt sie nicht nur nicht in die Nähe
Klytaimestras - die doch, anders als die euripideische Klytaimestra, keine
Scham und keine Reue empfindet (549-551 gegen Eur. El. 1105ff.) -, sondern
setzt sie wirkungsvoll von ihr ab20. Aber nicht erst die erschrockene Betroffen-

1S Die Berufung auf Geschichten von der Befragung des Gottes in eindeutig unmoralischer
Absicht (im Anschluss an die Fehldeutung bei Dion von Prusa 10, 23-32 Sheppard 2-4, vgl.
Keils 4) ist eine petitio principii: die Widerrechtlichkeit der Tötung Klytaimestras steht ja
gerade zur Debatte und sollte nicht auf dem Umweg über 'Parallelen' aus anderen Autoren
etabliert werden. Seltsam Keils 4: das Orakel treibe den unmoralischen Ratsuchenden zu
seiner Tat «in order that he might the sooner complete his own destruction». Wann erfolgte
die 'destruction' des Orestes? Bei Aischylos wurde er freigesprochen, was selbst Euripides mit
seinen deis ex machina (El. 1233fT., Or. 1625ff.) respektierte. - Sehr klar zeigt Erbse 285f., dass
die Befragung des delphischen Orakels durch Xenophon (Anab. 3, 1,6- herangezogen von
Sheppard 4, vgl. Keils 4) mit der Situation des sophokleischen Orestes schlichtweg nichts zu
tun hat. -Der niveauvollste Vertreter der ironischen Interpretation, H. Friis Johansen, hat die
Unhaltbarkeit von Sheppards Auffassung erkannt (a. O. 9 Anm. 6), wird aber seinerseits der
Bedeutung der «supernatural agency» - vor deren Bagatellisierung schon Jebb gewarnt hatte
(xlv) - keineswegs gerecht. Desgleichen versucht A. Vögler, Interpretationen zur Datierung
und zum Zeitverhältnis der beiden Elektren (1967) 22-30 mit dem moralischen auch den
religiösen Komplex herunterzuspielen (bes. 28 Anm. 58). Abzulehnen sei «die Deutung der
Tragödie als Versuch des Dichters, den apollinischen Befehl und den Muttermord zu verteidigen»

(27) - «verteidigen» ist natürlich der falsche Ausdruck; im übrigen folgt aus der seit
Kaibel bekannten Tatsache, dass Elektras Leid im Mittelpunkt steht, noch nicht, dass Sophokles

hinsichtlich des Muttermordes unentschieden, unklar oder gar kritisch gegen Apollon
wäre. - Zu dem schon in der Antike belegten Missverständnis, dass 59-61 die Immoralität des
Orestes zeige, s. Kaibel 78. - Zu den Gebeten s. unten S. 15ff.

19 So vor allem Friis Johansen 17. 31, vor ihm schon Winnington-Ingram (1954/55) 22ff.,
Kirkwood 167, nach ihm Segal 539, Gellie 130, Kamerbeek 19.

20 Dass Klytaimestra in Angst lebt (780ff.), kann selbstverständlich nicht als Ersatz für eine



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 13

heit über die eigene Unbeugsamkeit trennt die Tochter von der Sphäre der
Mutter, sondern zuvor schon das, wozu die Unbeugsamkeit die beiden Frauen
jeweils führt: die Mutter zur Fortsetzung ihrer unmoralischen Ehe mit dem
Komplizen des Mordes - Elektra spricht in wenig mädchenhafter Weise von
Beischlafverhältnis und Kinderzeugen (272-4. 586-9) - sowie zur Misshandlung

und Entrechtung der rechtmässigen Kinder (585-594. 1195f.), die Tochter
hingegen zur freien Benennung des Verbrechens als Verbrechen. Trotz Elektras
bitterem Wort aioxpolç yàp alaxpà Ttpaypax' èicSiSàoKETai (621) greift Klytai-
mestras tiefsitzender Mangel an moralischem Empfinden nicht auf sie über21.

Seltsam, dass Elektras Festhalten an dem als richtig Erkannten selbst unter
Missachtung der gesellschaftlichen Konventionen - ein Festhalten, wie es für
die grossen Gestalten des Sophokles kennzeichnend ist - verwechselt werden
konnte mit der Negation von Sittlichkeit, für die Klytaimestra steht. Dass Elek-

moralische Auseinandersetzung mit ihrer Lage gelten: sie vermag sich von ihrer Tat innerlich
nicht abzusetzen (wie es die euripideische Klytaimestra versucht) und erfährt daher keine

Milderung ihres Wesens. Vgl. unten S. 15f. mit Anm. 27. - aîaxùvopai 254 erklärt auch
Alexanderson 83 aus der Diskrepanz der Rolle Elektras «to the traditional view of a young
woman's behaviour». Als positiven Zug deutet die «Sensibilität der Heldin» Erbse 292.

21 Elektra hält unbeirrbar an der Vergeltung für Agamemnons Tod fest (604f.); Klytaimestra
mag sie dafür ruhig als schlecht, schmähsüchtig oder als àvaiSeiaç itXÉav (607) hinstellen -
wenn sie sich auf dergleichen üble Dinge versteht axs8ov xi tt)v af|v où Kaxaiaxùvto ipùaiv
(609). Es gehört eine bemerkenswerte Naivität dazu, diese bitter-sarkastische Replik gleichsam

als objektive Aussage über Elektras tpùaiç zu nehmen und zum Angelpunkt der Deutung
ihrer Tragik zu machen. Weder der Ton der Worte noch der dramatische Kontext lassen es zu,
in ihnen Sophokles' eigenes Urteil über die Heldin zu sehen. Nachdem Klytaimestra im Streit
um die Dike (516ff.) unterlegen ist, fällt sie auf den Vorwurf des Verstosses gegen das
gesellschaftlich Schickliche zurück ('gegen die Mutter', 'in diesem Alter' 613f., vgl. 516-518) - ein
Vorwurf, gegen den eine Natur wie Elektra (eine eùyeviiç yuvf) 257, KaXcbç jtetpuicula 989)
empfindlich sein muss, zumal sie sich ihre die Konventionen durchbrechende Rolle nicht
selbst ausgesucht hat. pavOavio S' ô&oùveica Europa jtpàaaco koùk èpoi JipoaeiKÔxa (617f.):
'mir nicht geziemend': das Recht gegen die Königsmörder zu vertreten, käme vielmehr Orestes

zu, und zwar durch die Tat (305); Elektras Worte (625) sind nur ein erzwungener Ersatz,
der Klytaimestras Ëpya (ib.) nicht aufwiegen kann. Wer hier von Annäherung der Naturen
spricht, verkennt den dramatischen Stellenwert der Vorwürfe in der Auseinandersetzung der
beiden Frauen: als Elektra nachweist d>ç où 5ikt|i y' ekteivoç, àXXà a' ëattacrev jtEiOrà tcaicoù

itpoç àvôpàç 561f., bleibt Klytaimestra in der Tat nichts Besseres als zu sagen & Opépp'
àvaiSéç 622. - Elektra ist in dieser Szene weit davon entfernt, sich selbst des Mangels an
ewreßsia zu zeihen (nicht einmal Klytaimestra wirft ihr das vor). In ganz anderer Situation
sagt sie zum Chor: èv oùv xotoùxou; oôte oiotppoveîv, (piXai, oûx' EÙaefiEÎv nàpeaxi (307f.).
Während Jebb erklärt hatte, Elektra klage hier über die Verletzung der Pietät gegen die
Mutter, erkannte Kaibel 116f. den dramatischen Kontext: diese Worte sind als Gegenstück
zum Abschluss der Parodos (249f.) gedacht, Elektra «erklärt, dass die verhassten Mörder ihr
EWJEßeia und ototppoauvT) unmöglich machen, d.h. Vertrauen auf Zeus (174) und Mässi-

gung»; «dass 308 nicht die sßoeßEia gegen die Mutter gemeint ist, scheint sicher: die hat
niemand von ihr verlangt». Nichtsdestoweniger fährt man fort, die Aussage von 614-21 mit
der von 307-9 gleichzusetzen und Elektras Tragik in ihrem Mangel an EÖoEßeta gegen die
Mutter zu sehen - so als wäre es in einem Drama gleichgültig, was wann zu wem gesagt wird. -
Der Deutung Kaibels kommt Alexanderson 83 sehr nahe, ist aber weniger präzis.



14 Thomas Alexander Szlezàk

tra in einer anderen Sphäre lebt als Klytaimestra, zeigt auch die von allen
einsichtigen Interpreten bewunderte, tiefe Menschlichkeit der Wiedererken-
nungsszene22. Zu sagen, Sophokles habe Elektra ihrer Mutter angenähert,
heisst überdies alle jene zahlreichen Stellen übersehen, an denen ihre adelige
Natur und ihre Verpflichtung gegenüber dem küXov und der £ÛKÀ.eia hervorgehoben

werden (236ff. 257.968ff. 1023. 1051. 1081).
Ein weiteres Thema, das Sophokles in unterschiedlicher perspektivischer

Beleuchtung zeigt, ist das der Freiheit. Auch hier macht es die Art der
Entgegensetzungen deutlich, welche Perspektive sich der Zuschauer nach dem Willen
des Dichters zu eigen machen soll. «Du streunst wieder frei umher, weil Aigi-
sthos nicht zuhause ist» - mit dieser Beschimpfung beginnt Klytaimestra ihren
Auftritt (516). Umherstreunen ist ein negatives Bild der Freiheit - doch ist es
die einzige Freiheit, die Elektra geblieben ist, und auch sie soll demnächst
beendet werden durch ihre geplante Einkerkerung (379-82). Nach der Nachricht

vom Tod des Orestes kann Klytaimestra frei aufatmen (773ff.). Die
Verbrecherin straffrei auf immer - auch das ist ein anderes, krass negatives Bild der
Freiheit. Chrysothemis will standesgemäss leben, als Freie - daher ist sie bereit
zu tun, was man von ihr verlangt (339f.). Mit dieser entlarvenden Äusserung
verschiebt sich der Begriff von Freiheit vom Sozialen zum Ethischen. Solche
Freiheit durch Willfährigkeit ist nicht Elektras Sache, für sie wird es Freiheit
erst nach der Tat geben (970, vgl. 1256.1300). Indes zeigte schon ihre
Auseinandersetzung mit Klytaimestra, dass sie, die wie eine Sklavin gehalten wird, die
einzige Freie ist in diesem Haus. Wer die Bedeutung des Themas Freiheit
verfolgt, wird auch die Athetese der Schlussverse, in denen der Chor von der
erreichten Freiheit des Atridenhauses spricht, nicht billigen23.

Die Handlung des Stückes zeigt sich demnach als das Festhalten Elektras
an eüaeßEia und 5iicr|, wozu sie einzig ihre edle Natur befähigt, ihre Orientierung

am kuXöv und an der eûtckeia; das Ziel dieses Festhaltens ist die
Wiedergewinnung der verlorenen moralischen èXeuôepia des Atridenhauses. Die Sinn-

22 Nichts zeigt den Abstand Segais von Sophokles klarer als seine Versicherung (S43), Elektra
entbehre der sanfteren Züge einer Antigone. Das Gegenteil betonten zu Recht schon Jebb xlii
und Kaibel 51 f., neuerdings z.B. I. M. Linforth, Electro's Day in the Tragedy of Sophocles,
Univ. of Cal. Publ. in Class. Philol. 19 (1963) 118.

23 Die Begründung der Athetese bei R. Dawe, Studies in the Text of Sophocles I (1973) 203f.
beansprucht selbst nicht, über eine gewisse Wahrscheinlichkeit hinauszukommen (auf blossen

Verdacht hin pflegt man freilich keine Athetese vorzunehmen). Segal 545 (zitiert oben
Anm. 1) erklärt die Schlussanapäste für bedeutungslos. Er sieht nicht, dass der dreifach
variierte Anspruch auf Freiheit (Klytaimestra, Chrysothemis, Elektra) in den Kern der
Figurenkonstellation hineinreicht und dass das Freiheitsmotiv das ganze Stück durchzieht; die
Nichtbeachtung strukturbestimmender Momente ist charakteristisch für Segais lyrizistisches
Missverständnis des Dramas als einer «meditation on waste and death». Das Freiheitsmotiv
erwähnt Erbse 300 erst anlässlich der Schlussanapäste, deren Abwertung er jedoch, wie
Alexanderson 97, zurückweist. Auf die Athetese Dawes geht Erbse nicht ein.



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 15

deutung des Stückes gibt Sophokles durch die dramatische Ausdifferenzierung
der Begriffe von euaeßEta, Eutcketa und èÀEuSepia im Widerspiel der drei Figuren

Klytaimestra, Chrysothemis und Elektra. Da in der Tat der Rache für Elektra

Ruhm, Freiheit und Pietät gegen den Vater (die Zt|vôç eooeßsia 1097) eins
werden müssten, ist die Szene, die zu ihrem Entschluss führt, als der erste Höhepunkt

des Stückes zu betrachten24. In der Wiedererkennungsszene erfährt sie,
dass Orestes in göttlichem Auftrag kommt (1264-1270); sie ordnet sich ganz
dem Bruder unter, womit sie zwar auf eigenes kàéoç (985, vgl. 60) durch die Tat
verzichtet, zugleich aber ihre die Normen durchbrechende Führungsrolle aufgibt

(damit aber auch den eigentlichen Grund ihrer bisherigen aiayuvri 616)
und damit ihre euaeßeia als ihren bestimmenden Wesenszug erweist.

Alle wesentüchen Schritte des Dramas werden von Gebeten begleitet25.
Entscheidend ist wieder der Kontrast in der Behandlung. Dabei kommt es nicht
einmal primär daraufan, dass Elektras Gebet erhört wird, Klytaimestras Gebet
hingegen nur scheinbar (in der Trugbotschaft); wichtiger ist, dass Sophokles
eine Klytaimestra darstellt, die selbst empfindet, dass ihr Gebet um Vernichtung

ihres Rächers unmoralisch ist: sie wagt es nicht, es offen auszusprechen,
redet in Andeutungen zum Gott. Auch ihr Opfer am Grab Agamemnons ist ovx
öaiov (433), weswegen selbst die fügsame Chrysothemis sich dazu bewegen
lässt, es umzukehren und am Grab für die Verwirklichung der Rache zu beten:
dieses Gebet lässt sich offenbar frei aussprechen. (Es kommt nicht darauf an,
dass wir heute - vor einem geistesgeschichtlichen Hintergrund, der durch das
Christentum mitbestimmt ist - beide Gebete für gleich unmoralisch zu halten
geneigt sind, sondern allein darauf, wie Sophokles sie darstellt.)

Vor dem Hintergrund solcher Gebete läuft die Tat ab. Schrecklich ist sie,
und Sophokles hat nicht versäumt, sie schrecklich darzustellen. Aber er hat
auch nicht versäumt, ihr einen eigenen Hintergrund von Schrecklichkeiten und
Greueln auf Seiten Klytaimestras zu geben, die über das blosse Faktum des
Gattenmordes weit hinausgehen. Klytaimestra hatte beim Mord an Agamemnon

auch ihren Sohn Orestes umbringen wollen, was Sophokles nicht beiläufig
einmal erwähnt, sondern immer wieder in Erinnerung ruft, mit gleichmässiger
Verteilung über das Drama (11. 601. 1133. 1348-52. 1411). Man beachte das

24 Es geht nicht an, Elektras Entschluss abzuwerten (so etwa Tycho von Wilamowitz-Moellen-
dorff, Die dramatische Technik des Sophokles, 1917,198: «ganz unwirklich und unglaubhaft»;
Gellie a.O. 120: «Electra's competence to act is absurdly inadequate for the task ahead»).
Gegen Antigones Entschluss liessen sich die gleichen Einwendungen erheben (vgl. z. B. Ant.
61 mit El. 997); doch sie bedeckt ihren Bruder mit Staub, ob Ismene sie für handlungskompetent

hält oder nicht. Die richtige Einschätzung von Elektras Entschluss gaben z. B. M. Pohlenz,
Die griechische Tragödie I (1930) 340f., Whitman 168f., Steidle (s. oben Anm. 2).

25 Orestes: 67-72 (vgl. 1374f.); Klytaimestra verwünscht Elektra 219f., sendet Chrysothemis ans
Grab 406, betet zu Apollon 637-659; Chrysothemis' Gebet am Grab (von Elektra formuliert)
453-458; Elektra: 110-120.209-212.411.792.1376-1383; was der Chor über Zeus sagt (173ff.
824fT. 1063ff. 1090fr.), kommt formellen Gebeten sehr nahe.



16 Thomas Alexander Szlezâk

Gewicht dieser Neuerung: in Aischylos' Agamemnon war Orestes abwesend
zur Zeit des Mordes (1646.1667). Klytaimestra will Elektra, die sie bisher schon
wie eine Sklavin hielt (189-192. 814. 91 lf. 1192. 1196), nunmehr mundtot
machen durch Einkerkerung in einem üchtlosen Verlies (379-382). Und als die
Nachricht vom Tod des Orestes kommt, wünscht sie in wenig verhüllter Sprache
auch Elektra den Tod (791). Die euripideische Klytaimestra hingegen hatte
Elektra vor dem Tod durch Aigisthos bewahrt (Eur. El. 27f.) - sie empfindet ja
auch Reue (1105-10). Anders die sophokleische: sie feiert den Mord an
Agamemnon allmonatlich, lässt dabei Reigen aufführen (275-281). Solche Hybris
wäre an sich schon ein Grund für die Nemesis einzugreifen. Doch wie sah die
Tat aus, die sie feiert? Es war nicht einfach Mord; der Leichnam war von
Klytaimestra zerstückelt worden in dem grausigen archaischen Ritus des paaxa-
X.icrpôç, den Sophokles im Gegensatz zu Euripides ausdrücklich erwähnt (445,
nach Aisch. Choeph. 439). Diese Zerstückelung war nach der Deutung von
Erwin Rohde ein primitives kathartisches Opfer, mit dem zugleich der Tote, das
heisst seine *|/u)cf|, zur Rache unfähig gemacht werden sollte26. Klytaimestra
hatte also geglaubt, die Schuld abwenden und letztlich straffrei bleiben zu
können27.

Wer weiss, was Elektra zu rächen hat, wird ihre leidenschaftliche Anteilnahme

an der Tat gewiss immer noch schrecklich, oder vielleicht besser:
erschütternd finden, wird sich aber vor einer Umkehrung des Sinnes der Szene in
einer sogenannten ironischen Interpretation hüten.

Die Züge der Schlussszene, die für modernes Empfinden so anstössig
scheinen, liessen sich dann im einzelnen etwa wie folgt erklären: (1) Das
berüchtigte navoov, ei aOéveiç, ôiTtÀ.f|v steht, wie längst bekannt, innerhalb einer
Aischylosreminiszenz: auch Agamemnon starb durch zwei Todesschläge. Dass
hier die Aufforderung zum zweiten Schlag von Elektra kommt, zeigt zwar ihre
entsetzliche Lage, macht sie indes nicht zu einem mordgierigen Geschöpf,
sondern deutet an, dass sie an der vollen Vergeltung für Agamemnon festhält.
Wenn das bisher im Stück öikt) war, so wird es nicht durch die emotionale
Intensität des entscheidenden Augenblicks zum Verbrechen28. (2) Auch die

26 Psyche I (18982 1961)322-326.
27 Die Bedeutung des vernichtenden Bildes vom Wesen Klytaimestras - mit dem Sophokles

noch über Aischylos hinausgeht - für die Konzeption des Stückes war in der älteren Literatur
nie verkannt worden (vgl. z.B. Pohlenz I 335. 340: «Unser sittliches Urteil über den Muttermord

wird hier festgelegt»), Keils hingegen glaubt, Sophokles habe Klytaimestra zu einer
grossen tragischen Figur machen wollen und in der Botenszene vollends unsere Sympathie
für sie beanspruchen wollen (Introduction 7f.). Keils ist so gerührt von der kurzen (und nicht
ganz eindeutigen) Trauer Klytaimestras um Orestes (766ff.), dass er hier «the very centre of
the play» ansetzt. Viel Sinn für dramatische Struktur zeigt dieses Urteil kaum.

28 Den Vers 1415 fand Albin Lesky in der 2. Auflage der Tragischen Dichtung der Hellenen «an
der Grenze des Erträglichen» (125), in der dritten heisst es: «Äusserste Steigerung bringt der
Vers 1415» (236). Zweifellos drückt das erste Urteil die unreflektierte Reaktion eines Lesers



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 17

Worte des Orestes nach der Tat: es stehe gut, Kakrâ<;, Xicökktav e! Kakau; è9é-

GTiioev, sind als Reminiszenz zu hören, nicht an Aischylos, sondern an den letzten

Auftritt der Klytaimestra im vorliegenden Stück. Als Klytaimestra glaubte,
Orestes sei tot, hatte sie gesagt, es stehe gut, Kakôx;, mit ihm und gewünscht, mit
Elektra solle es ebenso gut stehen (791/3). Doch ihr Traum von Freiheit durch
den Tod ihrer Kinder war Hybris, Elektra rief die Nemesis an. Die jetzt
erreichte Freiheit Elektras, durch die Orestes sein Wort Kakau; im nächsten Vers
erläutert, ist nicht Hybris, sondern gottgewollt. Man verfehlt den von Sophokles
hergestellten Sinnzusammenhang, wenn man die Verknüpfung des jeweiligen
Kakau; mit dem jeweiügen Freiheitsanspruch ignoriert29. Aber nur in dieser
dramenwidrigen Isolation lassen sich Orestes' Worte Xnokkcov e'i Kakau;
èSÉaniCTEV als Variation des euripideischen m 4>oiße, jtokkfjv y' àpalHav èSé-

anioaç (El. 971) lesen. In ihrem sophokleischen Kontext - Apollon verhiess Sieg
durch List; und Apollon verwarf Klytaimestras, erhörte Elektras Gebet - stellen

sie sich weit eher zum aischyleischen ei Kapnôç eaxai 9ea<paxoioi Ao^iou
(Septem 617), wo das Wissen um die Unfehlbarkeit von Apollons Spruch30 m
sprachlich gleicher Form31 zum Ausdruck gebracht ist. (3) Elektras Absicht,

des 20 Jahrhunderts gut aus Doch SeuiEpai (ppovttSeç sind angebracht gegenüber unseren
spontanen Impressionen

29 Kirkwood 241 n 22 stellt die Stellen zu Kakau; (ausser den genannten noch 816. 1340 1345)
nebeneinander, ohne auf das Thema Freiheit emzugehen, und schliesst von der gegensätzlichen

Verwendung dieser Stellen auf eine «atmosphere of shadow and questioning». Der
Schluss ware zwingend, wenn ein dramatischer Text die gegnerischen Urteile wirklich nur
nebeneinandersetzte, statt sie zielonentiert m ihrer Wechselwirkung zu zeigen (vgl das oben
Anm 16 zu Gellie und Segal Bemerkte) Weitere Beispiele isolierender Behandlung sind Fnis
Johansen 27, Segal 534 n 79, Winnington-Ingram sieht die Verknüpfung der Motive, zieht
jedoch bei semem mangelnden Blick fur die Bedeutung des Geschehens nicht die nötigen
Folgerungen

30 Amphiaraos hat dieses Wissen als Seher, die Bestätigung ist von vornherein gewiss In der
Elektra ist die Bestätigung, wie m OT, zunächst in der Schwebe gehalten Flektra sieht im
Traum Klytaimestras einen gottlichen Wink (459f und der Chor macht seme Erfüllung zur
Probe für die Verlasshchkeit von Traumen und Orakeln m Versen, die deutlich an das zweite
Stasimon m OT anklingen (El 502 ei pq xö5e tpaapa vukxoç eu Kaxaaxqaei ~ OT 901 ei pq
xàSe zeipôSeiKia rtâatv appöaei ßpoxotq). Fur die 'ironische' Interpretation endete das

Traumgesicht nicht gut, sondern m moralischem Desaster - Grund genug fiir subtile Leser,
sophokleische Zweifel an den pavxsiai (499) ausgedruckt zu linden Ware es nicht an der Zeit
fur eme 'ironische' Deutung auch des Orakelstückes OT>

31 ei-Satz mit der Bedeutung 'wenn doch, wenn anders, so wahr doch' - Jebb hatte den Gegensatz

zu Aisch Choeph 1016f hervorgehoben und von der «calm confidence» in Orestes'
Worten gesprochen. Kaibel wollte keinen anderen Orestes als den aischyleischen («auch sein
[Soph '] Orest hat die Ennyen gesehen» 303) und sah «nagende Gewissenszweifel» (302) m
1425. Wie Kaibel urteilte Bowra 253, der gleichfalls mehr über Orestes weiss als Sophokles (zu
semer Interpretation Waldock 189 «This is sheer reconstruction Mr Bowra is here not
interpreting the play, he is indulging himself with rewriting it »). Seit Bowra ist es ubhch, die
pessimistische Deutung als die einzig denkbare hinzustellen, obschon m W. noch niemand
bezweifelt hat, dass Jebbs Deutung sprachlich nicht anfechtbar ist Eine Ausnahme ist Lin-

2 Museum Helveticum



18 Thomas Alexander Szlezäk

Aigisthos den Hunden und Geiern auszusetzen, ist schockierend, gerade beim
Autor der Antigone. Doch antwortet sie auf eine grässlichere Tat: die Zerstük-
kelung Agamemnons. Im übrigen sollten wir nicht von der Annahme ausgehen,
dass Sophokles' Dramen ein ethisches Lehrgebäude bilden, in dem das
Bestattungsmotiv stets in gleichem Sinne behandelt sein müsste32. (4) Die Weigerung
der Kinder Agamemnons, Aigisthos' Rechtfertigung anzuhören, sollte nicht als
Zeichen der moralischen Schwäche missdeutet werden. Recht und Unrecht sind
längst ausdiskutiert. Orestes als von Apollon gesandter Entsühner hat es nicht
nötig, in einen euripideischen Redeagon mit dem Mörder seines Vaters und
Buhlen seiner Mutter einzutreten. Er ist auch keineswegs unsicher geworden, so

wenig wie Elektra gebrochen ist. Das letzte Wort des vermeintlich verunsicherten

Orestes vor der Aigisthosszene ist charakteristischerweise Bdpaei, x£>,oü|i£v
(1434). (5) Das Wort des Aigisthos von den péM,ovxa fIeX,oniSô)v tcaicà (1498)
ist schwerlich geeignet, das Drama zum Ende hin offen zu halten. Dass es auf
der drameninternen Kommunikationsebene (Aigisthos-Orestes) Aigisthos'
eigenen Tod meint, geht nicht nur aus Orestes' Antwort xà yoöv aà (sc. péÀ,-

Xovxa kciköi) hervor33, sondern vor allem daraus, dass die köku des Orestes,
die der Mythos auf die Tat folgen liess, nicht den Palast in Mykene zum Schauplatz

hatten, wie es die Stelle doch verlangen würde34. Auf der äusseren
Kommunikationsebene (Autor-Publikum) mag in der Antwort xà yoûv aà
mitschwingen, dass auch für Orestes toxica folgten. Aber wenn wir schon auf das

Wissen des Zuschauers von einer im Text nicht repräsentierten 'Wirklichkeit'
rekurrieren wollen - warum dann nicht auf sein volles Wissen von dieser
Wirklichkeit? Zu ihr gehörte jedenfalls auch, dass die tea toi des Orestes von gänzlich
anderer Art waren als die Morde, die der Palast in Mykene gesehen hatte: statt

forth 124, der beide Deutungen nebeneinander aufführt und auch zugibt, dass Elektra die
Worte in zuversichtlichem Sinn verstehen muss (den gegenteiligen Sinn müsse der Leser

ergänzen; hierzu vgl. unten Anm. 35). Auch Friis Johansen 27 weiss, dass Orestes' Antwort
«in sich mehrdeutig» ist, hält aber die pessimistische Deutung durch die Aischylosreminiszenz
(in 1415f.) für gesichert. - Die Parallele Aisch. Sept. 617, die Inhalt und sprachliche Form
abdeckt, gab schon Pohlenz II 95. Während Alexanderson 92 es für unmöglich hält, zwischen
den zwei Deutungen des ei-Satzes zu entscheiden, bringt Erbse 287f. eine Uberzeugende
sprachliche Erklärung und Parallelen aus Sophokles, die für die zuversichtliche Deutung
sprechen.

32 Die gänzlich untergeordnete Rolle, die Sophokles diesem Motiv hier zuweist, mag verständ¬
lich machen, warum er auf eine Entfaltung der ethischen Implikationen verzichten konnte. -
Die Ansicht von Bowra 255, Elektra denke bei xatpeöotv 1488 nicht an Hunde und Vögel, wird
mit Recht allgemein abgelehnt.

33 So Bowra 258, zustimmend G. Ronnet, Sophocle poète tragique (1969) 215.

34 1497f. f| rtàç' àvàyKri xf|vôe xr|V axéyriv iSsïv xà x' ôvxa koù péLLovxa neXotttSrâv team;
Vogler 31 Anm. 68 übersieht den Zusammenhang, wenn er dekretiert, es werde hier «allein
auf die kommende Verfolgung Orests durch die Erinyen angespielt». - Gegen die Beziehung
der künftigen Leiden auf Orestes auch Alexanderson 96f., Erbse 298 (mit Hinweis auf den
Schauplatz Mykene).



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 19

neuem Mord folgte schliesslich der Freispruch. Und für Elektra sah der
Mythos, wie man weiss, nicht einmal die Verfolgung durch die Erinyen vor. Ein
'offenes' Ende müsste jedoch vor allem auf die Zukunft der Hauptperson
hindeuten. Wenn daher Sophokles die im ganzen Stück sorgfältig vorbereitete
Linie des Freiheitsmotivs in den Schlussanapästen zu Ende führt, so versteht
der Zuschauer, dass die vielleicht noch zu erwartenden Erinyen der Mutter -
auf die Sophokles, um es abermals zu sagen, nirgends im Stück vorausweist35 -
der mit der 'heutigen Unternehmung' eingeleiteten Freiheit des Atridenhauses
letztlich nicht hinderlich sein können. Er versteht, mit anderen Worten, dass
Sophokles die anders gearteten Leiden des Orestes, die an andere Stätten gebunden

waren, übergehen konnte, da ja auch seine Schuld - wenn denn Sophokles
wirklich an eine Schuld des Orestes geglaubt haben sollte - eine anders
geartete, von Gott veranlasste Schuld war.

Die ironische Interpretation erwies sich uns - trotz ihres Auftretens als
differenzierte, 'subtile' Lösung - als bedingt durch eine wenig differenzierte,
einseitige Art der Auswertung der vom Dichter gesetzten Bewertungssignale. In
redlichem Entsetzen über den Muttermord findet man es unerträglich, dass die
vertrauten Erinyen fehlen sollen. Hat man die Unentbehrlichkeit der Rachegöttinnen

einmal vorausgesetzt, so grinsen sie einem allenthalben hinter 'Ironien'
und 'Doppeldeutigkeiten' entgegen36. Indes ist es eine naive und literaturfremde

Art des Zugangs, unsere Wertungen mit der Tat selbst direkt in Beziehung

zu setzen37. Hierfür brauchte der Dichter kein kompliziertes Gefüge von

35 Aufgrund dieses Mangels an Vorbereitung bleibt es zweifelhaft, ob wirklich «the spectators
will perceive the ironical implication (sc. of 1498)», wie Linforth 124 meint; mehr noch gilt
dies für 1425, wo er gleichfalls Ironie anerkennt. Im übrigen spricht nichts dagegen, an diesen
Stellen mit Linforth die 'ironische' Zusatzbedeutung gelten zu lassen, solange man diese
'Ironien' nicht zu einer Umkehrung der dramatisch explizit gemachten Wertungen des Stük-
kes aufbläht (Linforth ist einer der wenigen neueren Interpreten, die diesen Irrtum vermeiden,

und er ist erfreulich klar in diesem Punkt) und solange man sich ferner im klaren darüber
ist, dass sie so wenig eindeutig im Text verankert sind, dass ihre Wirkung vielmehr ganz und
gar von Inszenierung und Vortragsweise abhängt. Mir ist kein moderner Dramatiker bekannt,
der die wesentlichen Züge der Deutung seiner Stücke von Imponderabilien des Vortrags
abhängig gemacht hätte. In der Antike ist das noch weniger denkbar.

36 Winnington-Ingram äussert selbst den Verdacht, seine Interpretation könnte auf einer petitio
principii beruhen: «To say that Orestes and Electra are taking over the roles which, in the
earlier phase, were played by Aegisthus and Clytemnestra, may seem to beg a question» (244).
Es scheint nicht nur so, es ist so. Wenn Winnington-Ingram etwa sagt: «No pursuit by Furies;
then no reconciliation of the Furies (227)», so ist deutlich, dass die Furien für ihn ganz
einfach da sind, ob sie im Text da sind oder nicht.

37 Lesenswert sind Waldocks Bemerkungen über jenen Grundfehler der Literaturbetrachtung,
den er «the documentary fallacy» nennt - die Behandlung literarischer Texte als Berichte aus
der Wirklichkeit, bei denen in der Tat alles, was zur Wirklichkeit gehört, zum Zwecke besseren
Verständnisses hinzuergänzt werden darf. «Electra ought, perhaps, to be riven with conflicts,
but that does not give us the right to conclude that she is. » - «We may be very grieved by these
facts and be extremely sorry for Electra. But how if she is not sorry for herself?» (188). - Ein



20 Thomas Alexander Szlezâk

gegensätzlichen Charakteren, Urteilen und Handlungsweisen aufzubauen.
Vielmehr gilt es, im Durchgang durch die Figurenperspektiven die vom Autor
intendierte Rezeptionsperspektive zu ermitteln. Ebenso gilt es, die Strukturgesetze

sophokleischer Ironie im Auge zu behalten. Dazu gehört, dass als die
gültige Wirklichkeit, gegen die sich das ironisch Umzudeutende abheben soll,
die vom Dichter gestaltete und gedeutete Wirklichkeit zu nehmen ist. Ferner
gehört dazu, dass dem Opfer der ironischen Täuschung die Auflösung des

tragischen Scheins zuteil wird. Ein ironisch offenes Dramenende, bei dem der
Zuschauer das eigentlich Gemeinte erst zu ergänzen hätte, entspricht nicht dem
sophokleischen Gebrauch der Ironie.

Solch ein Offenhalten zum Schluss hin wäre hingegen die konsequente
dramatische Lösung, wenn zweierlei gegeben wäre: einmal ein Zweifel des
Dichters an der Fähigkeit des Einzelnen, das Richtige klar zu erkennen und frei
zu ergreifen. Zweitens die Verlagerung des dramaturgischen Interesses von der
grossen individuellen Gestalt auf die unentwirrbare feindliche Verkettung
partieller Interessen von gleichem Format. Beides ist, wie man weiss, charakteristisch

für die Sehweise des Euripides. Und beides ist, wie wir sahen, unvereinbar

mit der Konzeption des Hauptteils der sophokleischen Elektra.
Es bleibt noch zu fragen, worauf die Missdeutbarkeit der Elektra und die

Verwirrung, die sie immer wieder auslösen wird, beruhen. Es ist dies, wie ich
glaube, erklärlich letztlich nur aus einer Eigenheit der anthropologischen
Konzeption des Sophokles, die wir stets zu vergessen geneigt sind, weil sie eine
Negation unseres christlichen Erbes bedeutet: ich meine den Platz, den er im
menschlichen Leben der Liebe und dem Hass zuweist. Albin Lesky spricht in
seiner abschliessenden Würdigung des Sophokles davon, dass seine grossen
Gestalten «grosse Liebende» sind38. Dem werden alle, die Sophokles kennen,
gerne zustimmen. Und doch fehlt hier etwas. Denn diese Gestalten sind auch
unerbittlichen, wahrhaft grossen Hasses fähig. Für sie gibt es keine Vergebung
und keine Minderung des Hasses: für Aias nicht gegenüber den Atriden, für
Antigone nicht gegenüber Kreon, für Philoktetes gegenüber Odysseus nicht.
Und Oedipus, der mit so tiefer Liebe zu seinen Töchtern spricht, verflucht seine

weiteres Missverständnis literarischer Grundkategorien zeigt sich bei Segal: er glaubt von der
düsteren Atmosphäre (von der er ein masslos überzogenes Bild gibt) unmittelbar auf die
Aussage schliessen zu können (vgl. 519. 540. passim). Gewiss ist die Atmosphäre des Stückes
nicht fröhlich - wie sollte sie es sein angesichts der Leiden der Vergangenheit? Die immer
wieder begegnende Antithese zwischen der langen Leidenszeit und der bevorstehenden
Wende (zwischen xpôvoç und Katpoç: 22. 75. 179. 330. 477. 782. 916-9. 1013f. 1255. 1273.
1292. 1338. 1368. 1464f.) zeigt jedoch, dass alles auf die Überwindung der finsteren Vergangenheit

angelegt ist. Nach Segais Interpretation müssten wir glauben, Sophokles habe die
Xpovoç-Kaipoç-Antithese nur eingeführt, um 'anzudeuten', dass Elektras lange Leidenszeit
durch den Kaipôç der Tat in einen neuen paxpôç xpovoç der Düsternis und der moralischen
Verfinsterung überführt wird.

38 Die tragische Dichtung der Hellenen 19723) 273f.



Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas 21

Söhne mit der Unerbittlichkeit eines Gottes. Gewöhnlich ist nun der Umstand,
dass der Hass des Helden bis zuletzt nicht aufgelöst wird, durch etwas anderes
überdeckt: im Aias durch den Streit um die Bestattung, in der Antigone durch
die verspätete Umkehr Kreons, im Philoktetes durch die Erscheinung des Herakles,

im zweiten Oedipus-Stück durch die Entrückung. Die Elektra hat die
dramaturgische Besonderheit - bedingt wohl durch die Anlehnung an den
Mythenvorwurf bei Aischylos -, dass der Hass der Heldin gerade in der letzten
Szene bestimmend bleibt, während Elektras Liebe, ihre ergreifende und
überwältigende Liebe zum Bruder, zuvor schon in der Anagnorisisszene sich
ausspricht. Wenn wir nur in der Elektra dieser Szene die 'unverdorbene Elektra'39
sehen, wenn wir mit anderen Worten die Liebe zum Edlen vom Hass gegen das

Niedrige trennen wollen, so erhalten wir lediglich einen Sophocles dimidiatus.
In der christlichen Tradition stehend, sind wir gewohnt, Humanität als

Überwindung des Hasses in der Vergebung zu sehen. Es ist ein seltsames
Phänomen, über das sich sowohl geistesgeschichtlich als auch moralphilosophisch
nachzudenken lohnen würde, dass das sophokleische Menschenbild, in dem der
unauslöschliche Hass des Helden gegen alles Gemeine und Widerrechtliche
bestehen bleibt und bestehen bleiben muss, dass diese gänzlich andere Wertung
von Liebe und Hass trotz der 2000jährigen christlichen Tradition stets als Bild
grosser Humanität empfunden wurde. Und wenn das Nachdenken hierüber
nichts anderes brächte, dann wenigstens eine angemessenere Einschätzung der
Gestalt Elektras.

39 So Friis Johansen 31.


	Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas

