Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 38 (1981)

Heft: 1

Artikel: Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas
Autor: Szlezak, Thomas Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-29559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-29559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 38 1981 Fasc. 1

Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas

Von Thomas Alexander Szlezdk, Ziirich

Man kann nicht sagen, dass die Stiicke der griechischen Dramatiker im
heutigen Theaterleben vernachlissigt wiirden. Man versucht auf den Biithnen,
entsprechend der inneren Dynamik der Theaterkunst, den alten Texten neue
Effekte im Einzelnen und neuen Sinn im Ganzen abzugewinnen. Die Theater-
leute suchen dabei in ihren Deutungen nicht selten die Anlehnung an Ergeb-
nisse der literarischen Interpretation, die doch meistens in zunéchst theaterfer-
ner Absicht und EinsteHung erarbeitet wurden. Fiir die akademischen Inter-
preten mag das schmeichelhaft sein; doch ist es gewiss noch kein Grund zur
Selbstzufriedenheit, vielmehr sollte es einen zusitzlichen Ansporn bieten, die
Aufmerksamkeit in erhhtem Mass auf jene Interpretationsfragen zu richten,
deren Entscheidung in diesem oder jenem Sinne unmittelbar fiir die bithnen-
méssige Verwirklichung der betreffenden Stiicke, fiir die Erfahrung ihres Sinnes
auf der Bithne von Bedeutung ist.

Sophokles’ Elektra stellt uns bekanntlich vor solch eine Frage, und es ist
eine Frage von uniiberbietbarer Aktualitit. Die Beendigung der Gewalt ist das
zentrale Thema der politischen Ethik unserer Zeit. Die Geschichte von der
langwihrenden Herrschaft der Gewalt im Haus der Pelopiden und ihrer
schliesslich erreichten Beendigung scheint ein klares Modell der Probleme zu
enthalten, die heute nicht nur Kultur und Gesittung der Gesellschaft, sondern
das Uberleben der Menschheit bedrohen.

Nur iberwindet Orestes die Gewalt durch Gewalt, wihrend die Hoffnung
der gegenwirtigen Welt ist, dass Gewaltlosigkeit die Gewalt einmal iberwin-
den werde — auch wenn diese Hoffnung von Generation zu Generation' ent-
tduscht wird.

Es ist dieser Gegensatz, der der sophokleischen Elektra ein erhebliches
Interesse fur die heutige Bithne sichert und der zugleich die biihnenmissige
Verwirklichung vor ein schwieriges Interpretationsproblem stellt. Ist es mog-
lich, eine Gewalttat als die letzte zu akzeptieren, sich sozusagen bei ihr zu beru-
higen?

Aischylos hatte dem Mythos eine Gestaltung gegeben, die dem Hoffen der
Menschheit (es ist offenbar nicht erst unser Hoffen) auf ein Ende der Gewalt in
sehr anderer Weise entgegenkommt: auf Orestes’ Mord an Klytaimestra und

1 Museum Helveticum




2 Thomas Alexander Szlezak

Aigisthos folgt weder menschliche Rache noch der Triumph des Siegers, son-
dern die Verfolgung durch die Erinyen. Deren unentrinnbare Gewalt — es ist
nicht mehr die physische Gewalt — gegen den Téter wird nicht gebrochen durch
einen Machtspruch, sondern durch ein Gericht. Es siegt die Einsicht in die
Notwendigkeit eines neuen Prinzips der Sittlichkeit.

Demgegeniiber wartet man bei Sophokles nach dem Muttermord vergeb-
lich auf die Erinyen, auf Gericht und Freispruch. Hat Sophokles uns lediglich
die trostlose Botschaft zu iiberbringen, dass Gewalt nur durch Gewalt zu iiber-
winden ist? Damit verlore sein Stiick, so will es scheinen, das Interesse, von dem
wir ausgingen. Unter dem Eindruck dieses Dilemmas — wenn es denn ein Di-
lemma ist — versucht eine bestimmte Deutung des schwierigen Stiickes, die vor
gut 50 Jahren als provokatives Minderheitsvotum zuerst auftrat und heute
draufund dran ist, zur rezipierten Mehrheitsmeinung zu werden, zwischen dem
Text des alten Dichters und den modernen Erwartungen zu vermitteln. Es ist
die ironische Deutung des Schlussteils der Elektra, die notwendig das Verstdand-
nis des ganzen Stiickes affiziert und so die Moglichkeit des ironischen Dramas
iiberhaupt zu einem Thema der Sophoklesinterpretation macht.

Die mit dieser Deutung verbundenen Fragen weisen einerseits eine grosse
Textndhe auf und filhren andererseits unmittelbar auf weiterreichende Ge-
sichtspunkte, auf Strukturfragen, Methodenfragen und auf die Eigenart des
sophokleischen Menschenbildes. In dieser Kombination von Scharfeinstellung
und Orientierung am Sinnganzen muss sich zeigen, ob in der Sophoklesinter-
pretation begriindete Antworten moglich sind oder ob alles dem individuellen
Empfinden des einzelnen Interpreten oder Regisseurs iiberlassen bleiben
muss!.

Zunichst, um die Frage verstindlich zu machen, ein kurzer Uberblick itber
die Exodos der Elektra.

Das vierte Epeisodion schloss damit, dass Orestes mit Pylades in den Palast
ging, bereit, die Ermordung Agamemnons geméss dem Orakel des Apollon an
Klytaimestra zu richen. Elektra war ihnen gefolgt; sie kommt nun, nach einem

1 Zur Illustration des Eindrucks der Beliebigkeit und Willkiir, den die Interpretationen zur
Elektra nicht selten bieten, seien die Meinungen von Waldock und Segal zu den letzten Zeilen
des Dramas gegeniibergestellt: wihrend der eine darauf beharrt, dass «a dramatist simply
cannot spring ironies on us in the last ten lines of his play», erklirt der andere: «a three-line
choral tag cannot lift the weight of a fifteen-hundred-line meditation on waste and death»
(A. J. A. Waldock, Sophocles the Dramatist, 1951, 189 gegeniiber Ch. P. Segal, The Electra of
Sophocles, Trans. Am. Phil. Ass. 97, 1966, 545). Beide sind also iiberzeugt, dass das, was die
Gegenseite aus dem Schluss herausholen mochte, im Hauptteil schlichtweg fehlt. — Ein
Beispiel fiir Willkiir in der Regie gab eine neuere Auffithrung, in der nach Vers 1504 die
Bithne leer war und eine lingere Pause entstand, in der man sich die Tétung des Aigisthos im
Haus vorzustellen hatte; dann kam Orestes heraus und verkiindete die Verse 1505-8 als sein
politisches Credo nach der Tat und fiir alle Zukunft, losgelst von der Szene 1442-1504. Aber
selbstverstindlich kennt die griechische Bithne keine wortlosen Pausen fir hinterszenisches
Geschehen; auch 1384ff. singt der Chor, wihrend Orestes und Pylades zur Tat schreiten.




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 3

kurzen Chorlied, wieder aus dem Haus und teilt dem Chor mit, dass die Minner
die Tat vollbringen. Schon hort man die Schreie Klytaimestras aus dem Haus,
sie ruft nach Aigisthos, sie fordert Erbarmen von Orestes, ihrem Sohn. Den
Rufen Klytaimestras hinter der Bithne antworten nicht Worte des Orestes, der
bei ihr ist, sondern Elektras, die vor dem Chor spricht. Die Geschw1ster sind so
gleichsam zusammen als Vollstrecker der Tat vorgefiihrt2.

Auf Klytaimestras Bitte um Erbarmen erwidert Elektra, sie habe ihrerseits
mit Agamemnon und Orestes kein Erbarmen gehabt. Und als die Mutter, vom
Schwert des Sohnes getroffen, aufschreit dpot, nénAnypat, ruft Elektra naicov,
£l odeveic, My, «schlag, wenn du die Kraft hast, noch einmal». Und Orestes
fiihrt den zweiten, den tddlichen Schlag.

Gleich nach der Tat kommt er mit Pylades auf die Biithne, die Hand von
Blut befleckt. Auf die Frage Elektras, wie es stehe, antwortet er kaA®dc, AnoA-
Mov €l kaldc E9éomoev (1425) «gut, wenn Apollons Spruch gut warx». Und er
versichert Elektra, dass die Erniedrigung durch Klytaimestra fiir sie zu Ende ist.

Eine neue Wendung: der Chor warnt — Aigisthos kommt. Die Récher
gehen zuriick in den Palast, Elektra will Aigisthos vor dem Palast empfangen. In
doppelsinniger Sprache, hinter der der Zuschauer den wahren Sachverhalt
durchhort, bestétigt sie die falsche Nachricht vom Tod ihres Bruders und er-
weckt bei Aigisthos den Eindruck, die Leiche des Orestes sei aus Phokis nach
Mykene gebracht worden. Aigisthos gibt darauf Befehl, den Leichnam 6ffent-
lich zur Schau zu stellen, damit etwaige Unzufriedene, die auf die Riachung
Agamemnons durch Orestes gehofft haben sollten, ihren Widerstand als hoff-
nungslos erkennen.

Herausgerollt wird eine verdeckte Leiche — es ist die Leiche Klytaimestras.
Neben ihr die vermeintlichen Phoker. In seiner Verblendung will Aigisthos
Klytaimestra holen lassen; doch Orestes veranlasst ihn, die verdeckte Leiche zu
enthilllen. Aigisthos erkennt seine Lage, weiss, dass er verloren ist. Er bittet
freilich gleich um ein letztes Wort der Rechtfertigung. Es wird ihm verweigert,
nicht von Orestes, sondern von Elektra; sie fordert ihren Bruder auf, Aigisthos
sofort zu toten und ihn den Totengriabern auszusetzen, die ihm ziemen. Ge-
meint sind Hunde und Geier.

Die Toétung des Aigisthos kann nach den Konventionen der griechischen
Bithne natiirlich nicht vor dem Zuschauer erfolgen. Aus der bithnenmaissigen
Notwendigkeit, die Handelnden zu entfernen, hat Sophokles einen Dialog um
die dahinterstehende moralische Notwendigkeit gemacht. Warum die Tat im

2 W. Steidle, Studien zum antiken Drama (1968) 92 betont mit Recht die Bedeutung von Elek-
tras Entschluss (947ff.), die Tat der Rache selbst durchzufithren; dass sie die «eigentliche

Téterin» sei, und sei es auch nur «symbolisch» (ib. 94), ist indes nicht gut vereinbar mit ihrer

Unterordnung unter Orestes’ Fithrung (1301ff. — im Gegensatz zur dominierenden Rolle

Elektras bei der Planung und Durchfithrung der Tat bei Euripides, Elektra 960ff. 1225). Den

Sinn dieser Unterordnung hat Sophokles klar bezeichnet: der Auftrag des Gottes erging an
Orestes (70. 1264—1270), nicht an Elektra.




4 Thomas Alexander Szlezak

Dunkeln geschehen miisse, fragt Aigisthos, wenn sie doch gerechtfertigt sei (gl
KaAOV 10 Epyov). Doch Orestes antwortet nur mit der Notwendigkeit der Ver-
geltung fir Agamemnon, und dass Aigisthos nicht zu bestimmen habe, wie er
sterben wolle.

Das ist das Ende des Dialogs und der Handlung. Es folgen noch drei Tri-
meter des Orestes moralisierenden Inhalts: Verbrechen miissten sogleich mit
dem Tod geahndet werden, und es gibe weniger Schurkerei in der Welt. Wih-
rend Orestes und sein Opfer ins Haus gehen, lasst der Chor drei Verse folgen, in
denen er verkiindet, dass das Haus des Atreus nach vielen Leiden heute zur
Freiheit gelangt sei. Der letzte Herausgeber, R. Dawe (1975), athetiert mit
Philologen des 19. Jahrhunderts diese letzten Worte des Orestes und des Cho-
res’.

Aber ob die letzten sechs Verse echt sind oder nicht, in jedem Fall fehlt
dem Stiick ein Ausklang, ein distanzierendes Nachspiel, wie wir es im Aias
haben, in der Antigone, im Konig Oedipus. Wir haben Handlung fast bis zum
letzten Augenblick, einen mit hoher dramatischer Komprimierung ablaufen-
den Doppelmord, wovon einer ein Muttermord ist — das grisslichste aller Ver-
brechen. Es tritt freilich als Recht auf, als Dike.

Und hier liegt der Ansatzpunkt der ironischen Interpretation. Sie wurde
zuerst vorgetragen von John Sheppard in einem Aufsatz von 1927 mit dem
Titel: «Electra: A Defence of Sophocles»*. Sophokles miisse also verteidigt
werden gegen die Vorstellung, er habe diesen glatt ablaufenden Doppelmord
als unbezweifelbares Recht darstellen wollen, ohne die im Mythos vorgesehene
Umkehrung der Wertung, das heisst ohne die der Tat folgenden Erinyen. Das
wire eine Ungeheuerlichkeit. Die Verteidigung lautet: die Schlussszene meint
gar nicht das, was sie auf den ersten Blick zu sagen scheint; sie ist hintergriindig,
ironisch zu verstehen. Euripides hat bekanntlich die Immoralitit der Tat her-
ausgestellt und die Weisheit des Apollon, dessen Orakel die Tat befahl, offen
angezweifelt>. Sophokles sei seinerseits weit davon entfernt, die Tat zu rechtfer-
tigen (wie die eine der zwei géngigen Auffassungen glaubt) oder gar ihre mora-
lischen Aspekte zu ignorieren (so die andere Losung). Wie Euripides kritisiere
er die Unmenschlichkeit des Muttermordes, nur mit anderen Mitteln: statt
durch explizites Raisonnement durch das subtile Mittel der dramatischen Iro-
nie. Indem er uns die Tat in einem bestimmten Licht zeigt, will er sie uns verste-
hen lassen als das, was sie ist: als Verbrechen.

3 Vgl unten S. 14 mit Anm. 23.

4 Class. Review 41 (1927) 2-9 und 163-165 (vgl. schon Class. Quart. 12, 1918, 80-88). Einen
Ansatzpunkt fir Sheppards Interpretation enthilt bereits G. Kaibels Kommentar (Leipzig
1896), in dem S. 302 gegen R. Jebb (dessen Kommentar von 1894 jedoch nicht zitiert ist)
versichert wird, Sophokles habe nach Aischylos nicht auf die homerische Rechtfertigung der
Tat des Orestes zuriickgreifen konnen und dass Orestes nach der Tat «nagende Gewissens-

zweifel» verspiire.
5 Eur. EL 971 & ®oiBe, noAAnyv ¥ apadiav E9éomoac, vgl. 1245f.




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 5

Diese Interpretation stiess zunichst auf Ablehnung, so zum Beispiel im So-
phoklesbuch von Maurice Bowra, scheint aber in den letzten zwei Jahrzehnten
zunehmend an Boden zu gewinnen in verschiedenen Varianten, die nicht im-
mer den Begriff der Ironie in den Mittelpunkt stellen. A. Salmon sprach 1961
von der «inhumanité monstrueuse d’Electre» und versah die gesamte Schluss-
szene Zeile fiir Zeile mit gecheimem ironischen Doppelsinn. Auf den Spuren von
Winnington-Ingram arbeitete Ch. P. Segal auf 70 Seiten in lyrisch-suggestiver
Weise die diisteren Seiten des Stiickes heraus; Holger Friis Johansen legte eine
Interpretation vor, der zufolge wir am Ende «nur einen unsicher gewordenen
Jungen und eine innerlich gebrochene Frau sehen». Kamerbeeks Kommentar
von 1974 schliesst sich dieser Deutung Elektras als am Ende gebrochener Ge-
stalt an, wihrend der ein Jahr zuvor erschienene Cambridger Kommentar von
J. H. Kells in allen Punkten ausdriicklich auf Sheppard zuriickgreift. Das ganze
Stiick, schreibt Kells, ist eine fortgesetzte Ubung in dramatischer Ironies.

Diese Interpretation hat nun zweifellos ihre Vorziige. Sie bringt Sophokles
in Ubereinstimmung mit unserem modernen ebenso wie mit dem archaisch-
griechischen Empfinden — im Mythos waren ja die Erinyen vorgegeben’, bei
Sophokles fehlen sie®. Sie hat zudem den Vorteil, den Leser zu erhéhter Auf-
merksamkeit zu zwingen, ihn zu sprachlicher Feinfithligkeit und Hellhorigkeit
zu erziehen — und was konnte wichtiger sein bei einem so differenzierten Dich-
ter wie Sophokles? Die zum Teil grotesken Verirrungen solcher (vermeintlicher)
Hellhorigkeit bei Salmon und Segal brauchten uns im Prinzip nicht zu stéren® —
auch sonst entwickeln sich ja Ubertreibungen oft aus richtigen Ansitzen.

6 M. Bowra, Sophoclean Tragedy (1944) 215-218. A. Salmon, L’ironie tragique dans I’exodos de
I’Electre de Sophocle, Et. Class. 29 (1961) 241-270 (Zitat 244). R. P. Winnington-Ingram, The
Electra of Sophocles: Prolegomena to an Interpretation. Proceedings of the Cambridge Philo-
logical Society 183 (1954/55) 20-26; ders., Sophocles. An Interpretation (1980) 217-247 (aus-
fithrlichere Fassung des Artikels von 1954/55; Zitate beziehen sich im Folgenden auf das
Buch). Ch. P. Segal, a. 0. 473-545. H. Friis Johansen, Die Elektra des Sophokles, Class. et
Med. 25 (1964) 8-32 (Zitat 32). J. C. Kamerbeek, The Plays of Sophocles, Part V: The Electra
(1974) 17-20. J. H. Kells (ed.), Sophocles, Electra (1973) 1-12 (Zitat 11).

7 Die Odyssee (o 29-43. 298-300; y 193-200. 304-310) sagt nichts von den Erinyen, obschon der
Tod Klytaimestras vorausgesetzt ist (y 309f.); sie sind jedoch fiir die Oresteia des Stesichoros
bezeugt (PMG 217).

8 Winnington-Ingram 217-224 legt grossen Wert darauf, dass die Erinyen viermal genannt sind
(112. 276. 489. 1080, dazu die periphrastische Nennung 1388) — so als wére das vor ihm
unbekannt gewesen. Worauf es ankommt, ist, dass diese Stellen nicht die Sithnung des Mut-
termordes betreffen; was bei Sophokles fehlt, sind die untpog £yxotor xvveg (Aisch. Choeph.
924. 1054). Vgl. unten Anm. 36.

9 Hier nur einige Beispiele. Nach Salmon 264 meint néntoy’ 6 TAnpov 1477 sowohl Agamem-
non (néntoke) als auch Aigisthos, der diese Worte spricht (néntwxa). (Die Reminiszenzen an
die Ermordung Agamemnons sind natiirlich iiberall im Schlussteil zu finden, aber aus der
Form néntmy’ eine Anspielung herausholen zu wollen, hat doch wohl mit Interpretation
nichts mehr zu tun.) Aus 1407 will Salmon 269 eine Missbilligung des Chores heraushéren —
seine offene Billigung der Tat 1423 iibergeht er. — Fiir Segal (492), der nur das ‘Diistere’ und




6 Thomas Alexander Szlezak

Aber ist der ironische Ansatz in der Deutung der Elektra wirklich der
richtige? Die gewohnlich doch wohl unbewusst mitwirkende Vorstellung, dass
Ironie allemal etwas Feines und Subtiles ist und dass der Ironiker dem bedau-
ernswerten Ironielosen in jedem Fall iiberlegen ist, sollte uns nicht abhalten,
diese Frage zu stellen. Aber auch nicht die Berufung auf die Tatsache, dass So-
phokles nun einmal ein anerkannter Meister der tragischen Ironie ist. Vielmehr
gilt es, dieses Faktum gerade zum Priifstein zu machen und zu fragen: was ist
sophokleische Ironie sonst, und was liegt in der Elektra vor?

Vor allem durch diesen Ansatz unterscheidet sich die vorliegende Analyse
von zwei Beitrigen, in denen die Richtigkeit der auf Sheppard zuriickgehenden
Auslegung bereits in Frage gestellt wurde, ndmlich von B. Alexandersons als
fortlaufende Interpretation gestalteter Erwiderung auf den Aufsatz von H. Friis
Johansen und von H. Erbses vorwiegend gegen J. H. Kells gerichteter Kldrung
mehrerer zentraler Themenkreise des Stiickes. Da auch diese Beitrdge — wie die
jungst erschienene Interpretation von R. W. B. Burton zeigt — trotz der konkre-
ten Klarheit ihrer Einzelinterpretationen noch nicht zu einer hinreichenden
Besinnung auf die Voraussetzungen und Grenzen der zur Frage stehenden
Auslegung gefiihrt haben, mag es gerechtfertigt sein, diese Besinnung erneut zu
versuchen, diesmal unter steter Beriicksichtigung von Methodenfragen der
Drameninterpretation und mit Einbeziehung eines weiteren Sektors der dlteren
Literatur®,

‘Zweideutige’ des Stiickes sieht und alles Zuversichtliche iibergeht oder weginterpretiert, ist
selbst das Zwitschern der Vigel (Prolog 17f.) ein sinistres Omen, und zwar wegen der unseli-
gen Nachtigall — die freilich erst in der nichsten Szene genannt ist. Segal sicht Identitéit der
Symbole, wo Sophokles durch den Kontrast sprechen will: die helle Zukunft wird iiber die
dunkle Gegenwart siegen. — Ingenits und abwegig ist auch die Vermutung von Winnington-
Ingram 236f., durch den fingierten Botenbericht habe Sophokles andeuten wollen, dass Ore-
stes durch Apollon eben doch zu Schaden kam.

9a B. Alexanderson, On Sophocles’ Electra, Class. et Med. 27 (1966) 79-98; H. Erbse, Zur
«Elektra» des Sophokles, Hermes 106 (1978) 294-300. Zur iibergreifenden Frage der dramati-
schen Ironie dussern sich beide nur beildufig (Alexanderson 90 u. 97, Erbse 294 Anm. 30, 300
Anm. 44); ebensowenig kommt das Strukturmoment der Figurenkonstellation und die Aus-
differenzierung der divergierenden moralischen Anspriiche im Durchgang durch die Figu-
renperspektiven zur Sprache (worin nach der hier vorgelegten Deutung der sicherste Zugang
zur Intention des Dichters zu sehen ist, s. unten S. 10ff.). Den Einzelinterpretationen beider
Beitriige kann ich fast immer zustimmen — eine Ubereinstimmung, die fiir mich um so erfreu-
licher ist, als ich meinen Beitrag ohne Kenntnis der Vorginger verfasste. Da aber ausser den
iibergreifenden Gesichtspunkten auch die Begriindungen im einzelnen héufig anders lauten,
schien es geraten, auch diejenigen Punkte im Zug einer einheitlichen Interpretation zu beriih-
ren, die schon von Alexanderson und nach ihm von Erbse behandelt wurden (Verweise auf
ihre Ergebnisse wurden in den Anmerkungen nachgetragen). - R. W. B. Burton, The Chorus
in Sophocles’ Tragedies (1980) (Electra: 186-225) interpretiert, der Zielsetzung des Buches
gemiss, vorwiegend aus der Perspektive des Chores, was eine Rechtfertigung dafiir enthalten
mag, dass die Kernfrage der Deutung des Stiickes nirgends direkt angegangen wird —denn fiir
diese Frage sind die Ausserungen des Chores zwar wichtig, aber natilrlich nicht allein ent-
scheidend. Immerhin kommt Burton aufgrund des Chorliedes 1384f. und der Exodos zur




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 7

Bekanntlich kam der Begriff der tragischen Ironie gerade aus der Sopho-
kles-Deutung in die Literaturwissenschaft!%. Da Sophokles das Paradigma war
und ist, sollte es mdglich sein, bei ihm selbst die Kriterien zu finden, die zur
Entscheidung unserer Frage dienen kénnen.

Die uibliche Art, die Handhabung der Ironie bei Sophokles auf den Begriff
zu bringen, besteht darin, dass man sie als die dramatische Auswertung des
Gegensatzes von Wirklichkeit und Schein bestimmt. Diese Bestimmung findet
sich, um nur ein Beispiel zu geben, im Sophoklesbuch von G. Kirkwood!!. Auf
die Elektra angewendet hiesse das, dass die Wirklichkeit des Muttermordes als
des grisslichsten Verbrechens kontrastiert sei mit dem triigerischen Bewusstsein
der Titer, Recht zu iiben. Wir seien durch den Kontrast aufgefordert, die
Selbsteinschédtzung von Orestes und Elektra umzukehren und so zum Einklang
mit der Wirklichkeit zu kommen.

Ich glaube nun, dass diese Bestimmung des Wesens der tragischen Ironie
zwar nicht falsch, aber unvollstindig ist. Sie muss ergédnzt werden durch den
nur scheinbar trivialen Zusatz, dass die Wirklichkeit, die den einen Pol des vom
Dichter intendierten Gegensatzes bildet, die vom Zuschauer verstandene und
als eindeutig bestimmt aufgefasste Wirklichkeit sein muss. Und das bedeutet:
der Dichter hat dafiir zu sorgen, dass der Zuschauer seine Auffassung der Wirk-
lichkeit hat. Um verstidndlich zu machen, worauf es hier ankommt, werfen wir
einen kurzen Blick auf den Aias und auf Konig Oedipus.

Oedipus schickt sich an, durch Untersuchung und Sithnung des Mordes an
Laios die Stadt Theben von der Seuche zu befreien. Er weiss nicht, gegen wen
sich seine Untersuchung richtet, und versteht es auch nicht, als Teiresias es ihm
wortlich und ganz ohne Ironie sagt. Zuvor schon spricht er einen schrecklichen
Fluch gegen den Titer, ohne zu wissen, dass er sich selbst verflucht. Aber der
Zuschauer weiss es, und es ist leicht zu sehen, dass nur unter der Voraussetzung
dieses Wissens der Effekt der tragischen Ironie moglich ist. Der Zuschauer
versteht, anders als Oedipus, dass der blinde Seher die Wahrheit sieht, wahrend

Ablehnung der Auffassung, dass das Stiick zum Ende hin offen sei (220-223); hingegen zeigt
er sich in den Bemerkungen iiber «the dark forces that fashion Electra’s character» noch sehr
im Bann der psychologisierenden Deutung von Winnington-Ingram und Friis Johansen. Die
in threm Charakter ‘entstellte’ (194) Elektra versucht der Chor in der Parodos und in der
Chrysothemis-Szene zur Missigung zu bewegen, wihrend er ihr in den Chorliedern volle
moralische Unterstiitzung gibt (224f.) — wie sich beides zueinander verhilt, fragt Burton nicht.
Offenbar gelangt der Chor von anfinglicher Kritik zu einem besseren Verstindnis der Hal-
tung Elektras, und dieses Fortschreiten ist das Wichtigste, was man aus der Rolle des Chores
fir die Deutung des Stiickes gewinnen kann (vgl. unten Anm. 16).

10 E. Behler, Der Ursprung des Begriffs der tragischen Ironie, Arcadia 5 (1970) 113-142. Entschei-
dend fur die spitere Begriffsbildung wurde On the Irony of Sophocles (1833) von Connop
Thirlwall, der ein guter Kenner der deutschen Romantik und ihrer Theorie der Ironie war.

11 G. M. Kirkwood, 4 Study of Sophoclean Drama (1958) 262f.: «the soul of dramatic irony is
contrast between what seems and what is».




8 Thomas Alexander Szlezak

der sehende Oedipus, der glorreiche Rétselloser, der das Rétsel seines Lebens
nicht 16sen konnte, in Wirklichkeit blind ist.

Hier ist also das Wissen des Zuschauers um die Wirklichkeit des Oedipus
zundchst vorausgesetzt — niemand kann die tiefe Zweideutigkeit der Fluchszene
verstehen, der die Identitit des Konigs nicht kennt. Beachten wir jedoch, dass
diese Kenntnis des Publikums gleich im ersten Epeisodion durch die Worte des
Sehers bestitigt, in gewissem Sinne dramenintern neu aufgebaut wird. Der
Dichter begniigt sich also, wenn es um die Wirklichkeit geht, gegen die sich der
Schein in tragischer Ironie abhebt, nicht mit der Ubernahme vorausgesetzten
Wissens.

Ein noch deutlicheres Beispiel hierfur ist der Anfang des Aias. Der Held
tritt aus seinem Zelt, von Athene gerufen. Aufihre Frage berichtet er, wie er die
Atriden getotet habe, wahrend er Odysseus, bevor auch er sterben muss, noch
blutig zu peitschen gedenke. Auch diese Szene ist ein oft gewiirdigtes Beispiel
tragischer Ironie. Aias hilt Athene fiir seine Helferin und glaubt mit ihr von
gleich zu gleich sprechen zu kénnen, wihrend in Wirklichkeit gerade sie ihn in
Wahnsinn gestiirzt hat und ihn statt seiner Feinde die Herdentiere téten und
peitschen liess.

Die Geschichte vom Rindermord war allen bekannt!2; das Publikum hitte
die Verblendung des Aias ohne weiteres aufgrund seines Vorwissens verstan-
den. Aber Sophokles setzt auch hier nicht einfach auf die allgemeine Vorinfor-
miertheit, sondern bringt zuvor eine andere Szene, die zwischen Athene und
Odysseus, in der das Wissen des Zuschauers vom Rindermord nicht lediglich
aktualisiert, sondern in der vom Dichter gewollten Optik neu aufgebaut, neu
gestaltet wird. Es ist evident, dass die besondere Nuance der tragischen Ironie,
hier die besondere Schirfe, um nicht zu sagen Grausamkeit der Situation,
entscheidend von dieser Gestaltung abhéngt.

In beiden Fillen, bei Oedipus und bei Aias, ist die Situation ferner auf die
Auflésung der tragischen Ironie angelegt. Der Held wird in der Diskrepanz
zwischen seiner stolzen Zuversicht und seiner schrecklichen Wirklichkeit ge-
zeigt, damit sich seine Grosse in dem Augenbhick zeigen kann, in dem ihm die
Wabhrheit aufgeht. Ohne Erkenntnis der Tatsache, dass ihre Tat sie vernichtet
hat, wiren weder Aias noch Oedipus tragische Gestalten.

Die tragische Ironie hat also, dramaturgisch gesehen, vorbereitenden Cha-
rakter. Auf der Erwartung ihrer Auflosung beruht die dramatische Spannung;
aus der Art, wie der Held die Enthiillung der Wahrheit besteht, schafft Sopho-
kles das tragische Pathos.

Vielleicht wire dies der Ort, kurz an die Fragwiirdigkeit der Bezeichnung
‘tragische Ironie’ zu erinnern. Denn wenn wir unter Ironie die Einnahme eines

12 Verzeichnis der reichen bildlichen Uberlieferung («Aias trauernd nach der Raserei», «Aias’
Selbstmord») bei F. Brommer, Denkmdlerlisten zur griechischen Heldensage (1976%) 14-19.

e TS o]




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 9

iiberlegenen Standpunktes unter der Maske der Unterlegenheit verstehen, und
dies zum Zweck der Zerstérung eines zu hoch angesetzten Anspruchs, so ist
klar, dass Ironie nicht die passendste Bezeichnung des hier gemeinten literari-
schen Phidnomens ist. Die Gotter, die den Menschen vernichten, konnen zwar
die ironisch-iiberlegene Haltung einnehmen — Athene im Aias tut es —, doch ist
dies nicht das Wesentliche; Apollon!? im Oedipus tut es gar nicht erst, und dies
wirkt im Grunde stérker. Niemals wird der Dichter diese Haltung gegeniiber
seinen Gestalten einnehmen, und vollends absurd wire es, wenn der Zuschauer
ironische Uberlegenheit empfinden wollte. Und wenn auch der hohe Anspruch
des tragischen Helden zunéichst zerstort wird, so zeigt er doch in der Art, wie er
der Vernichtung begegnet, eine neue Grosse, einen neuen Anspruch, der dies-
mal nicht zerstort wird (sonst hitten wir Komédie, nicht Tragddie). Ahnliche
Uberlegungen veranlassten Lewis Campbell vor fast genau 100 Jahren, statt
‘tragische Ironie’ die Bezeichnung ‘pathetischer Kontrast’ vorzuschlagen!4.
Doch Campbells Vorschlag drang nicht durch, und so liegt es auch mir fern, den
inzwischen in allen Sprachen eingebiirgerten Terminus indern zu wollen.

Wir halten einstweilen als Merkmale der tragischen Ironie bei Sophokles
fest (1) die Gestaltung der Wirklichkeit, gegen die sich der Schein in tragischem
Kontrast abheben soll, in eigener Optik, und (2) die Auflosung der Tduschung
auch und gerade fuir den Verblendeten.

Diese Merkmale bestimmen auch die Ankunft des Aigisthos im Schlussteil
der Elektra. Tragische Ironie — die in der entsprechenden Szene bei Aischylos
(Choeph. 838ft.) fehlt — wire erreichbar gewesen schon durch ein paar Worte
des Aigisthos iiber das Erreichen seines Ziels. Aber die besondere Nuance in
der Ironie dieser unheimlichen Anagnorisis erreicht Sophokles dadurch, dass er
dem noch unwissenden Aigisthos die Wirklichkeit in ganz eigener Gestaltung
vorgegeben sein ldsst: Klytaimestra ist tot (bei Aischylos und Euripides stirbt
sie bekanntlich erst nach ihm). Aigisthos glaubt die Erniedrigung der unnach-
giebigen Elektra auskosten zu konnen (bei Aischylos tritt Elektra im zweiten
Teil der Choephoren nicht mehr auf). Und er glaubt an der Bahre seines Ri-
chers zu stehen — doch vor ihm liegt seine Frau, und er ist in der Hand des Ri-
chers. Die Auflésung seiner Tauschung bleibt auch ihm, obschon er nicht als
grosse tragische Figur konzipiert ist, nicht erspart.

Eine Durchsicht der iibrigen Werke des Sophokles — die hier aus Raum-
griinden nicht durchgefiithrt werden kann — wiirde ergeben, dass wir in den
genannten zwei Merkmalen feste Strukturelemente der sophokleischen Hand-
habung der tragischen Ironie vor uns haben. Dies vor Augen, konnen wir uns
nunmehr der Gestalt Elektras zuwenden — denn das Licht der tragischen Ironie,

13 Apollon als der eigentlich Handelnde hinter dem Geschehen, das Oedipus ausldst: "A oAV
a8’ fiv, "Anormv, pitor 1329.

14 Lewis Campbell, Sophocles, The Plays and Fragments ed. with English Notes and Introductions
1 (18792, repr. 1969) 126—133: «On the so-called Irony of Sophocles».




10 Thomas Alexander Szlezak

in dem die Schlussszene Aigisthos zeigt, sagt natiirlich nichts dariiber aus, wie
wir nach dem Willen des Dichters Elektra sehen sollen.

Zunichst muss noch ein Wort zum formalen Aufbau des Stiickes gesagt
werden, da die Struktur des Ganzen durchaus nicht gleichgiiltig ist fiir unsere
Frage. Der Aufbau zeigt, wie man lingst weiss, die Leiden Elektras im Mittel-
punkt. Ihre Hoffnungslosigkeit und ihre seelische Vereinsamung werden breit
ausgespielt in einer zwingenden Abfolge symmetrisch angelegter Szenen:

Am Anfang horen wir die Planung der Tat durch Orestes, noch ohne Elek-
tra. Die Parodos zeigt Elektras ausweglose, verzweifelte Vereinsamung. Sie
kann und will nicht darauf verzichten, den Mord am Vater anzuklagen und den
Tag der Rache herbeizusehnen. Im ersten Epeisodion ist sie mit ihrer Schwester
Chrysothemis konfrontiert, die zum Nachgeben rit, im vorliegenden Fall aber
selbst so weit nachgibt, dass sie auf Driangen der Elektra das Opfer Klytaime-
stras am Grab des Agamemnon nicht darbringen will. Wir sehen hier also
Elektra erfolgreich; das setzt sich fort im zweiten Epeisodion, in dem sie die
Auseinandersetzung mit der Mutter iiber den Tod des Vaters und ihre Haltung
dazu mit einem moralischen Sieg beendet. Hier aber bricht die aufsteigende
Linie ab (und dieser Bruch ist die Symmetrieachse der Szenenfolge): es kommt
der Erzieher des Orestes und bringt Klytaimestra die falsche Nachricht von
dessen Tod. Elektra ist vernichtet — wohlgemerkt von denen, die sie retten
werden. Es folgt im dritten Epeisodion die zweite Begegnung mit Chrysothemis.
Elektra will sie dazu gewinnen, mit ihr die Tat zu vollbringen, da Orestes, der
vorbestimmte Richer, tot sei. Chrysothemis hilt das fiir Wahnsinn — worauf
Elektra erklirt, sie werde die Tat alleine vollbringen. Im vierten Epeisodion
kommt Orestes mit der Urne, die, gemiss der erfundenen Nachricht von seinem
Tod, seine Asche enthalte. In der Klage um den Toten erreicht Elektras Leid die
dusserste Intensitdt — und hier erfolgt der Umschlag in der Wiedererkennung
der Geschwister. Der Ausbruch der Freude entspricht der Intensitit des Leids
unmittelbar davor. Dies ist das symmetrische Gegenstiick zur Schilderung ihrer
hoffnungslosen Lage am Anfang, und hier liegt zweifellos die Peripetie des
Stiickes.

Was folgt, habe ich bereits anfangs vorweggenommen, es ist die rasche
Ausfiihrung der Tat, bei der fiir den Zuschauer zunéchst weiterhin — und das ist
entscheidend — Elektra im Mittelpunkt steht, um erst in der letzten Szene, als
Orestes zum zweiten Mal aus dem Haus kommt, hinter diesem zuriickzutreten.

Nun zur Wirklichkeit, die Sophokles in diesen 1400 Versen um Verein-
samung und Leid Elektras aufgebaut hat. Folgende Schliisselthemen werden
immer wieder aus verschiedenen Perspektiven zur Sprache gebracht:

Zunichst der zentrale Komplex der Dike und Eusebeia, des Rechts und
der Frommigkeit sowie der Rolle der Gotter. Elektra versteht ihr Ausharren im
Widerstand als Wahrung der Grundlagen von aidm¢ und evcéfeia (249f.). Das
konnte freilich noch die ihrer Rolle entsprechende perspektivische Fehlein-




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 11

schitzung sein. In gewissem Sinne ist es daher wichtiger, wie die anderen Figu-
ren die Frage sehen. Klytaimestra behauptet, Agamemnon zu Recht getdtet zu
haben (528). Aber Sophokles gibt Elektra eine iiberlegene Entgegnung: die
Gestaltung des Dialogs lisst keinen Zweifel daran, wer das Recht vertritt!s.
Chrysothemis, von jeher uneins mit ihrer Schwester, gesteht in der ersten Be-
gegnung doch zu, dass das Recht so steht, wie Elektra es sieht (337); in der
zweiten rit sie, das Recht fahren zu lassen, wenn es Schaden bringt (1042).
Auch diese Maxime dient dazu, Elektras Position e contrario zu definieren. Der
Chor verweist trostend auf die noch ungebrochene Herrschaft des Zeus, als er
Elektra klagen hort (175), spricht vom Kommen der Dike, als er an eine Wen-
dung zum Guten im Sinne Elektras glaubt (476), und ruft die Blitze des Zeus an,
als die Rache durch Orestes’ Tod unmoéglich geworden scheint (824). In der
zweiten Chrysothemisszene redet er zwar von Masshalten, lobt auch vorsichtig
Chrysothemis’ Zogern (990f.), lisst sich dann aber doch von der Richtigkeit von
Elektras Entschluss, selbst zu handeln, iiberzeugen!s. Im zweiten Standlied
erkennt er an, dass sie allein die péyioto vopypo achtet, dass ihre Haltung
gvoéPera ist (1097). Nach der Tat sagt er o0d’ Exm yéyewv «ich kann es nicht
missbilligen» (1423)17.

Was Orestes betrifft, so trug ihm Apollon selbst xeipdc évdikovg coaydc
(37) auf, die gerechte Totung mit der eigenen Hand. So ist er dikn xa3aptng

15 Eswird versichert, dass Elektras Kritik des Prinzips der Vergeltung (580ff.) auch ihr Verlangen
nach Rache ironisch desavouiert (Winnington-Ingram 222; Friis Johansen 18f.). Doch hatte
C. H. Whitman, Sophocles. A Study of Heroic Humanism (1951) 158 u. 164 den dramatischen
Sinn der Stelle bereits richtig erklirt: sie ist eher als Drohung Elektras zu verstehen denn als
theoretische Rechtfertigung; Elektras moralische Uberlegenheit liegt in der Widerlegung des
Anspruchs der Mutter auf Dike und in der Tatsache, dass sie, obschon fast eine Sklavin, frei
von Vergeltung an der Mutter reden kann. — Fiir den Gehalt der Stelle ist es im iibrigen
wichtig, dass Elektra das Vergeltungsprinzip betrachtet, als wire es eine Setzung Klytaime-
stras (580); in der Tat handelte Klytaimestra in eigener Verantwortung nach menschlicher
Motivation; der Zuschauer weiss bereits, dass Orestes in gottlichem Auftrag kommt (70), und
Elektra wird spiter davon erfahren und es akzeptieren (1264-1270; vgl. auch die nicht von
Menschen gemachten — §BAacte driickt dies aus — péyiota voppa 1095, die wohl schwer von
Ant. 455, OT 865 zu trennen sind). Den Unterschied der Beweggriinde betonte richtig Kaibel
302. Ahnlich Erbse 289, mit treffender Kritik der Auffassung von Alexanderson (88), in
558-60 gerate Elektra in Widerspruch zu ihrer sonst eingenommenen Haltung.

16 Fiir H. Gellie, Sophocles. A Reading (1972) 120 sind die Standpunkte von Chrysothemis und
Elektra offenbar gleichwertig: «There are two ways of looking at Electra’s decision here»
(Hervorhebung von G.), weswegen Sophokles dem Chor die «flexibility» einriume, beide
Standpunkte mit Lob zu bedenken. Aber ein Drama ist kein statisches Ausbalancieren gleich-
wertiger Meinungen; die dramatische Aussage liegt vielmehr in der Wendung des Chores von
einer vorsichtigen Unterstiitzung fiir Chrysothemis zu einer bewundernden Zustimmung fiir
Elektras Entschluss und Motivation. — Wenig Sinn fiir den dramatischen Sinn von Figuren-
konstellationen zeigt auch Segal 538f., der gleichfalls an die Gleichwertigkeit der Standpunkte
glaubt und zudem die Parallelitit in der Konzeption der Schwesternpaare Antigone-Ismene
und Elektra-Chrysothemis teils ignoriert, teils herunterzuspielen versucht.

17 Anders der Chor bei Euripides, EL 1175, ppoveig yap dowa viv, 161" 0 gpovodoa 1203.




12 Thomas Alexander Szlezak

npog edv apunuévoc (70), ein gottgesandter Entsithner des viterlichen Hau-
ses. Elektra bezeichnet den Umstand, dass ein Gott Orestes sandte, als den
héchsten Grund ihrer Freude (1265-70): ihr personliches Verlangen nach Ra-
che tritt davor gleichsam von selbst zuriick. Die Versicherung von Sheppard,
neuerdings wiederholt von Kells, Orestes habe Apollons Orakel missdeutet, der
Gott stehe nicht hinter der Rachetat, ist aus der Luft gegriffen!s.

Weniger augenfillig ist auf den ersten Blick die Unangemessenheit einer
weitverbreiteten Einschiatzung von Elektras Charakter. Es sei ihre Tragik, dass
sie, um ihren Standpunkt zu wahren, sich allzu weit der Sphire Klytaimestras
nidhern, ja deren @Ooic annehmen miisse; sie opfere mehr, als Aias und Anti-
gone opfern, mehr als das Leben, ndmlich ihre Personlichkeit!®. Richtig ist
daran nur so viel, dass Elektra ihre Masslosigkeit in der Trauer um Agamemnon
und im Wunsch nach Vergeltung selbst als Grund zur Scham empfindet (254.
616). Da Zuriickhaltung der Inbegriff der Arete der Frau und mehr noch des
Maidchens ist, bedeutet das, dass Elektra zugleich noch middchenhaft empfin-
det, auch wenn sie bereits in eine Rolle hiniibergewachsen ist, die mehr Einsatz,
Selbstindigkeit und Autoritit von ihr verlangt, als in ihrer gesellschaftlichen
Stellung vorgesehen ist. Solche Scham bringt sie nicht nur nicht in die Nihe
Klytaimestras — die doch, anders als die euripideische Klytaimestra, keine
Scham und keine Reue empfindet (549-551 gegen Eur. El. 1105ff.) —, sondern
setzt sie wirkungsvoll von ihr ab2°. Aber nicht erst die erschrockene Betroffen-

18 Die Berufung auf Geschichten von der Befragung des Gottes in eindeutig unmoralischer
Absicht (im Anschluss an die Fehldeutung bei Dion von Prusa 10, 23-32 Sheppard 24, vgl.
Kells 4) ist eine petitio principii: die Widerrechtlichkeit der Tétung Klytaimestras steht ja
gerade zur Debatte und sollte nicht auf dem Umweg iiber ‘Parallelen’ aus anderen Autoren
etabliert werden. Seltsam Kells 4: das Orakel treibe den unmoralischen Ratsuchenden zu
seiner Tat «in order that he might the sooner complete his own destruction». Wann erfolgte
die ‘destruction’ des Orestes? Bei Aischylos wurde er freigesprochen, was selbst Euripides mit
seinen deis ex machina (EIl 1233ff., Or. 1625fT.) respektierte. — Sehr klar zeigt Erbse 285f., dass
die Befragung des delphischen Orakels durch Xenophon (Anab. 3, 1, 6 — herangezogen von
Sheppard 4, vgl. Kells 4) mit der Situation des sophokleischen Orestes schlichtweg nichts zu
tun hat. — Der niveauvollste Vertreter der ironischen Interpretation, H. Friis Johansen, hat die
Unhaltbarkeit von Sheppards Auffassung erkannt (a.O. 9 Anm. 6), wird aber seinerseits der
Bedeutung der «supernatural agency» — vor deren Bagatellisierung schon Jebb gewarnt hatte
(xIv) - keineswegs gerecht. Desgleichen versucht A. Vogler, Interpretationen zur Datierung
und zum Zeitverhdltnis der beiden Elektren (1967) 22-30 mit dem moralischen auch den
religiosen Komplex herunterzuspielen (bes. 28 Anm. 58). Abzulehnen sei «die Deutung der
Tragddie als Versuch des Dichters, den apollinischen Befehl und den Muttermord zu verteidi-
gen» (27) — «verteidigen» ist natiirlich der falsche Ausdruck; im iibrigen folgt aus der seit
Kaibel bekannten Tatsache, dass Elektras Leid im Mittelpunkt steht, noch nicht, dass Sopho-
kles hinsichtlich des Muttermordes unentschieden, unklar oder gar kritisch gegen Apollon
wire. — Zu dem schon in der Antike belegten Missverstindnis, dass 59-61 die Immoralitit des
Orestes zeige, s. Kaibel 78. — Zu den Gebeten s. unten S. 15f1.

19 So vor allem Friis Johansen 17. 31, vor ihm schon Winnington-Ingram (1954/55) 22ff,,
Kirkwood 167, nach ihm Segal 539, Gellie 130, Kamerbeek 19.

20 Dass Klytaimestra in Angst lebt (780ff.), kann selbstverstindlich nicht als Ersatz fiir eine




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 13

heit iiber die eigene Unbeugsamkeit trennt die Tochter von der Sphire der
Mutter, sondern zuvor schon das, wozu die Unbeugsamkeit die beiden Frauen
jeweils fithrt: die Mutter zur Fortsetzung ihrer unmoralischen Ehe mit dem
Komplizen des Mordes — Elektra spricht in wenig middchenhafter Weise von
Beischlafverhéltnis und Kinderzeugen (272-4. 586-9) — sowie zur Misshand-
lung und Entrechtung der rechtméssigen Kinder (585-594. 1195f.), die Tochter
hingegen zur freien Benennung des Verbrechens als Verbrechen. Trotz Elektras
bitterem Wort aicypoic yap aioypd npaypat eékdddacketar (621) greift Klytai-
mestras tiefsitzender Mangel an moralischem Empfinden nicht auf sie iiber?!.
Seltsam, dass Elektras Festhalten an dem als richtig Erkannten selbst unter
Missachtung der gesellschaftlichen Konventionen — ein Festhalten, wie es fur
die grossen Gestalten des Sophokles kennzeichnend ist — verwechselt werden
konnte mit der Negation von Sittlichkeit, fiir die Klytaimestra steht. Dass Elek-

moralische Auseinandersetzung mit ihrer Lage gelten: sie vermag sich von ihrer Tat innerlich
nicht abzusetzen (wie es die euripideische Klytaimestra versucht) und erfahrt daher keine
Milderung ihres Wesens. Vgl. unten S. 15f. mit Anm. 27. — aioyVvopar 254 erklirt auch
Alexanderson 83 aus der Diskrepanz der Rolle Elektras «to the traditional view of a young
woman’s behaviour». Als positiven Zug deutet die «Sensibilitit der Heldin» Erbse 292.

21 Elektra hélt unbeirrbar an der Vergeltung fir Agamemnons Tod fest (604f.); Klytaimestra
mag sie dafiir ruhig als schlecht, schmihsiichtig oder als avaideiag nAéav (607) hinstellen —
wenn sie sich auf dergleichen iible Dinge versteht oy£d0v 11 THv 67|V 00 KUTAIGYVOV® POCLV
(609). Es gehort eine bemerkenswerte Naivitdt dazu, diese bitter-sarkastische Replik gleich-
sam als objektive Aussage iiber Elektras Uoic zu nehmen und zum Angelpunkt der Deutung
ihrer Tragik zu machen. Weder der Ton der Worte noch der dramatische Kontext lassen es zu,
in ihnen Sophokles’ eigenes Urteil iiber die Heldin zu sehen. Nachdem Klytaimestra im Streit
um die Dike (516ff.) unterlegen ist, fillt sie auf den Vorwurf des Verstosses gegen das gesell-
schaftlich Schickliche zuriick (‘gegen die Mutter’, ‘in diesem Alter’ 613f., vgl. 516-518) — ein
Vorwurf, gegen den eine Natur wie Elektra (eine g0yeviig yovn 257, kal®d¢ mepukvia 989)
empfindlich sein muss, zumal sie sich ihre die Konventionen durchbrechende Rolle nicht
selbst ausgesucht hat. pavlave & 63ovveka EEwpa npaccom kodk Epoi tpoceikota (617f.):
‘mir nicht geziemend’: das Recht gegen die Kénigsmorder zu vertreten, kime vielmehr Ore-
stes zu, und zwar durch die Tat (305); Elektras Worte (625) sind nur ein erzwungener Ersatz,
der Klytaimestras £pya (ib.) nicht aufwiegen kann. Wer hier von Anniherung der Naturen
spricht, verkennt den dramatischen Stellenwert der Vorwiirfe in der Auseinandersetzung der
beiden Frauen: als Elektra nachweist ¢ ov dixm ¥’ Ekteivag, GAAa o’ Eonacev te13o xakod
npog avdpodg 561f., bleibt Klytaimestra in der Tat nichts Besseres als zu sagen & 9pépp’
Gvandég 622. — Elektra ist in dieser Szene weit davon entfernt, sich selbst des Mangels an
evoéfewa zu zeihen (nicht einmal Klytaimestra wirft ihr das vor). In ganz anderer Situation
sagt sie zum Chor: &v obv to10UTOIC 0DTE COPPOVETY, Piday, obt’ edoePeiv napeott (307f.).
Wihrend Jebb erklirt hatte, Elektra klage hier iiber die Verletzung der Pietit gegen die
Mutter, erkannte Kaibel 116f. den dramatischen Kontext: diese Worte sind als Gegenstiick
zum Abschluss der Parodos (249f.) gedacht, Elektra «erklirt, dass die verhassten Morder ihr
evoéPera und cweposivn unmoglich machen, d.h. Vertrauen auf Zeus (174) und Missi-
gung»; «dass 308 nicht die gsucéfera gegen die Mutter gemeint ist, scheint sicher: die hat
niemand von ihr verlangt». Nichtsdestoweniger fihrt man fort, die Aussage von 614-21 mit
der von 307-9 gleichzusetzen und Elektras Tragik in ihrem Mangel an eboéBewa gegen die
Mutter zu sehen - so als wiire es in einem Drama gleichgiiltig, was wann zu wem gesagt wird. —
Der Deutung Kaibels kommt Alexanderson 83 sehr nahe, ist aber weniger prizis.




14 Thomas Alexander Szlezak

tra in einer anderen Sphire lebt als Klytaimestra, zeigt auch die von allen
einsichtigen Interpreten bewunderte, tiefe Menschlichkeit der Wiedererken-
nungsszene?2, Zu sagen, Sophokles habe Elektra ihrer Mutter angenihert,
heisst iiberdies alle jene zahlreichen Stellen iibersehen, an denen ihre adelige
Natur und ihre Verpflichtung gegeniiber dem xaAdv und der ebxAeio hervorge-
hoben werden (236fF. 257. 968fF. 1023. 1051. 1081).

Ein weiteres Thema, das Sophokles in unterschiedlicher perspektivischer
Beleuchtung zeigt, ist das der Freiheit. Auch hier macht es die Art der Entge-
gensetzungen deutlich, welche Perspektive sich der Zuschauer nach dem Willen
des Dichters zu eigen machen soll. «Du streunst wieder frei umher, weil Aigi-
sthos nicht zuhause ist» — mit dieser Beschimpfung beginnt Klytaimestra ihren
Auftritt (516). Umherstreunen ist ein negatives Bild der Freiheit — doch ist es
die einzige Freiheit, die Elektra geblieben ist, und auch sie soll demnéchst
beendet werden durch ihre geplante Einkerkerung (379-82). Nach der Nach-
richt vom Tod des Orestes kann Klytaimestra frei aufatmen (773ff.). Die Ver-
brecherin straffrei auf immer — auch das ist ein anderes, krass negatives Bild der
Freiheit. Chrysothemis will standesgemiss leben, als Freie — daher ist sie bereit
zu tun, was man von ihr verlangt (339f.). Mit dieser entlarvenden Ausserung
verschiebt sich der Begriff von Freiheit vom Sozialen zum Ethischen. Solche
Freiheit durch Willfihrigkeit ist nicht Elektras Sache, fiir sie wird es Freiheit
erst nach der Tat geben (970, vgl. 1256. 1300). Indes zeigte schon ihre Auseinan-
dersetzung mit Klytaimestra, dass sie, die wie eine Sklavin gehalten wird, die
einzige Freie ist in diesem Haus. Wer die Bedeutung des Themas Freiheit ver-
folgt, wird auch die Athetese der Schlussverse, in denen der Chor von der er-
reichten Freiheit des Atridenhauses spricht, nicht billigen23.

Die Handlung des Stiickes zeigt sich demnach als das Festhalten Elektras
an guoéPewn und dikm, wozu sie einzig ihre edle Natur befdhigt, ihre Orientie-
rung am kaAov und an der ebkAeia; das Ziel dieses Festhaltens ist die Wieder-
gewinnung der verlorenen moralischen £lev3epia des Atridenhauses. Die Sinn-

22 Nichts zeigt den Abstand Segals von Sophokles klarer als seine Versicherung (543), Elektra
entbehre der sanfteren Ziige einer Antigone. Das Gegenteil betonten zu Recht schon Jebb xlii
und Kaibel 51f., neuerdings z.B. 1. M. Linforth, Electra’s Day in the Tragedy of Sophocles,
Univ. of Cal. Publ. in Class. Philol. 19 (1963) 118.

23 Die Begriindung der Athetese bei R. Dawe, Studies in the Text of Sophocles 1 (1973) 203f.
beansprucht selbst nicht, iiber eine gewisse Wahrscheinlichkeit hinauszukommen (auf blos-
sen Verdacht hin pflegt man freilich keine Athetese vorzunehmen). Segal 545 (zitiert oben
Anm. 1) erklirt die Schlussanapiste fiir bedeutungslos. Er sieht nicht, dass der dreifach
variierte Anspruch auf Freiheit (Klytaimestra, Chrysothemis, Elektra) in den Kern der Figu-
renkonstellation hineinreicht und dass das Freiheitsmotiv das ganze Stiick durchzieht; die
Nichtbeachtung strukturbestimmender Momente ist charakteristisch fiir Segals lyrizistisches
Missverstiindnis des Dramas als einer «meditation on waste and death». Das Freiheitsmotiv
erwidhnt Erbse 300 erst anlisslich der Schlussanapiste, deren Abwertung er jedoch, wie
Alexanderson 97, zuriickweist. Auf die Athetese Dawes geht Erbse nicht ein.




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 15

deutung des Stiickes gibt Sophokles durch die dramatische Ausdifferenzierung
der Begriffe von evoéfera, ebxiera und Elevdepia im Widerspiel der drei Figu-
ren Klytaimestra, Chrysothemis und Elektra. Da in der Tat der Rache fiir Elek-
tra Ruhm, Freiheit und Pietédt gegen den Vater (die Znvoc evcéPera 1097) eins
werden miissten, ist die Szene, die zu ihrem Entschluss fiithrt, als der erste Héhe-
punkt des Stiickes zu betrachten?4. In der Wiedererkennungsszene erfahrt sie,
dass Orestes in gottlichem Auftrag kommt (1264—1270); sie ordnet sich ganz
dem Bruder unter, womit sie zwar auf eigenes kA£oc (985, vgl. 60) durch die Tat
verzichtet, zugleich aber ihre die Normen durchbrechende Fiithrungsrolle auf-
gibt (damit aber auch den eigentlichen Grund ihrer bisherigen aicyOvn 616)
und damit ithre evcéBera als ihren bestimmenden Wesenszug erweist.

Alle wesentlichen Schritte des Dramas werden von Gebeten begleitet2s.
Entscheidend ist wieder der Kontrast in der Behandlung. Dabei kommt es nicht
einmal primér darauf an, dass Elektras Gebet erhort wird, Klytaimestras Gebet
hingegen nur scheinbar (in der Trugbotschaft); wichtiger ist, dass Sophokles
eine Klytaimestra darstellt, die selbst empfindet, dass ihr Gebet um Vernich-
tung ihres Réchers unmoralisch ist: sie wagt es nicht, es offen auszusprechen,
redet in Andeutungen zum Gott. Auch ihr Opfer am Grab Agamemnons ist o0y
oclov (433), weswegen selbst die fiigsame Chrysothemis sich dazu bewegen
lasst, es umzukehren und am Grab fiir die Verwirklichung der Rache zu beten:
dieses Gebet lasst sich offenbar frei aussprechen. (Es kommt nicht darauf an,
dass wir heute — vor einem geistesgeschichtlichen Hintergrund, der durch das
Christentum mitbestimmt ist — beide Gebete fiir gleich unmoralisch zu halten
geneigt sind, sondern allein darauf, wie Sophokles sie darstellt.)

Vor dem Hintergrund solcher Gebete lduft die Tat ab. Schrecklich ist sie,
und Sophokles hat nicht versiumt, sie schrecklich darzustellen. Aber er hat
auch nicht versaumt, ihr einen eigenen Hintergrund von Schrecklichkeiten und
Greueln auf seiten Klytaimestras zu geben, die iiber das blosse Faktum des
Gattenmordes weit hinausgehen. Klytaimestra hatte beim Mord an Agamem-
non auch ihren Sohn Orestes umbringen wollen, was Sophokles nicht beildufig
einmal erwihnt, sondern immer wieder in Erinnerung ruft, mit gleichméssiger
Verteilung iiber das Drama (11. 601. 1133. 1348-52. 1411). Man beachte das

24 Es geht nicht an, Elektras Entschluss abzuwerten (so etwa Tycho von Wilamowitz-Moellen-
dorff, Die dramatische Technik des Sophokles, 1917, 198: «ganz unwirklich und unglaubhafty;
Gellie a.0. 120: «Electra’s competence to act is absurdly inadequate for the task ahead»).
Gegen Antigones Entschluss liessen sich die gleichen Einwendungen erheben (vgl. z.B. Ant.
61 mit El. 997); doch sie bedeckt ihren Bruder mit Staub, ob Ismene sie fiir handlungskompe-
tent hilt oder nicht. Die richtige Einschitzung von Elektras Entschluss gaben z. B. M. Pohlenz,
Die griechische Tragodie 1 (1930) 340f., Whitman 168f., Steidle (s. oben Anm. 2).

25 Orestes: 67-72 (vgl. 1374f.); Klytaimestra verwiinscht Elektra 219f., sendet Chrysothemis ans
Grab 406, betet zu Apollon 637-659; Chrysothemis’ Gebet am Grab (von Elektra formuliert)
453-458; Elektra: 110-120. 209-212. 411. 792. 1376-1383; was der Chor iiber Zeus sagt (173ff.
824fT. 1063ff. 1090fT.), kommt formellen Gebeten sehr nahe.




16 Thomas Alexander Szlezak

Gewicht dieser Neuerung: in Aischylos’ Agamemnon war Orestes abwesend
zur Zeit des Mordes (1646. 1667). Klytaimestra will Elektra, die sie bisher schon
wie eine Sklavin hielt (189-192. 814. 911f. 1192. 1196), nunmehr mundtot
machen durch Einkerkerung in einem lichtlosen Verlies (379-382). Und als die
Nachricht vom Tod des Orestes kommt, wiinscht sie in wenig verhiillter Sprache
auch Elektra den Tod (791). Die euripideische Klytaimestra hingegen hatte
Elektra vor dem Tod durch Aigisthos bewahrt (Eur. El. 27f.) — sie empfindet ja
auch Reue (1105-10). Anders die sophokleische: sie feiert den Mord an Aga-
memnon allmonatlich, ldsst dabei Reigen auffithren (275-281). Solche Hybris
wire an sich schon ein Grund fir die Nemesis einzugreifen. Doch wie sah die
Tat aus, die sie feiert? Es war nicht einfach Mord; der Leichnam war von Kly-
taimestra zerstiickelt worden in dem grausigen archaischen Ritus des pacyo-
Mopog, den Sophokles im Gegensatz zu Euripides ausdriicklich erwahnt (445,
nach Aisch. Choeph. 439). Diese Zerstiickelung war nach der Deutung von
Erwin Rohde ein primitives kathartisches Opfer, mit dem zugleich der Tote, das
heisst seine yuyn, zur Rache unfihig gemacht werden sollte?¢. Klytaimestra
hatte also geglaubt, die Schuld abwenden und letztlich straffrei bleiben zu
kénnen?’.

Wer weiss, was Elektra zu richen hat, wird ihre leidenschaftliche Anteil-
nahme an der Tat gewiss immer noch schrecklich, oder vielleicht besser: er-
schiitternd finden, wird sich aber vor einer Umkehrung des Sinnes der Szene in
einer sogenannten ironischen Interpretation hiiten.

Die Ziige der Schlussszene, die fir modernes Empfinden so anstossig
scheinen, liessen sich dann im einzelnen etwa wie folgt erklidren: (1) Das be-
riichtigte naicov, £l cI€velc, Simdiv steht, wie ldngst bekannt, innerhalb einer
Aischylosreminiszenz: auch Agamemnon starb durch zwei Todesschlige. Dass
hier die Aufforderung zum zweiten Schlag von Elektra kommt, zeigt zwar ihre
entsetzliche Lage, macht sie indes nicht zu einem mordgierigen Geschopf,
sondern deutet an, dass sie an der vollen Vergeltung fiir Agamemnon festhilt.
Wenn das bisher im Stiick dikn war, so wird es nicht durch die emotionale
Intensitdt des entscheidenden Augenblicks zum Verbrechen?®. (2) Auch die

26 Psyche I (18982 = 1961) 322-326.

27 Die Bedeutung des vernichtenden Bildes vom Wesen Klytaimestras — mit dem Sophokles
noch iiber Aischylos hinausgeht — fiir die Konzeption des Stiickes war in der dlteren Literatur
nie verkannt worden (vgl. z. B. Pohlenz I 335. 340: «Unser sittliches Urteil iitber den Mutter-
mord wird hier festgelegt»). Kells hingegen glaubt, Sophokles habe Klytaimestra zu einer
grossen tragischen Figur machen wollen und in der Botenszene vollends unsere Sympathie
fuir sie beanspruchen wollen (Introduction 7f.). Kells ist so geriihrt von der -kurzen (und nicht
ganz eindeutigen) Trauer Klytaimestras um Orestes (766ff.), dass er hier «the very centre of
the play» ansetzt. Viel Sinn fir dramatische Struktur zeigt dieses Urteil kaum.

28 Den Vers 1415 fand Albin Lesky in der 2. Auflage der Tragischen Dichtung der Hellenen «an
der Grenze des Ertriglichen» (125), in der dritten heisst es: «Ausserste Steigerung bringt der
Vers 1415» (236). Zweifellos driickt das erste Urteil die unreflektierte Reaktion eines Lesers




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 17

Worte des Orestes nach der Tat: es stehe gut, xkaldc, AnTOAL®V €1 KAADC £J¢-
omnioev, sind als Reminiszenz zu horen, nicht an Aischylos, sondern an den letz-
ten Auftritt der Klytaimestra im vorliegenden Stiick. Als Klytaimestra glaubte,
Orestes sei tot, hatte sie gesagt, es stehe gut, kaA@®d¢, mit ihm und gewiinscht, mit
Elektra solle es ebenso gut stehen (791/3). Doch ihr Traum von Freiheit durch
den Tod ihrer Kinder war Hybris, Elektra rief die Nemesis an. Die jetzt er-
reichte Freiheit Elektras, durch die Orestes sein Wort xaA®¢ im nédchsten Vers
erldutert, ist nicht Hybris, sondern gottgewollt. Man verfehlt den von Sophokles
hergestellten Sinnzusammenhang, wenn man die Verkniipfung des jeweiligen
koA®d¢ mit dem jeweiligen Freiheitsanspruch ignoriert?®. Aber nur in dieser
dramenwidrigen Isolation lassen sich Orestes’ Worte AnolAwv &l KaA®C
£9éomioev als Variation des euripideischen @ ®0ipe, toAAfv 7" dpodiav £9¢-
omoac (EL 971) lesen. In ihrem sophokleischen Kontext — Apollon verhiess Sieg
durch List; und Apollon verwarf Klytaimestras, erhorte Elektras Gebet — stel-
len sie sich weit eher zum aischyleischen €i xapnoc Eotan Yeceatoior Aofiov
(Septem 617), wo das Wissen um die Unfehlbarkeit von Apollons Spruch3? in
sprachlich gleicher Form3! zum Ausdruck gebracht ist. (3) Elektras Absicht,

des 20. Jahrhunderts gut aus. Doch devtepar ppovridec sind angebracht gegeniiber unseren
spontanen Impressionen.

29 Kirkwood 241 n. 22 stellt die Stellen zu xaA@c¢ (ausser den genannten noch 816. 1340. 1345)
nebeneinander, ohne auf das Thema Freiheit einzugehen, und schliesst von der gegensitzli-
chen Verwendung dieser Stellen auf eine «atmosphere of shadow and questioning». Der
Schluss wiire zwingend, wenn ein dramatischer Text die gegnerischen Urteile wirklich nur
nebeneinandersetzte, statt sie zielorientiert in ihrer Wechselwirkung zu zeigen (vgl. das oben
Anm. 16 zu Gellie und Segal Bemerkte). Weitere Beispiele isolierender Behandlung sind Friis
Johansen 27, Segal 534 n. 79; Winnington-Ingram sieht die Verkniipfung der Motive, zieht
jedoch bei seinem mangelnden Blick fir die Bedeutung des Geschehens nicht die ndtigen
Folgerungen.

30 Amphiaraos hat dieses Wissen als Seher; die Bestitigung ist von vornherein gewiss. In der
Elektra ist die Bestdtigung, wie in OT, zunichst in der Schwebe gehalten. Elektra sieht im
Traum Klytaimestras einen gottlichen Wink (459f.), und der Chor macht seine Erfilllung zur
Probe fiir die Verlisslichkeit von Triumen und Orakeln in Versen, die deutlich an das zweite
Stasimon in OT anklingen (£ 502 i pn 108e pdopa voktdg €0 Katacyhoer ~ OT 901 &i pf
1ade yepodekta miowv Gppocel Ppotoic). Firr die ‘ironische’ Interpretation endete das
Traumgesicht nicht gut, sondern in moralischem Desaster — Grund genug fiir subtile Leser,
sophokleische Zweifel an den pavieiat (499) ausgedriickt zu finden. Wiire es nicht an der Zeit
fiir eine ‘ironische’ Deutung auch des Orakelstiickes OT?

31 ei-Satz mit der Bedeutung ‘wenn doch, wenn anders, so wahr doch’. — Jebb hatte den Gegen-
satz zu Aisch. Choeph. 1016f. hervorgehoben und von der «calm confidence» in Orestes’
Worten gesprochen. Kaibel wollte keinen anderen Orestes als den aischyleischen («auch sein
[Soph.’] Orest hat die Erinyen gesehen» 303) und sah «nagende Gewissenszweifel» (302) in
1425. Wie Kaibel urteilte Bowra 253, der gleichfalls mehr iiber Orestes weiss als Sophokles (zu
seiner Interpretation Waldock 189: «This is sheer reconstruction. Mr. Bowra is here not inter-
preting the play, he is indulging himself with rewriting it.»). Seit Bowra ist es iiblich, die
pessimistische Deutung als die einzig denkbare hinzustellen, obschon m. W. noch niemand
bezweifelt hat, dass Jebbs Deutung sprachlich nicht anfechtbar ist. Eine Ausnahme ist Lin-

2 Museum Helveticum




18 Thomas Alexander Szlezak

Aigisthos den Hunden und Geiern auszusetzen, ist schockierend, gerade beim
Autor der Antigone. Doch antwortet sie auf eine grisslichere Tat: die Zerstiik-
kelung Agamemnons. Im iibrigen sollten wir nicht von der Annahme ausgehen,
dass Sophokles’ Dramen ein ethisches Lehrgebdude bilden, in dem das Bestat-
tungsmotiv stets in gleichem Sinne behandelt sein miisste?2. (4) Die Weigerung
der Kinder Agamemnons, Aigisthos’ Rechtfertigung anzuhoren, sollte nicht als
Zeichen der moralischen Schwiche missdeutét werden. Recht und Unrecht sind
langst ausdiskutiert. Orestes als von Apollon gesandter Entsiihner hat es nicht
nétig, in einen euripideischen Redeagon mit dem Morder seines Vaters und
Buhlen seiner Mutter einzutreten. Er ist auch keineswegs unsicher geworden, so
wenig wie Elektra gebrochen ist. Das letzte Wort des vermeintlich verunsicher-
ten Orestes vor der Aigisthosszene ist charakteristischerweise 3dpocei, tehodpev
(1434). (5) Das Wort des Aigisthos von den péAlovta Iedomddv kaka (1498)
ist schwerlich geeignet, das Drama zum Ende hin offen zu halten. Dass es auf
der drameninternen Kommunikationsebene (Aigisthos-Orestes) Aigisthos’
eigenen Tod meint, geht nicht nur aus Orestes’ Antwort 1a yobv od (sc. péA-
Aovta kakd) hervor33, sondern vor allem daraus, dass die kakd des Orestes,
die der Mythos auf die Tat folgen liess, nicht den Palast in Mykene zum Schau-
platz hatten, wie es die Stelle doch verlangen wiirde?4. Auf der dusseren Kom-
munikationsebene (Autor—Publikum) mag in der Antwort 1a yobv cd mit-
schwingen, dass auch fiir Orestes kaxd folgten. Aber wenn wir schon auf das
Wissen des Zuschauers von einer im Text nicht reprasentierten ‘Wirklichkeit’
rekurrieren wollen — warum dann nicht auf sein volles Wissen von dieser Wirk-
lichkeit? Zu ihr gehorte jedenfalls auch, dass die xaxd des Orestes von génzlich
anderer Art waren als die Morde, die der Palast in Mykene gesehen hatte: statt

forth 124, der beide Deutungen nebeneinander auffithrt und auch zugibt, dass Elektra die
Worte in zuversichtlichem Sinn verstehen muss (den gegenteiligen Sinn miisse der Leser
erginzen; hierzu vgl. unten Anm. 35). Auch Friis Johansen 27 weiss, dass Orestes’ Antwort
«in sich mehrdeutig» ist, hilt aber die pessimistische Deutung durch die Aischylosreminiszenz
(in 1415f.) fur gesichert. — Die Parallele Aisch. Sept. 617, die Inhalt und sprachliche Form
abdeckt, gab schon Pohlenz II 95. Wihrend Alexanderson 92 es fiir unmdoglich hilt, zwischen
den zwei Deutungen des ei-Satzes zu entscheiden, bringt Erbse 287f. eine iiberzeugende
sprachliche Erklirung und Parallelen aus Sophokles, die fiir die zuversichtliche Deutung
sprechen.

32 Die génzlich untergeordnete Rolle, die Sophokles diesem Motiv hier zuweist, mag verstind-
lich machen, warum er auf eine Entfaltung der ethischen Implikationen verzichten konnte. —
Die Ansicht von Bowra 255, Elektra denke bei tagedoiv 1488 nicht an Hunde und Vogel, wird
mit Recht allgemein abgelehnt.

33 So Bowra 258, zustimmend G. Ronnet, Sophocle poéte tragique (1969) 215.

34 1497f. | mi¢’ avaykn tMvde v otéyny ideiv 1d T° dvia xai péAdovta MMedomddv xakd;
Vogler 31 Anm. 68 iibersieht den Zusammenhang, wenn er dekretiert, es werde hier «allein
auf die kommende Verfolgung Orests durch die Erinyen angespielt». — Gegen die Beziehung
der kiinftigen Leiden auf Orestes auch Alexanderson 96f., Erbse 298 (mit Hinweis auf den
Schauplatz Mykene).




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 19

neuem Mord folgte schliesslich der Freispruch. Und fur Elektra sah der My-
thos, wie man weiss, nicht einmal die Verfolgung durch die Erinyen vor. Ein
‘offenes’ Ende miisste jedoch vor allem auf die Zukunft der Hauptperson hin-
deuten. Wenn daher Sophokles die im ganzen Stiick sorgfiltig vorbereitete
Linie des Freiheitsmotivs in den Schlussanapisten zu Ende fiithrt, so versteht
der Zuschauer, dass die vielleicht noch zu erwartenden Erinyen der Mutter —
auf die Sophokles, um es abermals zu sagen, nirgends im Stiick vorausweist3s —
der mit der ‘heutigen Unternehmung’ eingeleiteten Freiheit des Atridenhauses
letztlich nicht hinderlich sein kénnen. Er versteht, mit anderen Worten, dass So-
phokles die anders gearteten Leiden des Orestes, die an andere Stitten gebun-
den waren, iibergehen konnte, da ja auch seine Schuld — wenn denn Sophokles
wirklich an eine Schuld des Orestes geglaubt haben sollte — eine anders ge-
artete, von Gott veranlasste Schuld war.

Die ironische Interpretation erwies sich uns — trotz ihres Auftretens als
differenzierte, ‘subtile’ Losung — als bedingt durch eine wenig differenzierte,
einseitige Art der Auswertung der vom Dichter gesetzten Bewertungssignale. In
redlichem Entsetzen tiber den Muttermord findet man es unertraglich, dass die
vertrauten Erinyen fehlen sollen. Hat man die Unentbehrlichkeit der Rachegét-
tinnen einmal vorausgesetzt, so grinsen sie einem allenthalben hinter ‘Ironien’
und ‘Doppeldeutigkeiten’ entgegen36. Indes ist es eine naive und literatur-
fremde Art des Zugangs, unsere Wertungen mit der Tat selbst direkt in Bezie-
hung zu setzen3’. Hierfiir brauchte der Dichter kein kompliziertes Gefiige von

35 Aufgrund dieses Mangels an Vorbereitung bleibt es zweifelhaft, ob wirklich «the spectators
will perceive the ironical implication (sc. of 1498)», wie Linforth 124 meint; mehr noch gilt
dies fiir 1425, wo er gleichfalls Ironie anerkennt. Im iibrigen spricht nichts dagegen, an diesen
Stellen mit Linforth die ‘ironische’ Zusatzbedeutung gelten zu lassen, solange man diese
‘Ironien’ nicht zu einer Umkehrung der dramatisch explizit gemachten Wertungen des Stiik-
kes aufbldht (Linforth ist einer der wenigen neueren Interpreten, die diesen Irrtum vermei-
den, und er ist erfreulich klar in diesem Punkt) und solange man sich ferner im klaren dariiber
ist, dass sie so wenig eindeutig im Text verankert sind, dass ihre Wirkung vielmehr ganz und
gar von Inszenierung und Vortragsweise abhingt. Mir ist kein moderner Dramatiker bekannt,
der die wesentlichen Ziige der Deutung seiner Stiicke von Imponderabilien des Vortrags
abhéingig gemacht hitte. In der Antike ist das noch weniger denkbar.

36 Winnington-Ingram Aussert selbst den Verdacht, seine Interpretation konnte auf einer petitio
principii beruhen: «To say ... that Orestes and Electra are taking over the roles which, in the
earlier phase, were played by Aegisthus and Clytemnestra, may seem to beg a question» (244).
Es scheint nicht nur so, es ist so. Wenn Winnington-Ingram etwa sagt: «No pursuit by Furies;
then ... no reconciliation of the Furies (227)», so ist deutlich, dass die Furien fiir ihn ganz
einfach da sind, ob sie im Text da sind oder nicht.

37 Lesenswert sind Waldocks Bemerkungen iiber jenen Grundfehler der Literaturbetrachtung,
den er «the documentary fallacy» nennt — die Behandlung literarischer Texte als Berichte aus
der Wirklichkeit, bei denen in der Tat alles, was zur Wirklichkeit gehort, zum Zwecke besseren
Verstindnisses hinzuerginzt werden darf. «Electra ought, perhaps, to be riven with conflicts,
but that does not give us the right to conclude that she is.» — «We may be very grieved by these
facts and be extremely sorry for Electra. But how if she is not sorry for herself?» (188). — Ein




20 Thomas Alexander Szlezak

gegensitzlichen Charakteren, Urteilen und Handlungsweisen aufzubauen.
Vielmehr gilt es, im Durchgang durch die Figurenperspektiven die vom Autor
intendierte Rezeptionsperspektive zu ermitteln. Ebenso gilt es, die Strukturge-
setze sophokleischer Ironie im Auge zu behalten. Dazu gehort, dass als die
giiltige Wirklichkeit, gegen die sich das ironisch Umzudeutende abheben soll,
die vom Dichter gestaltete und gedeutete Wirklichkeit zu nehmen ist. Ferner
gehort dazu, dass dem Opfer der ironischen Tauschung die Auflésung des
tragischen Scheins zuteil wird. Ein ironisch offenes Dramenende, bei dem der
Zuschauer das eigentlich Gemeinte erst zu ergidnzen hitte, entspricht nicht dem
sophokleischen Gebrauch der Ironie.

Solch ein Offenhalten zum Schluss hin wére hingegen die konsequente
dramatische Losung, wenn zweierlei gegeben wire: einmal ein Zweifel des
Dichters an der Féahigkeit des Einzelnen, das Richtige klar zu erkennen und frei
zu ergreifen. Zweitens die Verlagerung des dramaturgischen Interesses von der
grossen individuellen Gestalt auf die unentwirrbare feindliche Verkettung par-
tieller Interessen von gleichem Format. Beides ist, wie man weiss, charakteri-
stisch fir die Sehweise des Euripides. Und beides ist, wie wir sahen, unverein-
bar mit der Konzeption des Hauptteils der sophokleischen Elektra.

Es bleibt noch zu fragen, worauf die Missdeutbarkeit der Elektra und die
Verwirrung, die sie immer wieder auslosen wird, beruhen. Es ist dies, wie ich
glaube, erklirlich letztlich nur aus einer Eigenheit der anthropologischen Kon-
zeption des Sophokles, die wir stets zu vergessen geneigt sind, weil sie eine
Negation unseres christlichen Erbes bedeutet: ich meine den Platz, den er im
menschlichen Leben der Liebe und dem Hass zuweist. Albin Lesky spricht in
seiner abschliessenden Wiirdigung des Sophokles davon, dass seine grossen
Gestalten «grosse Liebende» sind?¢. Dem werden alle, die Sophokles kennen,
gerne zustimmen. Und doch fehlt hier etwas. Denn diese Gestalten sind auch
unerbittlichen, wahrhaft grossen Hasses fiahig. Fiir sie gibt es keine Vergebung
und keine Minderung des Hasses: fiir Aias nicht gegeniiber den Atriden, fiir
Antigone nicht gegeniiber Kreon, fiir Philoktetes gegeniiber Odysseus nicht.
Und Oedipus, der mit so tiefer Liebe zu seinen Téchtern spricht, verflucht seine

weiteres Missverstdndnis literarischer Grundkategorien zeigt sich bei Segal: er glaubt von der
diisteren Atmosphire (von der er ein masslos iiberzogenes Bild gibt) unmittelbar auf die
Aussage schliessen zu kénnen (vgl. 519. 540. passim). Gewiss ist die Atmosphire des Stiickes
nicht frohlich — wie sollte sie es sein angesichts der Leiden der Vergangenheit? Die immer
wieder begegnende Antithese zwischen der langen Leidenszeit und der bevorstehenden
Wende (zwischen ypovog und xaipog: 22. 75. 179. 330. 477. 782. 916-9. 1013f. 1255. 1273.
1292. 1338. 1368. 1464f.) zeigt jedoch, dass alles auf die Uberwindung der finsteren Vergan-
genheit angelegt ist. Nach Segals Interpretation miissten wir glauben, Sophokles habe die
APOvoc-kapoc-Antithese nur eingefithrt, um ‘anzudeuten’, dass Elektras lange Leidenszeit
durch den xapdg der Tat in einen neuen pokpog xpovog der Diisternis und der moralischen
Verfinsterung iiberfithrt wird.
38 Die tragische Dichtung der Hellenen (19723) 273f.




Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas 21

Sohne mit der Unerbittlichkeit eines Gottes. Gewdhnlich ist nun der Umstand,
dass der Hass des Helden bis zuletzt nicht aufgelost wird, durch etwas anderes
iiberdeckt: im Aias durch den Streit um die Bestattung, in der Antigone durch
die verspitete Umkehr Kreons, im Philoktetes durch die Erscheinung des Hera-
kles, im zweiten Oedipus-Stiick durch die Entriickung. Die Elektra hat die
dramaturgische Besonderheit — bedingt wohl durch die Anlehnung an den
Mythenvorwurf bei Aischylos —, dass der Hass der Heldin gerade in der letzten
Szene bestimmend bleibt, wihrend Elektras Liebe, ihre ergreifende und iiber-
wiltigende Liebe zum Bruder, zuvor schon in der Anagnorisisszene sich aus-
spricht. Wenn wir nur in der Elektra dieser Szene die ‘unverdorbene Elektra’3®
sehen, wenn wir mit anderen Worten die Liebe zum Edlen vom Hass gegen das
Niedrige trennen wollen, so erhalten wir lediglich einen Sophocles dimidiatus.

In der christlichen Tradition stehend, sind wir gewohnt, Humanitit als
Uberwindung des Hasses in der Vergebung zu sehen. Es ist ein seltsames Phi-
nomen, iiber das sich sowohl geistesgeschichtlich als auch moralphilosophisch
nachzudenken lohnen wiirde, dass das sophokleische Menschenbild, in dem der
unausloschliche Hass des Helden gegen alles Gemeine und Widerrechtliche
bestehen bleibt und bestehen bleiben muss, dass diese ginzlich andere Wertung
von Liebe und Hass trotz der 2000jihrigen christlichen Tradition stets als Bild
grosser Humanitit empfunden wurde. Und wenn das Nachdenken hieriiber
nichts anderes brichte, dann wenigstens eine angemessenere Einschitzung der
Gestalt Elektras.

39 So Friis Johansen 31.




	Sophokles' Elektra und das Problem des ironischen Dramas

