
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 37 (1980)

Heft: 3

Artikel: Cicero als Platon-Übersetzer

Autor: Puelma, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-29126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-29126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 37 1980 Fasc. 3

Cicero als Platon-Übersetzer

Von Mario Puelma, Freiburg (Schweiz)

Harald Fuchs zum 80. Geburtstag

Übersetzungen gehören zu den Erscheinungen, die allgemein kein hohes
literarisches Ansehen gemessen, handelt es sich doch nicht um Originalleistungen

- was seit der Romantik als entscheidender Qualitätsmassstab gilt -,
sondern nur um bestenfalls gute Kopien. Und doch gibt es auch im Bereich der
mehr oder weniger wörtlichen Übertragungen Fälle, die die volle Aufmerksamkeit

des Literatur- und Sprachhistorikers beanspruchen dürfen. Das betrifft
nicht nur Übersetzungen bedeutender Vorlagen, die ihrerseits besondere
künstlerische Vorzüge aufweisen, sondern vor allem solche, die - ob vorgeplant oder
nicht - eine massgebende Wirkung auf die Entfaltung einer literarisch noch
unentwickelten, dialektal zergliederten Sprache zur eigentlichen Literatur-,
Hoch- und Gemeinsprache ausgeübt haben, sei es im Gesamten oder in einem
bestimmten Sonderbereich des sprachlichen Ausdrucks wie Poesie oder
Wissenschaft. Ihrer Funktion nach kann man solche Übersetzungen als Modell-
übersetzungen bezeichnen, die nicht selten die Rolle einer sprachlich und
literarisch wegweisenden Pionierleistung spielen.

Aus der Geschichte der neuhochdeutschen Gemeinsprache darf man
neben dem bekannten Fall von Luthers Bibelübersetzung auch auf die Tatsache
hinweisen, dass die letzte Etappe der Ausbildung des Deutschen zu einer
geschmeidigen Literatursprache von europäischem Rang seit Mitte des 18.
Jahrhunderts zusammenfällt mit einer Welle hochwertiger Übersetzungen lateinischer

und griechischer, enghscher und spanischer Klassiker, Übersetzungen,
die mit dem Namen eines Lessing, Wieland, Schleiermacher, Schlegel, Voss,
Hölderlin u. a. verbunden sind.

Aus der Geschichte des Französischen kann an die grosse Plutarch-Über-
setzung von Jacques Amyot aus dem 16. Jahrhundert erinnert werden, die über
hundert Jahre lang eine Art Bestseller der gebildeten Gesellschaft blieb und als

* Erweiterte Fassung eines an der Jahresversammlung des Schweizerischen Altphilologenverbandes

in Freiburg (Schweiz) am 10. November 1978 gehaltenen Vortrages. Auf die im
Literaturverzeichnis (Anhang II, unten S. 174ff.) angeführten Titel wird im folgenden mit
blossem Autornamen verwiesen.

10 Museum Helveticum



138 Mario Puelma

Markstein für den Beginn der Epoche der modernen schriftfranzösischen Prosa
schon von Montaigne gepriesen wurde.

Den eindrücklichsten Fall einer Modellübersetzung mit bewusst
programmatischer Funktion bietet unter den neuzeitlichen europäischen Kultursprachen

das Spanische mit dem berühmten Werk der Übersetzerschule von Toledo
im 13. Jahrhundert. Im Auftrag des Königs Alfons des Weisen von Kastilien
wurden hier in einer Art Gruppenarbeit systematisch die klassischen Werke der
profanen antiken Literatur sowie der jüdisch-christlichen Tradition aus dem
Lateinischen, Hebräischen und Arabischen ins Kastilische übertragen. Diese
Übertragungen waren eine Pionierleistung, die den Grundstein dafür legte,
dass der kastilische Dialekt sich zur dominanten Gemein- und Schriftsprache
der iberischen Halbinsel entwickeln konnte, die wir heute als «Spanisch»
bezeichnen (in der spanischsprachigen Welt immer noch vorwiegend «castellano»
genannt).

Alle diese Beispiele werden in den Schatten gestellt durch den Fall des
Lateinischen und seiner Entwicklung von einer bäuerlichen Mundart zu einem
vielseitigen und vollendeten Werkzeug des literar- und kunstsprachlichen
Ausdrucks, das sich den Rang einer Gemeinsprache der Halbinsel und darüber
hinaus der Weltsprache neben dem Griechischen eroberte. Diese Entwicklung,
die im 3. Jh. v. Chr. einsetzte und in augusteischer Zeit abgeschlossen war, ist
wesentlich von der bewussten und mit systematischer Gründlichkeit durchgeführten

Übertragung der griechischen Sprachmodelle ins Lateinische bedingt
und geprägt. Die Etappen dieses Angleichungs- und Aneignungsprozesses, der
von massgebenden Kreisen der philhellenisch gesinnten römischen Nobilität
eifrig gefördert wurde, können wir genau verfolgen. Die von den Griechen
geprägten Gattungen der Literatur, zuerst jene der Poesie, dann jene der Prosa,
wurden eine nach der anderen in relativ kurzer Zeit für die lateinische Sprache
erschlossen und erobert. Das geschah so, dass jeweils das beste Muster einer
Gattung nach dem Schulkanon der griechischen Klassiker als Leitmodell
ausgewählt und dann in mehreren Stufen, die von der gewöhnlichen Übersetzung
über thematische Variationen zur freien Nachschöpfung führten, ins Lateinische

übertragen wurde; diese Stufen deckten sich ungefähr mit dem, was man
zur Zdt Ciceros mit den Begriffen interpretari - imitari - aemulari kennzeichnete1.

Dieser Vorgang, den man allgemein (con)vertere I transferre exemplaria
Graeca nannte, wurde erst dann als abgeschlossen betrachtet, wenn das
allgemeine Bewusstsein aufkam, dass das massgebende exemplar Graecum seine
lateinische Erfüllung gefunden habe. Der römische Homer, Euripides, Menander,

Kallimachos, Thukydides, Demosthenes der betreffenden Gattungsformen
zu werden, war - wenigstens bis zur augusteischen Zeit - das erklärte Ziel der

1 Zur Terminologie des Übersetzens und Übertragens in Rom vgl. bes. Richter und Reiff, der
allerdings eine zu weitgehende Systematik der Begriffe annimmt.



Cicero als Platon-Übersetzer 139

lateinischen Autoren entsprechend den Erwartungen des römischen Publikums.

Dafür, wie in der gelungenen Übertragung und Nachahmung der
griechischen Muster auch der Wertmassstab für literarische Leistung in Rom
erblickt wurde, bietet der vergleichende Katalog der Bildungsautoren der Griechen

und Römer im zehnten Buch von Quintilians Institutio oratoria einen
schönen Beleg. Der hier - ebenso wie in Theorie und Praxis von Quintilians
Leitbild Cicero - vorausgesetzte Vorgang der imitatio - aemulatio von Musterautoren

für jede einzelne Gattung der Poesie und Kunstprosa lag in der Linie
der klassizistischen uiunm<;-£f)XxDO"i<;-Lehre der späthellenistischen Literatur-
und Stilkritik, deren Wurzeln schon in vorciceronische Zeit hinaufreichen1*;
das Neu- und Andersartige in der Übernahme dieser Doktrin durch die Römer
bestand darin, dass die literarische «Nachbildung» qualitativ wegleitender
Werke sich bei ihnen nicht, wie bei den Griechen, im Rahmen ein und derselben

Sprache, sondern in der Übertragung aus einer fremden in die eigene
Sprache vollzog und so in der interpretatio (Graeco-Latina) eine zusätzliche
sprachtechnische Dimension erhielt, die auch in den höheren Stufen der imitatio

und aemulatio lange Zeit wirksam blieblb.
Man kann, vielleicht etwas überspitzt, sagen, dass die lateinische Literatur

ihrer Wurzel und ihrem Wesen nach Übersetzungsliteratur im weiteren Sinne
ist und dass die Sprach- und Stilmittel der lateinischen Hoch- und Literatursprache

in Poesie und Prosa weitgehend auf dem Boden der Übertragung aus
dem Griechischen gewachsen sind und sich entfaltet haben. Ein bezeichnendes
Merkmal dafür ist die seit den Anfängen einer eigentlichen lateinischen Literatur

zu beobachtende Tatsache, dass in den Etappen der Aneignung einer
griechischen Kunstgattung mit den Mitteln der lateinischen Sprache häufig am
Anfang die regehechte mehr oder weniger wörtliche Übersetzung eines oder
mehrerer der kanonischen Musterwerke der Griechen steht. So gibt die
Odyssee-Übersetzung des Livius Andronicus den Auftakt für die Entwicklung der
Gattung 'Homerisches Heldenepos' und der entsprechenden dichtersprachlichen

Mittel im Lateinischen, wie sie dann Naevius, Ennius und Vergil
weiterführten2. Nicht zufällig haben die Römer der Homer-Übersetzung des Livius
bis in die augusteische Zeit hinein in der Schule den Ehrenplatz einer
Gründungsakte der lateinischen Dichtung eingeräumt, also eines Werkes, dem -
nicht anders als etwa den Menander-Übertragungen des Terenz - ein durchaus
selbständiger literarischer Wert zugemessen wurde. Als im Laufe des 1. Jahr-

la S. unten Anhang I a.

lb S. unten Anhang I b.
2 Zur Pionierrolle von Livius' Odyssee-Übersetzung vgl. H. Fränkel, Griech. Bildung im altröm.

Epos, 1. Liv. Andron. als Übersetzer, Hermes 67 (1932)303ff.; Sc. Mariotti, Livio Andronico e la
traduzione artistica (Mailand 1952); K Büchner, Liv. Andron. und die erste künstlerische
Übersetzung der europ. Literatur, Symb. Osl. 54 (1979) 37ff. - Zu den Übersetzungen in Rom
allgemein, mit Textproben, vgl. Blatt, Farrington, Richter, Traina, zu den Homer-Übersetzungen

A. Ronconi, Sulla tecnica delle traduzioni lat. da Omero, St. It. Fil. CI. 30 (1935) 5ff.



140 Mario Puelma

hunderts die Gattung 'Lehrepos' sich in Rom entwickelte und einbürgerte, da
findet man am Anfang Ciceros Übersetzung von Arats astronomischem Epos
und eine verlorene Übertragung des Empedokles, denen die freiere Nachgestaltung

von Epikurs Lehre durch Lukrez folgt. An den Eingang seiner
Elegiensammlung, die eine der fruchtbarsten Gattungen der lateinischen Dichtung
einleitete, hat Catull die wörtliche Übersetzung der «Locke der Berenike»
gesteht, eines Mustergedichtes des Meisters der hellenistischen Elegie, Kallima-
chos' von Kyrene. Mit dieser Übertragung gibt sich schon der Elegiker Catull
als Callimachus Romanus zu erkennen, wie sich später Properz nannte. Die in
Catulls Sammlung auf die «Locke »-Übersetzung folgenden Grosselegien c. 67-
68, die ältesten Proben lateinischer Amores-Erzählung, nehmen sich wie römische

Variationen zum griechischen Mustergedicht aus3.

Solchen direkten Übersetzungen, die in Rom oft das Startzeichen zur
Entwicklung einer literarischen Gattung in den Stufen der freieren Nachahmung
gaben, kam nicht nur programmatisch-symbolische Bedeutung künstlerischer
Nachfolge zu; sie hatten auch einen sehr praktisch-realen Zweck zu erfüllen,
nämlich Versuchsfeld und Schule für die Ausbildung der verschiedenen
Kategorien einer entwickelten Kunst- und Fachsprache zu sein, die dem Lateinischen

mit seiner angeborenen patrii sermonis egestas*, wie Lukrez sagt, von
Hause aus fehlten, von der Wortbildung und Wortwahl bis zur Wortfügung in
Syntax und Stilistik, vom Metrisch-Rhythmischen zu schweigen. Mit anderen

3 Die Analogien zwischen der Kallimacheischen «Locke»-Elegie und Cat. C. 67-68 sind bisher
mehr oder weniger unbeachtet gebheben. Sie wären einer eigenen Studie wert, die aufdie alte
Frage nach den Ursprüngen der römischen Liebeselegie neues Licht werfen könnte. Es sei nur
beiläufig darauf hingewiesen, dass in C. 67 - wie in der «Locke » - ein personifizierter Gegenstand

(Haustüre - Haarlocke) im Klageton über die intimen Erlebnisse mit den eigenen
Herren berichtet, wobei Catull die Türe in der Art um Auskunft fragt, wie Kallimachos in den
«Aitien» die «Ursachen» bei den Musen und bei bestimmten Personen und Gegenständen
erfragt (cf. v. 7 die age dum nobis, quare...). Auf die innere Verknüpfung der Allius-Elegie mit
der Klage der Locke macht Catull schon äusserlich durch die Einfügung beider Gedichte, die
sich der Form des Zustandsmonologs bedienen, in einen Begleitbrief an einen Freund
aufmerksam, der mit einem ähnlichen Anliegen in ähnlicher Lage an den Dichter gelangt ist
(C. 65 und 66 bilden demnach ein einziges Gedicht). C. 67 und 68 wirken wie eine komische
und eine tragische Variation zur «Locke»-Elegie, die beide Elemente in sich vereinigt.

4 Vgl. Lucret. I 136-9. 830-3; III258-61. - Cic. Defin. III 51 illud... quodZeno itponyuEvov...'
nominavit, cum uteretur in lingua copiosa factis tarnen nominibus ac novis, quod nobis in hoc

inopi lingua non conceditur: quamquam tu hanc copiosiorem etiam soles dicere (zu dieser
abweichenden Ansicht vgl. Anm. 8), Tusc. II35 haec duo (sc. 'laborem'et 'dolorem') Graeci Uli,

quorum copiosior est lingua quam nostra, uno nomine (sc. 'jtd9ou<;') appellant... o verborum

inops interdum, quibus abundare te semperputas, Graecia! - Quint. Inst. or. XII 10, 33 itaque
tanto est sermo Graecus Latino iueundior, ut nostripoetae, quotiens dulce Carmen esse voluerunt,
illorum id nominibus exornent. his illa potentiora, quod res plurimae carent appellationibus, ut
eas necesse sit transferre aut circumire; etiam in Us quae denominata sunt summa paupertas in
eadem nos frequentissime revolvit: at Ulis non verborum modo sed linguarum etiam inter se

differentium copia est. - Seneca Epist. 58, 1 quanta verborum nobis paupertas, immo egestas sit...
intellexi. - Vgl. J. Marouzeau, Laiini sermonis egestas, Eranos 45 (1947) 22ff.



Cicero als Platon-Übersetzer 141

Worten, die Übersetzung griechischer Modelle konnte in Rom ebensosehr Siegel

und Garant der Nachfolge wie Laboratorium der Sprachschöpfung aufdem
Wege zur aemulatio Graecorum mit den Mitteln der eigenen Sprache sein; es
kam ihr so neben der künstlerischen und sprachtechnischen eine Art nationaler
Aufgabe zu, nämlich die lateinische Sprache nach dem Raster des Griechischen
zur konkurrenzfähigen Kunstsprache zu entwickeln.

Diesen an Fällen der lateinischen Dichtung kurz skizzierten Hintergrund
gilt es sich zu vergegenwärtigen, wenn man die Rolle Ciceros als Übersetzer
Piatons an ihrem historischen Ort verstehen will. Cicero ist in die Geschichte
der Stilkritik als der römische Piaton eingegangen, wie ihn etwa Quintilian
wertet5. Das entspricht dem von Cicero selbst angestrebten Ziel, das er vor
allem in den Prologen zu seinen philosophischen Werken immer wieder formuliert,

nämlich auf dem Gebiete der Prosa der lateinischen Sprache eine neue
Gattung, ein neues Sachgebiet zu erobern, das wie kein anderes als ausschliessliche

Domäne der Griechen gelte und das bisher in lateinischer Sprachform
noch keinen gültigen Vertreter gefunden habe: philosophia iacuit usque ad hanc
aetatem nee ullum habuit lumen litterarum Latinarum. quae inlustranda et exci-
tanda nobis est (Tusc. I 5). Was an Übertragung und Aneignung griechischer
Philosophie in Rom geleistet worden war, von Ennius und dem alten Cato bis
auf Lukrez und die römischen Epikureer und Stoiker seiner Zeit, erscheint
Cicero als literarisch völlig unzulänglich (vgl. Tusc. II 7; IV 6).

Ciceros Absicht war es, für die Gattung 'Philosophische Kunstprosa' nach
dem Prinzip des vertere exemplaria Graeca das zu erreichen, was die altlateinischen

Klassiker wie Ennius, Acdus, Pacuvius, Terenz - und er selbst mit seiner
Arat-Übertragung - für die poetischen Gattungen in Rom geleistet hatten, also
eine freie schöpferische imitatio von künstlerischem Rang, die sie auf das
Niveau der hohen Dichtung und Rhetorik zu heben imstande wäre (vgl. Ac. 110)6.
Den gleichen Anspruch auf Gleichwertigkeit mit den Nachdichtungen griechi-

5 Inst. or. X 1, 123 M. Tullius, qui ubique, etiam in hoc opere Piatonis aemulus extitit; dazu Lact.
Inst. div. III 25, 1 summus ille noster Piatonis imitator (sc. Cicero), ib. I 15, 16.

6 Ac. I 10 quidenim causae est, curpoetas Latinos Graecis litteris eruditi legant, philosophos non
legant? an quia delectat Ennius Pacuvius Accius multi alii, qui non verba sed vim Graecorum
expresserunt poetarum - quanto magis philosophi delectabunt, si ut Uli Aeschylum Sophoclem
Euripidem sie hi Platonem imitentur Aristotelem Theophrastum. oratores quidem laudari Video,
si qui e nostris Hyperidem sint aut Demosthenem imitati. - De fin. I 4 Us igitur est difficilius
satisfacere, qui se Latine scripta dieunt contemnere; in quibus hoc primum est in quo admirer, cur
in gravissimis rebus non deleclet eos sermo patrius, cum Odern fabellas Latinas ad verbum e
Graecis expressas non inviti legant... 5 mihi quidem nulli satis eruditi videntur quibus nostra
ignota sunt, an «utinam ne in nemore ...» nihilo minus legimus quam hoc idem Graecum, quae
autem de bene beateque vivendo a Piatone disputata sunt, haec explicari non licebit Latine? - Es

liegt ein gewisser Widerspruch zwischen den zwei Stellen vor: non verba sed vim Graecorum
expresserunt -fabulas ad verbum e Graecis expressas. Beides kam bei den altrömischen
Dramatikern vor; je nach Bedarf betont Cicero die eine oder die andere Nuance. Vgl. hiezu Anm.
23 und 24.



142 Mario Puelma

scher Poesie im Lateinischen hatte Cicero in ähnlichen Worten schon für seine
Übertragungen attischer Musterredner in De opt. gen. or. 18 erhoben. Redekunst,

Dichtkunst und philosophische Darstellungskunst - und so auch die
Musterübersetzungen aus den drei Gebieten - stehen in Ciceros Sicht in einer
Art Wechselbeziehung, die zum Verständnis seines Schaffens und Wirkens als

Philosoph in Rom von wesentlicher Bedeutung ist7.
Sein Anliegen ist in der Tat primär formal-erzieherischer, nicht

sachlichwissenschaftlicher Natur. Es ging ihm nicht so sehr darum, einem des Griechischen

unkundigen Publikum die Inhalte griechischer Philosophie zu vermitteln,
also blosse Dolmetscherdienste zu leisten (nos non interpretum fungimur more,
De fin. I 6); vielmehr wollte er gerade den griechisch gebildeten Römern, die,
wie es Varro tat, weitgehend lateinische Übertragungen griechischer Philosophie

für ebenso überflüssig wie auch für unerreichbar hielten (vgl. Ac. 14-8; De
fin. I 1), beweisen, dass die lateinische Sprache durchaus fähig sei, es mit den
anspruchsvollsten sprachkünstlerischen Leistungen der philosophischen
Literatur der Griechen aufzunehmen, ja sogar diese an rednerischem Glanz und an
Reichtum des Ausdrucks - mitunter auch des Gedankens - und damit an
psychagogischer Wirkung zu übertreffen8.

So wählt sich denn Cicero als wegweisendes Modell seiner nachahmenden
Übertragung griechischer Philosophie in lateinischem Gewand den von der

7 Aufschlussreich ist in dieser Hinsicht Ciceros Empfehlung an den Redner De or. I 69f., dem
Beispiel der Dichter Arat und Nikander zu folgen, die als Nichtfachleute mit den Mitteln des

ornatus ein wissenschaftlich-philosophisches Thema behandelt hätten: est enimfinitimus ora-
toripoeta, numeris astrictiorpaulo, verborum autem licentia liberior, multis vero ornandi generi-
bus socius ac paene par. Ciceros Übersetzungen der griechischen Musterautoren Demosthenes,

Piaton, Arat ordnen sich einem gemeinsamen Ziel der Erziehung zum orator perfectus
unter, den er ja als orator philosophus konzipiert (vgl. De or. I 9ff.).

8 Vgl. De rep. I 37 spero enim multo uberiorafore quae a te dicentur, quam Uta quae a Graecis
nobis scripta sunt omnia (Philus an Scipio) - Tusc. I 1 hoc mihi Latinis litteris inlustrandum
putavi, non quia philosophia Graecis et litteris et doctoribuspercipi non posset, sed meum semper
Judicium fuit omnia nostros aut invenisse per se sapientius quam Graecos aut accepta ab Ulis
fecisse meliora, quae quidem digna statuissent, in quibus elaborarent. - Tusc. II 5 quam ob rem
hortor omnis, qui facere id possunt, ut huius quoque generis (sc. philosophiae) laudem iam
languenti Graeciae eripiant et transferant in hanc urbem... 6 quodsi haec studio traducta erunt ad
nostros, ne bibliothecis quidem Graecis egebimus - De n. d 11: ipsius rei publicae causa
philosophiam nostris hominibus explicandam putavi, magni existimans interesse addecus et ad
laudem civitatis res tarn gravis tamque praeclaras Latinis etiam litteris contineri 8 quo in

genere tantum profecisse videmur, ut a Graecis ne verborum quidem copia vinceremur. - De fin.
III 5 quoniam saepe diximus, et quidem cum aliqua querela non Graecorum modo, sed eorum
etiam qui se Graecos magis quam nostros haberi volunt, nos non modo non vinci a Graecis
verborum copia, sed esse in ea etiam superiores, elaborandum est ut hoc non in nostris solum
artibus, sed etiam in illorum ipsorum assequamur. - De div. 115 magnificum illud etiam Roma-

nisque hominibus gloriosum, ut Graecis de philosophia litteris non egeant; quod adsequar pro-
fecto, si instituta perfecero. Ciceros stolzes Bewusstsein, durch die Personalunion von orator
und philosophus den Griechen seiner Zeit überlegen zu sein, kommt gut De off. I 2f. zum
Ausdruck. - Zur urspr. egestas sermonis Latini vgl. Anm. 4.



Cicero als Platon-Übersetzer 143

griechischen Stilkritik anerkannten Meister der philosophischen Kunstprosa,
Piaton, und neben ihm den Aristoteles der Dialoge. Er wird so zum Piatonis
aemulus der literarischen Gattung 'Philosophie' in Rom in ähnlicher Weise, wie
ein Ennius, dann Vergil als Homeri aemulus des lateinischen Epos gelten
konnte9.

Als Cicero im Alter von über 50 Jahren seine ersten platonisierend-aristo-
telisierenden Dialoge veröffentlichte (De oratore, De re publica, De legibus), da
konnte er mit kompositorisch und sprachlich bereits voll ausgereiften Werken
aufwarten, die der letzten Stufe frei nachschaffender Nachahmung angehören,
die man aemulatio nennen kann. Wie diese Platon-Nachahmung in Komposition

und Darstellungstechnik der Ciceronischen Dialoge sich ausgewirkt hat, ist
eine Frage für sich. Was uns hier im Zusammenhang des weiten Fragenkreises
der Platon-Imitation Ciceros näher beschäftigen soll, ist das Problem, welche
Rolle darin die Übersetzung im engeren Sinne des Wortes gespielt hat, also das,

was der Stufe der interpretatio zugezählt werden kann9a.
Es ist von vornherein anzunehmen, dass den relativ späten, reifen

philosophischen Werken Ciceros aus einem Sachgebiet, das für die lateinische Sprache
weitgehend erst erschlossen werden musste, lange und intensive Vorarbeiten
vorangingen. Wir wissen tatsächlich aus Ciceros eigenen Aussagen, dass er sich
seit früher Jugend mit griechischer Philosophie beschäftigt und seit mindestens
den frühen siebziger Jahren auf seinen Gütern eine umfangreiche Bibliothek
griechischer Autoren als Arbeitsinstrument angelegt hat, worin Piatons Dialoge
neben Aristoteles einen Ehrenplatz einnahmen9b. Das eigentliche Laboratorium,

in dem sich Cicero das Instrument einer lateinischen Kunstprosa der
Philosophie geschmiedet hat, war offenbar nach herkömmlicher Praxis die
Übersetzung, und zwar in erster Linie die des stilistischen Musters der Gattung,
nämlich der Platonischen Dialoge. Aus verschiedenen Äusserungen des Hiero-

9 Zu Cicero als Piatonis aemulus vgl. Zoll; immer noch lesenswert Van Heusde, dazu Gloel. Zu
Piaton in der antiken Stilkritik Ed. Norden, Antike Kunstprosa I 104ff. und Walsdorff. Für die
Rolle Piatons in der rhetorischen Bildung Roms vgl. Quint. Inst. or. I 12,15 cur in his omnibus

quae discenda oratori futuro puto eminuit Plato?, XII 11, 22 quae tandem ars digna litteris
Piatoni defuit?, IX 4, 77 Plato, diligentissimus compositionis (vgl. Anm. 59). Dass «Ciceros
Stellung in der Philosophie von Anfang an durch eine 'klassizistische' Hinwendung zu Piaton
charakterisiert» war, betont zu Recht H. Flashar (I.e. Anh. I a Ende) 85, 4 mit Hinweis auf
Burkert.

9a Es wird demnach im folgenden auf Probleme der philosophischen Interpretation und der
griechischen Quellen von Ciceros Philosophica nicht eingegangen. Zur Rolle der Philosophie
in Ciceros Leben aus dessen eigenem Blickfeld vgl. den mit einer reichhaltigen Sammlung von
Belegstellen ausgestatteten Vortrag von H. Fuchs, Ciceros Hingabe an die Philosophie, Mus.
Helv. 16(1959) lff.

9b Zu Ciceros Beschäftigung mit griechischer Philosophie seit früher Jugend vgl. Att. II 16, 3,

Farn. XV 4, 16, De or. 12, De off. II 2,Den.dl6 (vgl. Fuchs 18.21f.); zu Ciceros Bibliotheken
vgl. Th. Pütz, De M. Tulli Ciceronis bibliotheca, Diss. Münster 1925; Fr. L. Meyer, Cicero und
die Bücher, Diss. Zürich 1955.



144 Mario Puelma

nymus10, der sich selbst als Übersetzer aus dem Griechischen betätigte und sich
dabei gerne auf Cicero berief, wissen wir, dass dieser in jüngeren Jahren neben
Arats Phainomena und Xenophons Oikonomikos Piatonis integros libros ad
verbum interpretatus est (Chron. praef. 1). Mit Namen nennt er beispielshalber
den Protagoras (Ep. 57,5,2; 106,3,3; Vulg. gen. praef. 67), von dessen Übertragung

nur spärliche Reste bei Priscian erhalten sind. Den Zweck dieser Übersetzungen

bezeichnet Hieronymus mit ingenii exercendi causa (Chron. praef. 1).

Was darunter konkret zu verstehen ist, sagt uns Cicero selbst mit Bezug auf
seine Jugendübersetzungen attischer Musterredner, die Hieronymus ebenso
wie Ciceros Arat-Übersetzung auf eine Stufe mit den Platon-Übersetzungen
stellt. Aus Brut. 310, De or. I 155 und dem Prolog zur genannten Übertragung
attischer Redner, den wir unter dem Titel De optimo genere oratorum kennen,
erfahren wir, dass Cicero während seiner Studienzeit, die sich bekannthch lange
hinzog, die Mittel nicht nur zur Ausfeilung, sondern vor allem zur Erweiterung
und Erneuerung seiner lateinischen Prosa des gehobenen Stils vornehmlich aus
der Übersetzung griechischer Musterautoren gewonnen hat: «Indem ich die
griechischen Werke, die ich las, ins Lateinische übertrug, gelang es mir nicht
nur, mir einen auserlesenen und doch der Sprachgewohnheit entsprechenden
Wortschatz anzueignen, sondern auch mittels Nachahmung manche für den
Römer neuen Worte zu prägen, sofern sie nur angemessen waren»11, so lässt
Cicero den Crassus ein Prinzip der Jugendbildung römischer viri boni formulieren,

das auch für ihn Gültigkeit hatte. Er bestätigt das im selbstbiographischen
Rückblick auf seinen rhetorischen Bildungsgang Brut. 310 mit den Worten:
«... da die griechische Rede eine grössere sprachliche Ausdrucksfülle zur Verfügung

hält, drängte sie mich zur Gewohnheit, einen analogen lateinischen
Ausdruck zu finden»12. Eine schöne Bestätigung für das rhetorisch erzieherische

10 Die Zeugnisse des Hieronymus zu seiner Übersetzertätigkeit und zu seinem Vorbild Cicero
sind heute am besten gesammelt und erläutert zu finden bei Marti. Vgl. auch Cuendet,
Zanetti, Bartelink.

11 De or. I 155 postea mihi placuit, eoque sum usus adulescens, ut summorum oratorum Graecos
orationes explicarem, quibus lectis hoc adsequebar, ut, cum ea legerem Graece, Latine redderem,
non solum optimis verbis uterer et tarnen usitatis, sed etiam exprimerem quaedam verba imitando,
quae nova nostris essent, dummodo essent idonea.

12 commentabar declamitans... idquefaciebam multum etiam Latine, sed Graece saepius,... quod
Graeca oratioplura omamenta suppeditans consuetudinem similiter Latine dicendi afferebat...
Die gleiche Ausbildungsmethode - für die philosophische wie für die rhetorische Prosa -
empfiehlt Cicero seinem Sohn Marcus De off. I 1 ut ipse ad meam utilitatem semper cum
Graecis Latina coniunxi neque id in philosophia solum, sed etiam in dicendi exercitatione feci,
idem tibi censeofaciendum, utpar sis in utriusque orationisfacultate. quam quidem ad rem nos,
ut videmur, magnum attulimus adiumentum hominibus nostris, ut non modo Graecarum littera-
rum rüdes, sed etiam docti aliquantum se arbitrentur adeptos et ad dicendum (codd. discendum,
cf. P. Fedeli, Sui testo del De off. Ciceroniano, Ciceroniana 1961/4, 35f.) et ad iudicandum. 2

quam ob rem disces tu quidem a principe huius aetatis philosophorum (sc. Cratippo) sed

tarnen nostra legens non multum a Peripateticis dissidentia (sc. de officiis e Panaetii libris



Cicero als Platon-Übersetzer 145

Ziel von Ciceros Piaton- und Xenophon-Übersetzungen, durch das diese sich
auf eine Stufe mit seinen Übertragungen der Musterredner Aischines und
Demosthenes stellen (cf. De opt. gen. or. 14)13, bietet Quintilian, der Inst. or. X
5, 2 die in diesen Übersetzungen angewandte Methode als wegweisend für die
Entwicklung der sprachlichen Fähigkeiten im Lateinischen lobt14.

Die Übersetzung griechischer Musterautoren war demnach für Cicero in
erster Linie ein Mittel zum Zweck, die lateinische Prosa durch Ausschöpfung
der vorhandenen und Schaffung neuer Kategorien der Wortbildung, der
syntaktischen und stilistischen Verbindungen nach dem Verfahren sprachschöpferischer

Nachahmung zu bereichern und zu verfeinern. Durch dieses Verfahren
sollten die Mittel erworben werden, welche die lateinische Sprache befähigten,
die Themengebiete der rhetorischen und philosophischen Theorie der
Griechen, die den anspruchsvollsten und schwierigsten, den Römern von Hause aus
fernstliegenden Bereich der Kunstprosa darstellten, in sachlich angemessener
Klarheit, stilistischer Eleganz und dabei doch dem lateinischen Sprachempfinden

konformer Weise, d. h. nach dem Massstab der virtutes dicendi zu bewältigen:

latine - dilucide - ornate - copiose. Damit will er sich als orator von den
interpretes indiserti abheben, die nur verbum e verbo zu übertragen imstande
sind15.

translata) de rebus ipsis utere tuo iudicio orationem autem Latinam efficies profecto
legendis nostris pleniorem.

13 Vgl. Anm. 15. Auf die aktuell erzieherische Wirkung des von ihm übersetzten Oeconomicus
des Xenophon macht Cicero seinen Sohn Marcus De off. II87 aufmerksam: has res commodis-
sime Xenophon persecutus est in eo libro qui Oeconomicus inscribitur, quem nos, istafere aetate
cum essemus qua es tu nunc, e Graeco in Latinum convertimus.

14 Vertere Graeca in Latinum veteres nostri oratores Optimum iudicabant. id se L. Crassus in Ulis
Ciceronis de oratore libris dicit factitasse; id Cicero sua ipse persona frequentissime praecipit,
quin etiam libros Piatonis atque Xenophontis edidit hoc genere tralatos; id Messallae placuit,
multaeque sunt ab eo scriptae ad hunc modum orationes, adeo ut etiam cum illa Hyperidis pro
Phryne difficillima Romanis subtilitate contenderet. et manifesta est exercitationis huiusce ratio,
nam et rerum copia Graeci auctores abundant etplurimum artis in eloquentiam intulerunt et hos

transferentibus verbis uti optimis licet; omnibus enim utimur nostris. figuras vero, quibus maxime
ornatur oratio, multas ac varias excogitandi etiam necessitas quaedam est, quia plerumque a
Graecis Romana dissentiunt. Wie die imitatio der exemplaria Graeca den lateinischen
Ausdruck auf die Stufe der Griechen und darüber hinaus entwickeln und heben kann, deutet
Cicero De fin. I 10 an: ita sentio et saepe disserui, Latinam linguam non modo non inopem, ut
vulgo putarent, sed locupletiorem etiam esse quam Graecam; quando enim nobis, vel dicam aut
oratoribus aut poetis, postea quidem quamfuit, quem imitarentur (sc. Graecorum), ullus ora-
tionis vel copiosae vel elegantis ornatus defuit?

15 Vgl. De fin. III 15 nee tarnen exprimi verbum e verbo necesse erit ut interpretes indiserti solent,
cum sit verbum, quod idem declaret, magis usitatum. - De opt. gen. or. 14 converti enim ex Atticis
duorum eloquentissimorum nobilissimas orationes inter se contrarias, Aeschini Demosthenique.
nee converti ut interpres, sed ut orator sententiis iisdem et earumformis tamquam figuris, verbis
ad nostram consuetudinem aptis. in quibus non verbum pro verbo necesse habui reddere, sed

genus omnium verborum vimque servavi. non enim ea me adnumerare lectoriputavi oportere, sed

tamquam appendere 21 verba persequens eatenus, ut non abhorreant a more nostro, quae si e



146 Mario Puelma

Die Bedeutung dieses hochgesteckten Zieles Ciceros kann man ermessen,
wenn man bedenkt, dass in der lateinischen Sprache nicht nur fast die gesamte
wissenschaftliche, abstrahierende Terminologie fehlte, sondern auch eine
Reihe gerade jener Elemente der Wort- und Satzbildung in ihr nur schwach
oder gar nicht vorhanden waren, die für die Geschmeidigkeit und Leistungsfähigkeit

der griechischen Philosophensprache Voraussetzung waren, so die
Leichtigkeit der Präfix- und Suffixbildungen, die unerschöpflichen Möglichkeiten

der Wortkomposition, die reichhaltigen Partizipialkonstruktionen, die so

gut wie unbeschränkte Fähigkeit zur Substantivierung aller Wortkategorien
durch den Artikel. Ausdrücke wie xö un. öv, xö 7ra9nxiKÖv, to kot' dvaAoyiav
KaöeainKÖc; mussten, wollte man nicht mit Fremdwort oder unverständlich
wirkenden Wort-für-Wort-Wiedergaben vorliebnehmen, in mühsamer
Versuchsarbeit durch Annäherungskonstruktionen des Lateinischen ersetzt werden,

so dass das sprachliche usitatum gewahrt und doch das sachliche novum
deutlich und verständlich wahrgenommen wurde.

Die Übersetzung bedeutender Muster der philosophischen Literatur der
Griechen wurde so für Cicero zum Versuchsfeld der sprachschöpferischen
Leistung. Aus der Praxis dieser Studienübersetzungen hat Cicero sicher auch im
wesentlichen die methodischen Grundsätze guter Übertragung aus dem
Griechischen gewonnen, über die er sich in ausgiebiger Weise in seinen philosophischen

Schriften namentlich der zweiten Schaffensperiode äussert. Es liesse sich
daraus eine regelrechte Theorie der Übersetzungskunst, eine Ars vertendi,
zusammenstehen, die Cicero sehr bewusst und gezielt angewandt und an vielen
Beispielen erläutert hat, auch wenn er keine systematische Darstellung darüber
geboten hat. Er weiss z. B. sehr wohl - in unsere Terminologie übertragen - die
Kategorien Fremd- und Lehnwort, Lehnübersetzung (z. B. indifferens &5iä-

tpopov De fin. III 53, anticipatio Ttp6X,n\|/tc; De n. d. 143) und Lehnbedeutung
(z. B. officium ~ Ka9f|Kov Att. XVI 11,4; 14, 3. De fin. III 20. De off. I 8, decre-

tum ~ ööyua Ac. II27/9) zu unterscheiden (dazu vgl. unten S. 154f.); er kennt
das Problem der Überschneidung der Wortfelder, die bei der Übertragung in
eine andere Sprache auftritt (z.B. De fin. III 35 zur lateinischen Wiedergabe
von TtäSn.)16, sowie das der Sondersprachen (z. B. Ac. 125, vgl. Anh. I e). Ciceros

Leistung auf diesem Gebiet der Übersetzungstheorie ist um so beachtlicher, als

er sich dabei kaum auf Vorarbeiten der griechischen Grammatik und Rhetorik

Graecis conversa omnia non erunt, tarnen ut generis eiusdem sint elaboravimus (vgl. Anm. 23).
Die gleiche Doktrin findet sich in der Ars poet. des Horaz 133f. mit Bezug auf die richtige
imitatio: nee verbo verbum curabis redderefidus I interpres nee desilies imitator in artum (dazu
vgl. Anh. I a).

16 quas (sc. perturbationes animi) Graeci udSn appellant, poteram ego verbum ipsum interpre-
tans 'morbos' appellare, sed non conveniret ad omnia; quisenim misericordiam aut ipsam iraeun-
diam morbum solet dicere? at Uli dieunt nd9o<;. sit igitur 'perturbatio' quae nomine ipso declarari
videtur.



Cicero als Platon-Übersetzer 147

stützen konnte, die sich nie mit der Frage der Übersetzung wissenschaftlich
abgegeben hat17.

Von Ciceros frühen Studienübersetzungen griechischer Musterwerke der
Philosophie ist uns heute kein ganzes Beispiel in selbständiger Form erhalten.
Wir besitzen aber zahlreiche Proben von Ciceros Übersetzungskunst Platonischer

Werke, und zwar in jenen oft umfänglichen Stücken mehr oder weniger
wörtlicher Übersetzungen, die er als Zitate in seine theoretischen Schriften
aufgenommen hat. Einige dieser Zitatstücke mögen den Studienübersetzungen
früher Jahre entnommen sein, andere aus solchen späterer Jahre stammen, die
Cicero vielleicht laufend neben den frei nachahmenden Gestaltungen seiner
Philosophica gepflegt hat.

Die wichtigsten der uns bekannten direkten Platon-Zitate (die zum Teil
solche ausgedehnteren Studienübersetzungen voraussetzen mögen) stammen
aus den Platonischen Werken Apologie, Gorgias, Menexenos, Nomoi, Politeia,
Phaidros, Timaios, 7. Brief18. Diese Stücke verteilen sich auf Ciceros theoretische

Schriften der ersten und zweiten Schaffensperiode. Gleichgültig nun, aus
welchem Lebensabschnitt Ciceros diese einzelnen Partien direkter Piaton-
Übertragung letztlich stammen, Tatsache ist, dass Cicero sie seinen Prosawerken

so eingefügt hat, dass sie nicht den Stellenwert blosser Referenzen hatten,
die man heute in Anmerkungen unterbringen würde; sie haben vielmehr eine
ausgeprägt literarische Funktion im Rahmen der Gesamtkomposition der
Lehrschriften zu erfüllen. Mit den Einlagen kunstvoll übertragener Piaton-
Stellen oder -Szenen wollte Cicero einem Stilgesetz des ornatus Genüge leisten,
das darin bestand, der Darlegung von praecepta an markanten Punkten, wie er
sich De or. II 119 ausdrückt, lumina dicendi, Glanzlichter der Darstellung und
des Ausdrucks, aufzusetzen. Darin heben sich die oft recht umfangreichen
Platon-Einlagen in auffälliger Weise von den meist kurzen, sachlich nüchternen

17 S. unten Anhang I c.
18 Grössere zusammenhängende Platon-Zitate mit direkter Textwiedergabe finden sich in: De

div. 160-61 Rep. 571 d-572 a), De leg. II45 Leg. 955 e-956 b), De rep. 166-67 Rep.
562 c-563 b), VI 27-28 Phaedr. 245 c-246 a), Tim. 3-52 Tim. 27 d-47 b), Tusc. I 97-99

Apol. 40 c-42 a), I 53-54 De rep. VI 27-28), V 35-36 Gorg. 470 d + Men. 247 e-
248 a), V 100 Epist. VII326 b-c). Eine vollständigere Liste mit Einschluss auch wörtlicher
Kurzzitate (wie Tusc. I 103 Phaedo 115 c-e) oder grösserer Paraphrasen (wie De leg. II67-
68 ~ Leg. 958 d-959 e; De off. III 38 ~ Rep. 359 d-360 b) bietet Widmann 309-312. Eine
kurze Beschreibung der Hauptstellen ist bei Jones 24ff. zu finden, ausführlicher gehen auf
eine Reihe von Stellen Widmann und Poncelet3 ein. Der Wert der letzteren Studie wird leider
stark durch den Versuch beeinträchtigt, nach moderner sprachwissenschaftlicher Theorie die
Unterschiede zwischen dem Platonischen Original und der Ciceronischen Übertragung allzu
einseitig auf wesenhafte Strukturdifferenzen zwischen der griechischen und der lateinischen
Sprache als solcher abzuleiten, wobei der sprachschöpferische und künstlerische Wille des

Autors Cicero so gut wie ganz übersehen wird (treffende Kritik bei Traglia3 315ff.). Eine
vergleichende Ausgabe der Ciceronischen Übersetzungseinlagen mit sprachlichem Kommentar

bleibt ein Desideratum.



148 Mario Puelma

Epikur-Zitaten ab19, denen Cicero offenbar im Gegensatz zu jenen in der Art
der Einfügung und in der sprachlichen Form keinen frei gestaltenden,
literarisch-künstlerischen Charakter gegeben, sondern nur die Rolle von Anmerkungen

zugedacht hat20.

Die Proben Platonischer Prosa in lateinischer Übersetzung erhalten so in
Ciceros theoretischen Schriften weitgehend den Rang und die Rolle zugewiesen,

die den dort eingestreuten, teilweise ausgedehnten Übersetzungszitaten
von Meistern der griechischen Poesie, vor allem aus Homer und den Tragikern,
aber auch aus Arats berühmtem Lehrepos (De n. d. II) zukam; da die Einfügung

solcher ausschmückender Zitate gerade ein charakteristisches Merkmal
von Piatons eigener Dialogkunst war, so stehen die ihnen ranggleichen Piaton-
Einlagen in Ciceros Philosophica eine besonders raffinierte Brechung seiner

Platon-Nachahmung dar21. Diese Platon-Zitate - zu denen sich auch gelegentlich

ein Stück aus Xenophons Schriften gesellt22 - werden so zum integrierenden

Bestandteil des literarischen Kunstwerkes und können auch ohne Quellenangabe

direkt in den Text eingebaut werden. Sie wirken gleichzeitig als Siegel
von Ciceros Anspruch, der Piatonis aemulus der philosophischen Kunstprosa in
Rom zu sein, ähnhch wie Ennius durch die wörtlichen Homer-Einlagen in
seinem Rom-Epos sich als alter Homerus ausgewiesen hatte. Den Vergleich
seiner Verwendung wörtlicher Übersetzungseinlagen in den philosophischen
Schriften mit den Homer-Einlagen in Ennius' Annalen zieht Cicero selbst im

19 Sie finden sich vorwiegend in den der Darlegung und Widerlegung der epikureischen Sitten¬
lehre gewidmeten zwei ersten Büchern von De fin. (z. B. I 57. 68; II21. 96, De div. II 103). Sie

stammen aus den Briefen, dem Werk Ilepi xzkoxx; und den Kupiai So^ai Vollständige Liste
im Register von Widmann 309-312 (vgl. auch Jones 25).

20 S. unten Anhang I g.
21 Die Technik der Ausschmückung des philosophischen Lehrvortrages mit poetischen Einlagen

will Cicero während seiner Studienzeit an den athenischen Philosophenschulen sich angeeignet

haben, namentlich bei dem Stoiker Dionysios und dem Akademiker Philon (Tusc. II 26

itaque postquam adamavi quasi senilem declamationem [sc. Philonis], studiose quidem utor
nostris poetis; sedsicubi Uli defecerunt [sc. utor etiam Graecis] - verti enim multa de Graecis, ne

quo ornamento in hoc genere disputationis careret Latina oratio). Sicher spielte aber auch das

Vorbild der Platonischen Dialoge bei ihm wie bei seinen athenischen Lehrern eine entscheidende

Rolle. Zu den poetischen Einlagen in Ciceros Prosaschriften vgl. Jocelyn, Traina 55ff.
22 Aus Xenophon Cyr. VIII 7, 17-22 (Rede des sterbenden Kyros) stammt die einzige mit den

grösseren Platon-Zitaten in ihrer /»men-Funktion vergleichbare Übersetzungseinlage eines

griechischen Philosophentextes in Ciceros Werk: Cato 79—81. Kurzzitate und Paraphrasen
finden sich in: Cato 30 (~ Cyr. VIII7,6); 59 (~ Oec. 4,20ff.), De div. 122 (~ Mem. 11,6), De
leg. II 56 (~ Cyr. VIII 7,25), De off. I 118 (~ Mem. II 1,21), Tusc. II62 (~ Cyr. 16, 25). Die
neben Piaton relativ hervorstechende Rolle der Xenophon-Zitate erklärt sich von der Bedeutung

her, die Xenophons Schriften als Stil- und Verhaltensmuster in der Erziehung der
römischen viri boni spielte, was durch Ciceros eigene Jugendübersetzung des Oikonomikos
bestätigt wird. So sagt Cicero von seinem Vorbild Scipio Africanus einleitend zum Xenophon-
Zitat Tusc. II 62: itaque semper Africanus Socraticum Xenophontem in manibus habebat, cuius
in primis laudabat illud, quoddiceret...



Cicero als Platon-Übersetzer 149

Prolog zu De fin. I 7. Sein Anliegen, so führt er dort aus, bestehe nicht darin,
ganze Werke der griechischen Meisterphilosophen Piaton und Aristoteles in
wörtlicher Übersetzung dem römischen Publikum vorzulegen; er behalte sich
jedoch die Freiheit vor, in die gemäss nostrum iudicium et nostrum scribendi
ordinem nach den Regeln der splendide dicta transponierten griechischen Vorlagen23

bestimmte Stehen, namentlich aus dem Werke der zwei genannten
Philosophen, unverändert zu übertragen und einzufügen, wenn es sich ergebe, dass
dies in passender, d. h. seinen stilistischen Zielen zweckdienlicher Weise geschehen

könne24.
Wie eine solche passende Einfügung von Lod Platonici im Sinne der

lumina dicendi und des splendide dicere aussah, möge ein Blick auf Ort und Art
einiger konkreter Fähe zeigen.

In Or. 41 findet man an einer kompositorisch besonders markanten Stelle,
nämlich am Schluss der langen Vorrede unmittelbar vor Beginn der eigentlichen

Tractatio die wörtliche Wiedergabe des Locus classicus für die These der
Einheit von Philosophie und Rhetorik, die Cicero so sehr am Herzen lag: es ist
Sokrates' Lob auf den Redner Isokrates aus dem Ende des Platonischen Phai-
dros (279 a), eingeleitet mit den auf wörtliche Wiedergabe hinweisenden Worten:

est enim, ut scis, quasi in extrema pagina Phaedri his ipsis verbis loquens So-
crates... '

In Tusc. V 35f. fügt Cicero zwei längere Partien aus dem Platonischen
Gorgias und Menexenos über die innere Ausgeghchenheit als Voraussetzung
des Lebensglücks ein; dabei unterstreicht er selbst die Funktion dieser Zitate als

Siegel der Herkunft für die ganze folgende Abhandlung: ex hoc igitur Piatonis
quasi quodam sancto augustoquefönte nostra omnis manabit oratio.

Die erhaltenen Partien von Ciceros Werk über den Staat, dem wohl
kunstvollsten seiner Dialoge, weisen zwei bemerkenswerte Beispiele stattlicher Pla-
ton-Einlagen auf. Den Höhepunkt und Abschluss des ersten Buches, der die

23 Defin. 16 quidsi nos non interpretumfungimurmunere, sed tuemur ea quae dicta sunt ab Us quos
probamus eisque nostrum iudicium et nostrum scribendi ordinem adiungimus, quid habent cur
Graeca anteponant Us quae et splendide dicta sinl neque sint conversa de Graecis?- Vgl. De off.
16 sequimur hoc quidem tempore et hac in quaestionepotissimum Stoicos, non ut interpretes, sed,

ut solemus, efontibus eorum iudicio arbitrioque nostro quantum quoque modo videbitur, haurie-
mus, ib. II 60 quem (sc. Panaetium) multum in his libris secutus sum, non interpretatus.

24 Defin. 11 quamquam, si plane sie verterem Platonem aut Aristotelem ut verterunt nostri poetae
fabulas (sc. ad verbum expressas, Defin. 14, vgl. Anm. 6), male credo mererer de meis civibus, si
adeorum cognitionem divina illa ingenia transferrem. sed id nequefeci adhuc nee mihi tarnen ne

faciam interdictum puto. locos quidem quosdam si videbitur, transferam, et maxime ab iis quos
modo nominavi, cum ineiderit ut id aptefieri possit, ut ab Homero Ennius, Afranius a Menandro
solet. Die Erwähnung des Aristoteles neben Piaton bleibt theoretisch. Aristotelische
Übersetzungseinlagen, die sich mit den Platonischen vergleichen Hessen, sind bei Cicero nicht
nachzuweisen.



150 Mario Puelma

theoretische Basis und den Übergang zur Darstellung der konkret historischen
Erscheinung der res publica Romana im zweiten Buch enthält, bildet Sdpios
programmatischer Lehrvortrag über die ideale Staatsform, die in der römischen
Mischverfassung am besten verwirklicht erscheint (De rep. I 65-70). Diese für
das ganze Werk grundlegende Partie wird eingeleitet durch einen kurzen
Ausblick auf die von Piaton erstmals systematisch entwickelte Theorie vom Kreislauf

der Verfassungen (de commutationibus rerum publicarum 65). Dieser
beginnt mit dem Königtum und endet mit der Herrschaft der multitudo, der
Ochlokratie, dem verwerflichsten politischen Greuel für den Aristokraten Piaton
wie für den Optimaten Cicero. Seinen tiefen Abscheu davor tut er mit dem
pathetischen Ausruf kund: caveputes aut mare ullum autflammam esse tantam,
quam nonfacilius sit sedare quam effrenatam insolentia multitudinem!25 So wie
nun seit Homer dem Dichter an emotionellen Höhepunkten gleichsam die
Worte ausgehen und er deswegen zum Gleichnis greift, so macht Cicero an
diesem Punkte - als ob die eigene Sprache nicht ausreichte, dem Grauenvollen
des Gegenstandes gerecht zu werden - den Meister Piaton zum Wortführer
seiner Gefühle und Gedanken, wobei er die Grossartigkeit von Piatons
eindrucksvollem Schreckensbild der Massenherrschaft (Rep. 562 c-563 e De

rep. I 66-67) noch dadurch unterstreicht, dass er Zweifel darüber äussert, ob
seine Kräfte dazu ausreichen werden, Piatons Worte kunstgerecht ins Lateinische

zu übertragen - eine Art recusatio, wie sie zum Repertoire von Redepro-
ömien gehört: tum illudfit quod apud Platonem est luculente dictum, si modo
idexprimere Latinepotuero; difficile est, sedconabor tarnen26. Dem nun folgenden

Einleitungssatz der Platonischen Redepartie öxav olnai SuuoKpaToouevu,
Tt6X.i<; £Xei)9epia<; Siynaaaa verleiht Cicero durch Ausweitung des
Ausdrucks ins Metaphorische einen episch-tragischen Klang: cum inexplebiles
populifauces exaruerunt libertatis siti ...21. Im folgenden wird diese von römi-

25 Neben den Metaphern des Meeres und der Flamme verleiht der Ausdruck effrenatam insolen -

tia, der in Accius Trag. 133 effrenata impudentia einen Vorgänger hat, dem Satz poetischen
Klang.

26 Eine ähnliche Formel verwendet Cicero in der Einleitung zum Platon-Zitat De leg. II45: agri
autem ne consecrentur, Piatoni prorsus adsentior, qui, si modo interpretari potuero, his fere
verbis utitur.

27 Das kühne Bild populi fauces, in Verbindung mit dem verstärkenden exaruerunt siti (statt
sitierunt) erinnert an Vergils Vergleich des Turnus mit dem hungernden Wolf Aen. IX 63f:
collectafatigat edendi I ex longo rabies et siccae sanguinefauces; es hat ennianische Färbung.
Übertragener Gebrauch von fauces ist in der epischen Sprache ebenso zuhause (vgl. Claud.
VIII 58 leti rapuit defaucibus urbes, XXII 112 sitiens patulis rimaturfaucibus aurum, sc. avari-
tia) wie in der hohen Rhetorik, gerade bei Cicero (vgl. Catil. 2, 2 ad hanc urbem, quam e suis

faucibus ereptam esse luget, ib. 3, 1 urbem... paene exfaucibusfati ereptam; Arch. 21 urbem

ex... totius belli ore acfaucibus ereptam). Das zusätzliche Epitheton inexplebiles ist zum ersten
Mal bei Cicero belegt, und zwar an dieser Stelle, für die es vielleicht nach dvEKnÄ.T)pcoTO<; neu
geprägt wurde (zur Beliebtheit der Lehnübersetzungen auf -bilis mit privativem in- bei Cicero



Cicero als Platon-Übersetzer 151

scher gravitas gefärbte Poetisierung und Rhetorisierung des Originaltextes
fortgesetzt28.

Das zweite Beispiel bietet das sechste Buch 27-28. Am Ende der uns erhaltenen

grossen Rede, die Sdpio von seinem Ahnen in einer Traumvision
vernimmt, steht als Klimax und feierlicher Ausklang die direkte Übertragung einer
längeren Erörterung über die Weltseele aus der berühmten Rede des Sokrates
im Phaidros 245 c ff., einer Rede, die einen Glanzpunkt rhetorischer Stilisierung
schon im Platonischen Original darstellt. Dieses Stück Übersetzung ist ohne
Quellenangabe so in die Rede des grossen römischen Staatsmannes eingefügt,
als seien es seine eigenen Worte, die er aus dem Jenseits spricht, sozusagen die
Worte eines römischen Socrates redivivus. Dass es sich bei dieser Platon-Ein-
lage um ein besonderes Glanzlicht handeln sollte, bestätigt Cicero selbst in den
zehn Jahre später verfassten Tusculanen I 53-54. Dort zitiert er mit ausdrücklichem

Rückverweis auf die Stelle in De rep. genau die gleiche Übersetzungspartie

aus dem Platonischen Phaidros, diesmal mit Quellenangabe, und hebt
hervor, dass niemand imstande sei, das Wesen der Weltseele eleganter und
scharfsinniger zu beschreiben, als es mit diesen Worten des griechischen Meisters

geschehen könne29. Piaton spricht hier gleichsam Cicero aus der Seele, so
wie früher dem Sdpio Africanus in Ciceros Darstellung.

Die gleiche Einbautechnik wie im Somnium Sdpionis wandte Cicero bei
dem bedeutendsten und aufschlussreichsten Muster seiner uns erhaltenen Pla-
ton-Übersetzungen an, dem grossen Stück direkter Übertragung aus Piatons
Timaios. Diese über 15 Teubnerseiten sich erstreckende Passage enthält die
Einleitungspartie der gewaltigen Rede öepi köctuovj des pythagoreischen
Philosophen Timaios (27 d-47 b), im ganzen nahezu ein Drittel der ganzen Rede,
die fast drei Viertel des Platonischen Dialogs einnimmt.

Diese in den Handschriften unter dem Titel Timaeus überheferte Partie
wird häufig als «Timaeus-Fragment» bezeichnet. Das darf aber nicht so
verstanden werden, als handle es sich um den zufällig erhaltenen Ausschnitt aus
einer fertigen oder geplanten Gesamtübersetzung des Platonischen Werkes.
Wir haben vielmehr einen Ausschnitt aus Piatons Timaios vor uns, den Cicero
für den Einbau in einen von ihm begonnenen, aber unvollendet hinterlassenen
Dialog mit dem vermutlichen Titel De mundo oder De universo I De universitate

vgl. Stang3 72ff.). Cicero benutzte es noch als Beiwort von cupiditas (De rep. III fr. 3, Tusc. V
16) und libido (Tusc. IV 21); es blieb in der klassischen Zeit ein seltenes Wort.

28 üpxovxa«; wird zu magistratus etprincipes, ethhveT Kai tmäi zu (efyferunt laudibus [et] mactant
honoribus (zu diesen Stilfiguren vgl. unten S. 161f.).

29 Tusc. I 55 licet concurrant omnes plebeiphilosophi - sie enim ii, qui a Piatone et Socrate et ab ea

familia dissident, appellandi videntur - non modo nihil umquam tarn eleganter explicabunt, sed

ne hoc quidem ipsum quam subtiliter conclusum sit intellegent. Zu den Varianten zwischen dem
Text der Einlage in De rep. VI und dem Selbstzitat in 7u.se. I vgl. K. Ziegler, Zu Text und
Textgeschichte der Republik Ciceros, Hermes 66 (1931) 270fl\; zur /"Aaerfrwi-Übersetzung
Ciceros im Vergleich mit dem Original vgl. Humbert und Villadepierna.



152 Mario Puelma

sorgsam hergerichtet hat30; dieser sollte offenbar entsprechend dem Thema
Abschluss und Höhepunkt seines philosophischen Gesamtwerkes, nach der
Behandlung der übrigen Hauptteüe der Philosophie, darstellen (vgl. De div. II
1-3). Aus der erhaltenen Einleitung zum geplanten Dialog zu schliessen, hatte
Cicero vorgesehen, diesen in der kleinasiatischen Stadt Ephesos anlässhch seiner

Fahrt nach Kilikien im Jahre 51 stattfinden und als Gesprächspartner
neben Cicero selbst den Peripatetiker Kratippos und den römischen Pythago-
reer Nigidius auftreten zu lassen. Wie bei Cicero üblich, sollten diese Personen
das Thema «Über das Weltall» wohl in einer disputatio in utramquepartem nach
Art des Akademikers Karneades, d. h. in Rede, Gegenrede und Ausgleichsrede
behandeln. Also eine typisch Ciceronische Transposition des Platonischen
Timaios in ein aristotelisierendes Schulgespräch mit synkretistischen Zügen. Als
Siegel der aemulatio Piatonis und als besonders eindrucksvolles lumen dicendi
hat Cicero das Glanzstück der Einleitungspartie der grossen Rede des Timaios
über das Weltall, die damals schon als Gipfel Platonischer Philosophie galt,
seinem eigenen philosophischen Gespräch einverleibt. Er tat das so, dass er
diese Partie der Timaios-Rede seinem römischen Gesprächspartner Nigidius in
den Mund legte, der im Streitgespräch den Standpunkt des platonisierenden
Pythagoreismus zu vertreten hatte. Die Worte des Platonischen Timaios
erscheinen dabei ohne Quellenangabe als eigene Worte des Nigidius. Cicero hat
um dieser Transposition willen ahes weggelassen, was in Piatons Text auf einen
Dialog zwischen Timaios und Sokrates hinwies, wie Anreden oder Frage- und
Antwortsätze. Die so entstandene zusammenhängende Rede hat er nur bis zu
einem bestimmten Punkte geführt, der sich als wirkungsvoller Abschluss des

philosophischen Plädoyers des Nigidius eignete, nämhch bis zu einem Satz, der
das Lob der Philosophie als Ergebnis kosmischer Schau enthält. Diesen Satz hat
er, der Epilogfunktion entsprechend, die er ihm in seinem Arrangement der
Timaios-Rede gab, durch zusätzliche Stilfiguren dem Original gegenüber in
seiner Wirkung rhetorisch gesteigert (dazu unten S. 162).

Ciceros Verfahren könnte man nach unseren Massstäben ebenso wie an

30 Ob diese Platonische Textpartie von Cicero gerade zu diesem Zweck damals übersetzt wurde
oder einer früher schon angefertigten Gesamtübersetzung entnommen und dann angepasst
wurde, ist nicht auszumachen. Das letztere nimmt heute fast niemand mehr an, obgleich es

nicht ganz auszuschliessen ist. Dass ausser dem Protagoras (vgl. oben S. 144) auch andere
Übersetzungen Platonischer Dialoge aus der Hand Ciceros «ediert» sein mochten, könnte
man der Bemerkung Quintilians X 5, 2 (vgl. Anm. 14) entnehmen. Für die Möglichkeit der
Übernahme auch grosser Partien aus früheren Übersetzungen bieten die Einlagen aus den
Aratea in De n. d. II (auch aus den eigenen politischen Epen in De div. II) einen Beleg (vgl.
auch die Zitate aus der frühen O/'fco/iom/Aioi-Übersetzung im Cato, Anm. 22). Bei kleineren
Einlagen und Paraphrasen kann auch Übernahme aus Kompendien und Kommentaren
vorliegen. - Doxographie zur Problematik der Herkunft des Ciceronischen 77/Haei«-Fragmentes
sowie zu Abfassungszeit, Titel, Komposition desselben bei Pini lOff. und Giomini2 Xff.;
Treffendes auch bei R. Hirzel, Der Dialog (Leipzig 1895) 1541 f. - Unechtheit des Fragmentes
hat vereinzelt Hochdanz angenommen.



Cicero als Platon-Übersetzer 153

der oben erwähnten Stehe von De rep. als ein glattes Plagiat bezeichnen. Nach
althergebrachtem römischem Brauch war das aber ein legitimes Vorgehen bei
der imitatio Graecorum. Es ist im Prinzip das gleiche Verfahren, das wir in der
bekannten Kontaminationstechnik des altlateinischen Dramas ebenso vertreten

finden wie etwa in der Sappho-Übersetzung von Catull c. 51, wo der römische

Dichter die wortgetreu ins Lateinische übertragenen Verse der griechischen

Vorlage ohne irgendeinen Hinweis auf die Quelle drei Strophen lang als
Träger der eigenen persönhchen Empfindungen Lesbia gegenüber benutzt und
erst in der Abschlussstrophe in eine freiere Transposition übergeht.

Dass Cicero in diesem letzten, dem Thema der Kosmologie gewidmeten
Dialog, der anscheinend - wie nach der Überzeugung seiner Zeit der Timaios
im Oeuvre Piatons - die Krönung seines philosophischen Lebenswerkes
darstellen sollte, dass er gerade hier ein auffällig langes Stück reiner Platon-Über-
setzung einbauen wollte, hat vielleicht einen besonderen Grund, der mit dem
Charakter der Quellenschrift zusammenhängt: Piatons Timaios galt, wie Cicero
selbst betont, als das stofflich Schwierigste und infolgedessen auch sprachlich
Anspruchsvollste, das man sich in lateinischer Prosa als Gegenstand der imitatio

und aemulatio der Griechen vornehmen konnte31. Bei keinem anderen
Thema konnte er deswegen seine Meisterschaft als Plato Latinus so gut unter
Beweis stehen wie bei dem des Platonischen Alterswerkes. Und nirgends konnte
Cicero sein Können als Begründer einer hochwertigen philosophischen Kunstprosa

nach den von ihm befolgten virtutes dicendi so wirkungsvoll vorführen
wie in einer langen Übersetzungseinlage aus dem Platonischen Vorbild. Die
gebildeten Römer, an die er sich richtete und die seinem Unternehmen der
Schaffung einer philosophischen Kunstprosa des Lateinischen skeptisch gegen-

31 Defin. II 15 führt Cicero als Beispiel für philosophische Werke, deren Verständnisschwierig¬
keit nicht der sprachlichen obscuritas (was ein Verstoss gegen das Stilgesetz wäre, ~ daaipsi;),
sondern der schweren Zugänglichkeit, ja Erhabenheit der Materie (~ ft5nXov) zuzuschreiben
ist, Piatons Timaios an: rerum obscuritas non verborumfacit, ut non intellegatur oratio, qualis
est in Timaeo Piatonis. In obscuritas liegt hier eine ähnliche Nuance wie bei Lukrez I 136 nee
me animifallit Graiorum obscura reperta I difficile inlustrare Latinis versibus esse, 921 nunc age,
quod superest cognosce et darius audi. I nee mi animifallit quam sint obscura, 933 obscura de re
tarn lucida pango I carmina, musaeo contingens euneta lepore. Dass Cicero mit der Übersetzung

des Platonischen Timaios etwas Ähnliches versucht habe wie Lukrez mit seiner lateinischen

Übertragung von Epikurs Lehre, scheint Hieronymus Comm. in Arnos. II 5 (p. 107) zu
meinen: obscurissimus Piatonis liber est, qui ne Ciceronis quidem aureo ore fitplanior (vgl. auch
Hieron. In Is. 12,1 M. 24,400; zu diesen Stellen F. Brignoli, L'oscuritä del Timeoplatonico
secondo Cicerone e Girolamo, Giorn. It. Fil. 12 [1954] 56fl\). Der spätere 77/naei/i-Übersetzer
Calcidius leitet seinen Kommentar im Sinne Ciceros mit den Worten ein: Timaeus Piatonis et
a veteribus difficilis habitus atque existimatus est ad intelligendum, non ex imbecillilate sermonis
obscuritate nata - quid enim Mo viro promptius? -, sed quia legentes artificiosae rationis, quae
operatur in explicandis rerum quaestionibus, usum non habebant stili genere sie instituto, ut non
alienigenis sed propriis quaestionum probationibus id quod in traetatum venerat ostenderetur
(weitere Testimonia bei Waszink z. St.).

11 Museum Helveticum



154 Mario Puelma

überstanden, konnten hier am besten Wort für Wort, Satz um Satz die lateinische

Umsetzung am griechischen Original messen und so Ciceros sprachschöpferische

Leistung im direkten Vergleich würdigen, ohne dass dieser Übertragung,

dank ihrem kunstvollen Einbau in ein zwangloses Gespräch unter viri
boni, das Odium der blossen Schulübersetzung oder Stilübung anhaftete.

In der Tat sind Ciceros Einlagen von Platon-Übersetzungen, namentlich
die aus dem Timaios, eine von der modernen Forschung noch längst nicht
ausgeschöpfte Fundgrube für das, was die lateinische Sprache auf einem für sie

neuartigen Gebiet zu leisten imstande war, wenn ein gebildeter und sprachgewandter

Römer sie nach einem bedeutenden griechischen Vorbild modellierte32.

Cicero hat hier in schönster Weise das Ideal verwirklicht, das er in seinen
philosophischen Schriften ahgemein zu erreichen strebte und an vielen Stellen
theoretisch begründet hat, nämlich eine philosophische Fachsprache auf der
Basis reiner latinitas nach dem Leitbild des Griechischen aufzubauen, ohne
dabei jedoch dem lateinischen Sprachempfinden, dem usus, der consuetudo,
Zwang aufzuerlegen oder diese gar zu verletzen.

Fremdwörter, so war sein allgemeines Prinzip, sollen nach Möglichkeit
ganz vermieden werden33; nur wenn sie so stark im lateinischen Sprachbe-
wusstsein Wurzel gefasst haben, dass sie - wie wir heute sagen würden - die
Stufe des Lehnwortes erreicht haben, sollen sie ausnahmsweise zugelassen
sein34; so das seit Ennius und Plautus bekannte aer - hoc quoque utimur enim

pro Latino (Ac. I 26)35 - oder die Begriffe philosophia, rhetorica, dialectica,

32 Der Timaeus gehört zu den von der philologischen Forschung vernachlässigten Werken
Ciceros. Die beste Gesamtdarstellung ist immer noch die fast hundertvierzig Jahre zurückliegende

Abhandlung von K. F. Hermann. Wichtigere Beiträge zu den sprachlichen und textkritischen

Problemen haben seither vor allem Fries (Kritik bei Atzert 12ff.), Engelbrecht, Atzert,
Giomini geboten. Ein fortlaufender sprachlicher Kommentar zu Ciceros Timaeus steht noch
aus. Die beste Grundlage dazu bietet - auch nach den Ausgaben von W. Ax, Leipzig 1938 und
R. Giomini 1975 - immer noch die griechisch-lateinische Interlinear-Ausgabe von O. Piasberg

(Leipzig 1908). Die Parallelübersetzung des Calcidius hat meines Wissens noch niemand
für Ciceros Timaeus systematisch ausgewertet (vgl. Anm. 62).

33 Zu Ciceros Abneigung vor Fremdwörtern vgl. De div. II108 sed demus tibi istas duas 'sumptio-
nes' (ea quae Xriuuaia appellant dialectici, sed nos Latine loqui malumus), Deoff.ll\l,v/o das

Prinzip der latinitas in einer geradezu ethischen Dimension erscheint: ut enim sermone eo
debemus uti, qui natus est nobis, ne ut quidam Graeca verba inculcantes iure optimo rideamur, sie
in actiones omnemque vitam nullam discrepantiam conferre debemus, Or. 164 bonitate potius
nostrorum verborum utamur quam splendore Graecorum. Zur Verwendung von Fremdwörtern
auf dem Hintergrund der sprachlichen Theorien Ciceros gute Beobachtungen bei Font und
Tondini 136ff.

34 S. unten Anhang I d.
35 Vgl. De n. d II91 aer, Graecum illud quidem, sedperceplum iam tarnen usu a nostris, tritum est

enim pro Latino. Auch Varro gebraucht aer geläufig, während es im 2. Jh. noch einen fremdartig

poetischen Klang gehabt zu haben scheint: Plautus verwendet es nur einmal As. 99 in
dem paratragodischen Adynaton piscari in aere, venari... in medio mari, Terenz überhaupt
nicht, Ennius dagegen im Epicharmus fr. VII Vah. Iupiter... quem Graeci vocant I Aerem, qui



Cicero als Platon-Übersetzer 155

grammatica, musica, physica, die nach Ciceros Aussage zu den Wörtern gerechnet

werden können, quibus instituto veterum utimurpro Latinis (De fin. III 5)36,

und für die infolgedessen die Lizenz gilt: quamquam Latine ea dici poterant,
tarnen, quoniam usu percepta sunt, nostra ducamus. Sonst soll die Wiedergabe
griechischer Fachausdrücke ganz mit lateinischem Sprachmaterial - d. h. nach
dem Prinzip, das wir heute «Lehnübertragung» im weitesten Sinne nennen
können37 -bestritten werden; da es sich freilich dabei meistens um lexikalische
Neuprägungen für neuartige Dinge (nova rerum novarum nomina, Ac. I 25)
handelt, die auf jeden Fall, wie Cicero wohl weiss, in verschiedenem Grade als
verba inaudita (ib. 24) oder inusitata wirken müssen38, so will er gewagt
scheinende Lehnbildungen wie qualitas für Ttoiötn«; durch möglichst häufigen
Gebrauch zu usitata werden lassen:/ariamt«enim tractando usitatius hoc verbum et
tritius (ib. 27)39.

An diesen Grundsätzen hat Cicero in der Praxis seines philosophischen
Werkes manchen Abstrich machen müssen, da sich nicht selten zeigte, dass

präzise griechische Fachbegriffe, wie amphibolia, atomus, androgynus, bequemer

und verständhcher waren40, manche, wie etwa die stoischen 7tponyneva
und a7to7ipon,Yueva, ausser mit umständhch wirkenden Umschreibungen kaum
eine lateinische Wiedergabe gestatteten, die verstanden zu werden beanspru-

ventusestetnubes, imberpostea, I atque ex imbrefrigus, ventuspostfit.aerdenuo.woes-wieAnn.
148 vento quemperhibent Graium genus aera - als erklärungsbedürftig erscheint, dazu in Ann.
454 aerefulva (von Gell. XIII21, 14 mit homerisch T)£pa ßa9£iav verglichen des ungewöhnlichen

Genus wegen). Zu aerius vgl. Anh. I k.
36 Das scheint insofern etwas übertrieben, als die zitierten griechischen Wörter im literarischen

Latein erst seit Ciceros Zeit belegt sind, also nach heutigem Begriff eher echte Fremdwörter
damals waren. Zum Problem der Lehn- und Fremdwörter bei Cicero vgl. Bernhardt 27ff.,
Linderbauer, Nentwig, Oksala.

37 Um eine differenziertere definitorische Klassifizierung der Übertragungskategorien und -ty¬

pen, als es in den landläufigen Grammatiken und Sprachgeschichten des Lateinischen üblich
ist, haben sich Germanisten und Anglisten bemüht (z.B. H. Gneuss, Lehnbildungen und
Lehnbedeutungen im Altenglischen, München 1955; W. Betz, Lehnwörter und Lehnprägungen
im Vor- und Frühdeutschen, Berlin 21959). Eine systematische Auswertung für das Gebiet der
vielfältigen Gräzismen im literarischen Latein steht noch aus (vgl. Anh. I e Ende). Eine der
wenigen Spezialuntersuchungen zu den literar. Lehnbedeutungen im Latein bietet Steiner,
Das Bedeutungslehnwort in Vergils Aeneis (Diss. Königsberg 1929).

38 S. unten Anhang I e.

39 Ciceros Scheu vor den inusitata bekundet sich in den immer wieder bei neuartigen Lehn¬

übertragungen gebrauchten abschwächenden ut ita dicam, quasi, quidam (e.g. quasi qualitatem
quandam nominabant, Ac. 124) und das Wagnis von Neubildung oder Übertragung
entschuldigenden Formeln wie vix audeo dicere (vgl. unten S. 159f). Eine systematische Sammlung
und Analyse der ut-ita-dicam- und verwandter Stellen ist ein von Marouzeau vor langem
aufgestelltes und bis heute nicht erfülltes Desideratum. Nützliche Hinweise bei Bernhardt 7ff.

40 Bezeichnend ist z. B., dass Cicero das Fremdwort atomus 45mal, die Lehnübersetzung indivi-
duum (vgl. Defin. I 17 atomos quas appellat [sc. Democritus], id est corpora individuä) dagegen
nur 14mal gebraucht (7mal absolut - 5mal im Plur., 2mal im Sing. - und 7mal gestützt durch
corpora und corpuscula). Vgl. S. 159 zu den Übersetzungen von physicus.



156 Mario Puelma

chen konnte41. Um so bemerkenswerter ist es, dass Cicero in den eingestreuten
Proben direkter Platon-Übersetzungen das Postulat reiner latinitas am genauesten

befolgt hat.
So weist die umfangreiche Timaeus-Einlage trotz des wissenschaftlich

schwierigen und für Rom neuartigen Themas die weitaus geringste Frequenz
an Fremd- und Lehnwörtern unter allen philosophischen Werken Ciceros
auf42: das mit dem Zusatz quasi gemilderte Fachwort helix (helica?) 3143

'Schraubengewinde'; das erstmals von Cicero in der Übertragung des Arat-
Epos (fr. 32 b, 4 De n. d. II111) verwendete und vorwiegend poetisch gebliebene

astrum 45, ein Wort, das ihm seit den Dialogen De re publica und De
legibus in der phüosophischen Prosa geläufig ist; das ebenfalls zuerst in den
Aratea (304/530 tarn tomare cate contortos possiet orbes), dann De rep. I 22

(eam, sc. sphaeram, a Thalete Milesio primum esse tornatam) belegte tomare ~
xopveüeiv 1744; schhesshch im Schlusssatz der Redeeinlage 52 das kaum mehr
als fremd empfundene, schon seit dem ersten Annalisten Cassius Hemina in
Prosa sicher bezeugte Wort philosophia45, dessen Grundformen philosophus

41 Vgl. in De fin. III 52, IV 71 f. die gewundenen Versuche einer passenden Wiedergabe, von
denen keiner Aussicht hatte, sich durchzusetzen (dazu noch S. 163).

42 Oksala 145ff. errechnet die Frequenz von 0,7, nämlich 11 Entlehnungen. Davon sind jedoch
die im folgenden behandelten 5 Fälle abzuziehen, wo Cicero unter Beigabe des griechischen
Wortes eine echt lateinische Entsprechung bietet. Der Prozentsatz vermindert sich damit auf
0,37, hegt also unter demjenigen des nächstfolgenden Laelius (0,5) und Cato (1,1), der neben
De rep. (1, 5) und De leg. (1, 4) am kunstvollsten ausgearbeiteten Philosophica Ciceros.

43 omnis enim orbis eorum quasi helicis inflexione vertebat ~ ndvTac; yäp toüc; kukA.oui; aüiräv
CTTpEcpouaa EXiko: Überliefert ist die Korruptel/e/i'ciVafe. Die meisten neueren Herausgeber
(Piasberg, Ax, Giomini) entscheiden sich für die von Baiter-Halm (1861) vertretene Konjektur

helicae nach dem zu eXit, synonymen EÄ.iKn, ein Wort, das im Gegensatz zum Fremdwort
helix im Lateinischen nicht vorkommt (ThLL). Vorzuziehen ist die schon im späten cod. Par.

66,4 marginal angebrachte Korrektur helicis (Victorius), der sich Pini anschliesst.
44 Das Wort, das nur an diesen drei Stellen bei Cicero vorkommt, bleibt bis auf Horat. A.P. 441

(male tornatos... versus) literarisch selten und gewählt (vgl. auch tornus Prop. II34,43 angusto
versus includere torno, Verg. Buc. 3, 38, Georg. II 449). Es hat sich dann in der (handwerklichen)

Volkssprache - wohl als bequemes Verbum der ä-Konjugation gegenüber vertere und
anklingendem torquere durchgesetzt und wurde gemeinromanisch (Meyer-Lübke, Rom.

Etym. Wörterb. 8794).
45 Fr. 37 Peter. - Als Dramentitel auch beim Atellanendichter Pomponius bezeugt. Vgl. De div.

II 11 quemadmodum soriti resistas (quem, si necesse sit, Latino verbo liceat 'acervalem' appel-
lare; sed nihil opus est: utenim ipsa 'philosophia'... sie 'sorites' satis Latino sermone tritus est),
Ac. I 25 (s. Anh. I d). Cicero verwendet philosophia in den philosophischen Schriften über
200mal; auch in den Reden, besonders in der Pisoniana, ist es zu finden, wo Fremdwörter
gemieden werden. Aus Tusc. I 1 studio sapientiae quae philosophia dicitur darf nicht geschlossen

werden, dass das Wort philosophia nicht eingebürgert war, sondern das Gegenteil (die
Formel würde sonst etwa lauten: studio sapientiae quae a Graecis cpiXoaoqria appellatur);
ähnlich Tusc. V 9 hos se appellare sapientiae studiosos - id est enim philosophos. Auf eine

genaue Lehnübersetzung 'amor sapientiae' weist Cicero, ohne sie je selbst gebraucht zu haben

(dagegen einmal Calcidius, Tim. p. 11, 13 Waszink Plat. Tim. 20 a), De leg. I 58 hin, wo er
die Etymologie des griechischen Grundwortes angibt: sapientia, a cuius amore Graeco verbo



Cicero als Platon-Übersetzer 157

und philosophari bereits bei Plautus umgangssprachlich eingebürgert erscheinen46.

Wörter dagegen wie sphaera, harmonia, analogia, die zu seiner Zeit
durchaus gebräuchlich sein mochten und die er selbst zum Teil in seinen theoretischen

Schriften sonst gebrauchte, hat Cicero in seiner grossen Platon-Einlage
- wie in den anderen Platon-Zitaten - konsequent ins Lateinische transponiert47.

Er bedient sich bei seinen Übertragungen entweder der Technik der
Lehnübersetzung, wie bei dem betont kühnen medietates für ueo-ÖTnxec; Tim. 23
neben (bind) media4S, einer Kategorie, bei der im Lateinischen ein formal
neuartiges Wort entsteht, oder der sogenannten Lehnbedeutung (Bedeutungslehnwort),

bei der ein normal gebräuchliches, altererbtes lateinisches Wort mit einer
Sonderbedeutung nach dem Muster eines griechischen Fachterminus belegt
wird, also eine semantische Neuprägung entsteht. Das ist z. B. der Fall, wenn
Cicero in singulärer Weise Tim. 38 öaiuova«; mit dem urrömischen Begriff Lares
wiedergibt - wobei er sich der Gewagtheit der Begriffsübertragung wohl be-
wusst ist: si modo hoc rede conversum videri potest49 - oder wenn er ib. 13 den

philosophia nomen invenit. Zur Wortgruppe philosophia/philosophus das Massgebende bei
Stang1.

46 philosophari auch bei Ennius Seen. 376 V. belegt: philosophari est mihi necesse paucis, nam
omnirio haud place/ (von Cic. Tusc. II 1 zitiert); ob Ennius das Wort philosophia brauchte, ist
fraglich: degustandum ex philosophia, non in eam ingurgitandum ist verdächtig, Gellius'
Umschreibung für die obigen Verse zu sein (vgl. Vahlen z. St.), Ann. 128 ist überliefertes philoso-
phiam Verschrieb für das Fremdwort sophiam.

47 Ciceros 7imaei«-Übertragung hebt sich darin deutlich von der Übersetzung des gleichen
Dialogstückes durch den christlichen Autor Calcidius ab, wo folgende von Cicero ins Lateinische

übertragenen Fremdwörter zu finden sind: choreas (p. 33, 23 Waszink) Cic. lusiones
(Tim. 37 Plat. Tim. 40c xopEiac;); crater (36, 15 W.) Cic. temperatio (42 41 d Kpaif|p);
daemones (34, 13 W.) Cic. lares (38 40 d 8aiuova<;); gomphus (38, 15 W.) Cic. quasi
euneolis (47 43 a yöutpou;); ideas (32, 19 W.) Cic. formas (34 39 e i8sa<;). Ausserhalb
der mit Ciceros Ausschnitt übereinstimmenden Partie ist in der 7i'/naei«-Übersetzung des
Calcidius eine beträchtliche Menge von Fremd- und Lehnwörtern zu finden, wie acanthus,
aplanes, archetypus, astronomia, gymnasium, musica, harmonia, poetica, poeticus, rhythmus,
syllaba, sophista. Dabei ist dieser Übersetzungsteil gegenüber dem dazugehörigen Kommentar

des Calcidius, wo es von Fremdwörtern wimmelt, noch merklich stilisiert (vgl. Waszink,
Praef. XV). - Das Lehnwort physicus im Einleitungssatz von Ciceros Tim. 1 steht ausserhalb
der Platon-Einlage (vgl. Anm. 54 und 55).

48 medietas ist von Cicero nur an dieser Stelle verwendet worden, sonst durchwegs medium. De
off. I 89 gibt Cicero die aristotelische ueo-ottic; mit medioeritas wieder, medietas/medium
UEO-6-rn<;/uEO-ov war eme gute Analogiebildung zum Typus sobrius/sobrietas, pius/pietas. Die
Form taucht erst bei Apuleius wieder auf, macht aber dann einen Siegeszug, der sie sogar in
die romanischen Sprachen führt (frz. moitie, sp. mitad, it. meto). Calcidius verwendet sie in der
77maeitt-Übersetzung dreimal (für uEaöxnc; und für uEaov), darunter an der gleichen Stelle
wie Cicero.

49 Das griechische Fremdwort daemon hat sich erst seit Apuleius' De deo Socratis durchgesetzt;
De Plat. I 12 gibt er folgende Definition, die Ciceros Übertragung einbezieht: daemonas vero

quos 'genios'et 'lares'possumusnuneupare, ministrosdeorum arbitranturcustodesque hominum
et interpretes, si quid a diis velint. Calcidius gebraucht das damals bereits eingebürgerte



158 Mario Puelma

aus der landwirtschaftlichen und geschäftlichen Sphäre stammenden, in Catos
De agri cultura (57; 106,2; 157,7) und bei Plautus (Rud. 1115) schon geläufigen
Ausdruck proportione in der Verbindung comparatio proportione zur Wiedergabe

des philosophischen Begriffes avaA.oyia verwendet - mit dem selbstbe-
wussten Zusatz: audendum est enim, quoniam haec primum a nobis novantur50.
Eine Mischung verschiedener Entlehnungskategorien ist die Umschreibung
von äpuovia durch concentio ib. 27, das eigentlich eine Lehnübersetzung von
ai)U9<»via ist51. Interessant sind auch die Fälle, wo Cicero zur Wiedergabe
Platonischer Ausdrücke zu lateinischen Lehnbildungen griechischer Begriffe
greift, die seit dem Altlateinischen in der hohen episch-tragischen Dichtersprache

verwurzelt waren. Das gilt etwa für das ausgeprägt dichtersprachliche,
zuerst bei Pacuvius (Trag. 404), dann in Ciceros Konsulatsepos fr. 11, 42 M.
bezeugte altrix (terra) ~ (yf|) Tpo9Ö<; (Tim. 37)51a, für globosum ~ a(paipoei8e<;
(Tim. 17)52 oder für pinnigerum (Tim. 35), das nach hochpoetischem 7ixepo(pö-

pov gebildet ist, zur Wiedergabe von ebenfalls gehobenem nxnvöv523; poetischen

Klang haben auch Komposita wie die bis auf christliche Autoren singulär
gebliebene, vor Cicero nur beim Catullus sublimis (C. 64, 300; 66, 53) belegte
Lehnform unigena (Tim. 12)53 oder das erstmals bei Cicero bezeugte solivagum
(caelum) für (oupavöi;) epn.uo<; (Tim. 20)53a.

Fremdwort, an unserer Stelle jedoch mit der erklärenden Formel invisibilium divinarum
potestatum, quae daemones nuncupantur (3,13 W.), die an Apuleius' Umschreibung Apol. 43,2
inter deos atque homines medias quasdam divorum potestates erinnert, welche das
Bedeutungsfeld von öaiuovEc; besser umfasst als die Ciceronische Wiedergabe mit Lares (dazu vgl. J.
den Boeft, Calcidius on demons, Leiden 1977, 11). Zum geistesgeschichtlichen Hintergrund
der Übersetzung SaiuovEc; ~ Lares vgl. Fries II 28ff. Nach August. C. d. VII 6 könnte auch
Varro den Begriff Lares neben genius zur Wiedergabe von 8aiu(ov verwendet haben: aSrias
esse animas sed easanimo, non oculis videri et vocari 'heroas'et 'Lares'et 'genios'(vfß. auch Sen.

Ep. 90, 28); dazu vgl. W. Theiler, Poseidonios (Berlin [1981] im Druck), der darauf hinweist,
dass Cic. Tim. 38 mit Lares die äusseren Dämonen meint, während öcriucov als innerer Geist
genius ist (zu frg. 387).

50 S. unten Anhang I h.
51 Vgl. Vitruv. V 4,7 concentus Graece o-uucptoviai dicuntur. concentio kommt bei Cicero nur hier

und Sest. 118 vor, häufiger ist die Form concentus. Calcidius hat an dieser Stelle das Fremdwort

harmonia mit der Beifügung idest modulatio (36 d 29, 7 W. modulamen).
51a altrix wird gerne von der Wölfin verwendet, die die Stammeltern Roms nährte, so Cic. De

consul. 11,42 silvestris Romani nominis altrix, De div. II45 Romulus et Remus cum altrice belua
conciderunt, Prop. IV 1,38 sanguinis (sc. Romani) altricem... lupam, vor allem aber als

Epitheton von terra/tellus in der tragisch-epischen Dichtung seit Pacuv. I.e. (vgl. ThLL s.v. 1770,
81ff.), so Cicero ausser Tim. 17 terram altricem nostram noch mit rhetorischem Pathos Flacc.
62 terra parens, altrix, patria (sc. civium) dicatur (sc. urbs). - Calcidius übersetzt 33, 19 W.
terram matrem et altricem (nach Cicero? vgl. Anm. 48). - Bemerkenswert ist das von Priscian
III463, 19 aus dem Ciceron. Timaeus zitierte Hapax defenstrix, von Hermann 14 wohl richtig
in die Lücke Ende 48 als Entsprechung von aonnpiav 45 d gesetzt (so auch Piasberg, Ax).

52 S. unten Anhang I i.
52a S. unten Anhang I k.
53 S. unten Anhang 11. 53a S. unten Anhang I m.



Cicero als Platon-Übersetzer 159

Es ist klar, dass bei einer solchen Übersetzungsart die fachsprachliche
Treffsicherheit und Genauigkeit des griechischen Originals weitgehend
verlorengehen musste. Für den gebildeten Römer war das Sachverständnis in einer
lateinischen Übersetzung griechischer Philosophie am besten gewährleistet,
wenn eindeutige, allgemein eingebürgerte Fachbegriffe verwendet wurden,
und das waren eben die von den Griechen geprägten, als Fremd- und Lehnwörter

bekannten Termini. Vernahm ein gebildeter Römer das Wort physicus, so
wusste er sofort, woran er war; anders, wenn er bei Cicero im Einleitungssatz
zum Dialog De mundo dafür die Umschreibung las 'investigator earum rerum
quae a natura involutae videntur'54. Hier kann man aus der gewundenen
Umschreibung den gemeinten griechischen Fachbegriff sich noch selbst
rekonstruieren55 - in anderen Fähen konnte man schwerlich ohne nähere Erläuterung

darauf kommen, was dem lateinischen Begriff im Griechischen entsprechen

mochte, so etwa wenn jemand Lares las und 5aiuove<; verstehen sollte.
Tatsächhch hat denn auch Cicero in solchen Fällen das gemeinte griechische

Entsprechungswort gleichsam in Klammern dazugesetzt mit den in der
Timaios-Übersetzung nicht weniger als sechsmal anzutreffenden glossierenden
Formeln: quae Graece avakoy'xa, Latine... 'comparatioproportione'(13), 'globo-
sum'... quod ctpaipoEiSec, Graeci vocant (17), 'medietates', quas Graeci uectötti-
xac, appdlant (23), 'concentionis'que, quae dpuovia Graece (27), ut hunc varietate
distinctum bene Graeci köctuov, nos 'lucentem mundum' nominaremus (35)56,

quos Graeci 8aiuova<; appellant, nostri opinor 'Lares''(38); in drei dieser Glossen
hebt Cicero die Kühnheit oder Schwierigkeit seiner lateinischen Übersetzungen
ausdrücklich hervor: bei avaÄx>yia und 8aiuovec; (s. oben S. 157f.) sowie bei
ueaÖTTixe^, wo er hinzufügt: vix enim audeo dicere 'medietates',... sed quasi ita
dixerim intellegatur, erit enim planius. Solche Formeln wollen nicht so sehr dem
römischen Publikum die griechischen Entsprechungen lateinischer Begriffe
beibringen als vielmehr umgekehrt einer lateinischen Neuschöpfung formaler
oder semantischer Art durch Beigabe des allen geläufigen griechischen Terminus

einen präzisen Bedeutungsinhalt geben57. Gleichzeitig verleihen sie dem

54 Bezeichnend ist, dass Cicero in den Philosophica an die 60mal das Substantiv physicus ver¬

wendet, nur wenige Male dagegen eine lateinische Wiedergabe versucht (so speculator vena-

torque naturae, De n. d. 183). Für das offenbar im Lateinischen weniger handliche Abstraktum
(physica, -orum ISmal, physica, -ae 2mal) gebraucht er folgende Umschreibungen: explanatio
naturae (Defin. IV41), cognitio naturae (Defin. IV 8, Tusc. 148), explicatio naturae (Defin. IV
11/12, Tusc. V 68, De div. II 129), investigatio naturae (Ac. I 34), - rerum occultissimarum (De
fin. V 10). Vgl. Bernhardt 15. Vor Cicero ist physicus bei Lucil. 635 M bezeugt, unter seinen

Zeitgenossen bei Decimus Laberius fr. 72 R, oft bei Varro (Men., R.R. L.L.). Cicero verwendet

es seit De or.
55 Als Übersetzung von physicus lässt sich die Umschreibung durch den Gebrauch dieses

Lehnwortes im Vorderteil des Satzes sofort erkennen (multa sunt a nobis... contraphysicos scripta).
56 S. unten Anhang I o.
57 Das Gleiche gilt für die in der folgenden Anmerkung zitierten Parallelfälle aus der Poesie.



160 Mario Puelma

philosophischen Lehrvortrag ein ausgeprägt römisches Kolorit; in unserem
Falle tragen sie wesentlich dazu bei, die Worte des Platonischen Titelhelden
Timaios in die Perspektive des Römers Nigidius umzusetzen und so als dessen

eigene Rede erscheinen zu lassen. Nicht zuletzt aber dienen diese Glossen
natürlich auch dazu, die sprachschöpferische Leistung gebührend hervorzuheben,

die Cicero bei der Übertragung des ebenso schweren wie erhabenen Themas

aus Piatons Meisterwerk ins Lateinische vollbrachte58.
Cicero ist in seinem Streben nach reiner latinitas bei der Übertragung des

Platonischen Timaios so weit gegangen, dass er sogar die griechischen Götternamen,

sofern es dafür keine geläufigen lateinischen Hypostasen wie Iuppiter
und Iuno, Saturnus und Ops (für Rhea), Caelum und Terra (39) gab, entweder
ins Römische zu transponieren versuchte oder, wenn das nicht möglich schien,
einfach aussparte - eine Ausnahme machte er nur bei dem auch als Appellati-
vum seit Ennius (Ann. 435) alteingebürgerten, in der Poesie vor allem beheimateten

(vgl. Acc. Trag. 335; Cat. C 61; 64; 66; 88; 115) Oceanus. Der Fall der
eigenwilligen Romanisierung liegt vor bei der an die Umsetzung von 8aiuove<;
zu Lares erinnernden, nach Pacuvius Trag. 418 hinc saevitiam Salaciae (oder
salaciae ~ 'maris') / fugimus einmahg gebhebenen Wiedergabe von Tn.9ix;
durch den Namen einer altrömischen Gottheit Salacia (die volksetymologisch
mit salum 'hohe See' in Verbindung gebracht und zur Neptuni uxor gemacht
wurde) - eine Gleichsetzung, die selbst der Nachwelt als Kuriosität aufgefallen
ist, wie die Bemerkung des Servius zu Verg. Georg. I 31 zeigt: hanc Tethyn
Cicero in Timaeo Salaciam dicit5**. Die zweite Möglichkeit illustriert im glei-

Vgl. Liscu 278: «Souvent pour preciser le sens du mot latin employe Ciceron nous dit lui-
mSme quel est le mot grec traduit.»

58 Die Häufigkeit und Ausführlichkeit der glossierenden Übersetzungsformeln ist auf relativ
kleinem Raum in keinem der Prosawerke Ciceros so gross wie in der 7Vmaeuj-Partie. Darin ist
sicher ein Zeichen nicht nur der Schwierigkeit des übertragenen Textes, sondern auch der
Stilisierung dieser Platon-Einlage zu erblicken. Solche Formeln sind als Schmuckstücke legitimiert

durch das Vorbild der episch-tragischen Dichtung seit Ennius (Ann. 148 vento quem
perhibent Graium genus aera lingua, 218 nee quisquam sophiam sapientia quae perhibetur I in
somnis vidit...; vgl. Pacuv. Trag. 89 id quod nostri caelum memorant, Grai perhibent aethera).
Cicero selbst hat sich ihrer gerne in der dem kosmologischen Thema des Timaeus nahestehenden

Phaenomena-Übersetzxxng bedient (z. B. Arat. 22 ante Canem Graio Procyon qui nomine
fertur, 317 Zodiacum hunc Graeci vocitant, nostrique Latini I orbem signiferum perhibebunt
nomine vera).

58a Vgl. auch Serv. Dan. zu Aen. X 76: hanc Veniliam quidam Salaciam aeeipiunt, Neptuni
uxorem, Salaciam a sah. Gleiche Etymologie schon bei Varro L.L. V 72, P. Fest. p. 327 M.
(<salum eiere, hoc est mare movere). Serv. Dan. zu Aen. 1720 Salacia, quaeproprie meretricum
dea appellata est a veteribus setzt als zweite Etymologie die Ableitung von salax, salacitas voraus,

die auch von manchen Modernen angenommen wird (Wortbildung wie audax: audacia;
bei der Übertragung aufdas 'wilde Meer' - so bei Accius - mag der Kontrastbegriff malacia ~
uaXaKia eine Rolle gespielt haben, cf. Ernout-Meillet s.v.). - Gellius XIII 23, 2 bezeugt
Anrufungen der Salacia Neptuni nach römischem Ritus in alten Gebeten, angeblich aus den
libri sacerdotum. - Das von Cicero gemiedene Tethys ist schon bei Catull dichtersprachlich



Cicero als Platon-Übersetzer 161

chen Götterkatalog (39) die Weglassung des offenbar lateinisch nicht ersetzbaren

Platonischen OöpKu? in Ciceros Übersetzung586.
Der Hang zur reinen latinitas in Ciceros direkten Platon-Übersetzungen

hat so zur Folge gehabt, dass die fachwissenschaftliche Genauigkeit des
Ausdrucks darin geringer ist als im Rest seines philosophischen Werkes, dafür aber
der stihstische Glanz, der ja schon den Platonischen Originaltext auszeichnete59,

oft bis an den Rand des Poetischen rhetorisch gesteigert erscheint - als ob
Cicero bei diesem unübertrefflich erhabenen Thema der kosmischen Schau, das
seinen Timaeus mit dem Somnium Sdpionis verbindet, die Probe aufs Exempel
für den Lehrsatz der ars dicendi habe liefern wollen, den schon der alte Cato in
die Sentenz rem tene - verba sequentur (Jordan p. 80, vgl. Horat. A.P. 38; 311)
gefasst hatte und den Cicero selbst seinen Gesprächspartner in De fin. III 19

formulieren lässt: cum de rebus grandioribus dicas, ipsae res verba rapiunt; ita fit
cum gravior tum etiam splendidior oratio.

Diese Neigung zum zusätzlichen ornatus zeigt sich hier nicht nur im
Gebrauch zahlreicher lexikalischer Poetismen (vgl. Anm. 25. 27. Anh. I f, k-m)
und sogar gewagter Archaismen, wie des mit ut utamur vetere verbo angekündigten,

bei Cicero singulären prosapiam ~ EKyövoui; (39), das den feierhchen
Abschluss eines hochstihsierten Bildes der alten Theogonie bildet59"; sie kommt
auch in der Verstärkung durch Füllwörter wie undique, umquam, semper, totum
zum Ausdruck, so z. B. in der Wiedergabe von oröua extov durch undique corpo-
ratus (5)60 oder von So^aatöv durch totum opinabile (3). Vor allem aber überhöht

Ciceros Version das griechische Original gerne durch ausgiebige Anwendung

von emphaseschaffenden Stilfiguren, wie Parallelismen, Sperrungen,
Doppelausdrücken, durch Reimwirkung und rhythmische Klauseln. Einfache
Fälle sind die immer wieder anzutreffenden Umwandlungen einzelner griechischer

Begriffe in ein Hendiadyoin, wie acouaToeiSei; ~ concretum atque corpo-
reum (26), fjauxiav £.%ov ~ tranquillum et quietum (9), <XTeA.ei yäp eoiKÖi; ~
imperfecto autem nee absoluto simile (11), 6 aoväeii; ~ ille qui iunxit et condidit
(18); eine Kette von Begriffsverdoppelungen zeichnet den oben genannten

eingebürgert (C. 64, 29; 66, 70; 88, 5 appellativ). Zu Salacia bei Cicero vgl. Fries II 34f., zur
Etymologie <*sal-aquia 'die des Salzwassers' («s messap. Ortsn. Salapia) V. Pisani, Rev. Et.

Indo-Europ. 1 (1938)224ff.
58b Treffend Piasberg z. St. gegenüber konjekturaler Einfügung von Phorcyn durch Humanisten

des 15. Jh.: quod nomen Ciceronem omisisse puto quod id non reperiret quem admodum diceret
Latine. - Calcidius verwendet im Gegensatz zu Cicero bedenkenlos die griechischen Götternamen

Tethys, Phorcus, Rhea (35, 3 W.); dazu vgl. Anm. 47.
59 Dass schon Piatons Original in den Augen der antiken Stilkritik so hochstilisiert wirkte, dass es

die Grenzen zur Poesie gelegentlich zu überschreiten schien, bezeugt Quint. Inst. or. IX 4, 77

mit Hinblick auf die Anwendung des Prosarhythmus: quamvis enim vineta sit, tarnen soluta
videri debet oratio, atqui Plato, diligentissimus compositionis, in Timaeoprima statim parte vitare
isla non potuit.

59a S. unten Anhang I f.
60 S. unten Anhang I n.



162 Mario Puelma

Theogoniesatz aus: rf|c; xe Kai Oupavoü Jiai8e<; eyeveo-önv ~ Caeli satu
Terraeque conceptu I generatos editosque memoremus; nä\xzc, öaoo<; lauEV
aSfitapoix; / Xeyouevooi; aüxröv ~ reliquos {quos) fratres inter se agnatosque I
usurpari atque appellari videmus (39). Beispiele von Ausweitungen mit
Klangwirkung und figürlicher Gliederung sind etwa xa vonxä £ö>ia ~ qui I animo
cernuntur et ratione intelleguntur I animantes (11) oder A.üei / Kai vögou<; yf|pä<;
xe ETtäyovxa (p9ivew tioiei (sc. &eppä Kai yuxpä xö aüaxaxov aröua) labefacta-
tur etfrangitur I et admorbos senectutemque compellitur (sc. omnis coagmentatio
corporis vel caloris (vi) velfrigoris...) (17)61. An Stellen, denen in der Komposition

besonderes Gewicht zukommt, kann man die Häufung solcher die griechische

Vorlage übersteigernder Klang- und Stilfiguren finden, so die Verbindung
von Anapher, Reim, Sperrung und Hendiadyoin im Schlusssatz der dem Nigidius

in den Mund gelegten Redepartie, der das als Epilog passende Lob der
Philosophie enthält: Dem Satz des Originals (47d) e^ cov E7iopiaäne9a tpiXo-
ootpiac; yevo<;, ob uei^ov äya9öv of3x' f|Ä,9ev of39' f|E,£i jioxe xoi 9vn.xä>i yEVEi
8oöpn9£V ek 9eoö entspricht bei Cicero (52) quibus rebus philosophiam adepti
sumus, quo bono nullum optabilius, nullum praestantius neque datum est morta-
lium generi deorum concessu atque munere neque dabitur62. Dass rhetorische
Übersteigerungen gelegenthch auch in logische Unstimmigkeit umschlagen
können, mag die superlativische Übertragung des Begriffes 'rund' in kukäoxe-
p&; abxö ExopVEÜoaxo durch idque ita tornavit ut nihil efficere posset rotundius
(17) zeigen63.

61 Beide Kola (wachsende Glieder!) schliessen mit einem Doppelkretikus. Vom Klauselrhyth¬
mus macht Cicero im Timaeus ausgiebig Gebrauch (vgl. Anm. 59). -Als Beispiel für
Wortverdoppelung als Kompensation bei Vertauschung der Wortkategorien sei angeführt: immode-
rate I agitatum etfluitans ~ kivouuevov / rcXriuuEXöx; Kai ätdicTcoc; Tim. 9 (vgl. jctt|vöv Kai
ÖEpo-rcopov ~ pinni-gerum et aerium, dazu Anh. I k), für Erhöhung der Wirkung durch
(p-)Alliteration: primum ut mundus animans posset ex perfectis partibus esse perfectus (Tim.
16).

62 Vgl. die analoge pathetische Formel De leg. I 58 philosophia..., qua nihil a dis immortalibus
uberius, nihil florentius, nihil praestabilius hominum vitae datum est. - Die stilistische
Ausgestaltung der Ciceronischen Wiedergabe wird am Vergleich mit der prosaischen, wörtlicheren
Version des Calcidius deutlich: quo bono nihil umquam maius ad hominum genus divina
munificentia commeavit (44, 12 W.; dafür hat Calcidius den übergeordneten Satz durch eine
Metapher bereichert: quasi quoddam seminarium philosophiae pangens).

63 Die unlogische Steigerung von rotundus ~ kukA.otepe<; mag durch die im griechischen Text
folgende superlativische Apposition ndviov TEXscinaTOV beeinflusst sein, die im überlieferten
Text durch die trikolische Steigerungsreihe wiedergegeben erscheint: nihil asperitatis ut habere!

nihil offensionis, nihil incisum angulis nihil anfractibus, nihil eminens nihil lacunosum. Eine
derartig umfangreiche Erweiterung ist in Ciceros Platon-Übersetzungen singulär; zusammen
mit der Beobachtung, dass sie fast wörtlich in De n. d. II47 wiederkehrt, hat diese Tatsache zu
ihrer Tilgung als Interpolation Anlass gegeben (so Atzert 13f. nach Schütz und Brieger sowie
Engelbrecht 221f. gegen Orelli und Fries 1566ff., dem sich Piasberg, Pini, Giomini anschliessend

Die Dublette als solche rechtfertigt die Tilgung nicht; Selbstzitate sind bei Cicero
durchaus möglich (vgl. Tusc. 153-54 De rep. VI 27-28). Die aü^nau; wäre ganz im Stil der



Cicero als Platon-Übersetzer 163

Die Ausdrucksfülle der Ciceronischen Platon-Übersetzungen gegenüber
dem griechischen Original ist nicht immer nur eine Folge des stihstischen
Grundsatzes copiose et ornate dicere. Cicero sah sich bei seinem sprachlich und
sachlich schwierigen Streben, feste griechische Fachbegriffe in reines Latein zu
übertragen, immer wieder veranlasst, mehrere Möglichkeiten der lateinischen
Wiedergabe zu erproben, von denen jede ihm nur in unvollkommener Weise
den griechischen Originalbegriff zu treffen schien. So bemerkt er Tusc. I 14 zur
Wiedergabe von a^itoua durch pronuntiatum, er wolle später eine andere
Übersetzung gebrauchen, sofern er eine bessere finde64. In De fin. III26 gibt er gleich
mehrere Übertragungsvorschläge zur Auswahl für den Begriff xeA.o<; 'höchste
Stufe' (der Weisheit): extremum - ultimum-summum -finis. In ähnlicher Weise
hat er für das stoische xä 7tpon,yuEva vier Versionen vorgeschlagen: die genaue
LehnübersetzungprodMcta sowiepromota -proposita -praecipua (De fin. III52.
56)64a. Für den im Lateinischen nur schwer wiederzugebenden Ausdruck xä

7ip6öxa Kaxä (püaiv versucht sich Cicero in nicht weniger als einem guten
Dutzend Varianten65. In dieser Mannigfaltigkeit der Übertragungen spiegelt sich
nicht nur die Not des Übersetzers wider oder -wie bei manchen Begriffsverdoppelungen

- sein Streben nach grösserer Deutlichkeit66, sondern sicher auch die
Freude des Sprachschöpfers Cicero. Darüber hinaus konnte diese Versionen-
vielfalt,' als Fundgrube für Doppelausdrücke und Variationen, auch zur Quelle
stihstischer Tugend werden67. In dieser Funktion hat sich Cicero der Aus-

oft recht freien Timaios-Übersetzung Ciceros; ihre Einfügung macht erst die anakoluthische
Konstruktion des Schlusspassus omnesque partes simillimae omnium verständlich (vgl. Piasberg

z. St.). Die von Engelbrecht 222 vertretene Ansicht, «dass Cicero, wo er sich Zusätze in
seiner Übersetzung erlaubt, dies nur zur Erhöhung der Deutlichkeit des Ausdruckes tut»
(weswegen ein Zusatz zu dem «so deutlich wie möglich gesagten nihil rotundius» ganz
überflüssig sei), übersieht die stilistische Wirkung der Zusätze - was deren sicher auch vorhandene
Deutlichkeits-Funktion nicht auszuschliessen braucht (vgl. Anm. 67). Überblick über die
Streitfrage bei Pini 16f., zum Verhältnis Timaeus - De n. d. zuletzt Giomini2 Xff. - In den

Erweiterungen des Originaltextes durch Cicero (der auch Kürzungen gegenüberstehen) kann
sich auch die Benutzung von Kommentaren (z.B. Poseidonios) spiegeln ebenso wie die
Möglichkeit einer abweichenden Fassung der Platonischen Textvorlage, die Cicero benutzte
(zum Teil wohl Zitat-Übersetzung).

64 Tusc. 114 pronuntiatum - sie enim mihi in praesentia oecurrit ut appellarem d^icoua, utar post
alio, si invenero, melius. An anderen Stellen versucht Cicero die Wiedergabe mit Ableitungen
von enuntiare (Ac. II95 quidquidenuntietur, idautem appellant d!;icoua, quod est quasi eefatum;
Defato 1 v« est ratioque enuntiationum, quae Graeci d^iioua vocant, ähnlich ib. 20; schliesslich
enuntiatum ib. 19). Vgl. Tusc. III 16, De off. III 116 zur Wiedergabe von aaxppoauvri (~ tem-

perantia, moderatio, modestia, continentid).
64a Zu Ciceros Wiedergabe von nponyuEvov und djioJiponyuEvov vgl. Kilb 78ff., Müller 171ff.
65 Z. B. prineipia naturalia - prima naturalia - initia naturae - prima naturae - primae naturae

conciliationes -fines primi a natura dati - quae prima data sunt naturae - quae prima natura
approbavisset usw.; vgl. die Liste bei Fischer 111, Liscu1 78.

66 Vgl. Anm. 63 zu Engelbrecht 222.
67 Die lateinische Wiedergabe griechischer Einzelbegriffe durch eine Reihe von Wörtern oder

durch wortreiche Umschreibung erachtet Cicero als eine sachliche Notwendigkeit, so Defin.



164 Mario Puelma

drucksschwankungen besonders in seinen Platon-Einlagen bewusst bedient,
während er sie sonst häufig eher entschuldigend vorführt. So gibt Cicero in der
Timaios-Rede den oft wiederkehrenden Begriff 8nuioupyö<; in den Varianten
artifex (mundi) 6, aedificator l,procreator 26, effector et molitor 17, genitor et
effector 47, is qui aliquod munus efficere molitur 4 wieder; an anderer Stelle
wechselt er mit opifex aedificatorque ab (De n. d. 118).

Dass eine solcherart variierende Wiedergabe ein und desselben griechischen

Fachausdruckes die wissenschafthche Prägnanz weitgehend der stilistischen

Wirkung opferte, liegt aufder Hand. Doch das störte Cicero nicht sehr. In
den Platon-Einlagen wollte er offensichtlich, der ihnen zugemessenen Funktion
als rhetorische Glanzlichter entsprechend, Proben stihstischer Spitzenleistungen

einer philosophischen Prosa im Lateinischen bieten, die wegweisend wirken

sollten. In ihnen fand in höchstem Masse Ciceros Hauptanliegen Ausdruck,
dem Lateinischen eine philosophisch-wissenschaftliche Kunstprosa zu schenken,

welche die für den vir bonus dicendi peritus abstossende scholastische
Pedanterie und stilistische Ungepflegtheit der üblichen Fachsprache der
hellenistischen Philosophenschulen seiner Zeit, namentlich der Stoiker (spinosum dis-
serendi genus, De fin. III3), überwinden und den Geist, die Lebensnähe und die
Eleganz Platonischen Dialogstils in lateinischer Gestalt wiedererwecken, ja
übertreffen sollte, ein Anhegen, durch das sich Cicero als ein Hauptträger und
-förderer der Platon-Renaissance der Epoche ausweist68. In diesem Sinne sind
Ciceros Platon-Übersetzungen im Rahmen seines platonisierenden Prosawerkes

über die sprachschöpferische Leistung hinaus ein bemerkenswertes Denkmal

seines umfassenden Ideals des gebildeten Menschen, das er mit dem
Leitbegriff der humanitas verband.

So achtunggebietend Ziel und Leistung von Ciceros Übertragung griechischer

Philosophie nach Piatons Vorbild auch war - der faktischen Wirkung
dieses Übertragungswerkes in der Nachwelt ist gerade dieses hohe stilistische
und gesellschaftliche Ideal, das er damit erfüllen wollte, auf lange Zeit eher
abträglich gewesen. Von Ciceros puristisch lateinischen Begriffsumsetzungen
haben z. B. - ähnhch wie von denjenigen des Lukrez69 - nur verhältnismässig

III 55 zur Übersetzung von tsXiko durch (bona) 'ad illum ultimum pertinentia': sie enim
appello, quae teXiko dieuntur. nam hoc ipsum instituamus, ut placuit, pluribus verbis dicere,
quod uno non poterimus, ut res intellegatur. Das gleiche methodische Prinzip erscheint ib. 15

als stilistisches Postulat des guten, der latinitas verpflichteten Übersetzers im Gegensatz zu
den interpretes indiserti, die verbum e verbo, d.h. mit sklavischen 'calques linguistiques' arbeiten:

equidem soleo etiam quod uno Graeci, si aliter non possum, idem pluribus verbis exponere,
was sich auf Paraphrase eines griechischen Terminus wie auf Wiedergabe mit mehreren
lateinischen Synonymbegriffen beziehen lassen kann. Vgl. auch ib. 14 zur Erfassung des

Begriffs virtus: si una virtus, unum istud quod honestum appellas, rectum, laudabile, decorum -
erit enim notius, quäle sit, pluribus notatum vocabulis idem declarantibus.

68 Zur Platon-Renaissance vgl. Boyance, Burkert, Dörrie, Gigon, Zoll.
69 Zu den lateinischen Umsetzungen des Lukrez, der im /a/i'm'to-Streben ein Vorgänger Ciceros

ist, vgl. Peters, Reiley, Traglia1.



Cicero als Platon-Ubersetzer 165

wenige, wie etwa die Lehnübersetzungen qualitas und indifferens, anticipatio
oder indolentia wirksam weitergelebt. Sein nach den Regeln der latinitas, des

ornatus und der copia dicendi sorgsam aufgebauter Prosastil, wie er in bester
Form die Platon-Einlagen auszeichnet, war im Ganzen als Fuhrwerk fach-
sprachhcher und sachbezogener Mitteilung wenig brauchbar und nachahmbar.
Als praktisch durchschlagskräftiger erwies sich der sprachlich ungepflegte, von
Fremd- und Lehnwörtern durchsetzte schola-Sül eines Varro und späterer
Kommentatoren, wie des Christen Calcidius, der die gleiche von Cicero
übertragene Partie des Platonischen Timaios übersetzte und kommentierte, was
einen aufschlussreichen Vergleich gestattet70.

Ciceros Methode der «literarischen» Übertragung nach dem Grundsatz
des latinisierenden sensus de sensu gegenüber der «unhterarischen» verbum e

verfto-Übersetzung der interpretes indiserti1' entspricht nach moderner
Terminologie ungefähr derjenigen der sogenannten «transponierenden» gegenüber
der «verfremdenden» Übertragung, so wie sie in neuerer Zeit etwa E. Staiger
gegen W. Schadewaldt vertreten hat72. Das Ciceronische Prinzip hat sich in der
rhetorischen Bildung als Norm guter Übersetzung über Quintilian73 bis in die
Zeit des Hieronymus gehalten, der sich als Ciceronianer klar zu ihm bekannte,
während er mit seinem christlichen Seelenteil bei der Bibelübersetzung unter
dem religiös begründeten Zwang der interpretatio indiserta stand74. Dieser
Zwiespalt kommt am schönsten in den programmatischen Worten des Pamma-
chius-Briefes 57,5,2 T 29II Marti) zum Ausdruck: profiteor me in interpreta-
tione Graecorum - absque scripturis sanctis, ubi et verborum ordo mysterium est -

70 Vgl. Anm. 31. 32. 47-51a. 56. 58b. 62; Anh. I k-o. - Eine systematische Untersuchung von
Sprache und Stil der 7Ymaeio-Übcrsetzung des Calcidius fehlt ebenso wie eine solche der
Ciceronischen (vgl. Anm. 32). Eine entscheidende Voraussetzung für eine solche, die einen
eingehenden sprachlichen Vergleich zwischen beiden gestatten würde, bieten die ausgezeichneten

Indices ad translationem und ad commentarium in Waszinks Calcidius-Ausgabe, denen
nichts Ebenbürtiges für Ciceros 7imaet«-Übersetzung an die Seite zu stellen ist. Zu beider
Übertragung von Piaton Phaedr. 245 c (Calc. Comment. 104, 19-105, 18 W. ~ Cic. De rep. VI
27-28) vgl. Poncelet3. Die in Annee Philol. XXV (1954) als daktylographiert angezeigte These

compl. Paris 1953 von R. Poncelet, Ciceron et Chalcidius. Deux epoques du style philosophique
latin, ist nie publiziert worden. Einen Vergleich der Übersetzung eines kurzen Passus des

Platonischen Timaeus (28 a) bei Cicero (Tim. 3) und Calcidius (p. 20, 15-20 W.) bietet Giomini1

30-46; dort 43, 34 die treffende Bemerkung: «£ non lieve difetto di tutti gli editori del
Timeo ciceroniano l'aver dimenticato totalmente la traduzione di Calcidio, che qua e lä ha il
suo peso per una migliore intelligenza del testo di Cicerone e una piü approfondita cono-
scenza della personalitä del Arpinate come traduttore.»

71 Vgl. oben S. 145 und Anm. 15.

72 Vgl. Das Problem der Übersetzung antiker Dichtung, Artemis-Symposion (Zürich 1963). Weitere

Literaturauswahl dazu in: Das Problem des Übersetzens, ed. H. J. Störig (Darmstadt
1963).

73 Vgl. Inst. or. X 4,2-7.
74 Zum seelischen Zwiespalt Ciceronianus-Christianus bei Hieronymus vgl. bes. Epist. 23, 30ff.,

zu seiner Cicero-Nachfolge in Übersetzungsfragen oben S. 143f. und Anm. 10.



166 Mario Puelma

non verbum e verbo, sed sensum exprimere de sensu15. Die Ausnahme von der
Ciceronischen Übersetzungsregel, die Hieronymus hier für die Übertragung
der Heiligen Schriften macht - eine Ausnahmeregel, der er selbst in der Praxis
trotz gutem bzw. schlechtem Vorsatz immer wieder untreu wurde -, ist im
christlichen Zeitalter auf tausend Jahre hinaus zur Norm geworden76. Erst die
Wiederentdeckung Ciceros im Zeitalter des Humanismus hat das Ideal der
stilgerechten de sensu- gegen die im Mittelalter vorherrschende Methode der
kunstlosen de ver&o-Übersetzung wieder zu Ehren gebracht - bis auf die helle-
nozentrisch ausgerichteten neuhumanistischen Übersetzer von Schleiermacher
bis Schadewaldt, welche dem Wörtlichkeitsprinzip im Sinne der Romantik die
höhere Weihe eines vertieften Nacherlebens der übertragenen Originalwerke
zu geben und so die «Verfremdung» zur neuartigen virtus dicendi des Übersetzers

zu machen versuchten. Ciceros Platon-Übertragungen sind ein eindrück-
hches Zeugnis der entgegengesetzten, in seinem Sinne zutiefst humanistischen
Übersetzungskunst.

75 Den Sinn dieses Satzes verkehrt die bei Störig (vgl. Anm. 72) S. 1 gebotene (nach dem Text der
Leipziger Ausgabe des Pammachius-Briefes von 1518 hergestellte!) falsche Übersetzung von
W. Hasenclever in sein gerades Gegenteil: «Ich bekenne es mit lauter Stimme, dass ich bei
der Übersetzung der Heiligen Schriften aus dem Griechischen, wo selbst die Wortstellung
schon ein Mysterium ist, nicht Wort für Wort, sondern Sinn für Sinn ausgedrückt habe.»
Richtig muss es heissen: «... dass ich bei der Übersetzung der Griechen - mit Ausnahme der
Heiligen Schriften ...». Offenbar wurde absque 'ausser, abgesehen von' mit ab 'von her'
verwechselt. Zu dieser Briefstelle sowie zu Hieronymus' zwiespältiger Übersetzungsmethode
allg. vgl. Marti 198f, zuletzt Bartelinks Kommentar zu Ep. 57.

76 Vgl. Brock.

Anhang

I. Einzelprobleme

a) Die imitatio griechischer Vorbilder (Anm. la)

Longin. De subl. 13,2-14 hebt den Wert der to>v npöa&EV uEydXojv auyypacpEcov uiunai«; xe Kai
^T)Xcoaii; hervor. Der Begriff uiunaic; (neben 5T|Xa>aic;) in diesem von dem platonisch-aristotelischen
(~ Poesie-Definition) abweichenden Sinn der normativen Nachahmung qualitativ hochstehender
Werke, namentlich der attischen Prosa (Demosthenes, Piaton, Thukydides), ist zuerst beim Attizi-
sten Dionys von Haükarnass belegt (z.B. De Unit. fr. 28, p. 200 U.-R.; fr. 31, p. 203), sicher jedoch
älter als Cicero, der ihn mit seiner geläufigen Wiedergabe imitatio-imitari als eingebürgerten
Fachterminus voraussetzt (z.B. De fin. I 10, zit. Anm. 14, Ac. I 10 si qui e nostris Hyperidem sint aut
Demosthenem imitati; De rep. I 56 imitemur ergo Aratum). Horaz kennt neben dem aristotelischen
uiunaic;-(ßiou-)Begriff(/4. P. 318, auch ib. 33) auch den der literarisch vorbildlichen imitatio (Serm.
I 10, 17 hoc sunt imitandi, sc. die Klassiker der altattischen Komödie, vgl. ib. 14, 1; Epist. I 19, 19 o
imitatores, servum pecus; A.P. 134 nee desilies imitator in artum), was auf Philodem oder Neo-
ptolemos als mögliche Quelle hindeutet. In den Kreis der alexandrinischen Philologen weist auch
die Aufstellung von Listen auserwählter Spitzenautoren mit entsprechender normativer Wirkung



Cicero als Platon-Übersetzer 167

hin (EyKpi9EVTS<; ~ 'classici scriptores', die zu TupaitöuEvoi werden; vgl. R. Pfeiffer, Hist. of Class.

Scholarship, Oxford 1968, 206ff.) ebenso wie die in Rom seit Ennius' ^/ma/en-Proömium (fr. 5-
15 V. «Homerus redivivus») nachgeahmte Sitte alexandrinischer Dichter, sich in klassizistischer
Manier als «Wiedergeburt» oder «Erneuerer» der Archegeten der einzelnen literarischen Gattungen

auszugeben (Hipponax ~ Kallimachos, Iamben fr. 191, lff., ~ Herodas, Mimiamben 8, 78;
Mimnermos ~ Kalhm Aitien fr. 1, 11; Hesiod ~ id. fr. 2, 2/112, 5f, ~ Arat, Phaenomena, vgl.
Kallim. Ep. 27). Keime zur Lehre von der Nachahmungswürdigkeit bedeutender Werke und Autoren

der griechischen, vor allem der attischen, Literatur dürften schon bei Isokrates (Panegyr.) und
den Sophisten hegen, wobei der Gebrauch von uiusiodai im Bereich der ethischen Vorbilder (z. B.
Arist. Rhet. Alex. 1422 a 30 jipoar|Ksi touc; uieic; uiusiadai td? tö>v natspcov npd^Ei^) die Übertragung

des Begriffs auf literarische Leitbilder gefordert haben könnte. Nicht zu übersehen ist, dass die
spezifischen Bedürfnisse der aemulatio Graecorum in Rom wohl eine nicht zu unterschätzende
Rolle bei der Systematisierung der rhetorischen uiur|ai<;-Lehre durch Griechen gespielt haben, die
seit dem 2. Jahrhundert in Rom ansässig waren (wie Panaitios, Philodem, Parthenios, Philoxenos,
Dionys v. Hai.) oder mit bedeutenden Römern wie Cicero und Varro in Verbindung standen. Zum
Problem vgl. J. F. D'Alton, Roman literary theory anderiticism (New York 1931) 426-430; J. W. H.
Atkins, Literary criticism in Antiquity (Cambridge 1934) bes. 46-116 zum Klassizismus bei Philodem
und Horaz, Dionys v. Hai. und Cicero, 222f. zu Longin; W. Kroll, Art. Rhetorik 35-36 (Die Lehre
von der uiunau; - Das Studium der Muster), RE Suppl. VII (1940) 1113ff.; zuletzt in weiterem
stilgeschichtlichem Zusammenhang den Sammelband Le classicisme ä Rome dans les lers siecles
avant et apres J.-C, Entretiens sur l'Ant. Class. 25 (Vandceuvres-Geneve 1979), insbesondere H.
Flashar, Die klassizistische Theorie der Mimesis, ib. 79ff., und Th. Geizer, Klassizismus, Attizismus
und Asianismus, ib. lff. (besonders 13ff.).

b) Lateinische Autoren als Vorbilder der imitatio (Anm. lb)

Bis in die augusteische Zeit gilt die imitatio der römischen Autoren direkt den griechischen
Vorbildern (vgl. Horaz, der selbst mit dem Anspruch des Archilochus, Alcaeus, mit Reserve auch des
Pindarus Romanus auftrat, A.P. 288 vos exemplaria Graeca I nocturna versate manu, versate diurna).
Erst in der sog. Silbernen Latinität beginnen die augusteischen Dichter, in erster Linie Vergil und
Horaz (vgl. die Chorlieder in Senecas Tragödien), neben den Prosaikern Cicero, Sallust, Livius
ihrerseits allmählich den Platz der imira/io-wurdigen scriptores classici für die lateinisch schreibenden

Autoren vor den griechischen Musterwerken einzunehmen. Man kann insofern seit Ende des
1. nachchristlichen Jahrhunderts vom Aufkommen eines lateinischen Attizismus sprechen (vgl. Ed.
Norden, Antike Kunstprosa 1361ff.), der dann eine ausgeprägt archaisierende Tendenz annahm und
auch altlateinische Autoren in die Reihe der Uterarischen Leitbilder einbezog (vgl. Gellius N.A.
XIX 8, 15 ite ergo nunc et... quaerite, an 'quadrigam' et 'harenas' dixerit e cohorte Uta dumtaxat
antiquiore vel oratorum aliquis velpoetarum, idest classicus adsiduusque aliquis scriptor, non proleta-
rius: hier hegt der Ansatzpunkt zum übertragenen Begriff classicus 'stilistisch mustergültig' vor).
Quintilian hat durch die systematische, für den Bildungsunterricht als verbindlich erklärte
Zuordnung der lateinischen zu den entsprechenden griechischen Musterautoren in allen von den
Griechen geprägten Gattungen der Literatur nicht unwesentlich zur Hebung lateinischer Werke in
den Rang «klassischer» auetores imitandi beigetragen, ein Vorgang, der von Anfang an in der
aemulatio der exemplaria Graeca angelegt war und schon seit dem 1. Jahrhundert v. Chr. konkrete
Formen anzunehmen beginnt, bis er bei Quintilian sozusagen offiziell sanktioniert erscheint. Vgl.
dazu H. Flashar (I.e. Anh. I a) 86f, W. Görler, Ex verbis communibus KAKOZHAIA (ib.) 199ff.

c) Zu Ciceros Übersetzungstheorie (Anm. 17)

Ein interessantes Beispiel dafür, wie Cicero sich bemüht, seine Übersetzungsmethode in die
Kategorien der griechischen Stil- und Sprachtheorie einzubauen, bietet seine eingehende Erörte-



168 Mario Puelma

rung zur Neubildung qualitas nach jtoiöxni; Ac. I 24-27 (dazu oben S. 155 und Anh. I e). Gute
Zusammenstellung der Belege zu Ciceros Übersetzungsprinzipien bei Bernhardt. Eine systematische

Untersuchung von Ciceros Theorie und Technik der Übersetzung aus sprachhistorischer Sicht
mit Sammlung aller Testimonia (wie sie Marti für die Augustin-Zeit geliefert hat) fehlt. Nützliche
Hinweise geben die älteren Arbeiten von Atzert, Clavel, Fischer, Fries, Peters, aus neuerer Zeit die
zwar materialreichen, aber sprachwissenschaftlich unzulänglichen Studien von Liscu und
Widmann. Die Interessen von Härtung, Kilb, Müller liegen mehr auf philosophischem, die von Poncelet

auf allgemein sprachtheoretischem Gebiet (vgl. Anm. 18). Belanglos ist A. Etchegaray, Teoria de

la traducciön en la antigüedad latina, Helmäntica 23 (1972) 493ff. Einen knappen Vergleich des
Ciceronischen Prinzips literarischer Übersetzung mit der Übersetzungspraxis der Griechen zieht
Brock. Ein moderner, erschöpfender Index Graeco-Latinus und Latino-Graecus zu Ciceros theoretischen

Schriften, namentlich zu den Einlagen direkter Übertragung griechischer Autoren, als

Grundlage zur Untersuchung seiner Übersetzungstechnik fehlt. Die beste Vorarbeit dazu bieten
immer noch die entsprechenden Wortregister in J. A. Ernestis Clavis Ciceroniana (Halle 51818, ed.
J. V. Leclerc, Paris 1824, vol. XXX) und in der grossen Cicero-Ausgabe von Orelli-Baiter (Zürich
1838) vol. VIII 3. Merguet hat leider in seinem Lexikon zu den philosoph. Schriften Ciceros (Jena
1887, repr. Hildesheim 1971) die Angabe der griechischen Entsprechungen lateinischer Termini
unterlassen. Spezialarbeiten mit partiellen griechisch-lateinischen Wortlisten sind im Literaturverzeichnis,

Anhang II, angegeben (*).

d) Das Erfordernis der latinitas bei Fremdwörtern und Neuschöpfungen (Anm. 34)

Ac. I 25 «quin etiam Graecis licebit utare (sc. verbis) cum voles, si te Latinaforte deficient» lässt
Cicero den Atticus sagen, worauf Varro einschränkend bemerkt: «bene sane facis; sed enitar ut
Latine loquar, nisi in huiusce modi verbis utphilosophiam aut rhetoricam autphysicam aut dialecticam
appellem, quibus ut aliis multis consuetudo iam utitur pro Latinis». Vgl. De fin. III 15 puto concedi
nobis oportere, ut Graeco verbo utamur, si quando minus occurret Latinum. Zur Bedeutung der
consuetudo als Massstab bei terminologischen Neuschöpfungen vgl. Tusc. III 7 bei der Wiedergabe
von gr. 7td9n: ego poteram 'morbos', et id verbum esset e verbo, sed in consuetudinem nostram non
caderet, weswegen Cicero 'perturbationes' vorzieht; Tusc. III 11 itaque nihil melius quam quod est in
consuetudine sermonis Latini; De fin. II 30 in tadelndem Sinne: si denique consuetudinem verborum
teneret; Tusc. I 15 dicam, si potero, Latine, scis enim me Graece loqui in Latino sermone non plus
solere quam in Graeco Latine. Das Prinzip der idiomatischen latinitas gilt bei der Übertragung
griechischer Texte nicht nur in der Wortwahl, sondern auch in der Satzfügung vgl. De opt. gen. or.
23 quorum (sc. Aeschinis et Demosthenis) orationes si, ut spero, ita expressero, virtutibus utens
illorum omnibus, idest sententiis et earumfiguris et rerum ordine verba persequens eatenus, ut ea non
abhorreant a more nostro:... erit regula, ad quam eorum dirigantur orationes, qui Attice volent dicere.
sed de nobis satis. aliquando enim Aeschinen ipsum Latine dicentem audiamus (vgl. Anm. 15). Ganz
im Sinne Ciceros Hieronymus, Epist. 106, 3, 2 sciendum hanc esse regulam boni interpretis, ut
ioicbuaia linguae altenus suae linguae exprimat proprietate. quod et Tullium in Protagora Piatonis et
in Oikovouikö» Xenofontis et in Demosthenis contra Aeschinen orationefecisse convincimus

e) Verba inusitata und philosophische Sondersprache (Anm. 38)

Ac. 124 dabitis enimprofecto ut in rebus inusitatis, quod Graeci ipsifaciunt a quibus haec iam diu
tractantur, utamur verbis interdum inauditis. 25 'qualitates' igitur appellavi quas Jioiötntai; Graeci
vocant, quod ipsum apud Graecos non est vulgi verbum sedphilosophorum, atque id in multis; dialecti-
corum vero verba nulla suntpublica, suis utuntur. et id quidem commune omniumfere artium: aut enim
nova sunt rerum novarumfacienda nomina aut ex aliis transferenda. quodsi Graecifaciunt, qui in his
rebus tot iam saecla versantur, quanto id nobis magis concedendum est, qui haec nunc primum tractare
conamur. Cicero legitimiert hier die Bildung und Verwendung lateinischer verba inusitata nach



Cicero als Platon-Übersetzer 169

griechischem Muster mit der auch im Rahmen des Griechischen selbst bestehenden Eigenart der
philosophischen Sondersprache als Kunstsprache; spezifisches Merkmal einer solchen ist der
Gebrauch von Wortarten, die nach griechischer Stillehre zu den ^evikö (opp. EicoSoxa) gehören,
nämlich der Neubildungen (jt£jtoiT|UEva övöuaxa ~ facienda nomina) und der Sinnübertragungen
(uEtacpopai ~ ex aliis transferendä). Diese bilden eine den KÜpia övöuaxa, dem Grundbestandteil
der gewöhnlichen Prosa, entgegengesetzte Wortgruppe, die ein besonderes Charakteristikum der
poetischen Sprache ist (vgl. Arist. Poet. c. 21/22), in vorsichtiger Dosierung aber auch als ornatus
oratorius in der Prosa zugestanden wird: Diese Regel einer Art licentia oratoria lässt Cicero den
Crassus De or. III 149 aufstellen: ergo utimur verbis aut Us quae proprio sunt et certa quasi vocabula
rerum paene una nata cum rebus ipsis (~ Kupia öv.), aut iis quae transferuntur (~ usxatpopai) et
quasi alieno in loco (~ ^eviko) conlocantur, aut iis quae novamus etfacimus ipsi (~ nEttoinusva öv.).
Es ergibt sich so für Cicero, was die Wahl der Sprachmittel betrifft, eine Verbindung zwischen dem
sprachschöpferischen Werk des Philosophen und den Stilforderungen von Poesie und Beredsamkeit

- eine dem römischen orator philosophus wohl anstehende Perspektive, aus der er gleichzeitig
wissenschaftliche Kriterien für seine eigene Aufgabe der Schaffung neuer philosophischer
Fachterminologie im Lateinischen schöpfen kann: so wie Lehnübersetzungen des Typus qualitas zur
Kategorie der nova verba facta gehören, so könnte man die Lehnbedeutungen - bei denen von
einem griechischen Begriff auf ein bereits bestehendes lateinisches Wort eine neue Spezialbedeu-
tung übertragen wird, wodurch, wie bei SaiuovEc; ~ Lares, ein semantisches inusitatum entsteht
(vgl. dazu oben S. 157f. und Anm. 48-52) - zur Wortkategorie der ex aliis translata rechnen. Zum
Problem der translationes in Ciceros Übersetzungstechnik, das einer genaueren Untersuchung wert
wäre, findet man gute Hinweise bei Bernhardt lOff. -Zu der Ac. 124-27 behandelten Lehnübersetzung

qualitas vgl. Meillet, zu den Ciceronischen Lehnübertragungen (besonders in den Ac.) der
Begriffe d^icapa, öoyua, eiooc;, etioxti, sxuuoXoyia, jioioxric;, cttiueIov, auußoXov, auyKaxd9Eai<;
Traglia2, allgemein zu Lehnübersetzung und Lehnbedeutung (calques linguistiques) Leumann-
Hofmann-Szantyr, Lat. Gr. II (1963) 38* mit Literaturangaben.

f) Archaismen in der Kunstprosa (Anm. 59a)

Die prinzipielle Lizenz für Archaismen wie Tim. 39 prosapia, wozu auch nuncupatus sit
<Bvouäa9a> 5 oderfatur XeyEi zu rechnen sind, erteilte sich Cicero schon De or. III153: inusitata sunt
prisca fere ac vetustate ab usu cotidiani sermonis iam diu intermissa, quae sunt poetarum licentiae
liberiora quam nostrae. sed tarnen raro habet etiam in orationepoeticum aliquod verbum dignitatem;
im Folgenden nennt Cicero als Proben solcher Archaismen u.a. nuncupare und effari (vgl. dazu L.
Laurand, Etudes sur le style des discours de Ciceron, Paris 41936, 92ff.). Quintilian legte, wie sein
Tadel am Gebrauch von prosapia und anderen von Cicero in seiner Kunstprosa zugelassenen
Archaismen (z. B. aerumna, proles) zeigt (Inst. or. I 6, 40; VIII 3, 26), strengere Massstäbe an. -
nuncupare 'den Namen fassen, bezeichnen, anrufen' entstammt der rechtlich-sakralen Sphäre und
fand, wie viele Termini aus diesem Gebiet, Eingang in die altlateinische Dichtersprache des hohen
Stils auch als Synonym von 'nominare, vocare, appellare' (Pacuv. Trag. 141. 239; Fab. ine. 1 R.,
vgl. Ov. Met. XV 608; Fast. I 246; Varro Men. 213). Cicero bedient sich des Wortes oft in seinen
theoretischen Schriften und Reden, immer im technischen Sinne der sakral-rechtlichen Terminologie

- mit Ausnahme von zwei Stellen, wo er es um der stilistischen Sublimierung des erhabenen
Gegenstandes 'Weltall, Himmelszelt' willen anstelle von einfachem vocare, also in «poetischer»
Funktion gebraucht: in den der hohen Thematik und Stilisierung nach verwandten Darstellungen
des Somnium Scipionis (De rep. VI 16 quem vos, ut a Grais aeeepistis, orbem lacteum nuneupatis) und
des Timaeus (4 omne igitur caelum sive mundus sive alio vocabulo gaudet, hoc a nobis nuncupatus sit

~ 6 8i) näc; oüpavö? fj köouoc; f| Kai äXXo öxi ttoxs övoua^öuEvoc; udXiax' fiv Sexoixo, xoü8' f|uiv
<Bvouda9co). - Zu den Archaismen im Timaeus und dem Einfluss sakral-rechtlicher Literatur auf
Ciceros Stil vgl. Fries II 33ff.; einige nützliche Hinweise zu ihrem Poetisierungseffekt neben anderen

Wortkategorien bei Franzoi. Zu Archaismus/Neologismus in Ciceros Stiltheorie Penancini 41ff.

12 Museum Helveticum



170 Mario Puelma

g) Der besondere Charakter der Epikur-Zitate (Anm. 20)

Eine gute Beschreibung des gegenüber den Platon-Einlagen (oben Anm. 18) andersartigen
Charakters der Epikur-Zitate Ciceros bietet Traglia3 329ff. (vgl. auch Widmann 247f.). Die
«unliterarische» Behandlung der Epikur-Zitate ist um so bemerkenswerter, als Cicero für deren Übertragung

auf die in der lehrepischen Dichtung von Lukrez und von ihm selbst in den Aratea bereits
geprägten Sprach- und Stilelemente hätte zurückgreifen können. Cicero hat offenbar absichtlich bei
der Wiedergabe von Epicurea auf jene Stilelemente verzichtet, die er in den Platon-Einlagen
ausgiebig verwendet hat. Mag ihn dabei seine Abneigung vor der epikureischen Lehre und die
schriftstellerische Sorglosigkeit ihres Stifters, die er gleichsam ethopoetisch nachahmen wollte,
geleitet haben oder (wie Traglia meint) eher die Absicht, durch ungeschminkte Wiedergabe von
Epikurs schmucklosem Stil dem Vorwurf empfindlicher Epikureer zu begegnen, die Lehre ihres
Meisters werde von den Gegnern ungenau zitiert - mit Sicherheit kann man sagen, dass die Glanz-
losigkeit der Epikur-Zitate in Ciceros Darstellung die gewollte Wirkung einer Folie zum Glanz der
Platon-Einlagen hat. Bezeichnend dafür ist die Art, wie Cicero De div. 161-62 ein längeres Zitat aus
der Politeia (571 d-572 a De div. I 60-61) mit den Worten abschliesst: haec verba ipsa Piatonis
expressi. Epicurum igitur audiemus potius? namque Cameades concertationis studio modo hoc modo
illud: at Ute quod sentit, sentit autem nihil umquam elegans, nihil decorum. hunc ergo antepones
Piatoni et Socrati? Vgl. auch Defin. I 14 existimo te minus ab eo delectari, quod ista Piatonis,
Aristotelis, Theophrasti orationis ornamenta neglexerit, und in ¦Tusc. II 6-8 die scharfe Gegenüberstellung

von Piatons Dialogen mit dem «unlesbaren» Epikur, ein Kontrast, den Cicero zwischen
seinem eigenen platonisierenden Sprachwerk und der mangelnden disserendi elegantia der lateinisch

schreibenden Epikureer seiner Zeit, wie Amafinius, Rabirius und Catius, weiterleben sieht
(vgl. Tusc. IV 6, Ac. 15, Farn. XV16/19). In dieser Kontrastierung spiegelt sich die negative Wertung
wider, die Epikurs Schriftstellerei neben dem Stilmuster Piaton in der hellenistischen imitatio-Lehie
zukam (vgl. Anh. I a); zur Wertung von Epikurs Sprache und Stil in der antiken Kritik vgl. die
Testimonia bei Usener, Epicurea p. 88-90, sowie Ed. Norden, Antike Kunstprosa I 123ff. Zitate
stoischer Philosophen, deren sprachliche Pedanterie und überzüchteter Fachjargon Cicero
unsympathisch war (spinosum disserendi genus, Defin. III 3, vgl. ib. I 8, III 15; 40), hat Cicero, soweit wir
das angesichts des Verlustes stoischer Quellen ermessen können, kaum eingefügt. Einige wenige
sententiae und kürzere Textparaphrasen registriert Clavel (zur stoischen Begrifflichkeit bei Cicero
vgl. Fischer, Kilb, Liscu 62ff.). - Von anderen Philosophen, mit Ausnahme von Xenophon (vgl.
Anm. 22), gibt es nur wenige, oft zweifelhafte Übersetzungsproben (vgl. Widmanns Register;
unklar sind Art und Umfang der Att. VI 2, 3 angedeuteten Dikaiarch-Wiedergabe in De rep. II 8).
Die überragende Bedeutung Piatons als Stilmuster kommt - von ihrem Umfang im einzelnen
abgesehen - schon in der Zahl der nachweisbaren Zitate zum Ausdruck, die die aller anderen weit
übertrifft (nach Widmann: Piaton 30, Xenophon 7, Epikur 7, Metrodor 2, Aristoteles 1).

h) dvaXoyia und comparatio proportione (Anm. 50)

Wiedergabe von dvaXovia ist Tim. 13 'comparatio proportione', nicht 'proportio', wie manche
(so Traglia3, Giomini) aufgrund der «Variante»proport('ove, die bereits O. Piasberg, Satura Tulliana
IV, Rhein. Mus. 13 (1898) 74ff. als Lesart zweiter Hand erwiesen hat, immer noch meinen, gestützt
durch fast alle Wörterbücher, einschliesslich ThLL s.v. comparatio 2008, 22; erst das neue Oxford
Latin Dictionary, fasc. VI (1977) hat es aufgegeben, die Ciceronische Tim. -Stelle fälschlicherweise
als Beleg für 'proportio' dvaXoyia anzuführen. In der Tat kennt Cicero, ebenso wie sämtliche
Zeugnisse vor ihm seit Plautus und Cato, ausschliesslich die indeklinable, in adverbieller Funktion
gebrauchte Form proportione 'dvd Xoyov', bei der die getrennte Schreibung pro portione insofern
für seine Zeit fraglich ist, als das selbständige Substantiv portio erst seit Livius auftritt, also
höchstwahrscheinlich eine Rückbildung aus dem als pro/portione analysierten Indeklinablen darstellt,
dessen Ursprung unklar ist (<*propartitionel [Walde] <*pro rationel [Ernout-Meillet]. Vgl. Leu-



Cicero als Platon-Übersetzer 171

mann, Lot. Gr. 1,21977, 366). Ausser im Timaeus verwendet Cicero das Wort 4mal in den Reden
(Verr. act. II 3, 148; 4, 46; 5, 55, Flacc. 32 im herkömmlichen kommerziell-technischen Bereich:
prop. vendere, discribere, imperare) und lmal De or. II 320 (ut aedibus vestibula sie causa
principio proportione rerum praeponere), während er Att. VI 2, 3 das griechische Wort dvaXoyia
braucht. Erst im Timaeus wird der Begriffproportione zum eigentlich philosophischen Fachbegriff,
jedoch nie allein, sondern immer gestützt durch ein Verbum oder Nomen actionis: 13 comparatio
proportione (~ dvaXoyia), 14proportione... comparetur... conferatur (gibt eine griech. Konstruktion
mit lipo«; 'im Verhältnis zu' wieder), 15 compararet et proportione coniungeret prop. redderet

(~ dvd xöv aüxöv Xöyov)... ea constrictum comparatione qua dixi, sc. proportione (~ 8i' dvaXoyia«;
öuoXoyfjaav), 24 habebat (numerus ad) numerum eandem proportione comparationem (v. 1. propor-
tionem/proportionum) (~ dpiSuoü itpöc; dpi9uöv Exouarn; xouc; öpouc;...), 27 temperatione trium
partiumproportione compaeta (~ dvd Xöyov uEpiadsfoa Kai auvSEÖEiaa). - Die retrograde Bildung
proportio entsteht erst nach Cicero: Vitruv. III 1, 1 ea autem paritur a proportione, quae Graece

dvaXoyia dicitur. proportio est... commodulatio (die Ableitung von proportio aus älterem proportione
ist hier deutlich), Quint. Inst. or. 16,3 analogiapraeeipue, quamproxime e Graeco transferentes in
Latinum 'proportionem' voeaverunt (die Formulierung schliesst die Autorschaft Ciceros oder Varros
wohl aus), ähnlich Gell. N.A. II52,2. Nach diesem Befund ist bei singulär überliefertem proportionem

Varro L. L. VIII 32, 57 (sonst bei ihm immer nur proportione) eine Korruptel zu vermuten (ex
his vocabula non reddunt(ur) proportione[m] Scioppius, oder: reddunt {rationem) proportione[m], cf.
rationem verborum im unmittelbar folgenden Satz). Der Anspruch Ciceros auf Neuheit des
Ausdrucks kann nur in der tatsächlich neuartigen Junktur comparatio (comparare) proportione liegen,
die einer Umschreibung auyKpiaic; dvd Xöyov entspricht. In dem etwa zur Zeit der Timaeus-Aus-
arbeitung erschienenen, Cicero gewidmeten Teil von De L.L. verwendete Varro häufig adverbielles
proportione ~ dvd Xöyov, einige Male ratio proportione, nie jedoch die Ciceronische Verbindung,
dazu similitudo (ratio similitudinis), ebenso gerne aber das Fremdwort analogia, das offenbar schon
so als Lehnwort empfunden wurde, dass es sogar der Purist Caesar nicht als Titel seiner bekannten
grammatischen Schrift verschmähte; Cicero vermeidet es ganz. Zur Wortgeschichte von
proportione/proportio/portio vgl. Piasberg, a.O.; sie bedarf einer neuen Behandlung unter Berücksichtigung
des gesamten Wortmaterials.

i) globosus ~ or(paipo£i8f|c; (Anm. 52)

Das seltene Wort globosus findet sich vor Cicero nur bei Accius Trag. 397 (-os turbines I
existere ictos undis coneursantibus) und Pacuvius Trag. 367 (saxoque instare in -o). Cicero verwendet
es in Verbindung mit mundus, wie Tim. 17, noch De n. d. II49. 116, mit den Gestirnen De rep. VI 15

(quae sidera et Stellas vocatis quae -ae et rotundae), mit terra De n. d. II 98 (terra solida et -a et
undique... conglobata). Das ebenfalls exklusive con-globatus gebraucht Cicero noch De n. d. II117
(astra), ib. 116 (mare -atur); vor ihm ist es nur bei Lucret. II 154 bezeugt (corpusculalcomplexa
conque globatd). In Ac. II 118 gibt conglobata figura a<paipo£i5ri,c; wieder (Xenophanes-Zitat). Das
Accius-Fragment zitiert Cicero selbst De n. d. II 89. globosus wie conglobatus sind offenbar nur in
der hohen Sphäre De rerum natura zuhause. Dass globosus in De n. d. ohne erklärende Glosse
erscheint, könnte auf zeitlich frühere Entstehung der r/maeiw-Übersetzung hindeuten, falls nicht
die erklärende Glosse hier bewusst stilisierend verwendet wird (vgl. dazu Anm. 58). - Das Grundwort

globus (~glebaT) ist umgangssprachlich als 'Knödel, Klumpen, Pille' seit Plautus und Cato in
der Küchen- und Militärsprache zuhause (z.B. Cato De agr. 79/88, De re mil. fr. 11, Plaut. Poen.
481), später auch in der Medizin (Auge, Pille). In der Bedeutungsübertragung des naturphilosophischen

Begriffes aipoipa ist es erst seit dem Lehrepos des Lukrez bezeugt (globi, sc. solis lunaeque V
472, dispersos ignis... coire globum quasi in unum 665) und behauptet auch später seinen Platz in der
epischen Dichtung. Bei Cicero begegnet es 4mal im hochstilisierten Somnium Scipionis (De rep. VI
16. 17 zu Stella, 15 zu terra: illum globum quem in hoc templo medium vides, quae terra dicitur), dazu
De div. 197 (Feuerkugeln am Himmel prodigid), Tusc. 168 (Erde im Weltall), De n. d II47 (geo-



172 Mario Puelma

metr. Figur); dass es als Bedeutungslehnwort immer noch ungewöhnlich wirkt, bekundet hier
Cicero mit der Glosse: sie enim acpaipav interpretariplacet.

k) pinniger ~ nxnvöc; (Anm. 52a)

pinniger ist vor Cic. Tim. 35 nur bei Accius Trag. 547 (Philoct.) pinnigero, non armigero in
corpore (von Cicero Farn. VII33,1 zitiert) und Lucret. V 1075 in feierlicher Metapher ubi equus... I
pinnigeri saevit calcaribus ictus amoris belegt. Später begegnet es bei Ov. Met. XIII 963 pinnigero...
pisce und in hymnisch-panegyrischer Dichtung christlicher Zeit (Prudent., Dracont., Venant. Fort.,
Coripp.). Man darf auf episch-tragischen Ursprung schliessen. Das griechische Vorbild nxEpoqiö-
poc; gehört der lyrischen Sprache der Tragödie an (Aesch. Ag. 1147, Eur. Or. 317, paratragod. bei
Arist. Av. 1757; 1714). Cicero hat bei der Übertragung von nxnvöv Kai dEponöpov (40 a) durch
pinnigerum et aerium (35) das Kompositum vertauscht, das er auf jeden Fall beibehalten wollte;
sonst hätte er das geläufigere pinnatus wählen können. Calcidius 33, 2 W. übersetzt wörtlicher:
(genus) praepes et aerivagum (Hapax). - Ausser Top. 11 (aerii volatus avium) kommt aerius bei
Cicero nur an dieser Stelle vor. Seit den Epen des Lukrez und Varro Atac. (fr. 22,6 M.) sowie den in
der Tonart gehobenen Gedichten des Catull (C. 64 3mal, C. 30.66. 68 je lmal) belegt, behält es bis
in nachaugusteische Zeit einen ausgeprägt erhaben poetischen Stellenwert parallel zu aetherius, so
in der Verbindung mit pinniger bei Amm. XXII2,3 aeriis serpentibus et pinnigerisfabulosa vetustas
imponit (sc. Triptolemi currum). In kaiserzeitlicher Prosa ist pinniger noch bei Plin. N.h. XV 48 und
Apul. De mundo 22 (von Ciceros 77mae«.s-Stelle abhängig?) belegt.

1) unigena ~ uovoy£VT|c; (Anm. 53)

Tim. 12 ist (singularis... atque) unigena (sc. mundus) Lehnübersetzung von (eic; uovoy£vf|c;
(sc. oüpavöc;) 'als einziger geworden', das erstmals bei Hes. Op. 376 (uouvoy£vf|c; 8e itdu; 'einziger
Sohn') und Th. 426 zur Kennzeichnung der Hekate als 'einziges Kind' (so auch Ap. Rhod. III 847)
bezeugt ist. Catull dagegen verwendet unigena in der Bedeutung 'von ein und denselben Eltern, von
gleicher Herkunft' ~ 'germanus': C. 66, 53 Memnonis Aethiopislunigena ¦— Callim. fr. 100, 52 Pf.
yvcoxöc; Meuvovoc; AiäioTtoc; 'der leibliche Bruder des M.' Zephyros, schol.); C. 64, 300 wird
Artemis unigena als Zwillingsschwester des Letoiden Phoebus Apollo genannt, unigena ist hier
nicht Wiedergabe eines uovoysvTic; 'born in a Single birth' (so K. Quinn's Catull-Kommentar 21973

z. St.), eine Bedeutung, die dafür nicht existiert, sondern von 6uoy£vf|c;, öuöyovoc;, öuöyvioc;, durch
die möglicherweise in dem von Catull benutzten Kommentar zur llXÖKauo<;-Elegie das glossemati-
sche yvcoxöc; erläutert war. Analogie zu poetischem Graiugena (Pacuv. Trag. 364), Cadmogena (Acc.
Trag. 642), Troiugena (Cat. C. 64, 355), Nysigena (ib. 252) sowie zu dem bei Catull zuerst belegten
unanimus mag mitgewirkt haben. - Calcidius übersetzt uovoyEvf)? mit prosaischem unicus (24,
4 W.). - In der christlichen Dichtung wird unigena zum Beiwort Christi ~ unigenitus (Hil. Hymn. I
65. 77; Auson. 153,47 S; Paulin. Nol. Carm. V47, XXVII 93).

m) solivagus ~ Spriuoc; (Anm. 53a)

Das gegenüber Epnuoc; stilistisch gehobene Kompositum solivagus, das dem Wortbildungstypus

nach in poetischer Tradition steht (cf. Cat. C. 63, 72 nemorivagus neben silvicultrix, Lukrez
montivagus und noctivagus öfters), versucht Tim. 20 die ganze Gruppe eic; pövoc; spnuoc; (sc. oüpavöc;)

wiederzugeben. Cicero verwendet es noch De rep. I 39 in alliterierender Formel (non est enim
singulare nee solivagum genus hoc, sc. hominum) sowie Tusc. V 38 in einer stilistisch gehobenen
Schilderung der Naturschöpfung (earum ipsarum [sc. bestiarum] partim solivagas, partim congrega-
tas) und De off. I 157 in einem emphatischen, unter Berufung auf Pythagoras und Piaton vorgetragenen

Lob der Verbindung von vita activa und vita contemplativa unmittelbar nach einem Gleichnis
(ut apium examina... sie homines...: itaque, nisi ea virtus, quae constat ex hominibus tuendis, idest ex



Cicero als Platon-Übersetzer 173

societate generis humani, attingat cognitionem rerum, solivaga cognitio et ieiuna videatur). Das
Kompositum dürfte, wie die oben genannten analogen Bildungen, dichtersprachlich vorgeprägt
sein, wohl nach uovöxponoc; (Eur. Andr. 281 ßoxf|pa x' dutpi uovöxpQTtov VEaviav/spruiov 9'
saxioüxov aüXdv) oder povöaxoXoc; (Eur. Ale. 407 veoc; feycb, itäxep, Xsinouai (piXac; / uovöaxoXöc;
xe uaxpöc;, schol.: (lovöaxoXoc; ouv dvxi xoü spnuoc;); vgl. auch Eur. Hyps. fr. I 2, 38 Ka[i] uovoßd-
uove[c: (sc. Ijhioi), dazu G. W. Bond, Eur. Hyps. (Oxford 21969) 70.

n) corporatus ~ acöua excov (Anm. 60)

Das Hapax corporatus 'mit Körper versehen' Tim. 5 ist kaum als p.p.p. zu kausat. corporare ~
acouaxöco aufzufassen, das erst seit Plin. N.h. VII 66 auftaucht, sondern als to-Adjektiv, von dem
jenes wohl eine Rückbildung ist. Es mag in Analogie zu animatus (das ebenfalls zuerst als Adjektiv
bezeugt ist, von dem kausatives animare rückgebildet ist) geformt sein, mit dem es ja semantisch ein
Kontrastpaar bildet (cf. Plin. 1.1. quod... animatur corporaturque). Unregelmässige -drus-Bildungen
wie sceleratus, foederatus konnten als Stütze dienen (cf. Leumann, Lat. Gr. I, 21977, 333); das
Ennianische cordalus (Ann. 331) zitiert Cicero selbst zweimal mit Bewunderung (De rep. 130, Tusc. I
18). Könnte auch hier ein Poetismus aus altlateinischer Dichtung vorliegen? Eine singulare Bildung
corporo 'zur Leiche machen', beeinflusst wohl von vulnero, trunco, iugulo, bietet Ennius Trag. 101

(115 Jocelyn) im Wortspiel corpus contemplatur, unde corporaret vulnere, wobei corpus 'lebender
Körper' ist, während corporaret den Homerismus acöua 'Leiche' aufnimmt (corpus — 'cadaver' Enn.
Trag. 126, Acc. Trag. 323. 655. 667). Auf ähnliche Kunstbildungen bei Plautus macht Jocelyn, The

Trag, of Ennius, Cambridge 1967, 265 aufmerksam: ruri rurant homines (Capt. 84); ne dentes
dentiant (Mil. 34). Die Ennianische ad-hoc-Bildung hat ausser bei Accius Trag. 604 (corporare abs

tergo est äusus) keine aufweisbare Nachwirkung gehabt. Das gewöhnliche corporeus verwendet
Cicero im Tim. zweimal für acouaxo£i8r|c; (13. 26). Calcidius gibt mit corporeus sowohl acöua excov
wie acouaxoEiSric; wieder (letzteres auch einmal mit corpulentus).

o) KÖauoc; und mundus lucens (Anm. 56)

Dem Satz Cic. Tim. 35 ut hunc varietate distinctum bene Graeci KÖauov, nos 'lucentem mun-
dum' nominaremus entspricht im griechischen Original (PI. Tim. 40 a 6f.) KÖauov dXnSivöv aüxcöi
(sc. xcöt oüpavcöi) 7tsjtoiKiXu£vov Eivai Ka9' öXov. Voran geht vEiuac; (sc. ö Snuioupyöc; xf|v xoü
Seiou i8sav s» jtüp Xaurtpöxaxov iSsiv xe KÖXXiaxov) itspi itdvxa kükXcoi xöv oüpavöv eum (sc.
ignem splendidissimum et aspectu pulcherrimum as divinae animationis speciem) circum omne
caelum aequaliter distribuit: «indem er (sc. der Weltenschöpfer) ringsum am ganzen Himmel es (sc.
das Göttliche as das in Schönheit hellstrahlende Feuer as die Fixsternsphäre) verteilte, zum
wahrhaften (Welten-)Schmuck für diesen (sc. den Himmel) - buntglänzend (wie eine Stickerei) über das
Ganze gebreitet». Zum Bild des im Glanz der Gestirne erstrahlenden nächtlichen Himmels, das im
Ausdruck KÖauocj jiejioikiXuevoc; Ka9' ÖXov aufgefangen wird, verweist A. E. Taylors Kommentar
zu Piatons Timaios (Oxford 1928) 224f. u. a. auf Aesch. Prom. 24 f| jioikiXeiucov vü!;. Cicero hat nur
den ersten, übergeordneten Teil des partizipialen Satzgliedes bis oüpavöv/'distribuit wörtlich übersetzt,

von da ab gibt er mit einem konsekutiven «(-Satz (~ griechisch finale Infinitiv-Konstruktion
KÖauov Eivai) eine Worterklärung für den Platonischen Ausdruck KÖauov dXnöivöv: ut hunc (sc.

caelum) varietate (sc. ignis as stellarum) distinctum (~ TtEJtoiKiXusvov) bene Graeci KÖauov, nos
'lucentem mundum'nominaremus «so dass eben dieser (Himmel) in seiner bunten Mannigfaltigkeit
von den Griechen in treffender Weise KÖauoc; genannt wurde, von uns 'leuchtender mundus'»(hunc
as caelum statt hoc ist Genusattraktion vom Prädikatsnomen KÖauov//m//K/um, vgl. Kühner-Stegmann,

Lat. Gramm. 134f.). Mit der Kennzeichnung dXndivöc;, dem bei Cicero bene entspricht, spielt
Piaton auf die Bedeutung 'schöner Schmuck' - neben *Welt(ordnung)' - als der «eigentlichen» des
Wortes KÖauoc; an, die in der geschilderten Schöpfungssituation sozusagen als dessen exuuov
hervortritt (vgl. Taylor z. St. mit dem Hinweis auf Epinomis 987 b 7 öv udXiaxd xtc; äv KÖauov



174 Mario Puelma

TtpoaayopEÜoi). Auf dieses im Lateinischen schwer nachzuahmende Wortspiel Piatons macht
Cicero mit seiner Sprachglosse aufmerksam. Eine direkte Übersetzung hätte, um klar zu sein, hier
KÖauoc; mit omamentum wiedergeben müssen, wie es etwa Calcidius getan hat (ineffabilis pul-
chritudinis omamentis stipans eum 33, 8 W.) und Apuleius De mundo 29 (p. 127, 32 Gold.) mit
gewissem Anklang an Ciceros Worterklärung (hoc ornamentum [sc. stellarum] velut monile KÖauoc;
rectissime Graeca lingua significaf). In diesem Sinne konnte Cicero beispielshalber übersetzen: «ut
verum ornamentum huic (sc. caelo) esset varietate in Universum distinctum». Doch dann wäre das

Spiel mit der Ambivalenz des einen Wortes KÖauoc; verlorengegangen. Cicero hat das Platonische
Wortspiel wenigstens indirekt zu wahren und im Lateinischen einzufangen versucht, indem er den
üblichen Begriff mundus 'Weltall' beibehielt, diesem aber durch das Epitheton lucens mit dem
Stellenwert 'jcejkhkiXuevoc; ko9' ÖXov' (~ varietate distinctus) die Nuance der zweiten, «eigentlichen»

Wortbedeutung von KÖauoc; beigab, des 'herrlich strahlenden Schmuckes', lucens, absolut
gebraucht, ohne Beifügung des Gegenstandes, der den Lichtschein verbreitet, ist selten und
poetisch (vgl. Verg. Aen. VI 603 lucentemque globum lunae Titaniaque astra). lucere wird speziell von
den Gestirnen ausgesagt (Enn. Ann. 156 Candida lumina lucent, Cic. De rep. VI 16 (Stella) luce lucebat
aliend). Dass Cicero durch die Beigabe dieses Epithetons die auch im Lateinischen vorhandene
Homonymie zwischen dem seit Ennius vor allem in der hohen Dichtung eingebürgerten und von
Cicero in der Prosa verbreiteten mundus 'Weltall' und dem ebenfalls schon seit dem 2. Jh. v. Chr. in
der Spezialbedeutung 'Frauenschmuck' bezeugten mundus/-um (Acc. Trag. 654, Lucil. 519, Cic.
Phil. fr. I 10, Varro L.L.\ 129 -us muliebris ...a munditid) sowie dem Adjektiv mundus 'elegans' ins
Bewusstsein des Lesers oder Hörers rücken wollte, ist nicht auszuschliessen: Einerseits wurde lucere
auch gerne zum Ausdruck strahlender Schönheit und glanzvoll bunten Schmuckes verwendet (z. B.

atque imitata nives lucens legitur crystallus, Cinna Poet. fr. 4 M.; cui [sc. serpenti] crista superne I
editapurpurea lucens maculatur amictu, Cui. 171f.; nee si qua Arabio lucet bombycepuella, Prop. II 3,

15; liliaper vernos lucent velut alba colores, Val. Fl. Arg. VI 492; niveo lucet in ore rubor, Ov. Am. III
3, 6); andererseits wurde die Analogie von gr. KÖauoc; und lat. mundus in ihrer Doppelbedeutung
schon mindestens seit Varro für die Etymologie der betreffenden Begriffe ausgewertet: Varro Men.
420 appellatur a caelatura caelum, Graece ab ornatu KÖauoc;, Latine apuritia (~ munditia) mundus;
Plin. N.h. II 8 equidem et consensu gentium moveor: namque et Graeci nomine ornamenti appellavere
eum (sc. köouov) et nos a perfecta absolutaque elegantia mundum (vgl. P. Fest. p. 143 M. mundus
appellatur caelum, terra, mare, aer, mundus etiam dicitur ornatus mulieris). Ob mundus 'Welt(all)'
eine aus dem doppelsinnigen griechischen Vorbild übertragene Lehnbedeutung zu ursprünglichem
mundus 'Schmuck' (oder gar mundus 'rein') ist, bleibt nach den einschlägigen etymologischen
Wörterbüchern umstritten. Zugunsten dieser Annahme könnte der Umstand sprechen, dass mundus
'Weltall' im Gegensatz zu mundus 'Schmuck' bis in Ciceros Zeit so gut wie ausschliesslich in der
hohen Dichtersprache zuhause war, wo Lehnübertragungen aus dem Griechischen erstrangiges
Mittel der Dichtersprache sind, und erst durch Ciceros ausgiebigen Gebrauch weitere Verbreitung
gefunden hat; neben Cicero verwendete anscheinend auch Varro mundus in diesem Sinne (vgl.
August. C. d. VII6 dicit Varro... deum se arbitrari esse animam mundi, quem Graeci vocant KÖauov, et
hunc ipsum mundum esse deum). Zur Frage der Etymologie und parallelen Bedeutungsentwicklung
von KÖauoc; / mundus vgl. zuletzt J. Puhvel, The origins ofGreek KÖauoc; and latin 'mundus'. Am.
Journ. Phil. 97 (1976) 145ff., dagegen J. Vendryes, Lafamille du Latin mundus 'monde', Mem. Soc.

Linguist. 18 (1912) 305ff.

II. Literaturverzeichnis

(*Werke mit Index verborum translatorum)

Atzert C, De Cicerone interprete Graecorum, Diss. Frankfurt a.M., Göttingen 1908

*Ax W., M. Tulli Ciceronis De div. Defalo Timaeus, Leipzig 1938

Bartelink G. J. M., Hieronymus, Liber de optima genere interpretandi (Epistula 57), Mnemosyne
Suppl. 61, Leiden 1980



Cicero als Platon-Übersetzer 175

Bernhardt C. M., De Cicerone Graecae philosophiae interprete, Progr. Berlin 1865

Blatt Fr., Remarques sur l'histoire des traductions latines, Class. Mediaev. 1 (1938) 217ff.
Boyance P., Le platonisme ä Rome. Piaton et Ciceron. Rapport: Assoc. G. Bude, Actes du Congres

de Tours et de Poitiers 1953, Paris 1954, 195ff.
Brock S., Aspects oftranslation technique in antiquity, Gr. Rom. Byz. Stud. 20 (1979) 69ff.
Burkert W., Cicera als Platoniker und Skeptiker, Gymnasium 72 (1965) 175ff.
*Clavel V., De M. Tullio Cicerone Graecorum interprete. Accedunt etiam loci Graecorum auctorum

cum M. Tulli Ciceronis interpretationibus, These Paris 1868

Cuendet G., Ciceron et Saint Jeröme traducteurs, Rev. Et. Lat. 11 (1933) 380ff.
Dörrie H., Le renouveau du Platonisme ä l'epoque de Ciceron, Rev. Theol. et Philos. (1974) 13ff.

Engelbrecht A., Zu Ciceros Übersetzung aus dem Platonischen Timaeus, Wien. Stud. 34(1912) 216ff.

Farrington B., Primum Graius homo, Cambridge 1927

*Fischer R., De usu vocabulorum apud Ciceronem et Senecam Graecae philosophiae interpretes, Diss.

Freiburg i.Br. 1914

Font A., De Cicerone Graeca vocabula usurpante, These Paris 1894

Franzoi A., Osservazioni sulla traduzione Ciceroniana del Timeo di Piatone, Pubblic. Fac. Magist.
Univ. Ferrara I 3 (1973) 47ff.

»Fries K., Untersuchungen zu Ciceros Timaeus, Rhein. Mus. 53 (1899) 555ff.; 55 (1900) 18ff.
Fuchs H., Ciceros Hingabe an die Philosophie, Mus. Helv. 16 (1959) lff.
Gigon O., Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit Ciceros, Entret. Ant. Class. III, Vandoeuvres-

Geneve 1955, 25ff. Das neue Cicerobild, ed. K Büchner, Darmstadt 1971, 299ff.)
Gloöl F., Über Ciceros Studium des Piaton, Jahrb. des Pädagogiums Magdeburg 1876

Giomini" R., Ricerche sui testo del «Timeo» Ciceroniano, Rom 1967

Giomini2, M. Tulli Ciceronis De div. Defato Timaeus, Leipzig 1975

Härtung H. J., Ciceros Methode bei der Übersetzung griechischer philosophischer Termini, Diss.

Hamburg 1970

Hermann K. F., De interpretatione Timaei a Cicerone relicta, Diss. Göttingen 1842

Hochdanz F., Quaestiones criticae in Timaeum Ciceronis a Piatone transcriptum, Nordhausen 1880

Humbert J., A propos de Ciciron traducteur de Piaton, Mel. A. Ernout, Paris 1940, 197ff.

Jocelyn H. D., Greekpoetry in Cicero'sprose writings, Yale Class. St. 23 (1973) 61ff.
Jones D. M., Cicero as a translator, Bull. Inst. Class. St. 6 (1959) 22ff.
Kilb G., Ethische Grundbegriffe der alten Stoa und ihre Übertragung durch Cicero, Diss. Freiburg

i.Br. 1939

Linderbauer B., De verborum mutuatorum et peregrinorum apud Ciceronem usu et compensatione
I-II, Progr. Metten 1891-2/1892-3

*Liscu M. O., Etüde sur la langue de laphilosophie morale chez Ciciron, These Paris 1930

Marti H., Übersetzer der Augustin-Zeit, München 1974

Meillet A., A propos de qualitas, Rev. Et. Lat. 3 (1925) 214ff.
*Müller H., Ciceros Prosaübersetzungen, Beiträge zur Kenntnis der Ciceronianischen Sprache, Diss.

Marburg 1964

Nentwig A., De verborum peregrinorum apud scriptores Romanos usque ad Ciceronis tempora usu et
compensatione, Diss. Greifswald 1924

Oksala P., Die griechischen Lehnwörter in den Prosaschriften Ciceros, Helsinki 1953

Penancini A., Lafunzione dell'arcaismo e del neologismo nelle teorie sulla prosa da Cornificio a
Frontone, Turin 1974.

*Peters F., Lucretius et M. Cicero quo modo vocabula Graeca Epicuri disciplinae proprio verterint,
Diss. Münster i.W. 1926

Pini Fr., M. Tulli Ciceronis Timaeus, Mailand 1965

Piasberg O., M. Tulli Ciceronis Timaeus, Leipzig 1908 (Ed. Parad -Acad. - Tim. - De n. d. - De div. -
Defato, fasc. I 155ss.)

Poncelet1 R., Ciceron traducteur de Piaton (apropos du De rep. 166), Rev. Et. Lat. 25 (1947) 178ff.



176 Mario Puelma

Poncelet2, Deux aspects du style philosophique latin. Ciciron et Chalcidius traducteurs du Phedre
245 c, Rev. Et. Lat. 28 (1950) 145ff.

Poncelet3, Ciceron traducteur de Piaton. L'expression de lapensee complexe en latin classique, These
Paris 1957

Reiff A., Interpretatio, imitatio, aemulatio. Begriffund Vorstellung literarischer Abhängigkeit bei den

Römern, Diss. Köln 1958, Würzburg 1959

Reiley C. K, Studies in the Philosophical Terminology ofLucretius and Cicero, New York 1909

Richter H. E., Übersetzer und Übersetzungen in der römischen Literatur, Diss. Erlangen, Coburg
1938

Schmid W., Das Werden der lateinischen Philosophensprache, Wien. Humanist. Blätter 5 (1962) 1 lff.
Stang1 N., Philosophia, philosophus bei Cicero, Symb. Osl. 11 (1932) 82ff.
Stang2, Zur philosophischen Sprache Ciceros, Symb. Osl. 13 (1934) 93ff.
Stang3, Ciceros Wiedergabe von dem privativen d, Symb. Osl. 17 (1937) 67ff.
Tondini A., Problemi linguistici in Cicerone, Ciceroniana I, Florenz 1959, 126ff.
Traina A., Vortit barbare. Le traduzionipoetiche da Livio Andronico a Cicerone, Rom 1970

Traglia1 A., De Lucretiano sermone adphilosophiam pertinente, Rom 1947

Traglia2, De quibusdam novis verbis a Cicerone adhibitis in Academiae ratione illustranda, in: Cicero,
Comment. ausp. collegio stud. Ciceronianis provehendis editi I 1, Rom 1958, 26ff.

Traglia3, Note su Cicerone traduttore di Piatone e di Epicuro, in: Studi filol. e stör, in on. di V. de

Falco, Neapel 1971, 305ff.
Van Heusde J. A. C, M. Tullius Cicero CPiXoTtXdxcov, Utrecht 1836

Villadepiema T. de, Ciceron traductor, Helmäntica 9 (1958) 425ff.
Virck C, Cicero qua ratione Xenophontis Oeconomicum verterit, Berlin 1914

Walsdorff F., Die antiken Urteile über Piatons Stil, Leipzig 1927

*Waszink J. H, Timaeus a Calcidio translatus commentarioque instructus, Plato Latinus IV,
London/Leiden 1962

•Widmann S., Untersuchungen zur Übersetzungstechnik Ciceros in seiner philosophischen Prosa,
Diss. Tübingen 1968

Zanetti P. S., Sui criterio e il valore della traduzione per Cicerone e S. Girolamo, Atti I Congr. inter-
naz. di Studi Ciceroniani, Rom 1961, II 355ff.

Zoll G., Cicero Piatonis aemulus. Untersuchungen über die Form von Ciceros Dialogen, besonders

von De oratore, Diss. Freiburg i. Ue., Zürich 1962

Weitere Literaturangaben in den Anmerkungen 2,4, 9,9b, 17,29,31, 37,49, 56,72 und im Anhang
I a, b, c, h, o.

III. Verzeichnis der behandelten Übertragungen Ciceros ("Calcidius)

(S. Seite, A. Anmerkung, Anh. Anhang)

(a)
otT|p aer A. 35

dvaXoyia comparatio proportione S. 157f.; Anh. I h
d^icoua pronuntiatum, enuntiatum S. 163; A. 64

äpuovia concentus, concentio, *harmonia, *modulatio, *modulamen S. 158; A. 51

äxouoc; atomus, individua (corpora) A. 40
Saiuovec; Lares, *daemon A. 49; Anh. I c. I e

8n,uioupyöc; artifex mundi etc. S. 164

EKyovoi prosapia Anh. I f
EXiE, helix A. 43



Cicero als Platon-Übersetzer 177

epnuoc:
f|EplOC,

köolioc;
pEaöxnc;

povoyEVTic;
6poyEvr|c;, öuöyvioc;
övouö^eiv
noiöxric;

jtporiyuEvov
nxEpoipöpoc;
TtXTyVÖV

aipaipoEi8r|c;
acöua excov
acouaxoEt8r|i;
acocppoaüvn
xeXoc;

Tn3ü<;
XOpVBÜElV

cpiXoaocpia
cpuaiKÖc;

cpuaucd

solivagus Anh. I m
aerius, *aerivagus A. 61; Anh. I k
(lucens) mundus, "ornamentum Anh. I o
medietas, medium A. 48

unigena, *unicus S. 158; Anh. 11

unigena Anh. 11

nuncupare, vocare Anh. I f
qualitas Anh. I c. I e

productum, promotum, propositum, praecipuum S. 163

pinniger A. 61; Anh. 11

pinniger, *praepes A. 61; Anh. 11

globosus Anh. I i
corporatus Anh. I n

corporeus, *corpulentus Anh. I n
temperantia, moderatio, modestia, continentia A. 64

extremum, ultimum, summum, finis S. 163

Salacia S. 160; A. 58a

tomare A. 44

philosophia, Studium sapientiae, amor sapientiae S. 156f.; A. 45

physicus, speculatorlvenator natura etc. S. 159; A. 54. 55

physica, explanatio I explicatio I cognitio I investigatio naturae A. 54

aer
aerius
altrix
concentio
comparatio proportione
corporatus
defenstrix
helix (helica)
fatur
globosus
individuum (corpus)
inexplebilis
Lares
medietas
mundus (lucens)

nuncupare
philosophia
physicus
pinniger
proportione
prosapia
qualitas
Salacia
solivagus
tomare
unigena

(b)
dr|p A. 35

f|Epio<; A. 61; Anh. I k
xpocpö? S. 158; A. 51a

dpuovia, auucpcovia S. 158; A. 51

dvaXoyia S. 157f.; Anh. I h
acöua excov Anh. I n
acoxnpiaA. 51a

eXi^A. 43

Xiysi Anh. I f
a<paipoEi6f|<; Anh. I i
öxouoc; A. 40

dvEKnXripcoxocj A. 27

SaiuovEC, S. 157; A. 49; Anh. I e

usaöxnc, A. 48

KÖauoc; Anh. I o
övoud^eiv Anh. I f
cpiXoaocpia A. 45. 46

ipuaiKÖc, S. 159; A. 54. 55

7ixEpo<pöpoc„ ttxnvöc; S. 158; A. 61; Anh. I k
dvd Xöyov Anh. I h

EKyovoi S. 161; Anh. I f
jtoiöxric, Anh. I c. I e

TnSüc, S. 160f.; A. 58a

ipriuoc;, uovöxpojtoc;, uovöaxoXoc; S. 158; Anh. I m
xopvEÜEiv S. 156; A. 44

uovoyEvric;, öuoyEvric;, öuöyvioc; S. 158; Anh. 11



178 Mario Puelma: Cicero als Platon-Übersetzer

IV. Kategorien von Ciceros Übersetzungstechnik

Archaismen S. 161; Anh. I f
consuetudo S. 146. 154ff.; A. 15. 35; Anh. I e

Fremd- und Lehnwörter S. 154ff; A. 33. 35. 42-47
imitatio (aemulatio) Graecorum S. 141ff.; A. 11. 12. 14; Anh. I a. b

interpres indisertus - orator S. 142ff. 164ff.; A. 15. 23

egestas sermonis Latini A. 4. 8

Götternamen S. 160f.; A. 58a. 58b

Klauselrhythmus A. 59. 61

latinitas S. 154ff.; A. 33; Anh. I d

Lehnbedeutung/Lehnübersetzung S. 146. 157ff.; Anh. I e

lumina dicendi S. 147ff.

Philosophische Sprache und Dichtung S. 141f.; A. 7. 24; Anh. I e

Philosophische Sprache und Rhetorik Anh. I e

Piaton als Modell S. 142ff; A. 9

Piaton- und Epikur-Zitate A. 18. 19; Anh. I g
Platon-Einlagen S. 147ff.; A. 24

poetische Einlagen S. 148; A. 21

Poetismen S. 158; A. 25. 27; Anh. I i-n
rhetorische Steigerung S. 150f. 161f.; A. 27. 28. 63

Sondersprache der Philosophen Anh. I e

Übersetzungstheorie S. 143ff.; Anh. I c-f
Vielfalt der Wiedergabe S. 163f.; A. 67

Wortarten Anh. I e

Worterklärung S. 159f.; A. 58; Anh. I o


	Cicero als Platon-Übersetzer

