Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 4

Artikel: Les divisions des parties de la philosophie dans I'Antiquité
Autor: Hadot, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-28453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-28453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol.36 1979 Fasc. 4

Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité

Par Pierre Hadot, Paris

Au début de son livre intitulé «Fondements de la Métaphysique des
Mceeurs», Kant écrit: «L’ancienne philosophie grecque se divisait en trois
sciences, la physique, ’éthique et la logique. Cette division est parfaitement
conforme a la nature des choses et I’on n’a guére d’autre perfectionnement a y
apporter que celui qui consiste a y ajouter le principe sur lequel elle se fonde,
afin que, de cette fagon, on s’assure d’une part qu’elle est compléte, que, d’autre
part, I'on puisse déterminer exactement les subdivisions nécessaires.» Ce texte
de Kant suffit, me semble-t-il, & montrer I'importance que les théories antiques
de la division des parties de la philosophie ont joué dans I’histoire de la pensée
occidentale. Je n’ai pas la prétention de traiter dans le présent article tous les
aspects de ce vaste théme; il ne me sera pas possible de parler de toutes les
écoles philosophiques, ni de toutes les subdivisions proposées. Mais je pense
qu’il peut étre intéressant de caractériser surtout les types fondamentaux de
classification en décelant les structures conceptuelles, les «Denkformen», qui
leur sont sous-jacentes et les conceptions de la philosophie qu’elles impliquent.

Ces types de classification se rameénent, semble-t-il, & trois. Ces trois types
visent 4 donner, chacun, une classification compléte. Mais le premier se distin-
gue par I'effort pour reconnaitre la spécificité de I'objet et des méthodes propres
a chaque discipline: il utilise pour cela la méthode de division et il ordonne les
subdivisions sous la forme d’une pyramide conceptuelle. Il établit entre les
parties de la philosophie une hiérarchie qui correspond a la hiérarchie de leurs
objets. Le second type de classification s’intéresse moins a la spécificité qu’a la
solidarité entre les parties: il cherche a saisir les correspondances ou les passages
qui les relient pour mieux montrer I'unité systématique de la philosophie. La
structure conceptuelle sous-jacente n’est plus alors la pyramide, mais I'image du
cercle ou de l'organisme vivant. Enfin le troisiéme type de classification, qui
n’exclut pas les deux autres, fait intervenir le temps, la succession des étapes a
parcourir, la dimension pédagogique. La classification se fera ici en fonction des
phases de la paideia, des degrés du progrés spirituel. Elle aboutira a établir un
programme d’études, un ordre de lecture des textes. La métaphore sous-jacente
sera cette fois celle des phases de I'initiation éleusinienne. Ce sont donc ces trois
types fondamentaux que le présent exposé voudrait successivement étudier.

* %k %k

15 Museum Helveticum




202 Pierre Hadot

Le premier type de classification des parties de la philosophie est né dans le
milieu platonicien. Son apparition est d’ailleurs liée & une réflexion sur la mé-
thode scientifique et sur la nécessité d’introduire une classification des sciences
et des parties des sciences. Le terme «philosophe», note Aristote, s’emploie
comme le terme «mathématicien»!. Aristote veut dire par 14 que de méme que
le terme «mathématicien» peut désigner quelqu’un qui fait de I’arithmétique ou
quelqu’un qui fait de la géométrie ou de ’astronomie, de la méme maniére, le
terme «philosophe» peut désigner quelqu’un qui fait de la physique ou de
I’éthique ou de la théologie. Et Aristote ajoute: «Car la science mathématique
aussi a ses divisions: il y a une mathématique premiére, une mathématique
seconde et d’autres a la suite, dans ce domaine.» Dans ce milieu platonicien, la
division des parties de la philosophie est donc intimement liée a la division des
sciences en général, d’autant plus que science et philosophie ne sont pas distin-
guées d’'une maniére absolument tranchée. Aristote pose seulement le principe
qu’une science est plus philosophique si elle est plus théorique et plus universel-
le2.

Chez Platon, la réflexion sur la méthode scientifique se manifeste par
exemple dans la République® qui oppose la méthode des mathématiques et
celle de la dialectique. C’est la tiche propre du dialecticien, c’est-a-dire du
philosophe, remarque Platon, de nous donner une vue d’ensemble sur les diffé-
rentes sciences mathématiques*. Dans le Politique®, Platon utilise la méthode
de division pour définir, d’une maniére assez ironique d’ailleurs, la science
politique, a partir d’'une opposition fondamentale entre sciences théoriques et
sciences pratiques.

C’est chez Aristote que I’'on trouve le meilleur exemple du premier type de
classification dont nous avons parlé. La division des sciences que propose le
livre E de la Métaphysique® se présente comme une pyramide conceptuelle
obtenue grice 4 la méthode de division. On y trouve au point de départ une
opposition fondamentale entre sciences théorétiques et sciences pratiques: les
premiéres se rapportent a des objets qui ne dépendent pas de nous, les secondes
a des objets qui dépendent de nous, parce que le principe de leur mouvement se
trouve en nous’. Ces derni¢res se subdivisent en sciences pratiques et en
sciences poétiques (c’est-a-dire productives), selon qu’elles produisent une mo-
dification intérieure ou au contraire une ceuvre extérieure a nous. Quant aux
sciences théorétiques, elles se subdivisent en sciences se rapportant a un objet

1 Aristote Metaphys. 1004 a 8.

2 Aristote Metaphys. 982 a 52982 b 10.
3 Platon Républ. 510 b.

4 Platon Républ. 537 c.

5 Platon Politique 258 e.

6 Aristote Metaphys. 1025 b 3sq.

7 Aristote Metaphys. 1025 b 20: la nature a en elle-méme le principe de son propre mouvement,
tandis que le principe des productions ou des actions se trouve dans ’agent.




Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité 203

immobile et en sciences se rapportant 2 un objet mobile?; les premiéres se
distinguent selon le principe suivant: ou bien cet objet immobile subsiste en lui-
méme; il s’agit alors de la théologie; ou bien il n’est immobile que lorsqu’on le
sépare par abstraction de la matiére: il s’agit alors des mathématiques. L’autre
branche de la division, la science qui se rapporte a un objet mobile et subsistant,
correspond a la physique.

Cette classification qui résulte de I’application de la méthode de division,
constitue une hiérarchie des sciences qui se fonde sur la hiérarchie de leurs
objets formels?, c’est-a-dire sur la hiérarchie des modes d’étre que ’esprit dé-
couvre dans la réalité. A cette hiérarchie des objets correspond aussi une hiérar-
chie des méthodes: les sciences les plus hautes utilisent une méthode plus exacte
que les sciences inférieures!®. Les sciences pratiques et poétiques sont infé-
rieures aux sciences théorétiques'!, parce qu’elles se rapportent & un objet
contingent: I’action humaine, alors que les sciences théorétiques se rapportent a
I’étre. Parmi celles-ci, les mathématiques sont supérieures a la physique, parce
qu’elles font abstraction du devenir matériel et ne retiennent qu’une matiére
intelligible, mais elles sont inférieures a la théologie parce que, en premier lieu,
comme la physique, elles ne se rapportent qu’a un genre d’étre déterminé!?,
alors que la théologie a pour objet I’étre en tant qu’étre, et ensuite parce qu’elles
ne font pas totalement abstraction de la matiére. La théologie apparait ainsi
comme la science premiére, supréme et universelle.

Cette classification ne suppose pas seulement la méthode platonicienne de
division, mais elle se situe dans une problématique platonicienne et elle corres-
pond 2 des structures conceptuelles typiquement académiques!?. On aura re-
connu, tout d’abord, I'opposition fondamentale, attestée dans le Politique'4,
entre sciences pratiques et sciences théoriques. D’autre part, on retrouvera
facilement dans la hiérarchie des objets considérés par les sciences théorétiques
la hiérarchie platonicienne, qui remonte des objets naturels aux paSnpatixa et
des padnupatika aux Idées, et qui apparait clairement dans la République en
relation avec la 86Ea, la diavowa et la vonoig!s.

Pourtant, en présentant au livre E de la Métaphysique la classification que
nous venons d’exposer, Aristote ne se contente pas de reproduire purement et

|
8 Aristote Metaphys. 1026 a 10sq. Sur les problémes de critique textuelle posés par ce passage,
cf. Ph. Merlan, From Platonism to Neoplatonism® (La Haye 1960) 62sq.
9 Sur ces problémes, cf. H. Happ, Hyle. Studien zum aristotelischen Materie-Begriff (Berlin
1971) 565-569.
10 Aristote Metaphys. 982 a 26.
11 Aristote Metaphys. 1026 a 23.
12 Aristote Metaphys. 1025 b 9 et 19.
13 Cf. H. J. Krdmer, Der Ursprung der Geistmetaphysik? (Amsterdam 1967) 146, n. 66.
14 Platon Politique 258 e.
15 Platon Républ. 510-511; cf. H. Happ, Hyle 567. Sur la liaison entre I’dme et les padnpatika,
cf. Ph. Merlan, From Platonism to Neoplatonism? 11 et 82.




204 Pierre Hadot

simplement une classification platonicienne, mais bien au contraire il cherche 4
définir, & partir de la problématique platonicienne, I’originalité de sa propre
doctrine, c’est-a-dire, avant tout, I'idée qu’il se fait de la science supréme, de
cette science qu’il appelle ailleurs philosophie premiére et ici théologie et qu’il
veut substituer a la dialectique platonicienne. Il ne faut donc pas se représenter
la classification présentée au livre E comme un programme d’études qu’Aristote
aurait défini une fois pour toutes pour organiser son enseignement et constituer
le plan de son ceuvre. Bien que la tradition des commentateurs aristotéliciens ait
compris ce texte de cette maniére et qu’elle ait classé les ceuvres d’Aristote
conformément a ce qu’elle considérait comme un programme d’enseignement
répondant a la hiérarchie naturelle des objets de science, on est bien forcé de
constater qu’Aristote lui-méme ne respecte pas les distinctions tranchées qu’éta-
blit cette classification. Tout d’abord, la place exacte des mathématiques, tout
spécialement de I’astronomie, reste assez mal définie dans I’ensemble de son
ceuvre!s. Surtout, les frontiéres entre physique et philosophie premiére ne sont
pas toujours nettement délimitées: ontologie et physique, théologie et physique
se mélent souvent dans les traités de physique comme dans ceux de philosophie
premiére et I'on passe souvent insensiblement des unes aux autres!’. D’autre
part le schéma du livre E ne dit rien de la place de la dialectique et de I’analy-
tique dans I’ensemble des sciences, et par ailleurs, il faut bien constater que
dans les traités consacrés a ’analytique bien des questions se rapportant a la
philosophie premiére sont également traitées!®. Enfin la complexité réelle de la
philosophie premiére n’apparait pas dans le schéma du livre E: pourtant elle est
a la fois ontologie générale, théorie de I'ovoia, étude des principes, et théolo-
gie!s. Autrement dit, ’enseignement d’Aristote, dans sa réalité concréte, et le
contenu de ses ceuvres ne correspondent pas a la classification rigoureuse pro-
posée au livre E.

En fait la finalité du schéma du livre E n’est pas de proposer un programme
d’enseignement, mais de donner, dans le cadre de cette classification, une défi-
nition de la science supréme. Grice a la méthode de division, cette classification
¢limine tout ce que n’est pas la science supréme. Elle n’est pas science pratique
ou poétique, parce que de telles sciences sont inférieures aux sciences théoréti-
ques2?. Elle n’est pas la physique, comme le voulaient les Présocratiques. En
effet, la physique a pour objet un genre d’étre déterminé, alors que la science
supréme doit étre universelle; et ce genre d’étre déterminé est I'ovoia en
mouvement?!, qui suppose avant elle une ovcia immobile. La science supréme

16 Aristote Metaphys. 1073 b 5 et Phys. 193 b 22sq.

17 Cf. H. Happ, Hyle 477 et 36, n. 149,

18 Par exemple la théorie de la science ou de la définition.
19 Cf. H. Happ, Hyle 311.

20 Aristote Metaphys. 1026 a 23.

21 Aristote Metaphys. 1025 b 19.




Les divisions des parties de la philosophie dans I'’Antiquité 205

ne peut étre non plus identique aux mathématiques, comme le voudraient
certains Platoniciens. Comme le dit ailleurs Aristote: «Les mathématiques sont
devenues pour les philosophes d’a présent la philosophie tout entié¢re, bien
qu’ils disent en méme temps qu’il faut les pratiquer seulement en vue d’autre
chose.»?? En effet, les mathématiques ne se rapportent elles aussi qu’a un genre
d’étre déterminé et si elles considérent leur objet comme immobile c’est en
’abstrayant de ’obcia sensible?3. Il reste donc que la philosophie premiére ou
science supréme sera une science de I’étre considéré en tant que tel, rendant
compte a la fois de ’essence et de I’existence de tout, grace a l’affirmation de
I’existence d’une ovoio immobile, immatérielle et éternelle?4. En définissant
ainsi la science supréme, Aristote distingue radicalement sa théologie de la
dialectique platonicienne. Pour Platon, la dialectique, par une technique d’ana-
lyse du discours liée au dialogue, parvenait aux définitions des choses, donc aux
Formes, aux Idées, qui étaient le fondement de la structure de toute réalité.
Mais Aristote refuse de considérer les Idées comme des ovciar Par suite, la
dialectique platonicienne perd a ses yeux toute valeur scientifique, parce que
toute science, aux yeux d’Aristote, doit se rapporter 4 un genre d’étre ou a I’étre
en tant qu’étre. Aristote considére donc la dialectique comme une simple tech-
nique d’argumentation par questions et réponses, qui permet de parler de tout,
mais ne donne aucun enseignement, parce qu’elle se contente d’argumenter a
partir des opinions admises et des notions communes, sans se soucier de la
vérité. Il y a donc pour Aristote opposition radicale entre dialectique et philoso-
phie?s. Ce changement total dans le contenu de la définition de la dialectique
provoquera bien des confusions dans la philosophie postérieure.

Le premier type de classification des parties de la philosophie dont nous
venons de donner un exemple tiré d’Aristote, se caractérise donc par I’attention
qu’il porte & définir exactement la méthode spécifique a chaque science. Cette
attention méthodologique se manifestait, nous I’avons vu, dans I'opposition,
décrite par Platon dans la République?¢, entre la méthode de la dialectique et la
méthode des mathématiques. C’est en vertu de la méme préoccupation que le
Timée insiste sur la nécessité de recourir 4 la méthode de la «fable vraisem-
blable» lorsqu’on veut traiter des choses physiques?’. Chez Aristote aussi la
division des sciences correspond & un souci méthodologique et méme beaucoup
plus développé encore que chez Platon. En effet, Aristote considére que chaque

22 Aristote Metaphys. 992 a 33.

23 Aristote Metaphys. 1026 a 14. On remarquera que le texte (1026 a 8 et a 14) se refuse 4 définir
d’une maniére générale le statut ontologique des objets mathématiques, il ne prétend viser
que certaines branches des mathématiques.

24 Aristote Metaphys. 1025 b 10-19 et 1026 a 30-33.

25 Aristote Top. 105 b 30; cf. J. D. G. Evans, Aristotle’s Concept of Dialectic (Cambridge 1977) 7-
35 ‘

26 Platon Républ. 510 b.

27 Platon Timée 29 d.




206 Pierre Hadot

science doit développer ses argumentations & partir de ses principes propres et
en tenant compte des aspects propres i I'objet qu’elle considére. Ainsi I’éthique
a sa méthode propre?8, 1a physique également??. Dans le contexte de la classifi-
cation proposée au livre E de la Métaphysique, Aristote insiste, par exemple,
sur le fait que la définition en physique doit impliquer la considération de la
matiére dans laquelle la forme est engagée??. Aristote reproche donc a Platon
d’utiliser partout une méme méthode qui est la méthode dialectique d’analyse
des concepts, que ce soit en éthique ou en physique, sans tenir compte de la
différence entre les modes d’étre?!. C’est ce qu’Aristote appelle raisonner d’une
maniére purement formelle: Aoyixdc, méthode qu’il oppose a celle qui part de
la nature des choses: puok@®c ou qui remonte aux principes propres & un do-
maine scientifique: dvalvtikde2.

Certains indices permettent de supposer que I’Ancienne Académie a
connu une classification des parties de la philosophie plus simple que celle que
nous venons d’exposer. En effet, des témoignages tardifs attribuent, les uns a
Platon33, les autres & Xénocrate?4, une classification tripartite en éthique, phy-
sique et dialectique (ou logique). Si nous laissons de c6té pour le moment le
probléme posé par 'emploi du mot «logique», nous pouvons penser qu’il s’agit
14 encore d’une classification obtenue par la méthode de division, opposant tout
d’abord la science pratique (I’éthique) et la science théorétique, puis, subdivi-
sant la science théorétique en science du monde sensible (1a physique) et science
des Formes (la dialectique). Effectivement, si ’on considére le catalogue des
ceuvres de Xénocrate?s, on peut dire que ’on trouve tout un groupe d’ouvrages
d’éthique, un autre groupe explicitement consacré a la physique, enfin tout un
ensemble qui correspond assez bien a la dialectique platonicienne tradition-
nelle. I1 faut supposer alors que les mathématiques rentrent aussi par leur objet
dans la dialectique (au sens platonicien)?6, ce qui n’est pas impossible. Il est
donc assez vraisemblable que cette tripartition: éthique, physique, dialectique a
existé dans I’Ancienne Académie. Nous retrouvons ici encore un systéme hié-
rarchique qui s’éléve de la contingence humaine jusqu’a la transcendance di-
vine. '

Nous venons d’énumérer: éthique, physique, dialectique. L’Ancienne Aca-
démie a-t-elle connu le mot «logique» pour désigner la dialectique platoni-

28 Aristote Eth. Nicom. 1094 b 11. 29 Aristote Phys. 193 b 22; Part. Animal. 639 a 1.

30 Aristote Metaphys. 1025 b 28.

31 Aristote Part. Animal. 642b 5; Gen. Animal. 748 a 8; Eth. Nicom. 1107 a 28.

32 Aristote Phys. 204 b 4. 10; Eth. Nicom. 1147 a 24sq; Gen. Corrupt. 316 a 11; De Caelo 280 a 32;
Analyt. 84 a 8; cf. M. Mignucci, L’argomentazione dimostrativa in Aristotele 1 (Padoue 1975)
484sq.

33 Cf. plus bas, n. 66—69.

34 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 16.

35 Diogene Laérce 4, 11sq.

36 Cf. H. J. Krdmer, Der Ursprung der Geistmetaphysik 146, n. 66.




Les divisions des parties de la philosophie dans I'Antiquité 207

cienne? J’en doute beaucoup pour les raisons suivantes. Il semble bien que les
Stoiciens aient été les premiers & employer le mot «logique» (10 Aoyikov uépog)
pour désigner une partie de la philosophie, et que la présence du mot «logique»
dans les témoignages tardifs que nous venons de citer trahit seulement
I'influence du vocabulaire stoicien. C’était d’ailleurs déja 'opinion de R. Hir-
zel?, il y a exactement cent ans, dans son article De Logica Stoicorum. En effet,
il n’existe avant les Stoiciens aucun texte, aucun titre de livre, platonicien ou
aristotélicien, qui atteste 'emploi du mot «logique» pour désigner une partie de
la philosophie. :

On m’objectera évidemment le fameux texte des Topiques?® d’Aristote qui
distingue les prémisses en prémisses physiques, éthiques et logiques. Mais,
malgré les apparences, ce texte ne peut faire allusion 4 une véritable division
des parties de la philosophie. Tout d’abord, Aristote le dit lui-méme, dans le
contexte, la division en question n’est qu’'une méthode approximative?® pour
classer les opinions regues ou les différentes théses que le futur dialecticien
glanera au cours de ses lectures afin de constituer un recueil de prémisses utili-
sables dans la discussion. C’est donc le classement d’un fichier ou d’un carnet de
notes. Mais surtout, il faut interpréter ici Aoyxog conformément au sens géné-
ral qu’il a chez Aristote. Nous avons bien vu tout  ’heure4? qu’Aristote emploie
le mot Aoywkdg, par opposition 4 une méthode «physique» ou «analytique»,
pour désigner une méthode purement formelle, fondée sur I'analyse d’une .
définition (Aoyoc)*! et non sur les principes propres d’une science déterminée.
Le terme Aoywkdg ne désigne donc pas une discipline qui serait sur le méme plan
que I’éthique ou la physique, mais un procédé purement formel qui peut étre
utilisé aussi bien en éthique qu’en physique. Je pense donc que I’on peut, avec
Alexandre d’Aphrodise#?, comparer ce classement en propositions éthiques,
physiques et logiques, avec celui des problémes dialectiques, proposés dans les
Topiques*? quelques pages plus haut par Aristote ou ’on retrouve d’une part
I'opposition fondamentale entre problémes éthiques et problémes physiques,
d’autre part la catégorie indistincte des problémes qui, selon Aristote, ne sont
que des instruments permettant de discuter des problémes éthiques ou phy-
siques. Ajoutons a cela qu’il est peu vraisemblable qu’Aristote, dans un traité
comme les Topiques, ou il traitait de la dialectique, au sens aristotélicien (c’est-
a-dire comme technique différente de la philosophie), ait employé le mot «lo-

37 R.Hirzel, De Logica Stoicorum, Satura Philologa (Festschrift Hermann Sauppe) (Berlin 1879)
64sq.

38 Aristote Top. 105 b 19.

39 Aristote Top. 105 b 19: &¢ tOne.

40 Cf. n. 32.

41 Ceest ce qui apparait clairement en Phys. 204 b 4. 10; De Caelo 280 a 32; Analyt. 84 a 8; Gen.
Animal. 747 b 28.

42 Alexandre d’Aphrodise In Top. p. 74, 26 et 94, 7 Wallies.

43 Aristote Top. 104 b 1.




208 Pierre Hadot

gique» pour désigner la dialectique au sens platonicien du mot (c’est-a-dire
comme philosophie par excellence). D’ailleurs, le mot «logique», dans ces textes
des Topiques, n’est pas du tout synonyme de «dialectique», puisque les pro-
blémes ou prémisses «logiques» ne sont qu’une partie des problémes ou pré-
misses dialectiques, a coté des prémisses ou problémes éthiques et physiques.
On peut dire qu’Aristote, inventeur de la «logique» au sens moderne du mot,
n’a jamais employé le mot «logique», mais les mots «dialectique» et «analy-
tique», pour désigner son invention.

* k ¥

Le second type de classification, dont nous avons parlé au début, apparait
chez les Stoiciens. En divisant la philosophie en logique, physique et éthique, ils
reprennent peut-&tre une classification antérieure, mais ils lui donnent un sens
tout a fait nouveau, a la fois a cause du contenu des différentes parties et des
rapports mutuels qui s’établissent entre celles-ci. Tout d’abord, 'idée d’une
«logique», d’une partie de la philosophie portant ce nom, est, me semble-t-il,
quelque chose de nouveau. Cette logique comprend la rhétorique et la dialec-
tique. Mais la dialectique différe a la fois de la dialectique platonicienne et de la
dialectique aristotélicienne. Ce n’est plus la dialectique platonicienne,
puisqu’elle ne s’éleéve pas a des Idées ou Formes en s0i44. Ce n’est plus non plus
la dialectique aristotélicienne, car, pour les Stoiciens, la dialectique (et d’ailleurs
aussi la rhétorique) n’est plus une simple technique d’argumentation demeu-
rant toujours dans le domaine du probable, mais une science qui, tout en par-
tant des notions communes*’ et des opinions admises, s’éléve i la certitude et a
la connaissance de la vérité. C’est en tout cas la position de Chrysippe, pour qui
la dialectique est la science du jugement vrai et 'une des vertus du sage?s.
D’autre part, la dialectique platonicienne, comme science des Formes, étant
supprimée, toute l'activité théorique se concentre dans la physique. Elle ab-
sorbe la théologie, ce qui correspond a un élargissement de la notion de @vo1g,
qui ne désigne plus comme chez Aristote un domaine particulier, mais la tota-
lité du cosmos et la force qui I’anime.

On pourrait penser que cette tripartition stoicienne présente, comme les
classifications platonico-aristotéliciennes, un caractére hiérarchique: on pour-
rait dire que la physique représente la discipline supérieure, parce qu’elle se
rapporte au monde et aux dieux, I’éthique une discipline subordonnée, parce
qu’elle se rapporte 4 ’action humaine, et la logique, enfin, la discipline infé-
rieure, parce qu’elle se rapporte au discours humain. Certaines présentations
«pédagogiques» du systéme stoicien des parties de la philosophie peuvent don-

44 Cf. H. J. Krimer, Platonismus und hellenistische Philosophie 114, n. 35.
45 Cf. E. Bréhier, Chrysippe (Paris 1951) 59sq., surtout 65.
46 SVF 11 § 129sq. (SVF = Stoicorum Veterum Fragmenta).




Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité 209

ner cette impression: nous aurons a y revenir4’. Mais — et c’est ici que nous
arrivons a 'examen du deuxiéme type de classification —la nécessité interne du
systéme stoicien I’a conduit inévitablement & substituer a cette représentation
hiérarchique celle d’'une continuité dynamique et d’une interpénétration réci-
proque entre les parties. Cette unité des parties de la philosophie se fonde sur
I'unité dynamique de la réalité¢ dans la philosophie stoicienne. C’est le méme
Logos qui produit le monde, illumine '’homme dans sa faculté de raisonner et
s’exprime dans le discours humain, tout en restant fonciérement identique a lui-
méme i tous les degrés de la réalité. La physique a donc pour objet le Logos de
la nature universelle, I’éthique le Logos de la nature raisonnable humaine, la
logique ce méme Logos s’exprimant dans le discours humain. D’un bout a
’autre, c’est donc la méme force et la méme réalité qui est a la fois Nature
créatrice, Norme de la conduite et Régle du discours*. La méthode dialectique
platonicienne et la méthode d’abstraction aristotélicienne permettaient d’éta-
blir une différence de niveau entre le sensible et les Formes ou Essences: elles
fondaient ainsi une hiérarchie entre les parties de la philosophie. Mais, comme
le dit remarquablement E. Bréhier: «Nul procédé méthodique de ce genre dans
le dogmatisme stoicien; il ne s’agit plus d’éliminer la donnée immédiate et
sensible, mais tout au contraire de voir la Raison y prendre corps ... c’est dans les
choses sensibles que la Raison acquiert la plénitude de sa réalité.»*° Les diffé-
rences de niveau ontologique s’estompent donc et avec elles les différences de
niveau entre les parties de la philosophie. Comme le dit encore E. Bréhier:
«C’est une seule et méme raison qui, dans la dialectique, enchaine les proposi-
tions conséquentes aux antécédentes, dans la nature lie ensemble toutes les
causes, et dans la conduite établit entre les actes le parfait accord. Il est impos-
sible que ’homme de bien ne soit pas le physicien et le dialecticien: il est impos-
sible de réaliser la rationalité séparément en ces trois domaines et par exemple
de saisir entiérement la raison dans la marche des événements de I'univers sans
réaliser du méme coup la raison en sa propre conduite.»*? Cette interpénétra-
tion réciproque correspond a un modéle de rapport cher aux Stoiciens, dont on
trouve d’autres exemples aussi bien en physique, & propos de I’enchainement
des causes, qu’en éthique, & propos des rapports entre les vertus, a savoir le
rapport appelé avtakolovdia®!. Les parties liées par un tel rapport s’impli-
quent réciproquement et ne se distinguent que par ’aspect propre qui leur

47 Cf. plus bas, n. 97-106.

48 M. Pohlenz, Die Stoa (Gottingen 1959) 34; H. J. Kriamer, Platonismus 114, n. 35; A. Graeser,
Zenon von Kition (Berlin 1975) 21sq.

49 E. Bréhier, Histoire de la philosophie 1 2 (Paris 1961) 303.

50 E. Bréhier, ibid.

51 Cf.V. Goldschmidt, Le systéme stoicien et I’idée de temps® (Paris 1977) 66; H.J. Horn, Antako-
louthie der Tugenden und Einheit Gottes, Jahrbuch fiir Antike und Christentum 13 (1970)
3-28; P. Hadot, Porphyre et Victorinus 1 (Paris 1968) 239sq.




210 Pierre Hadot

donne leur nom. C’est ainsi que chaque vertu est toutes les autres, mais ne s’en
distingue que par la prédominance d’un aspect. C’est conformément a ce mo-
dele que 'on peut dire: la logique implique la physique, parce que la dialec-
tique implique I'idée de la rationalité de I’enchainement des événementss? et
elle implique I’éthique, puisque, pour les Stoiciens, la dialectique est une vertu
qui comprend elle-méme d’autres vertus comme par exemple I’absence de
précipitation dans le jugement ou la circonspection’? et que d’une maniére
générale bien moral et mal moral sont affaire de jugement’4. A I'inverse, phy-
sique et éthique impliquent la logique, puisque comme le dit Diogéne Laé&rcess,
«tous les thémes de la physique et de I’éthique ne peuvent étre examinés qu’en
recourant a un exposé discursif». L’éthique implique la physique, parce que,
selon Chrysippe, «la distinction des biens et des maux dérive de Zeus et de la
Nature universelle»®. La physique, enfin, implique I’éthique dans la mesure ou
la connaissance du monde et des dieux est la fin de la nature raisonnable5’ et
que la perception de la rationalité des événements implique la rationalisation
de la conduite morale. Evidemment, il y a dans ce systéme une réduction de
toutes les parties A I'éthique: les trois disciplines philosophiques sont définies
comme des vertus®?, et c’est leur implication réciproque qui constitue la sages-
se3%. La sagesse est indissolublement éthique, physique et logique, les distinc-
tions entre les trois parties ne provenant que des relations du sage avec le cos-
mos, les autres hommes et sa propre pensées®. La philosophie comme «exercice
de la sagesse» consiste donc dans une pratique constante et simultanée des trois
disciplines, ainsi que l'affirme une pensée de Marc Auréle: «D’une maniére
constante et, si possible, & I'occasion de chaque représentation qui se présente
toi, pratiquer la physique, la théorie des passions (c’est-a-dire 1’éthique), et la
dialectique.»®! Cette formule, finalement assez énigmatique de Marc Auréle,
s’explique, je pense, par I'évolution de la théorie des parties de la philosophie a
I'’époque d’Epictete et de Marc Aurele: la réduction A I’éthique s’y accentue
encore davantage. Epictéte distingue en effet trois domaines de 'dioknoig: la
discipline des désirs, la discipline des tendances, la discipline des pensées. Dans

52 SVF II § 952: le déterminisme du destin et le principe de contradiction sont intimement liés.

53 SVF II §§ 130-131; Cicéron De fin. 3, 21, 72; Diogéne Laérce 7, 46.

54 SVF III § 456sq.

55 Diogéne Laérce 7, 83.

56 SVF III § 68; Cicéron De fin. 3, 22, 73.

57 Cicéron De nat. deor. 2, 14, 37.

58 Cf. Cicéron De fin. 3, 21, 72.

59 Philon d’Alexandrie De ebrietate §§ 90-92.

60 Cf. Marc Aurele 8, 27: «Trois rapports: le premier avec I’enveloppe qui nous entoure (enten-
dons: avec le corps d’ol1 nous viennent les sensations et les représentations); le second, avec la
cause divine, a partir de laquelle tous les événements concourent pour tous les étres; le
troisiéme, avec ceux qui vivent avec nous.» Ces trois rapports correspondent respectivement a
la logique, 4 la physique et a I’éthique.

61 Marc Auréle 8, 13. .




Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité 211

le premier domaine, on s’exerce A conformer ses désirs 4 la volonté de la Nature
universelle, dans le second domaine, on s’exerce 4 conformer ses actions a la
volonté de la nature raisonnable commune a tous les hommes, dans le troisi¢me
domaine, on s’exerce a conformer ses pensées aux lois de la raison®2. On entre-
voit donc que ces trois domaines correspondent en fait le premier a la physique,
le second a I’éthique, le troisiéme a la logique®3. Il s’agit dans les trois cas d’un
exercice spirituel: la physique comme exercice spirituel nous fait prendre cons-
cience de notre place dans le cosmos et nous fait accepter les événements avec
amour et complaisance pour la volonté du Logos universel®4; I’éthique comme
exercice spirituel nous fait conformer nos actions a la tendance fondamentale
de la nature humaine en tant que raisonnable, c’est-a-dire qu’elle nous fait
pratiquer la justice et ’amour de nos semblables; la logique comme exercice
spirituel nous fait critiquer a chaque instant nos représentations, pour qu’aucun
jugement déraisonnable ne s’introduise dans la chaine de nos pensées. Dans
cette perspective, les trois parties de la philosophie ne sont plus que trois aspects
de I'attitude spirituelle fondamentale du stoicien: la vigilance. C’est le sens de
cette pensée de Marc Aurele: «Partout et constamment, il dépend de toi, (pre-
miérement) de te complaire pieusement dans la présente conjonction des événe-
ments (c’est la physique comme exercice spirituel), (deuxiémement) de te
conduire avec justice envers les hommes présents (c’est I’éthique), (troisiéme-
ment) d’appliquer a la présente représentation les régles de discernement, afin
que rien ne s’infiltre qui ne soit objectif.»%5 Ici encore apparait clairement la
simultanéité, dans I'instant présent, des trois activités philosophiques.

Les manuels platoniciens de I’époque impériale, probablement sous la
lointaine influence d’Antiochus d’Ascalon, qui recherchait une synthése entre
aristotélisme, platonisme et stoicisme, restent fideles a I’esprit du stoicisme,
lorsqu’ils reconnaissent dans la structure trinitaire de la philosophie le fonde-
ment de son caractére systématique. On trouve ce théme chez Diogéne Laér-
ce®s, Apulées’, Atticus® et Augustin®®. Ils attribuent a Platon lui-méme le
mérite d’avoir fait de la philosophie un corpus, un organisme vivant, complet et
achevé, en réunissant a la physique et a ’éthique la dialectique. Certains’® ne
laissent a Platon que le mérite d’avoir réuni ensemble trois disciplines pré-

62 Epictéte Entretiens 1,4, 11; 3,2, 1;2,8,29; 2,17, 15.31; 4, 4, 16; 4, 10, 13.

63. Cf. P. Hadot, Une clé des Pensées de Marc-Auréle: les trois topoi philosophiques selon Marc
Auréle, Les études philosophiques (1978) 65-83.

64 Cf. P. Hadot, La physique comme exercice spirituel, Revue de théologie et de philosophie
(1972) 225-239.

65 Marc Auréle 7, 54.

66 Diogeéne Laérce 3, 56.

67 Apulée De Platone 1, 3, 186.

68 Atticus, dans Eusébe Praep. Ev. 11,2, 1.

69 Augustin Contra Academ. 3, 17, 37; De civ. Dei 8, 4sq.

70 Atticus et Apulée.




212 Pierre Hadot

existantes: la physique présocratique, I’éthique socratique et la dialectique éléa-
tique. D’autres”! voient dans la dialectique platonicienne I’élément systémati-
sateur, inventé par Platon, pour faire la synthése entre les deux autres éléments
qui s’intégrent dans le platonisme: la physique pythagoricienne et 1’éthique
socratique. Platon apparait alors comme une synthése de Socrate et de Pytha-
gore. L’utilisation du schéma stoicien dans la présentation du platonisme abou-
tit d’ailleurs a une totale déformation de celui-ci. Le plus grave n’est pas que la
théorie des principes (Dieu, Idées, Matiére) soit rangée dans la physique’?
(aprés tout, le Timée, considéré en général comme un dialogue «physique»,
pouvait justifier cette disposition), mais c’est surtout que la dialectique perde
son caractére de science supréme et de remontée vers le principe absolu, pour
devenir seulement, si nous reprenons les expressions de ces auteurs de manuels,
un art de la distinction et de I'invention dans le discours’? ou une recherche de
I’exactitude des dénominations’4. Seuls Clément d’Alexandrie’, Plotin’¢ et
enfin Augustin’’ savent distinguer entre la dialectique stoicienne ou aristotéli-
cienne et la dialectique platonicienne et déclarent que seule cette derniére a
pour objet les vraies réalités, c’est-a-dire les réalités divines.

Le schéme unitaire et systématique de division de la philosophie, proposé
par les Stoiciens, repris dans les manuels platoniciens, trouve sa forme la plus
achevée et révele toutes ses virtualités dans les théories qui présentent Dieu
comme l'objet commun des trois parties de la philosophie. Elles prolongent
Pintuition fondamentale du stoicisme, selon laquelle le Logos est I'objet com-
mun des parties de la philosophie. Selon Clément d’Alexandrie’8, la physique a
pour objet Dieu en tant qu’oboia, I'éthique Dieu en tant que bien, la logique
Dieu en tant qu’intellect. Selon Augustin’®, la physique a pour objet Dieu
comme cause de I’étre, la logique Dieu comme norme de la pensée, ’éthique
Dieu comme régle de vie. Cet ordre augustinien: physique, logique, éthique,
correspond a 'ordre des Personnes divines dans la Trinité: le Pére est le Principe
de I’étre; le Fils, 'Intelligence; 'Esprit-Saint, I’Amour??. L’unité systématique
des parties de la philosophie refléte ici I'intériorité réciproque des Personnes
divines.

71 Diogéne Laérce et Augustin 72 Diogéne Laérce 3, 76; Apulée 1, 3, 190.

73 Atticus, dans Eusébe Praep. Ev. 11, 2, 1. 74 Diogéne Laérce 3, 79.

75 Clément d’Alexandrie Strom. 1, 28, 176, 3.

76 Plotin Enn. 1,3, 5, 12.

77 Augustin Contra Academ. 3, 17, 37; De civ. Dei 8, 7.

78 Clément d’Alexandrie Strom. 4, 25, 162, 5.

79 Augustin De civ. Dei 8, 4; Epist. 118, 3, 20.

80 Augustin De civ. Dei 11, 25 en liaison avec la triade natura, doctrina, usus; cf. P. Hadot, Etre,
vie et pensée chez Plotin et avant Plotin, Entretiens sur I’Antiquité Classique V (Genéve,
Fondation Hardt, 1960) 123-125; O. du Roy, L’intelligence de la foi en la Trinité selon saint
Augustin (Paris 1966) 447.




Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité 213

Le troisiéme type de classification introduit cette fois une donnée com-
plexe: la dimension pédagogique qui implique une méthode d’exposition, un
ordre temporel, une succession de moments, une progression intellectuelle et
spirituelle. Il s’agit d’établir un programme d’enseignement de la philosophie
qui tienne compte a la fois de 'ordre logique des notions et des capacités de
I’auditeur.

Apparemment ce troisiéme type de classification n’ajoute rien au contenu
des divisions précédemment étudiées, sinon un ordre extérieur de présentation.
On pourrait penser que les deux premiers types peuvent étre considérés soit en
eux-mémes, d’'une maniére purement formelle, soit en relation avec I'auditeur,
dans une perspective pédagogique. C’est ainsi que les commentateurs d’Aris-
tote, a la fin de I’Antiquité, dans leurs introductions aux Catégories, présentent
d’une part, d’une maniére trés fidéle, la division aristotélicienne des parties de la
philosophie, notamment la subdivision des sciences théorétiques en théologie,
mathématique et physique, et d’autre part, exposent le cursus qui doit étre
parcouru par le disciple, cursus qui correspond en principe®! i I'ordre inverse,
puisque, selon Aristote®? lui-méme, il y a une opposition radicale entre I’ordre
ontologique et I’'ordre pédagogique, entre ce qui est plus connaissable en soi et
ce qui est plus connaissable pour nous. Il pourrait paraitre logique qu’a la hié-
rarchie descendante des sciences corresponde une hiérarchie ascendante des
enseignements. De méme, si I’'on considére le systéme stoicien, on pourrait se
représenter que le point de vue pédagogique ne sert qu’a introduire un ordre
quelconque entre les trois parties de la philosophie dont on a montré par ail-
leurs la solidarité intime et 'interpénétration.

Pourtant, il semble bien que ce troisi¢éme type de classification puisse étre
réellement opposé aux deux autres. Les deux premiers correspondent en effet a
une position purement idéale: elles supposent déja réalisée la totalité ou I'inté-
gralité du savoir ou de la sagesse. Au contraire le troisiéme type correspond a la
réalité concréte de l'activité philosophique. La philosophie n’est pas donnée
une fois pour toutes. Elle se réalise dans la communication, c’est-a-dire dans
I’explicitation, dans le «discours» qui ’expose et la transmet au disciple. Ce
«discours» philosophique introduit ainsi une dimension temporelle qui a deux
composantes: le temps «logique» du discours lui-méme (pour reprendre une
expression de V. Goldschmidt??) et le temps psychologique que requiert la
formation, la maideia, du disciple. Le temps logique correspond en effet aux
exigences internes de ’expression, de ’explication: pour étre communiquée aux

81 Par exemple, Simplicius In Categ. p. 4, 23 et 5, 3 Kalbfleisch; Elias In Careg. p. 115-119 Busse,
qui énumére diverses théories aristotéliciennes concernant 'ordre d’enseignement, ce qui
montre que, méme dans I’aristotélisme, le probléme n’était pas si facile 4 résoudre.

82 Aristote Analyt. 72 a; cf. M. Mignucci, L’argomentazione dimostrativa di Aristotele 1 30.

83 V. Goldschmidt, Temps historique et temps logique dans linterprétation des systémes philoso-
phiques, Actes du Xle Congrés international de Philosophie XII (Bruxelles 1953) 7-13.




214 Pierre Hadot

disciples la philosophie doit étre présentée d’'une maniére discursive, donc grice
a une succession d’arguments qui impose un certain ordre: il faut dire telle
chose avant telle autre. Cet ordre, c’est le temps «logique». Mais I’exposé
s’adresse 4 un auditeur et cet auditeur introduit une autre composante, a savoir
les phases, les étapes de son progrés spirituel: il s’agit cette fois d’un temps
proprement psychologique ou, tout au moins, pédagogique. Pour prendre un
exemple tiré de la philosophie moderne, nous voyons Descartes®4 tenir compte
de cet aspect pédagogique, lorsqu’il conseille & ses lecteurs d’employer
«quelques mois ou au moins quelques semaines» & examiner souvent sa pre-
miére et sa seconde Méditations. Ici apparait assez clairement un autre temps
que le temps «logique». C’est le temps de la maturation, de I’assimilation. Tant
que le disciple n’a pas assimilé telle ou telle doctrine, il est inutile ou impossible
de lui parler de quelque chose d’autre. C’est pourquoi Descartes ne parle que du
doute universel dans sa premiére Méditation et de la nature de I’esprit dans sa
seconde Méditation. Ici les nécessités pédagogiques influent sur le contenu
doctrinal de I’ceuvre. Les deux composantes que nous venons de décrire: temps
logique et temps psychologique, définissent donc le troisiéme type de classifica-
tion dont nous voulons maintenant parler. Ces deux composantes, nous ’entre-
voyons maintenant, peuvent modifier profondément le contenu et le sens des
parties de la philosophie. Cela est d’autant plus vrai qu’il y a, comme nous
allons le constater, un conflit permanent entre les deux composantes en ques-
tion; il est évident en effet qu’il est extrémement difficile de sauvegarder I'ordre
logique si 'on veut tenir compte de Iétat spirituel de I’auditeur.

Chez Platon et chez Aristote, nous trouvons déja d’importantes préoccupa-
tions pédagogiques, qui auront une grande influence dans la tradition posté-
rieure, mais nous ne trouvons pas de classification compléte inspirée par la
perspective du progrés spirituel. En effet, en ce qui concerne Aristote, nous
avons déja évoqué I'opposition aristotélicienne entre I'ordo essendi et 'ordo co-
gnoscendi®>, mais nous avons également constaté que nous ne trouvons pas,
dans ses ceuvres, de programme concret de I’enseignement philosophiquess.
Chez Platon, il existe une ébauche de programme, lorsque la République?’
recommande aux futurs philosophes de s’adonner aux sciences mathématiques
avant d’aborder la dialectique. Mais il n’est pas sfir que ’enseignement concret

84 Jemprunte cet exemple a V. Goldschmidt, Temps historique et temps logique ... 11, qui cite
Descartes, Réponses aux Secondes Objections (contre les ... Méditations), dans: Ch. Adam et P.
Tannery, (Euvres de Descartes IX 103-104.

85 Cf. n. 82. On trouve dans I’'ceuvre d’Aristote certaines notations pédagogiques: par exemple
(Metaphys. 1005 b 4): on ne peut comprendre certaines questions de philosophie premiére
sans avoir étudié préalablement I’analytique; ou bien (Eth. Nicom. 1095 a 1sq.): les jeunes
gens ne peuvent étudier la morale et la politique s’ils n’ont pas d’abord amélioré leurs meceurs.

86 Cf. plus haut, n. 16-19.

87 Platon Républ. 521 c sq.




Les divisions des parties dela philosophie dans I’Antiquité 215

de I’Académie®® se soit conformé A ces théories concernant I'organisation de
I’éducation dans I’Etat idéal. En tout cas, Platon est particuliérement sensible
au probléme de ’adaptation nécessaire entre I’enseignement et le niveau spiri-
tuel de ’auditeur. Cest ainsi que, dans la République, il signale le danger que
courent les jeunes gens a pratiquer trop tot la dialectique®®. L’idée méme de
progrés spirituel s’exprime chez Platon en deux métaphores qui auront une
fortune considérable: la conversion des prisonniers de la caverne qui s’habi-
tuent peu 4 peu.a contempler la lumiére du jour®? et I'initiation aux mystéres
d’Eleusis (téAea, énontikd), dont Diotima énumeére les degrés lorsqu’elle décrit
I’ascension de ’ame vers la Beauté premiére®!.

C’est chez les Stoiciens que I'on rencontre pour la premiére fois d’une
maniére explicite une discussion concernant la pédagogie philosophique, qui
traite de ’ordre et du contenu des parties de la philosophie. Nous avons vu tout
a ’heure un aspect de leur doctrine: I'implication mutuelle des trois parties de la
philosophie dont I’exercice simultané constitue la sagesse. Mais ce n’était la
qu’une situation idéale. Nous abordons maintenant I'autre aspect: la distinc-
tion, la succession méme des parties de la philosophie par suite des nécessités de
’enseignement philosophique. C’est probablement dans cette perspective que
les Stoiciens disaient que les parties en question sont, en fait, non des parties de
la philosophie elle-méme, mais des parties du discours, du Aoyoc d’enseigne-
ment philosophique?®2. C’est ce discours d’enseignement qui exige un ordre et
une succession. Les Stoiciens sont trés sensibles a cet impératif pédagogique.
C’est ainsi qu’a l'intérieur de chaque partie de la philosophie, ils cherchent a
fixer d’'une maniére rigoureuse I’ordre logique des arguments®3, comme il appa-
rait aussi bien dans le résumé de la dialectique donné par Diogéne Laérce®4 que
dans ’exposé de morale rapporté par Cicéron au livre III du De finibus®s. On
peut admirer dans ce dernier exemple comment la progression rigoureuse de la
pensée est en méme temps une progression spirituelle qui, partant d’une théorie
physique de la tendance: tout étre tend a la conservation de soi, montre com-
ment cette tendance naturelle devient, au niveau de la raison, amour de I’huma-
nité, pour culminer dans la sagesse®. Surtout les Stoiciens cherchent 4 détermi-

88 Cf. H. Cherniss, Die Altere Akademie (Heidelberg 1966) 82-83.

89 Platon Républ. 539 b. Remarquer aussi dans le Phédre (271 b), I'idée d’une rhétorique qui
adapterait les espéces de discours aux espéces différentes d’ames.

90 Platon Républ. 514 a sq.

91 Platon Banquet 210 a.

92 Diogéne Laérce 7, 39: tpyepf) paociv eivat t1ov kata prlocopiav Aoyov et Diogéne Laérce 7,
41: Zénon de Tarse pensait, a la différence des autres Stoiciens, que les parties en question
étaient parties de la philosophie, et non parties du discours philosophique.

93 Cf. V. Goldschmidt, Le systéme stoicien et l'idée de temps 61-62. Sur les subdivisions de
I’éthique, cf. A. Méhat, Essai sur les Stromates de Clément d’Alexandrie (Paris 1966) 77sq.

94 Diogene Laérce 7, 49; 7, 84; 7, 132. 95 Cicéron De fin. 3, 4, 14sq.

96 Cf.V. Goldschmidt, Le systéme stoicien et I’idée de temps 62.




216 Pierre Hadot

ner un ordre d’enseignement des parties de la philosophie. Diogéne Laérce?’ et
Sextus Empiricus®® nous rapportent les différentes théories qui avaient cours
dans I’école. On s’accordait généralement a placer la logique au début du cursus
des études — pourtant Epictéte la réserve aux progressants®®, mais I'on hésitait
sur la place respective de ’éthique et de la physique!%°. Cette hésitation appa-
rait clairement dans les interprétations que Diogeéne Laérce et Sextus Empiri-
cus!%! donnent des fameuses comparaisons que les Stoiciens faisaient entre les
parties de la philosophie et des ensembles organisés comme I’ceuf, le jardin ou
I’étre vivant: si la logique est toujours présentée comme la partie qui assure la
solidité, éthique et physique échangent souvent leur role: aussi bien I'une que
l’autre apparaissent comme la partie la plus intérieure et la plus précieuse.

Ces discussions et ces hésitations s’expliquent, comme I’a bien montré
A. Bonhoffer!92, par les différences de point de vue — logique ou pédagogique —
selon lesquels s’effectue la classification. On peut tout aussi bien dire que la
physique doit précéder I'éthique pour la fonder logiquement par la connais-
sance de la rationalité de la nature ou que I’éthique doit précéder la physique
pour préparer ’ame a la contemplation de la nature!%3. Chrysippe lui-méme
utilise 'image de I'initiation éleusinienne lorsqu’il place la physique en dernier
comme une révélation (teAetn) concernant les dieux!%4. C’est dans le méme
esprit que Sextus Empiricus!% nous donne une explication de I'ordre des par-
ties de la philosophie: I’esprit doit étre fortifié par la logique, puis la maniére de
vivre améliorée par I’éthique afin que ’on puisse aborder les objets plus divins
que propose la physique.

Mais il ne faudrait pas penser que ’'ordre des parties de la philosophie est
facilement interchangeable et qu’on puisse le modifier facilement selon que I’'on
se place au point de vue de la nécessité logique ou du progrés spirituel. En fait, il
y a conflit entre I'aspect logique et 'aspect pédagogique. Par exemple, si 'on
place I’éthique avant la physique, dans ’enseignement, on est obligé de la
présenter sans ses fondements logiques qui se trouvent dans la physique: elle ne
sera plus une théorie générale des fins de la vie humaine, mais elle se réduira
surtout a un enseignement concernant les «devoirs» sociaux. A. Bonhoffer!06 a
bien insisté sur I’existence d’un double aspect de ’éthique dans le stoicisme. Si

97 Diogéne Laérce 7, 40-41.
98 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 16-19.
99 Epictéte Entretiens 3,2, 5; 1, 8, 4.
100 Diogeéne Laérce 7, 41.
101 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 17-19; Diogéne Laérce 7, 40.
102 A. Bonhoffer, Epictet und die Stoa (Stuttgart 1890, 21968) 13sq.
103 Cf. Ilsetraut Hadot, Seneca und die griechisch-rémische Tradition der Seelenleitung (Berlin
1969) 115.
104 SVF I § 42.
105 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 23.
106 A. Bonhoffer, Epictet und die Stoa 19.




Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité 217

au contraire on place la physique avant I’éthique, la physique ne pourra plus se
déployer dans sa véritable ampleur: elle ne sera plus la tehetn supréme des
mystéres de la philosophie. Quant a la dialectique, elle ne peut avoir le méme
contenu si elle est présentée & des débutants ou au contraire, si, comme le vou-
lait Epictéte, elle est exposée & des progressants. Les nécessités concrétes de
I’enseignement conduisent donc finalement & des modifications importantes
dans le contenu des parties de la philosophie. Nous ne connaissons malheu-
reusement I’enseignement stoicien que par des fragments et des résumés et nous
ne pouvons nous rendre compte de toutes les variations doctrinales que ce
conflit entre I’ordre logique et I’ordre pédagogique a pu produire.

Il semble bien que les Stoiciens aient cherché la solution de ce conflit dans
une méthode d’enseignement qui, tout en reconnaissant les distinctions néces-
saires entre les parties de la philosophie, s’efforgait de les présenter toutes en
méme temps au disciple et de le laisser toujours en contact avec I'intégralité de
la doctrine. En effet, Diogéne Laérce nous rapporte que certains Stoiciens
considéraient qu’«aucune partie n’avait la premiére place, qu’elles étaient
toutes mélées ensemble, et d’ailleurs, ils les mélangeaient dans leur enseigne-
ment»'?7. C’est probablement ce qui explique ce conseil de Chrysippe: «Celui
qui commence par I’étude de la logique ne doit pas s’abstenir des autres parties,
mais il doit prendre sa part des autres parties, quand I’occasion s’en présen-
te.»1%8 Cette méthode est destinée a éviter le danger que représenterait pour le
disciple le fait de ne pratiquer pendant un certain temps que la dialectique, ou
I’éthique ou la physique. Comme I’a bien montré I. Hadot!%, la méthode
d’enseignement chez les Stoiciens (et chez les Epicuriens) s’efforce toujours
d’étre «intégrale» a chaque étape du progrés spirituel. Au débutant, on propose
des sentences ou des résumés qui le mettent en contact d’emblée avec
'ensemble des dogmes fondamentaux et qui lui fournissent ainsi les grandes
régles de vie. Au progressant, on offre des développements plus détaillés et plus
techniques, mais en revenant toujours 3 une concentration sur les dogmes
fondamentaux, de fagon a ce que I’essentiel ne soit jamais perdu de vue. Le
disciple reste donc constamment en contact avec les trois disciplines, méme s’il
étudie I'une d’entre elles d’'une maniére plus approfondie. Il y a toujours un va-
et-vient entre la concentration et la distinction, entre la simultanéité et ’ordre
successif.

Cette méthode n’élimine d’ailleurs pas totalement le conflit entre ’ordre
logique et 'ordre pédagogique. En effet, si I’'on veut adapter ’enseignement aux
capacités spirituelles de I’auditeur, on peut étre amené a des simplifications et a

107 Diogéne Laérce 7, 40 (je lis npoxexpic a1 avec les mss.).

108 SVF II 20, 10 (= Plutarque De Stoic. repugn. 1035 e).

109 1. Hadot, Seneca 52-56; du méme auteur, Epicure et I'enseignement philosophique hellénis-
tique et romain, Actes du VIIIe Congrés de I’ Association Guillaume Budé (Paris 1968) 347-
353.

16 Museum Helveticum




218 Pierre Hadot

des adaptations qui peuvent paraitre transformer la doctrine elle-méme.
Lorsqu’on s’adresse 4 des débutants, on peut méme faire appel a des formules
étrangéres a I'école (empruntées par exemple a I’épicurisme) si on les juge plus
aptes a faire effet sur le disciple. C'est le principe énoncé par Chrysippe lui-
méme dans son Therapeutikos!!?. Ce principe d’adaptation aux capacités spiri-
tuelles du disciple restera vivant dans toutes les écoles jusqu’a la fin de I’Anti-
quité et il faudra souvent en tenir compte pour expliquer des incohérences ou
des contradictions apparentes dans tel ou tel ouvrage des philosophes anti-
ques!!!,

Dans les résumés de la philosophie platonicienne que nous trouvons chez
différents auteurs depuis Cicéron jusqu’a Diogéne Laérce, la logique se trouve
toujours a la troisiéme place!!2. I1y a 1 probablement un souvenir de la concep-
tion platonicienne de la dialectique comme science supréme, bien que, dans ces
manuels, le contenu de la logique ne corresponde pas a celui de la dialectique
platonicienne. Peut-étre s’agit-t-il de la premiére ébauche de la classification
que I’on peut appeler «néoplatonicienne», dont nous allons parler maintenant?

A partir du Ier siécle ap. J.-C., on voit apparaitre une classification des
parties de la philosophie fondée essentiellement sur la notion de progrés spiri-
tuel; les trois parties distinguées sont, dans ’ordre: éthique, physique, épop-
tique (ce dernier mot faisant évidemment allusion a l'initiation supréme des
mysteres d’Eleusis). Le premier témoin en est Plutarque qui, dans le De Iside!!3,
affirme que Platon et Aristote ont placé, aprés la physique, une partie de la
philosophie qu’ils appellent «époptique» et qui a pour objet «ce qui est premier,
simple et immatériel». Ils pensent, continue Plutarque, que «la philosophie
trouve sa fin, comme en une initiation supréme, grice a un toucher réel de la
pure vérité qui se trouve en ce qui est premier, simple et immatériel». Théon de
Smyrne, reprenant, pour décrire la formation philosophique, le vocabulaire
technique de I'initiation éleusinienne, appelle teletn I’étude de la logique, de la
politique (c’est-a-dire de I’éthique) et de la physique et £éronteia la connais-
sance des étants véritables!!4. Clément d’Alexandrie!!s connait lui aussi cette
théorie: il énumére dans I’ordre: I’éthique, la physique (comprise comme une
interprétation allégorique) et I’époptique qu’il identifie explicitement avec la
dialectique platonicienne et la métaphysique aristotélicienne. Origéne enfin
nous révele le rapport qui existe entre cette tripartition et les étapes du progrés

110 SVF III § 474.

111 I. Hadot, Seneca 21; du méme auteur, Le probléme du néoplatonisme alexandrin (Paris 1978)
190.

112 Cf. E. Bréhier, Etudes de philosophie antique (Paris 1955) 215-217. Je ne pense pas qu’E.
Bréhier ait raison d’attribuer cette troisi¢éme place «au dédain de la technique logique». Bien
au contraire, cette troisiéme place est probablement une place d’honneur.

113 Plutarque De Iside 382 d.

114 Théon de Smyrne Expos. rer. mathem. p. 14 Hiller.

115 Clément d’Alexandrie Strom. 1, 28, 176, 1-3.




Les divisions des parties de la philosophie dans I’ Antiquité 219

spirituel!1é, L’éthique, selon lui, assure la purification préalable de ’ame, la
physique, en révélant la vanité du monde sensible, nous invite 4 nous en déta-
cher, ’époptique enfin ouvre a ’ame purifiée la contemplation des réalités
divines. C’est ainsi que pour lui les trois livres de Salomon correspondent aux
trois parties de la philosophie: les Proverbes assurent la purification éthique,
I’Ecclésiaste, qui commence par Vanitas Vanitatum, nous révéle la vanité du
monde physique, le Cantique des Cantiques nous introduit a I’époptique. Dans
la suite du texte, Origéne précise bien que, selon certains philosophes, enten-
dons les aristotéliciens, la logique comme science des termes et des propositions
n’est pas une partie a part, mais se méle aux trois autres parties. Aprés Origéne,
cette tripartition fondée sur le progrés spirituel se retrouve chez Porphyre qui
édite les Ennéades de Plotin conformément a ce schéma. La premiére Ennéade
correspond a I’éthique, c’est-a-dire & une phase de purification préalable, la
seconde et la troisiéme Ennéades a la physique, la quatriéme, cinquiéme et
sixitme Ennéades 4 la connaissance des réalités divines, donc a I’époptique.
C’est probablement par Porphyre que Calcidius!!” connait 'opposition entre la
physique (représentée par le Timée de Platon) et ’époptique (représentée par le
Parménide). Toute cette tradition se caractérise par un certain nombre de traits
typiques; 'emploi du mot éleusinien éronteia pour désigner la partie la plus
haute de la philosophie, I'identification entre dialectique platonicienne et théo-
logie aristotélicienne, la conception de la logique aristotélicienne comme Orga-
non, donc l'intégration de l’aristotélisme dans le cursus des études platoni-
ciennes, enfin et surtout I'idée que chaque partie de la philosophie ne corres-
pond pas a un niveau purement intellectuel, & ’acquisition d’un savoir pure-
ment abstrait, mais qu’elle représente un progrés intérieur qui a pour résultat
une transformation de I'individu, son élévation 4 une sphére ontologique supé-
rieure. Il est bien évident que, dans ce schéma, éthique et physique prennent un
tout autre sens que celui qu’elles pouvaient avoir, par exemple, dans la philoso-
phie aristotélicienne. L’éthique n’est plus qu’une phase de purification
préalable, la physique n’est plus une recherche scientifique, mais une spécula-
tion destinée 4 faire prendre conscience du fait que la réalité sensible n’est
qu’une image. Comme il apparait d’ailleurs clairement dans I’édition porphy-
rienne des Ennéades, le conflit entre ’ordre logique et I'ordre pédagogique est
aussi aigu dans le néoplatonisme que dans le stoicisme. Il est impossible de
parler d’éthique ou de physique sans faire intervenir ’ensemble de I'«épop-
tique» et bien des traités de la premi¢re Ennéade, théoriquement destinée aux
débutants, sont d’une extréme difficulté. |

Ce schéma fondamental: éthique, physique, époptique, sera le noyau du
programme des études philosophiques de la fin du Ier siécle ap. J.-C. jusqu’a la

116 Origéne In Cant. prol. p. 75, 6 Bachrens. Cf. Evagre le Pontique Praktikos § 1 Guillaumont.
117 Calcidius In Tim. p. 170, 7 et 277, 5 Waszink.




220 Pierre Hadot

fin de I’Antiquité. Chez les néoplatoniciens, probablement depuis Porphyre, ce
programme comporte également I’étude préparatoire que constitue la logique
aristotélicienne et, d’autre part, I’étude des mathématiques qui, conformément
a la doctrine de la République, sont, théoriquement, la propédeutique indispen-
sable 4 la dialectique platonicienne. On a donc finalement le schéma suivant:
premiére étape: éthique et logique; deuxiéme étape: physique et mathéma-
tiques; troisiéme étape: époptique ou théologie!!8,

Mais il nous faut ajouter que les néoplatoniciens faisaient interférer avec
ce schéma une théorie des étapes du progres spirituel qui avait été esquissée par
Plotin et systématisée par Porphyre!!9, je veux parler de la hiérarchie des vertus.
La premiére étape du progres spirituel était selon cette théorie la pratique des
vertus «politiques», c’est-a-dire 'accomplissement des devoirs de la vie sociale
selon la prudence, la justice, le courage et la tempérance. Apreés cette prépara-
tion indispensable, qui répondait en gros a la partie éthique de la philosophie,
on pouvait s’élever au niveau des vertus appelées cathartiques, qui correspon-
daient & un mouvement de détachement a I’égard du corps. On passait ainsi de
la petpronadewa A 'anadera. Ce niveau correspondait a la partie physique de la
philosophie qui, nous I’'avons vu, avait pour but de détacher 'Ame du monde
sensible. Enfin on atteignait les vertus théorétiques, lorsque I’ame suffisamment
détachée du corps pouvait se tourner vers I’Intellect divin et le contempler. Ce
niveau était évidemment analogue a la théologie ou époptique. Tous ces ni-
veaux de vertus avaient leur modeéle dans les vertus propres a I'Intellect divin
lui-méme et inaccessibles a ’ame, les vertus paradigmatiques.

Nous avons donc ici les grandes lignes d’un programme d’études qui est en
méme temps une ascensio mentis ad Deum ol I’on passe par les étapes de la voie
purgative, de la voie illuminative et de la voie unitive!2°, Mais a quoi correspon-
dait concrétement ce programme? Pour s’en faire une idée, il faut bien se repré-
senter qu’a partir d’une certaine époque, que 1’'on peut situer probablement au
Ier siécle ap. J.-C., ’enseignement philosophique consistait en trés grande par-
tie dans la lecture commentée des maitres de I’école. Cela n’excluait pas des
discussions avec le maitre sur des sujets de caractére général ou au contraire trés
personnels. Mais I’essentiel n’en restait pas moins I’explication des textes!2!. Le
programme d’études néoplatonicien correspond donc & un ordre de lecture des
ceuvres d’Aristote et des dialogues de Platon. On le voit déja s’esquisser chez

118 Proclus Theol. Plar. 1,2, p. 10, 11 Saffrey-Westerink.

119 Porphyre Sent. § 32 Lamberz. Cf. W. Theiler, Gnomon 5 (1929) 307-317; 1. Hadot, Le pro-
bléme du néoplatonisme alexandrin 152sq.

120 Cf. H. van Lieshout, La théorie plotinienne de la vertu. Essai sur la genése d’un article de la
Somme théologique de saint Thomas (Fribourg, Suisse, 1926).

121 Cf. Epictéte Entretiens 1,4, 7; 1, 17, 13; 2, 16, 34; 2, 21, 10-11; 3, 21, 7; cf. 1. Bruns, De schola
Epicteti (Kiel 1897) 14; Aulu-Gelle Noct. Aut. 1, 9, 9; Porphyre Vit. Plot. § 14; Marinus Vita
Procli p. 157, 7sq. Boissonade. Voir aussi Elias In Categ. p. 115-119 Busse, sur I'ordre d’étude
des parties de la philosophie.




Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité 221

Albinus!22, Si I’on essaie de systématiser les témoignages que nous possédons, il
semble que le schéma des parties de la philosophie servait surtout a établir
Pordre de lecture des ceuvres d’Aristote qui représentaient pour les néoplatoni-
ciens les petits mystéres, c’est-a-dire une premiére initiation, et que le schéma
des degrés de vertus, toujours intimement li¢ d’ailleurs a celui des parties de la
philosophie, présidait & I’établissement du programme de lecture de Platon,
c’est-a-dire aux grands mystéres de la philosophie!?3.

On peut donc reconstituer ce cursus philosophique de la maniére suivante.
La premiére initiation éthique devait se faire dans des textes simples et frap-
pants comme le Manuel d’Epictéte ou les Vers d’Or pythagoriciens'24. La for-
mation logique était ensuite acquise griace a I'étude de I’Organon aristotélicien.
Ensuite, on étudiait successivement les traités éthiques et politiques d’Aristote,
puis sa Physique, enfin sa Métaphysique. Marinos nous dit que Proclus mit
moins de deux ans pour s’initier a ces petits mystéres de la philosophie!?3. En-
suite on abordait les grands mystéres. Aprés la premiére introduction a la
connaissance de soi que représentait I’Alcibiade, la lecture du Gorgias et éven-
tuellement de la République faisait accéder au niveau des vertus politiques. On
s’élevait aux vertus cathartiques gréace a la lecture du Phédon. Puis, au niveau
des vertus théorétiques, on étudiait les dialogues logiques, c’est-a-dire le Cratyle
et le Théétete, les dialogues physiques, le Sophiste et le Politique, et les dia-
logues théologiques, le Phédre, le Banquet et le Philebe. Un second cycle repre-
nait la physique avec le Timée et la théologie avec le Parménide!26. 11 est bien
évident que les dialogues de Platon ne pouvaient rentrer dans un tel schéma que
par une interprétation forcée.

Dans la préface de la premiére édition de son ouvrage «Die Welt als Wille
und Vorstellung», Schopenhauer écrit: «Un systéme de pensées doit toujours
avoir la cohésion d’une architecture: en d’autres termes, une cohésion telle que
toujours une partie en supporte une autre, mais pas l'inverse: la pierre de base
doit finalement supporter toutes les autres, sans étre elle-méme supportée et le
sommet doit étre supporté par le reste, sans rien supporter a son tour. Au

122 _Albinus Isagoge, dans C. F. Hermann, Platonis Opera VI (Leipzig 1853) 147-151, cf. R. Le
Corre, Le prologue d’Albinus, Revue philosophique 81 (1965) 28-38. Albinus propose un
ordre de lecture fondé sur les dispositions du disciple et sur le progrés spirituel.

123 Comparer Marinus Vita Procli p. 157, 41 Boissonade; Simplicius In Phys. p. 5, 29 Diels et In
Categ. p. 5, 3sq. Kalbfleisch; Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy 10, 26, p. 49, 1
Westerink.

124 Cf. 1. Hadot, Le probléme du néoplatonisme alexandrin 160sq.

125 Marinus Vita Procli p. 157, 41 Boissonade.

. 126 Cf. A. J. Festugiére, L’ordre de lecture des dialogues de Platon aux Ve/ Vle siécles, Mus. Helv.
26 (1969) 281-296.




222 Pierre Hadot

contraire une idée unique, si enveloppante soit-elle, doit garder 'unité la plus
parfaite. Méme si I’on doit la diviser en parties pour la communiquer, il n’en
reste pas moins qu’a nouveau la cohésion de ces parties doit étre organique,
c’est-a-dire telle que chaque partie y contribue au maintien du tout et soit main-
tenue A son tour par le tout, aucune n’étant la premiére, aucune la derniére;
I'idée totale gagne en clarté par I'exposé de chaque partie, mais aussi la plus
petite partie ne peut étre complétement comprise sans qu’auparavant le tout
n’ait déja été compris.» Schopenhauer oppose ici «systéme de pensées» et «idée
unique», mais on pourrait dire tout aussi bien qu’il oppose deux types de sys-
téme: le systéme de type architectural, ou pour reprendre ’expression de Leise-
gang dans ses «Denkformen»!?’, la pyramide de concepts, d’une part, et, de
’autre, le systéme de type organique. On reconnaitra ces deux types de systéme
dans les deux premiers types de classification que nous avons distingués. La
classification platonico-aristotélicienne suppose une cohésion de type architec-
tural: les degrés inférieurs de la hiérarchie ontologique ne peuvent exister sans
les degrés supérieurs, mais ceux-ci peuvent exister sans les degrés inférieurs!28.
Au contraire, la classification stoicienne suppose une coliésion de type orga-
nique: les parties de la philosophie, ou plutét les parties du discours philoso-
phique, forment systéme, parce qu’elles sont un ensemble de pensées organi-
sées, mais elles révélent les trois aspects d’une seule et méme idée, qui est celle
de Logos, et elles imitent, dans leur implication réciproque, I'unité dynamique
de cet unique Logos!2?.

Ces deux types de classification décrivent, chacun, un type idéal de sa-
gesse: pour le premier, la sagesse est un savoir universel qui embrasse I’architec-
ture du systéme des sciences, leurs méthodes et l1a diversité de leurs objets; pour
le second, la sagesse est une attention concentrée sur la présence du Logos en
toutes choses. Le troisieme type de classification ne décrit plus un type idéal,
mais un itinéraire, une méthode concréte, qui méne a la sagesse. Il peut autori-
ser des classifications différentes: les différents ordres des parties de la philoso-
phie dans le systéme stoicien, ou la tripartition: éthique — physique — époptique
dans le syst¢éme néoplatonicien; mais ces classifications différentes restent de
méme type, parce que, chez elles, les parties de la philosophie sont congues
comme les étapes d’un chemin intérieur qu’il faut parcourir, les phases d’une
évolution et d’une transformation qu’il faut réaliser. Ce troisi¢éme type est
proprement philo-sophique, au sens étymologique du mot, puisqu’il corres-

127 H. Leisegang, Denkformen? (Berlin 1951) 208, qui cite le texte de Schopenhauer dont nous
parlons.

128 La métaphore de Schopenhauer est en effet ici inversée: c’est cette fois le supérieur qui fait
exister I'inférieur. Mais I'essentiel de la métaphore est sauvegardée: les relations entre les
parties du syst¢éme ne sont pas réciproques.

129 V. Goldschmidt (Le systéme stoicien 64) fait allusion, & propos du stoicisme, au texte de
Schopenhauer que nous venons de citer.




Les divisions des parties de la philosophie dans I’Antiquité 223

pond a un effort, a une recherche, a un exercice!*? qui méne a la sagesse. C’est ce
caractére proprement philo-sophique qui I’empéche d’étre totalement systéma-
tique et qui explique les hésitations, les incohérences, les conflits internes qui le
caractérisent.

130 Cf. P. Hadot, Exercices spirituels, Annuaire de la Ve Section de I’Ecole des Hautes Etudes 84,
25-70. Sur le philosophe, en quéte de la sagesse, cf. Platon Banquet 203 d ot coincident la
figure d’Eros, celle de Socrate et celle du philosophe.




	Les divisions des parties de la philosophie dans l'Antiquité

