
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 4

Artikel: Les divisions des parties de la philosophie dans l'Antiquité

Autor: Hadot, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 36 1979 Fase. 4

Les divisions des parties de la philosophie dans l'Antiquite

Par Pierre Hadot, Paris

Au debut de son livre intitule «Fondements de la Metaphysique des

Moeurs», Kant ecrit: «L'ancienne philosophie grecque se divisait en trois
sciences, la physique, l'ethique et la logique. Cette division est parfaitement
conforme ä la nature des choses et l'on n'a guere d'autre perfectionnement ä y
apporter que celui qui consiste ä y ajouter le principe sur lequel eile se fonde,
afin que, de cette fa$on, on s'assure d'une part qu'elle est complete, que, d'autre
part, l'on puisse determiner exaetement les subdivisions necessaires.» Ce texte
de Kant suffit, me semble-t-il, ä montrer l'importance que les theories antiques
de la division des parties de la philosophie ont joue dans l'histoire de la pensee
occidentale. Je n'ai pas la pretention de traiter dans le present article tous les

aspects de ce vaste theme; il ne me sera pas possible de parier de toutes les
ecoles philosophiques, ni de toutes les subdivisions proposees. Mais je pense
qu'il peut etre interessant de caracteriser surtout les types fondamentaux de
classification en decelant les structures conceptuelles, les «Denkformen», qui
leur sont sous-jacentes et les conceptions de la philosophie qu'elles impliquent.

Ces types de classification se ramenent, semble-t-il, ä trois. Ces trois types
visent ä donner, chacun, une classification complete. Mais le premier se distingue

par l'effort pour reconnaitre la specificite de l'objet et des methodes propres
ä chaque discipline: il utilise pour cela la methode de division et il ordonne les
subdivisions sous la forme d'une pyramide conceptuelle. II etablit entre les

parties de la philosophie une hierarchie qui correspond ä la hierarchie de leurs
objets. Le second type de classification s'interesse moins ä la specificity qu'ä la
solidarity entre les parties: il cherche ä saisir les correspondances ou les passages
qui les relient pour mieux montrer l'unite systematique de la philosophie. La
structure conceptuelle sous-jacente n'est plus alors la pyramide, mais l'image du
cercle ou de l'organisme vivant. Enfin le troisieme type de classification, qui
n'exclut pas les deux autres, fait intervenir le temps, la succession des etapes ä

parcourir, la dimension pydagogique. La classification se fera ici en fonction des

phases de la paideia, des degres du progres spirituel. Elle aboutira ä ytablir un
programme d'ytudes, un ordre de lecture des textes. La metaphore sous-jacente
sera cette fois celle des phases de l'initiation eleusinienne. Ce sont done ces trois
types fondamentaux que le present expose voudrait successivement etudier.

#

15 Museum Helveticum



202 Pierre Hadot

Le premier type de classification des parties de la philosophic est ne dans le

milieu platonicien. Son apparition est d'ailleurs liee ä une reflexion sur la me-
thode scientifique et sur la necessite d'introduire une classification des sciences

et des parties des sciences. Le terme «philosophe», note Aristote, s'emploie
comme le terme «mathematicien»1. Aristote veut dire par lä que de meme que
le terme «mathematicien» peut designer quelqu'un qui fait de l'arithmetique ou
quelqu'un qui fait de la geometrie ou de l'astronomie, de la meme maniere, le

terme «philosophe» peut designer quelqu'un qui fait de la physique ou de

l'ethique ou de la theologie. Et Aristote ajoute: «Car la science mathematique
aussi a ses divisions: il y a une mathematique premiere, une mathematique
seconde et d'autres ä la suite, dans ce domaine.» Dans ce milieu platonicien, la
division des parties de la philosophic est done intimement li6e ä la division des
sciences en general, d'autant plus que science et philosophic ne sont pas distin-
guees d'une manure absolument tranch6e. Aristote pose seulement le principe
qu'une science est plus philosophique si elle est plus theorique et plus universelle2.

Chez Platon, la reflexion sur la methode scientifique se manifeste par
exemple dans la Rdpublique3 qui oppose la methode des mathematiques et
celle de la dialectique. C'est la täche propre du dialecticien, c'est-ä-dire du
philosophe, remarque Platon, de nous donner une vue d'ensemble sur les diffe-
rentes sciences mathematiques4. Dans le Politique5, Platon utilise la methode
de division pour ddfinir, d'une maniere assez ironique d'ailleurs, la science

politique, ä partir d'une opposition fondamentale entre sciences theoriques et
sciences pratiques.

C'est chez Aristote que l'on trouve le meilleur exemple du premier type de
classification dont nous avons parle. La division des sciences que propose le
livre E de la Metaphysique6 se präsente comme une pyramide conceptuelle
obtenue gräce ä la methode de division. On y trouve au point de depart une
opposition fondamentale entre sciences theorätiques et sciences pratiques: les

premieres se rapportent ä des objets qui ne dependent pas de nous, les secondes
ä des objets qui dependent de nous, parce que le principe de leur mouvement se

trouve en nous7. Ces dernidres se subdivisent en sciences pratiques et en
sciences podtiques (c'est-ä-dire produetives), selon qu'elles produisent une
modification int6rieure ou au contraire une ceuvre ext6rieure ä nous. Quant aux
sciences th6or6tiques, elles se subdivisent en sciences se rapportant ä un objet

1 Aristote Metaphys. 1004 a 8.

2 Aristote Metaphys. 982 a 5 ä 982 b 10.

3 Platon Republ. 510 b.
4 Platon Ripubl. 537 c.
5 Platon Politique 258 e.

6 Aristote Metaphys. 1025 b 3sq.
7 Aristote Metaphys. 1025 b 20: la nature a en elle-meme le principe de son propre mouvement,

tandis que le principe des productions ou des actions se trouve dans l'agent.



Les divisions des parties de la philosophie dans l'Antiquite 203

immobile et en sciences se rapportant ä un objet mobile8; les premieres se

distinguent selon le principe suivant: ou bien cet objet immobile subsiste en lui-
meme; il s'agit alors de la thdologie; ou bien il n'est immobile que lorsqu'on le
sdpare par abstraction de la mattere: il s'agit alors des mathematiques. L'autre
branche de la division, la science qui se rapporte ä un objet mobile et subsistant,
correspond ä la physique.

Cette classification qui rdsulte de l'application de la methode de division,
constitue une hterarchie des sciences qui se fonde sur la hterarchie de leurs
objets formels9, c'est-ä-dire sur la hierarchie des modes d'etre que 1'esprit de-
couvre dans la realite. A cette hierarchie des objets correspond aussi une hierarchie

des methodes: les sciences les plus hautes utilisent une methode plus exacte

que les sciences infdrieures10. Les sciences pratiques et poetiques sont infe-
rieures aux sciences theoretiques", parce qu'elles se rapportent ä un objet
contingent: Taction humaine, alors que les sciences theoretiques se rapportent ä

l'etre. Parmi celles-ci, les mathematiques sont superieures ä la physique, parce
qu'elles font abstraction du devenir materiel et ne retiennent qu'une mattere
intelligible, mais elles sont infdrieures ä la theologie parce que, en premier lieu,
comme la physique, elles ne se rapportent qu'ä un genre d'etre determine12,
alors que la theologie a pour objet l'etre en tant qu'etre, et ensuite parce qu'elles
ne fpnt pas totalement abstraction de la mattere. La theologie apparait ainsi
comme la science premtere, supreme et universelle.

Cette classification ne suppose pas seulement la ntethode platonicienne de
division, mais eile se situe dans une probtematique platonicienne et eile correspond

ä des structures conceptuelles typiquement academiques13. On aura re-
connu, tout d'abord, Topposition fundamentale, attestee dans le Politique14,
entre sciences pratiques et sciences tlteoriques. D'autre part, on retrouvera
facilement dans la hterarchie des objets consideres par les sciences theordtiques
la hterarchie platonicienne, qui remonte des objets naturels aux pa9r|paTiK<i et
des padripattKd aux Idees, et qui apparait clairement dans la Republique en
relation avec la 86^a, la Siavoia et la voqan;15.

Pourtant, en prdsentant au livre E de la Mdtaphysique la classification que
nous venons d'exposer, Aristote ne se contente pas de reproduire purement et

i

8 Aristote Metaphys. 1026 a lOsq. Sur les probldmes de critique textuelle posds par ce passage,
cf. Ph. Merlan, From Platonism to Neoplatonism2 (La Haye 1960) 62sq.

9 Sur ces probldmes, cf. H. Happ, Hyle. Studien zum aristotelischen Materie-Begriff (Berlin
1971) 565-569.

10 Aristote Metaphys. 982 a 26.
11 Aristote Metaphys. 1026 a 23.

12 Aristote Metaphys. 1025 b 9 et 19.

13 Cf. H. J. Krämer, Der Ursprung der Geistmetaphysik2 (Amsterdam 1967) 146, n. 66.
14 Piaton Politique 258 e.
15 Piaton Republ. 510-511; cf. H. Happ, Hyle 567. Sur la liaison entre l'äme et les paäripaTiKd,

cf. Ph. Merlan, From Platonism to Neoplatonism2 11 et 82.



204 Pierre Hadot

simplement une classification platonicienne, mais bien au contraire il cherche ä
ddfinir, ä partir de la problematique platonicienne, l'originalite de sa propre
doctrine, c'est-ä-dire, avant tout, l'idee qu'il se fait de la science supreme, de
cette science qu'il appelle ailleurs philosophic premiere et ici theologie et qu'il
veut substituer ä la dialectique platonicienne. II ne faut done pas se representer
la classification presentee au livre E comme un programme d'etudes qu'Aristote
aurait defini une fois pour toutes pour organiser son enseignement et constituer
le plan de son oeuvre. Bien que la tradition des commentateurs aristoteliciens ait
compris ce texte de cette maniere et qu'elle ait classe les oeuvres d'Aristote
conformement ä ce qu'elle considerait comme un programme d'enseignement
rdpondant ä la hierarchie naturelle des objets de science, on est bien force de
constater qu'Aristote lui-meme ne respecte pas les distinctions tranchees qu'eta-
blit cette classification. Tout d'abord, la place exacte des mathematiques, tout
spöcialement de l'astronomie, reste assez mal ddfinie dans l'ensemble de son
oeuvre16. Surtout, les frontieres entre physique et philosophic premiere ne sont
pas toujours nettement delimitees: ontologie et physique, theologie et physique
se melent souvent dans les traites de physique comme dans ceux de philosophic
premiere et l'on passe souvent insensiblement des unes aux autres17. D'autre
part le schema du livre E ne dit rien de la place de la dialectique et de l'analy-
tique dans l'ensemble des sciences, et par ailleurs, il faut bien constater que
dans les traites consacres ä l'analytique bien des questions se rapportant ä la
philosophic premiere sont dgalement traitees18. Enfin la complexity reelle de la
Philosophie premiere n'apparait pas dans le schema du livre E: pourtant elle est
ä la fois ontologie generale, theorie de l'ouoia, etude des principes, et theologie19.

Autrement dit, l'enseignement d'Aristote, dans sa realite concrete, et le
contenu de ses oeuvres ne correspondent pas ä la classification rigoureuse pro-
pos6e au livre E.

En fait la finalite du schema du livre E n'est pas de proposer un programme
d'enseignement, mais de donner, dans le cadre de cette classification, une
definition de la science supreme. Gräce ä la methode de division, cette classification
elimine tout ce que n'est pas la science supreme. Elle n'est pas science pratique
ou poetique, parce que de telles sciences sont inferieures aux sciences theoreti-
ques20. Elle n'est pas la physique, comme le voulaient les Presocratiques. En
efiet, la physique a pour objet un genre d'etre determind, alors que la science

supreme doit etre universelle; et ce genre d'etre determine est l'oixria en
mouvement21, qui suppose avant elle une ouoia immobile. La science supreme

16 Aristote Metaphys. 1073 b 5 et Phys. 193 b 22sq.
17 Cf. H. Happ, Hyle 477 et 36, n. 149.
18 Par exemple la thtorie de la science ou de la definition.
19 Cf.H. Happ, Hyle 311.
20 Aristote Metaphys. 1026 a 23.
21 Aristote Metaphys. 1025 b 19.



Les divisions des parties de la philosophic dans 1'Antiquity 205

ne peut etre non plus identique aux mathematiques, comme le voudraient
certains Platoniciens. Comme le dit ailleurs Aristote: «Les mathematiques sont
devenues pour les philosophes d'ä present la philosophic tout entiöre, bien
qu'ils disent en m6me temps qu'il faut les pratiquer seulement en vue d'autre
chose.»22 En effet, les mathematiques ne se rapportent elles aussi qu'ä un genre
d'etre determine et si elles considerent leur objet comme immobile c'est en
l'abstrayant de l'obcria sensible23. II reste done que la philosophic premiere ou
science supreme sera une science de l'etre considere en tant que tel, rendant
compte ä la fois de l'essence et de l'existence de tout, gräce ä l'affirmation de
l'existence d'une oüoia immobile, immaterielle et eternelle24. En ddfinissant
ainsi la science supreme, Aristote distingue radicalement sa theologie de la
dialectique platonicienne. Pour Platon, la dialectique, par une technique d'ana-
lyse du discours liee au dialogue, parvenait aux definitions des choses, done aux
Formes, aux Idees, qui etaient le fondement de la structure de toute rdalite.
Mais Aristote refuse de considerer les Idees comme des oixriat. Par suite, la
dialectique platonicienne perd ä ses yeux toute valeur scientifique, parce que
toute science, aux yeux d'Aristote, doit se rapporter ä un genre d'etre ou ä l'etre
en tant qu'etre. Aristote considere done la dialectique comme une simple
technique d'argumentation par questions et reponses, qui permet de parier de tout,
mais ne donne aucun enseignement, parce qu'elle se contente d'argumenter ä

partir des opinions admises et des notions communes, sans se soucier de la
vdrite. II y a done pour Aristote opposition radicale entre dialectique et philosophic25.

Ce changement total dans le contenu de la definition de la dialectique
provoquera bien des confusions dans la philosophic posterieure.

Le premier type de classification des parties de la philosophic dont nous
venons de donner un exemple tire d'Aristote, se caracterise done par Fattention
qu'il porte ä definir exactement la methode spetifique ä chaque science. Cette
attention methodologique se manifestait, nous l'avons vu, dans l'opposition,
decrite par Platon dans la Republique26, entre la methode de la dialectique et la
methode des mathematiques. C'est en vertu de la meme preoccupation que le
Timee insiste sur la necessite de recourir ä la methode de la «fable vraisem-
blable» lorsqu'on veut traiter des choses physiques27. Chez Aristote aussi la
division des sciences correspond ä un souci methodologique et meme beaucoup
plus developpe encore que chez Platon. En effet, Aristote considere que chaque

22 Aristote Metaphys. 992 a 33.

23 Aristote Metaphys. 1026 a 14. On remarquera que le texte (1026 a 8 et a 14) se refuse ä definir
d'une manure generale le Statut ontologique des objets mathematiques, il ne pretend viser

que certaines branches des mathematiques.
24 Aristote Metaphys. 1025 b 10-19 et 1026 a 30-33.
25 Aristote Top. 105 b 30; cf. J. D. G. Evans, Aristotle's Concept ofDialectic (Cambridge 1977) 7-

55.

26 Platon Republ. 510 b.
27 Platon Timee 29 d.



206 Pierre Hadot

science doit ddvelopper ses argumentations ä partir de ses principes propres et

en tenant compte des aspects propres ä l'objet qu'elle considdre. Ainsi l'dthique
a sa mdthode propre28, la physique egalement29. Dans le contexte de la classification

proposde au livre E de la Metaphysique, Aristote insiste, par exemple,
sur le fait que la definition en physique doit impliquer la consideration de la
matidre dans laquelle la forme est engagde30. Aristote reproche done k Platon
d'utiliser partout une meme mdthode qui est la mdthode dialectique d'analyse
des concepts, que ce soit en dthique ou en physique, sans tenir compte de la
difference entre les modes d'etre31. C'est ce qu'Aristote appelle raisonner d'une
manidre purement formelle: koyiKdx;, mdthode qu'il oppose ä celle qui part de
la nature des choses: tpucroccb^ ou qui remonte aux principes propres k un do-
maine scientifique: avaXuntcax;32.

Certains indices permettent de supposer que l'Ancienne Acaddmie a

connu une classification des parties de la philosophie plus simple que celle que
nous venons d'exposer. En effet, des tdmoignages tardifs attribuent, les uns ä

Platon33, les autres ä Xdnocrate34, une classification tripartite en dthique,
physique et dialectique (ou logique). Si nous laissons de cötd pour le moment le

probldme posd par l'emploi du mot «logique», nous pouvons penser qu'il s'agit
lä encore d'une classification obtenue par la mdthode de division, opposant tout
d'abord la science pratique (l'dthique) et la science thdordtique, puis, subdivi-
sant la science thdordtique en science du monde sensible (la physique) et science
des Formes (la dialectique). Effectivement, si l'on considdre le catalogue des

ceuvres de Xdnocrate35, on peut dire que l'on trouve tout un groupe d'ouvrages
d'ethique, un autre groupe explicitement consacrd k la physique, enfin tout un
ensemble qui correspond assez bien k la dialectique platonicienne tradition-
nelle. II faut supposer alors que les mathdmatiques rentrent aussi par leur objet
dans la dialectique (au sens platonicien)36, ce qui n'est pas impossible. II est
done assez vraisemblable que cette tripartition: dthique, physique, dialectique a

existd dans l'Ancienne Acaddmie. Nous retrouvons ici encore un systdme hid-
rarchique qui s'eldve de la contingence humaine jusqu'ä la transcendance
divine.

Nous venons d'dnumdrer: ethique, physique, dialectique. L'Ancienne
Acaddmie a-t-elle connu le mot «logique» pour ddsigner la dialectique platoni-

28 Aristote Eth. Nicom. 1094 bit. 29 Aristote Phys. 193 b 22; Part. Animal. 639 a 1.

30 Aristote Metaphys. 1025 b 28.

31 Aristote Part. Animal. 642 b 5; Gen. Animal. 748 a 8; Eth. Nicom. 1107 a 28.

32 Aristote Phys. 204 b 4. 10; Eth. Nicom. 1147 a 24sq; Gen. Corrupt. 316 a 11; De Caelo 280 a 32;

Analyt. 84 a 8; cf. M. Mignucci, L'argomentazione dimostrativa in Aristotele I (Padoue 1975)

484sq.
33 Cf. plus bas, n. 66-69.
34 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 16.

35 DiogÄne Lagree 4, 11 sq.
36 Cf. H. J. Krämer, Der Ursprung der Geistmetaphysik 146, n. 66.



Les divisions des parties de la philosophic dans l'Antiquite 207

cienne? J'en doute beaucoup pour les raisons suivantes. II semble bien que les
Stoiciens aient ete les premiers ä employer le mot «logique» (tö Aoyttcov pepo<;)

pour designer une partie de la philosophic, et que la presence du mot «logique»
dans les t6moignages tardifs que nous venons de citer trahit seulement
l'influence du vocabulaire stoi'cien. C'etait d'ailleurs dejä l'opinion de R. Hir-
zel37, il y a exactement cent ans, dans son article De Logica Stoicorum. En effet,
il n'existe avant les Stoiciens aucun texte, aucun titre de livre, platonicien ou
aristoteiicien, qui atteste l'emploi du mot «logique» pour designer une partie de
la philosophic.

On m'objectera dvidemment le fameux texte des Topiques38 d'Aristote qui
distingue les premisses en premisses physiques, ethiques et logiques. Mais,
malgre les apparences, ce texte ne peut faire allusion ä une veritable division
des parties de la philosophic. Tout d'abord, Aristote le dit lui-meme, dans le

contexte, la division en question n'est qu'une methode approximative39 pour
classer les opinions re$ues ou les differentes theses que le futur dialecticien
glanera au cours de ses lectures afin de constituer un recueil de premisses utili-
sables dans la discussion. C'est done le classement d'un fichier ou d'un carnet de
notes. Mais surtout, il faut interpreter ici XoyiKot; conform6ment au sens general

qu'il a chez Aristote. Nous avons bien vu tout ä l'heure40 qu'Aristote emploie
le mot XoyiKcx;, par opposition ä une methode «physique» ou «analytique»,
pour designer une methode purement formelle, fondee sur l'analyse d'une
definition (A.6yo<;)41 et non sur les principes propres d'une science determinee.
Le terme A-oyucot; ne designe done pas une discipline qui serait sur le meme plan
que l'ethique ou la physique, mais un procede purement formel qui peut etre
utilise aussi bien en ethique qu'en physique. Je pense done que l'on peut, avec
Alexandre d'Aphrodise42, comparer ce classement en propositions ethiques,
physiques et logiques, avec celui des probiemes dialectiques, proposes dans les
Topiques43 quelques pages plus haut par Aristote oü l'on retrouve d'une part
l'opposition fondamentale entre probiemes ethiques et probiemes physiques,
d'autre part la categorie indistincte des probiemes qui, selon Aristote, ne sont
que des instruments permettant de discuter des probiemes ethiques ou
physiques. Ajoutons ä cela qu'il est peu vraisemblable qu'Aristote, dans un traite
comme les Topiques, oü il traitait de la dialectique, au sens aristoteiicien (e'est-
ä-dire comme technique differente de la philosophic), ait employe le mot «lo-

37 R. Hirzel, De Logica Stoicorum, Satura Philologa (Festschrift Hermann Sauppe) (Berlin 1879)
64sq.

38 Aristote Top. 105 b 19.

39 Aristote Top. 105 b 19: mc, tuTtta.
40 Cf. n. 32.

41 C'est ce qui apparait clairement en Phys. 204 b 4. 10; De Caelo 280 a 32; Analyt. 84 a 8; Gen.
Animal. 747 b 28.

42 Alexandre d'Aphrodise In Top. p. 74, 26 et 94, 7 Wallies.
43 Aristote Top. 104 b 1.



208 Pierre Hadot

gique» pour designer la dialectique au sens platonicien du mot (c'est-ä-dire
comme philosophic par excellence). D'ailleurs, le mot «logique», dans ces textes
des Topiques, n'est pas du tout synonyme de «dialectique», puisque les pro-
blemes ou premisses «logiques» ne sont qu'une partie des problemes ou
premisses dialectiques, ä cote des premisses ou problemes ethiques et physiques.
On peut dire qu'Aristote, inventeur de la «logique» au sens moderne du mot,
n'a jamais employ^ le mot «logique», mais les mots «dialectique» et «analy-
tique», pour designer son invention.

* * *

Le second type de classification, dont nous avons parle au debut, apparait
chez les Stoiciens. En divisant la philosophic en logique, physique et ethique, ils
reprennent peut-etre une classification anterieure, mais ils lui donnent un sens
tout ä fait nouveau, ä la fois ä cause du contenu des differentes parties et des

rapports mutuels qui s'etablissent entre celles-ci. Tout d'abord, l'idee d'une
«logique», d'une partie de la philosophic portant ce nom, est, me semble-t-il,
quelque chose de nouveau. Cette logique comprend la rhetorique et la dialectique.

Mais la dialectique differe ä la fois de la dialectique platonicienne et de la
dialectique aristotelicienne. Ce n'est plus la dialectique platonicienne,
puisqu'elle ne s'eleve pas ä des Idees ou Formes en soi44. Ce n'est plus non plus
la dialectique aristotelicienne, car, pour les Stoiciens, la dialectique (et d'ailleurs
aussi la rhetorique) n'est plus une simple technique d'argumentation demeu-
rant toujours dans le domaine du probable, mais une science qui, tout en par-
tant des notions communes45 et des opinions admises, s'el6ve ä la certitude et ä
la connaissance de la verity. C'est en tout cas la position de Chrysippe, pour qui
la dialectique est la science du jugement vrai et l'une des vertus du sage46.
D'autre part, la dialectique platonicienne, comme science des Formes, etant
supprimee, toute l'activite theorique se concentre dans la physique. Elle ab-
sorbe la theologie, ce qui correspond ä un elargissement de la notion de cpümc;,

qui ne designe plus comme chez Aristote un domaine particulier, mais la tota-
lite du cosmos et la force qui l'anime.

On pourrait penser que cette tripartition stoicienne präsente, comme les
classifications platonico-aristoteliciennes, un caractere hierarchique: on pourrait

dire que la physique represente la discipline superieure, parce qu'elle se

rapporte au monde et aux dieux, l'ethique une discipline subordonn6e, parce
qu'elle se rapporte ä Taction humaine, et la logique, enfin, la discipline infd-
rieure, parce qu'elle se rapporte au discours humain. Certaines presentations
«pedagogiques» du Systeme sto'icien des parties de la philosophic peuvent don-

44 Cf. H. J. Krämer, Piatonismus und hellenistische Philosophie 114, n. 35.

45 Cf. E. Brehier, Chrysippe (Paris 1951) 59sq., surtout 65.

46 SVF II § 129sq. (SVF Stoicorum Veterum Fragmenta).



Les divisions des parties de la philosophie dans 1'Antiquite 209

ner cette impression: nous aurons ä y revenir47. Mais - et c'est ici que nous
arrivons ä l'examen du deuxieme type de classification - la necessite interne du
Systeme sto'fcien l'a conduit inevitablement ä substituer ä cette representation
hierarchique celle d'une continuite dynamique et d'une interpenetration reci-

proque entre les parties. Cette unite des parties de la philosophie se fonde sur
l'unite dynamique de la realite dans la philosophie sto'icienne. C'est le meme
Logos qui produit le monde, illumine l'homme dans sa facultd de raisonner et
s'exprime dans le discours humain, tout en restant foncierement identique ä lui-
meme ä tous les degres de la realite. La physique a done pour objet le Logos de
la nature universelle, l'ethique le Logos de la nature raisonnable humaine, la
logique ce m8me Logos s'exprimant dans le discours humain. D'un bout ä

l'autre, c'est done la meme force et la meme realite qui est ä la fois Nature
crdatrice, Norme de la conduite et Rögle du discours48. La mdthode dialectique
platonicienne et la mdthode d'abstraction aristotelicienne permettaient d'eta-
blir une difference de niveau entre le sensible et les Formes ou Essences: elles
fondaient ainsi une hidrarchie entre les parties de la philosophie. Mais, comme
le dit remarquablement E. Brehier: «Nul precede methodique de ce genre dans
le dogmatisme stoi'cien; il ne s'agit plus d'eliminer la donnee immediate et
sensible, mais tout au contraire de voir la Raison y prendre corps... c'est dans les

choses sensibles que la Raison acquiert la plenitude de sa realite.»49 Les
differences de niveau ontologique s'estompent done et avec elles les differences de
niveau entre les parties de la philosophie. Comme le dit encore E. Brehier:
«C'est une seule et meme raison qui, dans la dialectique, enchaine les propositions

consdquentes aux antdeddentes, dans la nature lie ensemble toutes les

causes, et dans la conduite dtablit entre les actes le parfait accord. II est impossible

que l'homme de bien ne soit pas le physicien et le dialecticien: il est impossible

de rdaliser la rationalitd sdpardment en ces trois domaines et par exemple
de saisir entidrement la raison dans la marche des dvdnements de l'univers sans
rdaliser du meme coup la raison en sa propre conduite.»50 Cette interpendtra-
tion rdciproque correspond ä un moddle de rapport eher aux Stoi'ciens, dont on
trouve d'autres exemples aussi bien en physique, ä propos de l'enchainement
des causes, qu'en dthique, ä propos des rapports entre les vertus, ä savoir le

rapport appeld avraKoAoudia51. Les parties lides par un tel rapport s'impli-
quent rdciproquement et ne se distinguent que par l'aspect propre qui leur

47 Cf. plus bas, n. 97-106.
48 M. Pohlenz, Die Stoa (Göttingen 1959) 34; H. J. Krämer, Platonismus 114, n. 35; A. Graeser,

Zenon von Kition (Berlin 1975) 21sq.
49 E. Brehier, Histoire de la philosophie I 2 (Paris 1961) 303.

50 E. Brfhier, ibid.
51 Cf. V. Goldschmidt, Le Systeme stoicien et t'idee de temps3 (Paris 1977)66; H. J. Horn, Antako-

louthie der Tugenden und Einheit Gottes, Jahrbuch für Antike und Christentum 13 (1970)
3-28; P. Hadot, Porphyre et Victorious I (Paris 1968) 239sq.



210 Pierre Hadot

donne leur nom. C'est ainsi que chaque vertu est toutes les autres, mais ne s'en
distingue que par la predominance d'un aspect. C'est conformement ä ce
modele que Ton peut dire: la logique implique la physique, parce que la dialec-
tique implique l'id6e de la rationalite de l'enchainement des evenements52 et
eile implique l'ethique, puisque, pour les Sto'iciens, la dialectique est une vertu
qui comprend elle-meme d'autres vertus comme par exemple l'absence de

precipitation dans le jugement ou la circonspection53 et que d'une manure
generale bien moral et mal moral sont affaire de jugement54. A l'inverse,
physique et ethique impliquent la logique, puisque comme le dit Diogene Laerce55,
«tous les themes de la physique et de l'ethique ne peuvent etre examines qu'en
recourant ä un expose discursif». L'ethique implique la physique, parce que,
selon Chrysippe, «la distinction des biens et des maux derive de Zeus et de la
Nature universelle»56. La physique, enfin, implique l'ethique dans la mesure ou
la connaissance du monde et des dieux est la fin de la nature raisonnable57 et

que la perception de la rationalite des evenements implique la rationalisation
de la conduite morale. Evidemment, il y a dans ce Systeme une reduction de
toutes les parties ä l'ethique: les trois disciplines philosophiques sont definies
comme des vertus58, et c'est leur implication röciproque qui constitue la sages-
se59. La sagesse est indissolublement ethique, physique et logique, les distinctions

entre les trois parties ne provenant que des relations du sage avec le
cosmos, les autres hommes et sa propre pensee60. La philosophic comme «exercice
de la sagesse» consiste done dans une pratique constante et simultanee des trois
disciplines, ainsi que l'affirme une pensee de Marc Auröle: «D'une maniöre
constante et, si possible, ä l'occasion de chaque representation qui se presente ä

toi, pratiquer la physique, la thöorie des passions (c'est-ä-dire l'ethique), et la
dialectique.»61 Cette formule, finalement assez enigmatique de Marc Auröle,
s'explique, je pense, par l'övolution de la thöorie des parties de la philosophic ä

l'epoque d'Epictöte et de Marc Auröle: la reduction ä l'öthique s'y accentue
encore davantage. Epictöte distingue en eflfet trois domaines de l'äaKqm<;: la
discipline des dösirs, la discipline des tendances, la discipline des pensees. Dans

52 SVF II § 952: le determinisme du destin et le principe de contradiction sont intimement lies.
53 SVF II §§ 130-131; Cicgron De fin. 3, 21, 72; Dioggne Lagree 7, 46.
54 SVF III § 456sq.
55 Diogene Lagree 7, 83.

56 SVF III § 68; Ciceron De fin. 3, 22, 73.
57 Cicgron De nat. deor. 2, 14, 37.
58 Cf. Cicgron De fin. 3, 21, 72.

59 Philon d'Alexandrie De ebrietate §§ 90-92.
60 Cf. Marc Aurgle 8,27: «Trois rapports: le premier avec l'enveloppe qui nous entoure (enten-

dons: avec le corps d'oü nous viennent les sensations et les representations); le second, avec la

cause divine, ä partir de laquelle tous les evenements concourent pour tous les gtres; le

troisigme, avec ceux qui vivent avec nous.» Ces trois rapports correspondent respectivement ä

la logique, ä la physique et ä l'gthique.
61 Marc Aurgle 8, 13.



Les divisions des parties de la philosophic dans l'Antiquite 211

le premier domaine, on s'exerce ä conformer ses desirs ä la volonte de la Nature
universelle, dans le second domaine, on s'exerce ä conformer ses actions ä la
volonte de la nature raisonnable commune ä tous les hommes, dans le troisieme
domaine, on s'exerce ä conformer ses pensees aux lois de la raison62. On entre-
voit done que ces trois domaines correspondent en fait le premier ä la physique,
le second ä l'ethique, le troisieme ä la logique63. II s'agit dans les trois cas d'un
exercice spirituel: la physique comme exercice spirituel nous fait prendre
conscience de notre place dans le cosmos et nous fait accepter les evenements avec
amour et complaisance pour la volonte du Logos universel64; l'ethique comme
exercice spirituel nous fait conformer nos actions ä la tendance fondamentale
de la nature humaine en tant que raisonnable, c'est-ä-dire qu'elle nous fait
pratiquer la justice et l'amour de nos semblables; la logique comme exercice
spirituel nous fait critiquer ä chaque instant nos representations, pour qu'aucun
jugement döraisonnable ne s'introduise dans la chaine de nos pensees. Dans
cette perspective, les trois parties de la philosophic ne sont plus que trois aspects
de l'attitude spirituelle fondamentale du stoicien: la vigilance. C'est le sens de
cette pensee de Marc Auröle: «Partout et constamment, il depend de toi, (pre-
miörement) de te complaire pieusement dans la presente conjonction des evenements

(c'est la physique comme exercice spirituel), (deuxiemement) de te
conduire avec justice envers les hommes presents (c'est l'ethique), (troisieme-
ment) d'appliquer ä la presente representation les rögles de discernement, afin
que rien ne s'infiltre qui ne soit objectif.»65 Ici encore apparaft clairement la

simultaneity, dans l'instant present, des trois activites philosophiques.
Les manuels platoniciens de l'6poque imperiale, probablement sous la

lointaine influence d'Antiochus d'Ascalon, qui recherchait une synthese entre
aristotölisme, platonisme et stoicisme, restent fideles ä l'esprit du sto'icisme,
lorsqu'ils reconnaissent dans la structure trinitaire de la philosophic le fonde-
ment de son caractere systematique. On trouve ce thöme chez Diogene Laer-
ce66, Apulee67, Atticus68 et Augustin69. Iis attribuent ä Pia ton lui-meme le
mdrite d'avoir fait de la philosophic un corpus, un organisme vivant, complet et
acheve, en reunissant ä la physique et ä l'ethique la dialectique. Certains70 ne
laissent ä Piaton que le merite d'avoir reuni ensemble trois disciplines prö-

62 EpictSte Entretiens 1,4, 11; 3, 2, 1; 2, 8, 29; 2, 17, 15.31; 4,4, 16; 4, 10, 13.

63 Cf. P. Hadot, Une cle des Pensees de Marc-Aurele: les trois topoi philosophiques Selon Marc
Aurele, Les Stüdes philosophiques (1978) 65-83.

64 Cf. P. Hadot, La physique comme exercice spirituel, Revue de thSologie et de Philosophie
(1972) 225-239.

65 Marc Aurile 7, 54.

66 DiogSne Laerce 3, 56.

67 Apulee De Piatone 1, 3, 186.

68 Atticus, dans EusSbe Praep. Ev. 11,2, 1.

69 Augustin Contra Academ. 3, 17, 37; De civ. Dei 8, 4sq.
70 Atticus et Apulee.



212 Pierre Hadot

existantes: la physique pr&ocratique, l'dthique socratique et la dialectique elea-
tique. D'autres71 voient dans la dialectique platonicienne l'element systemati-
sateur, invente par Platon, pour faire la synthase entre les deux autres elements
qui s'intdgrent dans le platonisme: la physique pythagoricienne et l'ethique
socratique. Platon apparait alors comme une synthase de Socrate et de Pytha-
gore. L'utilisation du schema stoi'cien dans la presentation du platonisme abou-
tit d'ailleurs ä une totale deformation de celui-ci. Le plus grave n'est pas que la
theorie des principes (Dieu, Idees, Matiere) soit rangee dans la physique72
(apres tout, le Timee, considere en general comme un dialogue «physique»,
pouvait justifier cette disposition), mais c'est surtout que la dialectique perde
son caractere de science supreme et de remont6e vers le principe absolu, pour
devenir seulement, si nous reprenons les expressions de ces auteurs de manuels,
un art de la distinction et de l'invention dans le discours73 ou une recherche de
l'exactitude des denominations74. Seuls Clement d'Alexandrie75, Plotin76 et
enfin Augustin77 savent distinguer entre la dialectique sto'icienne ou aristoteli-
cienne et la dialectique platonicienne et declarent que seule cette dernidre a

pour objet les vraies realit£s, c'est-ä-dire les realites divines.
Le scheme unitaire et systdmatique de division de la philosophic, propose

par les Stoiciens, repris dans les manuels platoniciens, trouve sa forme la plus
achevee et revdle toutes ses virtualites dans les thdories qui prdsentent Dieu
comme l'objet commun des trois parties de la philosophic. Elles prolongent
l'intuition fondamentale du sto'icisme, selon laquelle le Logos est l'objet commun

des parties de la philosophic. Selon Clement d'Alexandrie78, la physique a

pour objet Dieu en tant qu'oücria, l'ethique Dieu en tant que bien, la logique
Dieu en tant qu'intellect. Selon Augustin79, la physique a pour objet Dieu
comme cause de l'etre, la logique Dieu comme norme de la pensee, l'ethique
Dieu comme regle de vie. Cet ordre augustinien: physique, logique, ethique,
correspond ä l'ordre des Personnes divines dans la Trinite: le Pdre est le Principe
de l'etre; le Fils, l'lntelligence; l'Esprit-Saint, 1'Amour80. L'unite systematique
des parties de la philosophic reflate ici l'interiorite reciproque des Personnes
divines.

* * *

71 Diog6ne Laerce et Augustin 72 Diog6ne Laerce 3, 76; Apulee 1, 3, 190.
73 Atticus, dans Eus6be Praep. Ev. 11,2, 1. 74 Diogdne Laerce 3, 79.
75 Clement d'Alexandrie Strom. 1, 28, 176, 3.

76 Plotin Enn. 1, 3, 5, 12.

77 Augustin Contra Academ. 3, 17, 37; De civ. Dei 8, 7.

78 Clement d'Alexandrie Strom. 4,25, 162, 5.

79 Augustin De civ. Dei 8, 4; Epist. 118, 3, 20.

80 Augustin De civ. Dei 11, 25 en liaison avec la triade natura, doctrina, usus\ cf. P. Hadot, ßtre,
vie et pensee chez Plotin et avant Plotin, Entretiens sur l'Antiquite Classique V (Geneve,
Fondation Hardt, 1960) 123-125; O. du Roy, L'intelligence de !a foi en la Trinite selon saint
Augustin (Paris 1966) 447.



Les divisions des parties de la philosophic dans 1'Antiquity 213

Le troisieme type de classification introduit cette fois une donnee com-
plexe: la dimension pedagogique qui implique une methode d'exposition, un
ordre temporel, une succession de moments, une progression intellectuelle et
spirituelle. II s'agit d'etablir un programme d'enseignement de la philosophic
qui tienne compte ä la fois de l'ordre logique des notions et des capacites de
l'auditeur.

Apparemment ce troisieme type de classification n'ajoute rien au contenu
des divisions precedemment 6tudiees, sinon un ordre exterieur de presentation.
On pourrait penser que les deux premiers types peuvent etre consideres soit en

eux-memes, d'une maniöre purement formelle, soit en relation avec l'auditeur,
dans une perspective pedagogique. C'est ainsi que les commentateurs d'Aris-
tote, ä la fin de l'Antiquite, dans leurs introductions aux Categories, presentent
d'une part, d'une maniere tr6s fiddle, la division aristotelicienne des parties de la
Philosophie, notamment la subdivision des sciences theoretiques en theologie,
mathematique et physique, et d'autre part, exposent le cursus qui doit etre

parcouru par le disciple, cursus qui correspond en principe81 ä l'ordre inverse,
puisque, selon Aristote82 lui-meme, il y a une opposition radicale entre l'ordre
ontologique et l'ordre pedagogique, entre ce qui est plus connaissable en soi et
ce qui est plus connaissable pour nous. II pourrait paraftre logique qu'ä la hie-
rarchie descendante des sciences corresponde une hierarchie ascendante des

enseignements. De meme, si l'on considere le Systeme stoicien, on pourrait se

representer que le point de vue pedagogique ne sert qu'ä introduire un ordre
quelconque entre les trois parties de la philosophic dont on a montre par ail-
leurs la solidarite intime et l'interpenetration.

Pourtant, il semble bien que ce troisidme type de classification puisse etre
reellement opposd aux deux autres. Les deux premiers correspondent en effet ä

une position purement ideale: elles supposent dejä realisee la totalitd ou l'inte-
gralite du savoir ou de la sagesse. Au contraire le troisidme type correspond ä la
realite concrete de l'activite philosophique. La philosophic n'est pas donnee
une fois pour toutes. Elle se realise dans la communication, c'est-ä-dire dans
l'explicitation, dans le «discours» qui l'expose et la transmet au disciple. Ce
«discours» philosophique introduit ainsi une dimension temporelle qui a deux
composantes: le temps «logique» du discours lui-meme (pour reprendre une
expression de V. Goldschmidt83) et le temps psychologique que requiert la
formation, la natSeia, du disciple. Le temps logique correspond en effet aux
exigences internes de l'expression, de l'explication: pour etre communiquee aux

81 Par exemple, Simplicius/n Categ. p. 4,23 et 5,3 Kalbfleisch; Elias In Caleg. p. 115-119 Busse,

qui £numere diverses theories aristot£liciennes concernant l'ordre d'enseignement, ce qui
montre que, m£me dans l'aristotglisme, le problime n'etait pas si facile ä resoudre.

82 Aristote Analyt. 72 a; cf. M. Mignucci, L'argomentazione dimostrativa di Aristotele I 30.

83 V. Goldschmidt, Temps historique et temps logique dans /'interpretation des systemes philoso-
phiques, Actes du Xle Congr£s international de Philosophie XII (Bruxelles 1953) 7-13.



214 Pierre Hadot

disciples la philosophic doit etre presentee d'une maniöre discursive, done gräce
ä une succession d'arguments qui impose un certain ordre: il faut dire telle
chose avant telle autre. Cet ordre, e'est le temps «logique». Mais l'exposö
s'adresse ä un auditeur et cet auditeur introduit une autre composante, ä savoir
les phases, les etapes de son progrös spirituel: il s'agit cette fois d'un temps
proprement psychologique ou, tout au moins, pedagogique. Pour prendre un
exemple tir6 de la philosophic moderne, nous voyons Descartes84 tenir compte
de cet aspect pedagogique, lorsqu'il conseille ä ses lecteurs d'employer
«quelques mois ou au moins quelques semaines» ä examiner souvent sa
premiere et sa seconde Meditations. Ici apparait assez clairement un autre temps
que le temps «logique». C'est le temps de la maturation, de l'assimilation. Tant
que le disciple n'a pas assimile telle ou telle doctrine, il est inutile ou impossible
de lui parier de quelque chose d'autre. C'est pourquoi Descartes ne parle que du
doute universel dans sa premiöre Meditation et de la nature de l'esprit dans sa
seconde Meditation. Ici les necessites pedagogiques influent sur le contenu
doctrinal de l'oeuvre. Les deux composantes que nous venons de decrire: temps
logique et temps psychologique, d6finissent done le troisieme type de classification

dont nous voulons maintenant parier. Ces deux composantes, nous l'entre-
voyons maintenant, peuvent modifier profondement le contenu et le sens des

parties de la philosophic. Cela est d'autant plus vrai qu'il y a, comme nous
allons le constater, un conflit permanent entre les deux composantes en question;

il est Evident en effet qu'il est extremement difficile de sauvegarder l'ordre
logique si l'on veut tenir compte de l'etat spirituel de l'auditeur.

Chez Piaton et chez Aristote, nous trouvons dejä d'importantes preoccupations

pedagogiques, qui auront une grande influence dans la tradition poste-
rieure, mais nous ne trouvons pas de classification complete inspire par la
perspective du progrös spirituel. En effet, en ce qui concerne Aristote, nous
avons dejä evoque l'opposition aristotelicienne entre Yordo essendi et Yordo co-
gnoscendiss, mais nous avons egalement constate que nous ne trouvons pas,
dans ses oeuvres, de programme concret de l'enseignement philosophique86.
Chez Platon, il existe une 6bauche de programme, lorsque la Republique87
recommande aux futurs philosophes de s'adonner aux sciences mathömatiques
avant d'aborder la dialectique. Mais il n'est pas sür que l'enseignement concret

84 J'emprunte cet exemple ä V. Goldschmidt, Temps historique et temps logique 11, qui cite
Descartes, Reponsesaux Secondes Objections(contre les... Meditations), dans: Ch. Adam et P.

Tannery, (Euvres de Descartes IX 103-104.
85 Cf. n. 82. On trouve dans l'oeuvre d'Aristote certaines notations pedagogiques: par exemple

(Metaphys. 1005 b 4): on ne peut comprendre certaines questions de philosophie premiere
sans avoir etudie prealablement l'analytique; ou bien (Eth. Nicom. 1095 a lsq.): les jeunes
gens ne peuvent etudier la morale et la politique s'ils n'ont pas d'abord amelior6 leurs moeurs.

86 Cf. plus haut, n. 16-19.
87 Platon Republ. 521 c sq.



Les divisions des parties de la philosophic dans I'Antiquity 215

de l'Acaddmie88 se soit conform^ ä ces theories concernant l'organisation de
l'education dans l'Etat ideal. En tout cas, Platon est particuli6rement sensible
au problöme de l'adaptation necessaire entre l'enseignement et le niveau spiri-
tuel de l'auditeur. C'est ainsi que, dans la Republique, il signale le danger que
courent les jeunes gens ä pratiquer trop töt la dialectique89. L'idee meme de

progr£s spirituel s'exprime chez Platon en deux metaphores qui auront une
fortune considerable: la conversion des prisonniers de la caverne qui s'habi-
tuent peu ä peu ä contempler la lumiere du jour90 et l'initiation aux mystdres
d'Eleusis (xeXea, ETCorcxiKd), dont Diotima dnumdre les degres lorsqu'elle decrit
l'ascension de l'äme vers la Beaute premiere91.

C'est chez les Stoiciens que l'on rencontre pour la premiere fois d'une
maniere explicite une discussion concernant la pedagogie philosophique, qui
traite de l'ordre et du contenu des parties de la philosophic. Nous avons vu tout
ä l'heure un aspect de leur doctrine: l'implication mutuelle des trois parties de la
Philosophie dont l'exercice simultane constitue la sagesse. Mais ce n'etait lä
qu'une situation ideale. Nous abordons maintenant l'autre aspect: la distinction,

la succession meme des parties de la philosophie par suite des necessites de
l'enseignement philosophique. C'est probablement dans cette perspective que
les Stoiciens disaient que les parties en question sont, en fait, non des parties de
la philosophie elle-meme, mais des parties du discours, du Xöyoq d'enseigne-
ment philosophique92. C'est ce discours d'enseignement qui exige un ordre et
une succession. Les Stoiciens sont trds sensibles ä cet imperatif pedagogique.
C'est ainsi qu'ä l'intdrieur de chaque partie de la philosophie, ils cherchent ä

fixer d'une manure rigoureuse l'ordre logique des arguments93, comme il appa-
rait aussi bien dans le resume de la dialectique donne par Diogdne Laerce94 que
dans l'expose de morale rapportd par Ciceron au livre III du De finibus95. On
peut admirer dans ce dernier exemple comment la progression rigoureuse de la
pensde est en meme temps une progression spirituelle qui, partant d'une theorie
physique de la tendance: tout etre tend ä la conservation de soi, montre
comment cette tendance naturelle devient, au niveau de la raison, amour de l'huma-
nite, pour culminer dans la sagesse96. Surtout les Stoiciens cherchent ä determi-

88 Cf. H. Cherniss, Die Ältere Akademie (Heidelberg 1966) 82-83.
89 Platon Ripubl. 539 b. Remarquer aussi dans le Phedre (271 b), l'idee d'une rhetorique qui

adapterait les especes de discours aux espdces differentes d'ämes.
90 Platon Republ. 514 a sq.
91 Platon Banquet 210 a.
92 Diog£ne Ladrce 7,39: Tpipepfi (paotv elvat röv xaxa (piX.ooo<piav Xöyov et Diog6ne Laerce 7,

41: Z6non de Tarse pensait, ä la difference des autres Stoiciens, que les parties en question
etaient parties de la philosophie, et non parties du discours philosophique.

93 Cf. V. Goldschmidt, Le Systeme stoicien et l'idee de temps 61-62. Sur les subdivisions de

l'ethique, cf. A. M£hat, Essai sur les Stromates de Climen! d'Alexandrie (Paris 1966) 77sq.
94 Diog£ne Laerce 7,49; 7, 84; 7, 132. 95 Ciciron De fin. 3,4, 14sq.
96 Cf. V. Goldschmidt, Le Systeme stoicien et l'idee de temps 62.



216 Pierre Hadot

ner un ordre d'enseignement des parties de la philosophic. Diogene Laerce97 et
Sextus Empiricus98 nous rapportent les differentes theories qui avaient cours
dans l'ecole. On s'accordait generalement ä placer la logique au debut du cursus
des etudes - pourtant Epictete la reserve aux progressants", mais l'on hesitait
sur la place respective de l'ethique et de la physique100. Cette hesitation appa-
rait clairement dans les interpretations que Diogene Laerce et Sextus Empiricus101

donnent des fameuses comparaisons que les Stoiciens faisaient entre les

parties de la philosophic et des ensembles organises comme l'oeuf, le jardin ou
l'etre vivant: si la logique est toujours presentee comme la partie qui assure la
solidity, ethique et physique echangent souvent leur role: aussi bien l'une que
l'autre apparaissent comme la partie la plus interieure et la plus precieuse.

Ces discussions et ces hesitations s'exphquent, comme l'a bien montre
A. Bonhölfer102, par les differences de point de vue - logique ou pedagogique -
selon lesquels s'effectue la classification. On peut tout aussi bien dire que la
physique doit preceder l'ethique pour la fonder logiquement par la connais-
sance de la rationality de la nature ou que l'ethique doit preceder la physique
pour preparer l'äme ä la contemplation de la nature103. Chrysippe lui-meme
utilise l'image de l'initiation eieusinienne lorsqu'il place la physique en dernier
comme une revelation (reLeTf)) concernant les dieux104. C'est dans le meme
esprit que Sextus Empiricus105 nous donne une explication de l'ordre des parties

de la philosophic: l'esprit doit etre fortifie par la logique, puis la maniere de
vivre ameiioree par l'ethique afin que l'on puisse aborder les objets plus divins
que propose la physique.

Mais il ne faudrait pas penser que l'ordre des parties de la philosophic est
facilement interchangeable et qu'on puisse le modifier facilement selon que l'on
se place au point de vue de la necessity logique ou du progres spirituel. En fait, il
y a conflit entre l'aspect logique et l'aspect pedagogique. Par exemple, si l'on
place l'ethique avant la physique, dans l'enseignement, on est oblige de la
presenter sans ses fondements logiques qui se trouvent dans la physique: eile ne
sera plus une theorie generale des fins de la vie humaine, mais elle se reduira
surtout ä un enseignement concernant les «devoirs» sociaux. A. Bonhöffer106 a
bien insiste sur l'existence d'un double aspect de l'ethique dans le stoi'cisme. Si

97 Diogene Laerce 7,40-41.
98 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 16-19.
99 Epictöte Entretiens 3, 2, 5; 1, 8, 4.

100 Diogdne Laerce 7,41.
101 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 17-19; Diog£ne Laerce 7,40.
102 A. Bonhöffer, Epictet und die Stoa (Stuttgart 1890,21968) 13sq.
103 Cf. Ilsetraut Hadot, Seneca und die griechisch-römische Tradition der Seelenleitung (Berlin

1969) 115.

104 SVFII § 42.
105 Sextus Empiricus Adv. Math. 7, 23.
106 A. Bonhöffer, Epictet und die Stoa 19.



Les divisions des parties de la philosophie dans l'Antiquite 217

au contraire on place la physique avant l'ethique, la physique ne pourra plus se

deployer dans sa veritable ampleur: elle ne sera plus la Te^etfj supreme des

mystöres de la philosophie. Quant ä la dialectique, elle ne peut avoir le meme
contenu si eile est prösentöe ä des debutants ou au contraire, si, comme le vou-
lait Epictete, eile est exposee ä des progressants. Les necessites concretes de

l'enseignement conduisent done finalement ä des modifications importantes
dans le contenu des parties de la philosophie. Nous ne connaissons malheu-
reusement l'enseignement stoi'cien que par des fragments et des resumes et nous
ne pouvons nous rendre compte de toutes les variations doctrinales que ce

conflit entre l'ordre logique et l'ordre pedagogique a pu produire.
II semble bien que les Stoiciens aient cherchö la solution de ce conflit dans

une möthode d'enseignement qui, tout en reconnaissant les distinctions ndces-
saires entre les parties de la philosophie, s'efforqait de les presenter toutes en
meme temps au disciple et de le laisser toujours en contact avec l'integralite de
la doctrine. En effet, Diogöne Laerce nous rapporte que certains Stoiciens
consideraient qu'«aucune partie n'avait la premiöre place, qu'elles etaient
toutes m61öes ensemble, et d'ailleurs, ils les melangeaient dans leur enseigne-
ment»107. C'est probablement ce qui explique ce conseil de Chrysippe: «Celui
qui commence par l'etude de la logique ne doit pas s'abstenir des autres parties,
mais il doit prendre sa part des autres parties, quand 1'occasion s'en presen-
te.»108 Cette möthode est destinde ä eviter le danger que representerait pour le
disciple le fait de ne pratiquer pendant un certain temps que la dialectique, ou
l'ethique ou la physique. Comme l'a bien montre I. Hadot109, la methode
d'enseignement chez les Stoiciens (et chez les Epicuriens) s'efforce toujours
d'etre «integrale» ä chaque etape du progrös spirituel. Au debutant, on propose
des sentences ou des resumes qui le mettent en contact d'emblee avec
l'ensemble des dogmes fondamentaux et qui lui fournissent ainsi les grandes
regies de vie. Au progressant, on offre des developpements plus detaillös et plus
techniques, mais en revenant toujours ä une concentration sur les dogmes
fondamentaux, de fatjon ä ce que l'essentiel ne soit jamais perdu de vue. Le
disciple reste done constamment en contact avec les trois disciplines, meme s'il
etudie l'une d'entre elles d'une manidre plus approfondie. II y a toujours un va-
et-vient entre la concentration et la distinction, entre la simultanditö et l'ordre
successif.

Cette methode n'elimine d'ailleurs pas totalement le conflit entre l'ordre
logique et l'ordre pedagogique. En effet, si l'on veut adapter l'enseignement aux
capacites spirituelles de l'auditeur, on peut etre amenö ä des simplifications et ä

107 Diog&ne Laerce 7,40 (je Iis KpOK£Kpia9ai avec les mss.).
108 SVF II 20, 10 Plutarque De Stoic, repugn. 1035 e).
109 I. Hadot, Seneca 52-56; du meme auteur, Epicure et l'enseignement philosophique hellenis-

tique et romain, Actes du VHIe CongrÄs de l'Association Guillaume Bud6 (Paris 1968) 347-
353.

16 Museum Helvettcum



218 Pierre Hadot

des adaptations qui peuvent paraitre transformer la doctrine elle-meme.
Lorsqu'on s'adresse ä des debutants, on peut meme faire appel ä des formules
etrangöres ä l'ecole (empruntees par exemple ä l'6picurisme) si on les juge plus
aptes ä faire elfet sur le disciple. C'est le principe enoncd par Chrysippe lui-
meme dans son Therapeutikos110. Ce principe d'adaptation aux capacitds
spirituelles du disciple restera vivant dans toutes les ecoles jusqu'ä la fin de l'Anti-
quit6 et il faudra souvent en tenir compte pour expliquer des incoherences ou
des contradictions apparentes dans tel ou tel ouvrage des philosophes
antiques111.

Dans les r6sum6s de la philosophic platonicienne que nous trouvons chez
differents auteurs depuis Ciceron jusqu'ä Diogäne Laerce, la logique se trouve
toujours ä la troisiöme place112. II y a lä probablement un souvenir de la conception

platonicienne de la dialectique comme science supreme, bien que, dans ces
manuels, le contenu de la logique ne corresponde pas ä celui de la dialectique
platonicienne. Peut-etre s'agit-t-il de la premiere ^bauche de la classification
que l'on peut appeler «n6oplatonicienne», dont nous allons parier maintenant?

A partir du Ier siäcle ap. J.-C., on voit apparaitre une classification des

parties de la philosophic fondde essentiellement sur la notion de progres spiri-
tuel; les trois parties distinguees sont, dans l'ordre: ethique, physique, epop-
tique (ce dernier mot faisant evidemment allusion ä l'initiation supreme des

mystdres d'Eleusis). Le premier temoin en est Plutarque qui, dans le De Iside113,
affirme que Piaton et Aristote ont plac6, apräs la physique, une partie de la
Philosophie qu'ils appellent «6poptique» et qui a pour objet «ce qui est premier,
simple et immat6riel». Iis pensent, continue Plutarque, que «la philosophic
trouve sa fin, comme en une initiation supreme, grace ä un toucher reel de la

pure v6rit6 qui se trouve en ce qui est premier, simple et immatöriel». Thdon de

Smyrne, reprenant, pour ddcrire la formation philosophique, le vocabulaire
technique de l'initiation dleusinienne, appelle xe^ETti l'etude de la logique, de la
politique (c'est-ä-dire de l'öthique) et de la physique et exonieia la connais-
sance des ötants veritables114. Clement d'Alexandrie115 connait lui aussi cette
theorie: il enumere dans l'ordre: l'ethique, la physique (comprise comme une
interprdtation allegorique) et l'epoptique qu'il identifie explicitement avec la
dialectique platonicienne et la metaphysique aristotelicienne. Origene enfin
nous rdväle le rapport qui existe entre cette tripartition et les etapes du progres

HO SVF III § 474.
111 I. Hadot, Seneca 21; du meme auteur, Leproblime du neoplatonisme alexandrin (Paris 1978)

190.

112 Cf. E. Br6hier, Etudes de philosophie antique (Paris 1955) 215-217. Je ne pense pas qu'E.
Brdhier ait raison d'attribuer cette troisi6me place «au d£dain de la technique logique». Bien
au contraire, cette troisi£me place est probablement une place d'honneur.

113 Plutarque De Iside 382 d.
114 Th6on de Smyrne Expos, rer. mathem. p. 14 Hiller.
115 Clement d'Alexandrie Strom. 1,28, 176, 1-3.



Les divisions des parties de la philosophic dans 1'Antiquite 219

spirituel116. L'ethique, selon lui, assure la purification prealable de l'äme, la
physique, en revelant la vanite du monde sensible, nous invite ä nous en detacher,

l'epoptique enfin ouvre ä l'äme purifiee la contemplation des realites
divines. C'est ainsi que pour lui les trois livres de Salomon correspondent aux
trois parties de la philosophic: les Proverbes assurent la purification ethique,
l'Ecclesiaste, qui commence par Vanitas Vanitatum, nous revile la vanite du
monde physique, le Cantique des Cantiques nous introduit ä l'epoptique. Dans
la suite du texte, Origene precise bien que, selon certains philosophes, enten-
dons les aristoteliciens, la logique comme science des termes et des propositions
n'est pas une partie ä part, mais se mele aux trois autres parties. Apres Origene,
cette tripartition fondee sur le progres spirituel se retrouve chez Porphyre qui
edite les Enneades de Plotin conformement ä ce schema. La premiere Enneade
correspond ä l'ethique, c'est-ä-dire ä une phase de purification prealable, la
seconde et la troisieme Enneades ä la physique, la quatrieme, cinquieme et
sixieme Enneades ä la connaissance des realites divines, done ä l'epoptique.
C'est probablement par Porphyre que Calcidius117 connait l'opposition entre la
physique (representee par le Timee de Piaton) et l'epoptique (representee par le

Parmenide). Toute cette tradition se caracterise par un certain nombre de traits
typiques; l'emploi du mot eleusinien hnonxeia pour designer la partie la plus
haute de la philosophic, l'identification entre dialectique platonicienne et theo-
logie aristotelicienne, la conception de la logique aristotelicienne comme Orga-
non, done l'integration de l'aristotelisme dans le cursus des etudes platoni-
ciennes, enfin et surtout l'idee que chaque partie de la philosophic ne correspond

pas ä un niveau purement intellectuel, ä l'acquisition d'un savoir pure-
ment abstrait, mais qu'elle represente un progtes interieur qui a pour tesultat
une transformation de l'individu, son 61evation ä une sphere ontologique supe-
rieure. II est bien evident que, dans ce schema, ethique et physique prennent un
tout autre sens que celui qu'elles pouvaient avoir, par exemple, dans la philosophic

aristotelicienne. L'ethique n'est plus qu'une phase de purification
prealable, la physique n'est plus une recherche scientifique, mais une speculation

destinee ä faire prendre conscience du fait que la tealite sensible n'est
qu'une image. Comme il apparait d'ailleurs clairement dans l'edition porphy-
rienne des Enneades, le conflit entre l'ordre logique et l'ordre pedagogique est
aussi aigu dans le neoplatonisme que dans le stoi'cisme. II est impossible de

parier d'ethique ou de physique sans faire intervenir l'ensemble de l'«epop-
tique» et bien des traites de la premtere Enneade, theoriquement destinee aux
debutants, sont d'une extreme difficulte.

Ce schema fondamental: Ethique, physique, epoptique, sera le noyau du
programme des etudes philosophiques de la fin du Ier stecle ap. J.-C. jusqu'ä la

116 Origene In Cant. prol. p. 75, 6 Baehrens. Cf. Evagre le Pontique Praktikos § 1 Guillaumont.
117 Calcidius In Tim. p. 170,7 et 277, 5 Waszink.



220 Pierre Hadot

fin de l'Antiquite. Chez les neoplatoniciens, probablement depuis Porphyre, ce

programme comporte egalement l'etude preparatoire que constitue la logique
aristotelicienne et, d'autre part, l'etude des mathematiques qui, conformement
ä la doctrine de la R6publique, sont, theoriquement, la propedeutique indispensable

ä la dialectique platonicienne. On a done finalement le schema suivant:
premiere etape: ethique et logique; deuxifeme etape: physique et mathematiques;

troisiöme 6tape: epoptique ou theologie118.
Mais il nous faut ajouter que les neoplatoniciens faisaient interferer avec

ce schema une theorie des etapes du progrös spirituel qui avait ete esquissee par
Plotin et systematisee par Porphyre119, je veux parier de la hierarchie des vertus.
La premiere etape du progres spirituel etait selon cette theorie la pratique des
vertus «politiques», c'est-ä-dire l'accomplissement des devoirs de la vie sociale
selon la prudence, la justice, le courage et la temperance. Aprds cette preparation

indispensable, qui repondait en gros ä la partie ethique de la philosophic,
on pouvait s'eiever au niveau des vertus appeiees cathartiques, qui correspon-
daient ä un mouvement de detachement ä regard du corps. On passait ainsi de
la |i£Tpio7id9eia ä l'ajidSeia. Ce niveau correspondait ä la partie physique de la
philosophic qui, nous l'avons vu, avait pour but de detacher l'äme du monde
sensible. Enfin on atteignait les vertus theoretiques, lorsque l'äme suffisamment
detachee du corps pouvait se tourner vers l'Intellect divin et le contempler. Ce
niveau etait evidemment analogue ä la theologie ou epoptique. Tous ces ni-
veaux de vertus avaient leur modele dans les vertus propres ä l'Intellect divin
lui-meme et inaccessibles ä l'äme, les vertus paradigmatiques.

Nous avons done ici les grandes lignes d'un programme d'etudes qui est en
meme temps une ascensio mentis ad Deum ou l'on passe par les etapes de la voie
purgative, de la voie illuminative et de la voie unitive120. Mais ä quoi correspondait

concretement ce programme? Pour s'en faire une idee, il faut bien se repre-
senter qu'ä partir d'une certaine epoque, que l'on peut situer probablement au
Ier siede ap. J.-C., l'enseignement philosophique consistait en trds grande par-
tie dans la lecture comment6e des maitres de l'ecole. Cela n'excluait pas des
discussions avec le maitre sur des sujets de caractere general ou au contraire tres
personnels. Mais l'essentiel n'en restait pas moins l'explication des textes121. Le
programme d'etudes neoplatonicien correspond done ä un ordre de lecture des

ceuvres d'Aristote et des dialogues de Piaton. On le voit dejä s'esquisser chez

118 Proclus Theol. Plat. 1, 2, p. 10, 11 Saffrey-Westerink.
119 Porphyre Sent. § 32 Lamberz. Cf. W. Theiler, Gnomon 5 (1929) 307-317; I. Hadot, Le Pro¬

bleme du neoplatonisme alexandrin 152sq.
120 Cf. H. van Lieshout, La theorie plotinienne de la vertu. Essai sur la genese d'un article de la

Somme theologique de saint Thomas (Fribourg, Suisse, 1926).
121 Cf. Epict£te Entretiens 1,4, 7; 1, 17, 13; 2, 16, 34; 2, 21, 10-11; 3,21, 7; cf. I. Bruns, De schola

Epicteti (Kiel 1897) 14; Aulu-Gelle Noct. Alt. 1, 9, 9; Porphyre Vit. Plot. § 14; Marinus Vita
Prodi p. 157,7sq. Boissonade. Voir aussi Elias In Caleg. p. 115-119 Busse, sur l'ordre d'ätude
des parties de la philosophie.



Les divisions des parties de la philosophie dans 1'Antiquity 221

Albinus122. Si l'on essaie de systematiser les tdmoignages que nous possedons, il
semble que le schema des parties de la philosophie servait surtout ä etablir
l'ordre de lecture des oeuvres d'Aristote qui representaient pour les neoplatoni-
ciens les petits mystdres, c'est-ä-dire une premiere initiation, et que le schema
des degrds de vertus, toujours intimement lid d'ailleurs ä celui des parties de la
philosophie, presidait ä l'dtablissement du programme de lecture de Platon,
c'est-ä-dire aux grands mystdres de la philosophie123.

On peut done reconstituer ce cursus philosophique de la manidre suivante.
La premiere initiation dthique devait se faire dans des textes simples et frap-
pants comme le Manuel d'Epictdte ou les Vers d'Or pythagoriciens124. La
formation logique dtait ensuite acquise grace ä l'dtude de YOrganon aristotelicien.
Ensuite, on etudiait successivement les traites ethiques et politiques d'Aristote,
puis sa Physique, enfin sa Metaphysique. Marinos nous dit que Proclus mit
moins de deux ans pour s'initier ä ces petits mystdres de la philosophie125.
Ensuite on abordait les grands mystdres. Aprds la premiere introduction ä la
connaissance de soi que reprdsentait l'Alcibiade, la lecture du Gorgias et even-
tuellement de la Rdpublique faisait acceder au niveau des vertus politiques. On
s'elevait aux vertus cathartiques gräce ä la lecture du Phedon. Puis, au niveau
des vertus thdordtiques, on etudiait les dialogues logiques, c'est-ä-dire le Cratyle
et le Thddtdte, les dialogues physiques, le Sophiste et le Politique, et les
dialogues thdologiques, le Phedre, le Banquet et le Phildbe. Un second cycle repre-
nait la physique avec le Timde et la theologie avec le Parmenide126. II est bien
evident que les dialogues de Platon ne pouvaient rentrer dans un tel schdma que
par une interprdtation forcde.

* * *

Dans la prdface de la premidre ddition de son ouvrage «Die Welt als Wille
und Vorstellung», Schopenhauer derit: «Un systdme de pensdes doit toujours
avoir la cohesion d'une architecture: en d'autres termes, une cohesion telle que
toujours une partie en supporte une autre, mais pas l'inverse: la pierre de base
doit finalement supporter toutes les autres, sans etre elle-mdme supportde et le
sommet doit etre supporte par le reste, sans rien supporter ä son tour. Au

122 Albinus Isagoge, dans C. F. Hermann, Platonis Opera VI (Leipzig 1853) 147-151, cf. R. Le
Corre, Le prologue d'Albinus, Revue philosophique 81 (1965) 28-38. Albinus propose un
ordre de lecture fond6 sur les dispositions du disciple et sur le progrds spirituel.

123 Comparer Marinus Vita Procli p. 157, 41 Boissonade; Simplicius In Phys. p. 5,29 Diels et In
Categ. p. 5, 3sq. Kalbfleisch; Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy 10, 26, p. 49, 1

Westerink.
124 Cf. I. Hadot, Le probleme du neoplatonisme alexandrin 160sq.
125 Marinus Vita Procli p. 157,41 Boissonade.
126 Cf. A. J. Festugiire, L'ordre de lecture des dialogues de Platon aux Vet Vie siicles, Mus. Helv.

26 (1969) 281-296.



222 Pierre Hadot

contraire une idee unique, si enveloppante soit-elle, doit garder l'unite la plus
parfaite. Meme si Ton doit la diviser en parties pour la communiquer, il n'en
reste pas moins qu'ä nouveau la cohesion de ces parties doit etre organique,
c'est-ä-dire telle que chaque partie y contribue au maintien du tout et soit main-
tenue ä son tour par le tout, aucune n'etant la premiere, aucune la derniere;
l'idde totale gagne en clarte par l'expose de chaque partie, mais aussi la plus
petite partie ne peut etre compldtement comprise sans qu'auparavant le tout
n'ait ddjä ete compris.» Schopenhauer oppose ici «Systeme de pensees» et «idde
unique», mais on pourrait dire tout aussi bien qu'il oppose deux types de
Systeme: le Systeme de type architectural, ou pour reprendre l'expression de Leisegang

dans ses «Denkformen»127, la pyramide de concepts, d'une part, et, de

l'autre, le systdme de type organique. On reconnaitra ces deux types de systdme
dans les deux premiers types de classification que nous avons distingues. La
classification platonico-aristotelicienne suppose une cohesion de type architectural:

les degres inferieurs de la hidrarchie ontologique ne peuvent exister sans
les degrds supdrieurs, mais ceux-ci peuvent exister sans les degrds infdrieurs128.
Au contraire, la classification stoi'cienne suppose une cohdsion de type
organique: les parties de la philosophic, ou plutöt les parties du discours philoso-
phique, forment systdme, parce qu'elles sont un ensemble de pensdes organi-
sees, mais elles rdvdlent les trois aspects d'une seule et mdme idde, qui est celle
de Logos, et elles imitent, dans leur implication rdciproque, l'unitd dynamique
de cet unique Logos129.

Ces deux types de classification ddcrivent, chacun, un type iddal de

sagesse: pour le premier, la sagesse est un savoir universel qui embrasse l'architec-
ture du systdme des sciences, leurs mdthodes et la diversitd de leurs objets; pour
le second, la sagesse est une attention concentree sur la prdsence du Logos en
toutes choses. Le troisidme type de classification ne decrit plus un type iddal,
mais un itindraire, une mdthode concrdte, qui mdne ä la sagesse. II peut autori-
ser des classifications diffdrentes: les differents ordres des parties de la philosophic

dans le systdme stoicien, ou la tripartition: ethique - physique - dpoptique
dans le systdme neoplatonicien; mais ces classifications diffdrentes restent de
mdme type, parce que, chez elles, les parties de la philosophic sont contjues
comme les dtapes d'un chemin intdrieur qu'il faut parcourir, les phases d'une
dvolution et d'une transformation qu'il faut realiser. Ce troisidme type est

proprement philo-sophique, au sens dtymologique du mot, puisqu'il corres-

127 H. Leisegang, Denkformen2 (Berlin 1951) 208, qui cite le texte de Schopenhauer dont nous
parlons.

128 La mdtaphore de Schopenhauer est en effet ici inversee: c'est cette fois le superieur qui fait
exister l'inferieur. Mais l'essentiel de la mdtaphore est sauvegardde: les relations entre les

parties du systdme ne sont pas rdciproques.
129 V. Goldschmidt (Le systeme stoicien 64) fait allusion, ä propos du stoi'cisme, au texte de

Schopenhauer que nous venons de citer.



Les divisions des parties de ia philosophic dans l'Antiquite 223

pond ä un effort, ä une recherche, ä un exercice130 qui m£ne ä la sagesse. C'est ce
caractdre proprement philo-sophique qui l'empeche d'etre totalement systema-
tique et qui explique les hesitations, les incoherences, les conflits internes qui le
caracterisent.

130 Cf. P. Hadot, Exercices spirituels, Annuaire de la Ve Section de l'Ecole des Hautes Etudes 84,
25-70. Sur le philosophe, en quete de la sagesse, cf. Platon Banquet 203 d ou coincident la
figure d'Eros, celle de Socrate et celle du philosophe.


	Les divisions des parties de la philosophie dans l'Antiquité

