
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 3

Artikel: Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Schale des Arrkesilas-
Malers in Rom : ein Nachtrag

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Schale
des Arkesilas-Malers in Rom

Ein Nachtrag

Von Thomas Geizer, Bern

Hans Jucker hat in der Festschrift für Frank Brommer eine neue signierte
Lippenschale des Nearchos aus Berner Privatbesitz vorgestellt, die er um 555

v.Chr. datiert1. Mit der Darstellung des Herakles und des Atlas in ihrem
Medaillon (Abb. 2)2 hat er die beiden anderen frühesten erhaltenen Darstellungen
des Atlas verglichen: die etwa gleichzeitige, in der er mit Prometheus auf der
lakonischen Schale des Arkesilas-Malers im Vatican (inv. 16 592) erscheint und
um die es uns hier geht (Abb. 1), und dann die zwar altertümlichere, aber doch
spätere mit Herakles und Athene in Reliefauf einem peloponnesischen Schildband

um 540 aus dem Basler Antikenmuseum (Abb. 3).
Auf allen dreien steht Atlas am linken Bildrand und stützt - wenn auch im

einzelnen auf etwas verschiedene Weise - den Himmel. Auf der Berner Schale
und dem Basler Schildband ist der Raub der Äpfel der Hesperiden als a9X.o<;

des Herakles dargestellt. Das ionisch vokalisierte chonambische Epitheton
MEAAtDEPEE pr|X.a<p£pT)<;), 'Apfelträger'3, des Herakles auf der Berner
Schale, ein Hapax-Legomenon, lässt auf ein möglicherweise episches poetisches

Vorbild schliessen4. Herakles, der in der Version des Hesperidenaben-
teuers bei Pherekydes5 Prometheus und Atlas unmittelbar nacheinander be-

1 Festschriftfur Frank Brommer (Mainz 1977) 191-199, mit Tafeln 53-55
2 Photo J Zbinden, diese und die beiden anderen Abbildungen (Arkesilas-Schale, Photo

Anderson 42119; Schildband, Sammlung Ludwig Basel, Photo D Widmer), die denen in der
Festschnft Brommer entsprechen, verdanke ich der Freundlichkeit von H Jucker

3 Zur Wortbildung solcher verbalen Rektionskomposita mit einem Acc im Vorderglied vgl
A Debrunner, Griechische Wortbtldungslehre (Heidelberg 1917) § 97b Die entsprechenden
Komposita auf -ry; sind meistens Substantiva § 99

4 Jucker 193 erinnert an «das von K Schefold [Gymnasium 61, 1954, 289 mit Anm. 13] geforderte

Heraklesepos» Zum Heraklesepos des Peisandros von Rhodos, das wohl etwa ein
Jahrhundert vor unseren Darstellungen anzusetzen ist, vgl F Jacoby, FGrHist, Dritter Teil,
Kommentar zu 533, Noten (Leiden 1969) 266 und G L Huxley, Greek Epic Poetry, From
Eumelos to Panyassts (London 1969) 100-105 Ein donscher daktylischer Dichter wie etwa
Stesichoros scheint durch die ionische Lautung ausgeschlossen Zu Herakles bei Stesichoros
und den griechischen Vasenmalern vgl J Boardman, The Kleophrades Painter at Troy, Antike
Kunst 19 (1976) 1-18, dort 12f

5 Pherekydes von Athen FGrHist 3 F 17 Schol Ap Rhod 4, 1396), dazu der Kommentar
von Jacoby S 394-397 Zu den Schwiengkeiten mit den verschiedenen Versionen der Reiseroute

des Herakles, die im Text dieses Fragmentes enthalten sind, vgl auch R Laqueur,
Pherekydes 3, RE 19, 2 (1938) 2003-2008 2025



Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Arkesilas-Schale 171

sucht, wobei er zuerst den Adler des Prometheus tötet und von diesem zum
Dank dafür den Rat erhält, wie er durch Atlas die Äpfel bekommen und ihn
dann doch zum Weitertragen des Himmels überlisten kann, erscheint hingegen
nicht auf dem Bild der Arkesilas-Schale. Hier ist er aber offensichtlich nicht aus
rein bildtechnischen Gründen weggelassen - wie etwa Athene auf der Berner
Schale im Vergleich zum Basler Schildband6-, sondern deshalb, weil hier nicht
ein Heraklesmythos dargestellt ist, sondern etwas anderes.

H. Jucker hat auf der Berner Nearchos-Schale und auf dem Basler Schildband

ein gleichartiges Verfahren beider Künstler bei der Darstellung des Himmels

beobachtet, das er so charakterisiert: «Das Besondere und Neue an der
Lösung des Nearchos besteht... darin, den durch den Schalentypus vorgegebenen

innersten Rahmenkreis - wenigstens für die den Atlas umgebende Strecke

- als Himmelsbogen zu konkretisieren. Dass beim Relief die horizontale obere
Bildbegrenzung von der Einmündung des Bogens an ebenso gegenständlich
verstanden wird, macht die gespreizte linke Hand evident.»7 Während nun aber
der Atlas auf der Nearchos-Schale diesen durch den inneren Kreis der Umrahmung

dargestellten Himmel mit seinem leicht nach vorne angehobenen Kopf
und wohl auch mit dem Ellbogen seiner in die Hüften eingestemmten Arme
trägt, stützt ihn derjenige auf dem Schildbandrelief mit dem Kopf und mit
beiden-Händen, also genau so, wie es Hesiod in der Theogonie (519) beschreibt:

ectttiün;, K8<paA.fj xe Kai aKapdxrioi xspecrai.

Der Atlas auf der Arkesilas-Schale stemmt nur seine Rechte in die Hüfte, wie
derjenige aufder Berner Schale. Dabei scheint er mit Oberarm und Schulter die
Himmelsmasse zu stützen8, die er mit seinem vorgebeugten Kopf und mit
seiner linken Hand sonst so trägt wie derjenige auf dem Schildband. Besonders
seine mühevoll angewinkelte Beinstellung lässt erkennen, dass er (Hes. Theog.
517) den

oüpavöv eupöv sxei KpaxEpf)«; ort' avdyKT^.

Der Himmel ist hier nicht, wie auf den beiden anderen Darstellungen,
durch den inneren Rand der Rahmendekoration dargestellt - wenigstens nicht
ausschliesslich. Die Himmelsmasse, die der Atlas trägt, ist durch drei 'konzentrische'

Linien in einen hellen Zentralpunkt - offenbar den Himmelspol - und
in zwei dunkle Zonen gegliedert, aufdenen mit hellen Punkten die Gestirne der
Nacht angegeben sind. Daran schliesst sich ein weiteres bestirntes Himmelsstück

an, das der Maler «nach rechtshin bis über den Kopf des Prometheus

6 Dazu Jucker 197.

7 Jucker 196; dazu gibt er eine Reihe weiterer Parallelen fur die in der griechischen Kunst auch
sonst verbreitete «Einbeziehung eines tektonischen Gliedes des Bildträgers ins Bild».

8 Auch das schliesst die Vorstellung des Hesiodverses nicht aus, denn bekanntlich kann xcip seit
der Ibas auch über die Hand hinaus den ganzen Arm bezeichnen, vgl. etwa A 252 Y 479 <D 166

4*627 e454.



172 Thomas Geizer

bogenartig auslaufen» lässt9. Aber offensichtlich ist mit dieser Darstellung nicht
gemeint, dass damit der Himmel über dem Prometheus aufhöre. Dieses nach
rechts auslaufende Zusatzstück soll nur eine Verbindung bilden, und hinter
dem Kopf des Prometheus geht der Himmelsbogen weiter, von da an aber wie
in den beiden anderen Darstellungen konkretisiert durch den Rahmenkreis des
Schalenmedaillons. Ihn stützt auf dieser Seite die Säule, an die Prometheus
gefesselt ist.

Die Vorstellung, dass der Himmel auf Säulen ruhe, die Himmel und Erde
auseinanderhalten, begegnet in der Odyssee, allerdings so, dass dort der Atlas
die Säulen hält - er allein offenbar mehrere10, und wie der Dichter sich das
räumlich vorgestellt haben mag, ist besonders schwierig nachzuvollziehen, weil
derselbe Atlas auch 'die Tiefen des ganzen Meeres kennt'11. Offenbar denkt er
ihn sich irgendwo weit draussen im Weltmeer, wo auch seine Tochter wohnt
(tt50)

vf)o(p ev d|i(pipuTT|, ö£h x' öpcpaXö«; eoxi 9aXäaar|<;,

Kalypso nämlich (a 52ff.)

"AxLavxoi; 9oyäxT|p öÄoötppovo«;, öc; xe SaA.äaari<;

jtacTT|<; ßev9ea ol8ev, exet 5e xe Kiovac; amöt;
paKpa^, ai yaTdv xe Kai oüpavöv dptpti; syouai.

Der Arkesilas-Maler hingegen lässt klar erkennen, wie er es meint. Am
einen Ende des Himmels - und der Erde - steht Atlas als Träger des Himmels,
am anderen die Säule, an die Prometheus gefesselt ist. Auch ihn stellt er so dar,
wie ihn Hesiod (Theog. 52 Iff.) schildert. Auf seinen Knien hockt der Adler, mit
seinem geschlossenen Schnabel über der Brust des Prometheus; aber er frisst
nicht an seiner Leber, und an ihrer Stelle ist auch keine offene Wunde zu sehen.
Dass er das aber zu anderen Zeiten tut, wird deutlich gemacht durch das Blut,
das von Prometheus hinuntertropft auf den mächtigen 'Blutkuchen' am Boden,
wo sich alles sammelt, was hinunterfällt, wenn der seine Schwingen spreitende
Vogel jedesmal durch den ganzen Tag hin die Leber auffrisst. Jetzt aber
herrscht Nacht, während der die Leber wieder nachwächst, damit das grausame
Spiel am andern Morgen wieder beginnen kann. Aber schon die Stellung, in der
auch Prometheus un' avdyKT)«; (Theog. 615) festgehalten wird, bedeutet genug
der Marter. Seine Arme sind um die Handgelenke mit unverschiebbaren Kno-

9 Jucker 196; dort 195 Anm. 29 weitere Literatur zu den Himmelsdarstellungen, die ausser auf
diesen Atlasbildern erst etwa 100 Jahre später beginnen.

10 Anders Aesch. Prom. 348ff. der Atlas, der npöi; tertspow; xönotx; / ecttt|ke kiov' oüpavoü te
Kai zäovöi; / wpon; epsiäcov. Prometheus ist dagegen ohne Säule unmittelbar an den Felsen

angeschmiedet 4ff. 146ff. usw.; vgl. dazu Ed. Tische, Alias als Personifikation der Wellachse,

Mus. Helv. 2 (1945) 65-86 und unten Anm. 11. 13. 17. 18.

11 Zur (offenbar sekundären) Verbindung der Vorstellungen verschiedener Herkunft an dieser
Stelle vgl. P. Von der Mühll, Odyssee, RE Suppl. Bd. 7 (1940) 701f., und unten Anm. 13.



Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Arkesilas-Schale 173

ten so an die Mitte der Säule gefesselt, dass sie seinen Leib so weit hinunterziehen,

dass er nicht aufrecht stehen kann, während die Füsse mit längeren Strücken

einzeln so festgehalten werden, dass er auch nicht sitzen oder kauern
kann12. So erscheinen seine Knie fast symmetrisch zu denen seines wie er selber
von Zeus als Missetäter13 an diesem Ort und in dieser Stellung festgesetzten
Bruders.

Der Arkesilas-Maler bildet also mit grosser Präzision das ab, was Hesiod
über die Lage dieser beiden Söhne des Iapetos und der Okeanine Klymene
(Theog. 507ff.) berichtet, bevor er von dem Frevel erzählt (Theog. 535-616), für
den Prometheus durch diese Fesselung zu büssen hat. (Theog. 517-525):

"Axtan; 8' oupavöv eupüv Ixei tcpaxepf)? vn' aväyKT|<;,

neipaaiv ev yair|<; rcpöjxap' 'EcntepiScov Xiyutpcovtav

eaxr|ö)<;, KE<paÄ.f| xe Kai aKapäxr|ci xepecrai
520 xaOxriv yap oi poipav eSaaoaxo pr|xiexa Zeug.

8f|cxe 8' txtaiKxcmeSflGi FIpopr|9ea novKiXößouXov,
Seapoig apyaA.eoim, peaov 8iä kiov' eXäaoat;
Kai oi sn' aiexöv ropae xavurcxepov auxap 6 y' f|Jtap
f)o9iev aBävaxov, xö 8' ae^exo laov amxvxri

525 vukxöi;, öctov 7tpÖ7tav ripap e8oi xavuaijtxepcx; öpvu;.

Für einige Probleme, die späteren Interpreten und Darstellern dieser
Beschreibung im Altertum wie in der Neuzeit erkleckliche Schwierigkeiten bereiteten,

hat dieser Künstler einfache Lösungen gefunden14. Unter dA.UKxoTte8rioi

(521) scheint er einen an einer Stange nicht verschiebbaren 'Schifferknoten' zu

12 Das ist richtig gesehen von W. Kraus, Prometheus, RE 23, 1 (1957) 705 nach einer ungedruckten

Wiener Diss (1950) von Eckhart, Die Darstellung der dorischen Säule auf griechischen
Vasen 28ff.; nchtig auch die Feststellung, dass Atlas das Himmelsgewölbe trage «es ist

eindeutig als Gewölbe und nicht nur als Felsbrocken gezeichnet» Dagegen scheint mir dort
mcht nchtig die Deutung, dass der Adler den Prometheus in die Brust hacke (warum
überhaupt in die Brust und nicht in die Leber?) und dass «vor» Prometheus «ihm zugewendet»
Atlas stehe. Die beiden sind nur aus bildtechmschen Gründen so nahe zusammengedrängt,
sind aber räumlich - wenn die folgende Deutung nchtig ist - durch die ganze Erde
voneinander getrennt gedacht.

13 Wofür allerdings Atlas bestraft wird, sagt Hesiod nicht - vielleicht nur weil er Kpurspocppoiv
ist (Theog 509, vgl. öXoötppcov a 52, und oben Anm 11), vgl dazu M L West, Hesiod.
Theogony (Oxford 1966) zu Vv. 509 und 516 und Kraus, a O. (oben Anm 12) 658.

14 Stimmt man dieser Deutung der Darstellung des Arkesilas-Malers zu, so musste also die
Folterung des Prometheus durch den Adler (Theog. 523-525), die seit Ed. Gerhard (1856, er
hatte 523-533 ausgeschieden) als nachträglicher Einschub mit einer Verschärfung der Strafe
gegenüber der reinen Fesselung (vgl. Theog 615f.) verdächtigt wird (die Literatur bei Kraus,
a.O., oben Anm. 12,658f, der der Athetese zuneigt), mindestens schon vor 550 im Hesiodtext
gestanden haben. Dasselbe gilt für Theog. 519 747), den Guyet hier verdächugte. Dass

Herakles den Adler tötete, wie in der überlieferten Theogonte gleich anschliessend (526-534)
zu lesen ist, kann der Arkesilas-Maler, als zeitlich später geschehen, in seiner Darstellung
unberücksichtigt gelassen haben - oder es stand damals noch nicht in dem Text, der ihm



174 Thomas Geizer

verstehen. Wie Zeus mit seiner Hilfe Prometheus band mit den schlimmen
Fesseln pecrov 8ux kiov' tXäaaac, (522), das versteht er 'indem er sie mitten um
die Säule schlang'15. Die raffinierte Marter kommt bei ihm nicht durch irgendeine

Art der Durchbohrung16, sondern durch die damit erzwungene Stellung
zustande.

Wo die Säule des Prometheus steht und welchen Zweck sie erfüllt, das sagt
allerdings Hesiod nicht. Bei Pherekydes von Athen ist kaum mehr zuverlässig
zu rekonstruieren, wo er Atlas und Prometheus ansiedelte17. Erst von Aischylos
wissen wir sicher, dass er sich den Prometheus am Kaukasus angeschmiedet
dachte18. Bei beiden ist aber von keiner Säule des Prometheus die Rede. Das
schliesst anderseits aber auch nicht aus, dass schon Hesiod sich die Säule, an die
sein Prometheus gefesselt ist, als Himmelsträger am Ende der Welt19, ja auch
am dem Atlas gegenüberliegenden Ende, vorgestellt haben kann. Er stellt sich

ja den gestirnten Himmel als gleich gross wie die Erde vor (Theog. 126f.):

Tata 8e toi rcpöxov pev cysivaro taov ecouTfi

Oupavöv aaiepoEvfi', Iva ptv nepi Ttäoav eepyoi.

Sojedenfalls stellt es der Arkesilas-Maler dar. Wenn er Atlas mit den Hesperi-
den (Theog. 518) - wie es ihr Name sagt - im Westen lokalisiert, so verweist er
den Prometheus am gegenüberliegenden Ende offenbar in den Osten20.

Aber unser Maler gibt mit seiner Darstellung von Himmel und Erde auf
jeden Fall eine Interpretation, die über den Wortlaut des Hesiod hinausweist.

vorgetragen wurde Diese Verse (526-534) (und 519) klammert F. Solmsen, Hesiodi Theogo-
nta etc (Oxford 1970) nach Paley ein, wahrend West gegen alle diese Athetesen argumentiert
(a O oben Anm 13, S. 313f; mit mehr Zweifeln zu V. 519 S. 311) und, wie schon P Mazon,
Hesiode (Pans 1928), keinen der verdachtigten Verse aus dem Text ausschhesst

15 Also wie Mazon ubersetzte- «Zeus le chargea de hens inextncables, entraves douloureuses
qu'tl enroula ä mi-hauteur d'une colonne.»

16 Erwogen wurden verschiedene Formen der Durchbohrung der Säule oder des Prometheus,
bis zur Pfahlung als Strafe, vgl. Kraus, a.O (oben Anm. 12) 658 und West, a.O. (oben Anm.
13) ad V 522

17 Atlas soll nach Pherekydes auch am nördlichen oder nordostlichen Erdrand bei den Hyperboreern

sitzen, Prometheus am Kaukasus, vgl Jacoby, a.O (oben Anm 5) 395; aber die
Rekonstruktion der Wege, die Herakles nach Pherekydes zurückgelegt haben soll, ist alles andere als

sicher, vgl. Laqueur, a.O. (oben Anm 5), der 2004 den Atlas im Westen sein, und 2025 den
Pherekydes Prometheus erst spater (vor oder nach Aischylos) mit dem Hespendenabenteuer
verbinden lasst.

18 Fr 193 Nauck2 324 Mette Cic Tusc 2, 23-26) aus dem npopqSeix; Aoöpevoi;. Im
n. AeapcoTTi^ 2fT ist er im skythischen Norden. Aischylos scheint kaum eine genaue Vorstellung

davon gehabt zu haben, wo der Kaukasus hege, vgl. dazu West, a.O (oben Anm 13) 313.
19 So West, a O (oben Anm 13) 313 mit Verweis auf J. Dong/O. Gigon, Der Kampfder Gotter

und Titanen (Zunch 1961) 71.

20 Das dem Atlas im Westen gegenüberhegende Ende muss er sich allerdings nicht unbedingt
nach geographischer Vorstellung im Osten, sondern er kann es sich auch nach der mythologischen

Vorstellung von der Lokalisierung des Prometheus irgendwo im Norden (vgl dazu
oben Anm 18) gedacht haben.



Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Arkesilas-Schale 175

H. Jucker21 hat schon auf die Gleichzeitigkeit dieser Darstellungen des Atlas
mit Anaximander von Milet22 hingewiesen. In seinem Buch soll Anaximander
unter anderem eine Beschreibung der Erde, der Fixsterne und der Sphaira (des
Himmelsgewölbes) gegeben haben. Er hatte auch seine Theorie über die Form
der Erde und über ihre Stellung im Raum, und er zeichnete dazu als erster eine
Erdkarte. Von ihm wird ferner berichtet, dass er sich anlässlich seiner
ausgedehnten Reisen auch in Sparta aufgehalten und dort seinen Gnomon aufgestellt

habe. Bei einem lakonischen Künstler dieser Zeit darf also durchaus mit
einer gewissen Vertrautheit mit der neuen milesischen Erd- und Himmelskunde
gerechnet werden, wenn auch natürlich von ihm keine naturwissenschaftlich

genaue Illustration dieser Theorien zu erwarten ist. Aber in seine Interpretation
des hesiodeischen Mythos hat nun der Arkesilas-Maler Elemente eingebracht,
die deutlich in diese Richtung weisen. Während bei Hesiod über die Gestalt des

oüpavcx; eüpuc;, den Atlas trägt, nichts ausgesagt ist, zeichnet er ihn als ein in
zwei Zonen und einen hellen Himmelspol gegliedertes Gebilde, an dem die
Fixsterne erscheinen. Die ganze Organisation dieses Himmels mit seiner schiefen

Achse scheint auf eine Kenntnis der Sphaira hinzuweisen. Der kreisrunde
Bildrand, der auch zur Darstellung des Himmelsgewölbes benützt wird, dürfte
dann wohl als ganzer die Kugelgestalt des Kosmos «im Schnitt gleichsam»
darstellen23.

Während Thaies sich die Erde wie ein auf dem Wasser schwimmendes
Stück Holz vorgestellt haben soll, nahm Anaximander an, sie schwebe frei im
Mittelpunkt des Kosmos und habe die Form eines Säulenstumpfs24. Darauf
könnte das Säulenoberteil hinweisen, auf dem unser Maler die als Strich
gezeichnete Standfläche seiner beiden Himmelsträger - seine Erdscheibe also -
aufruhen lässt. Dass er es trotzdem nicht in die Mitte seines Bildfeldes setzen
mochte, liesse sich wohl aus kompositioneilen Rücksichten verstehen.

Aber was bedeuten die Schlange, die hinter dem Rücken des Atlas
aufsteigt, und der zweite Vogel, der hinter Prometheus und teilweise überschnitten
von seinem Haupthaar auf der himmeltragenden Säule hockt? Da Atlas und
also wohl auch Prometheus selber Tceipaoiv ev yair|<; (Theog. 518) stehen,
scheint der Maler jenen beiden durch diese Stellung ihren Raum ausserhalb der

21 Jucker 195f.
22 K. v. Fritz, Grundprobleme der Geschichte der antiken Wissenschaft (Berlin 1971) 18 akzeptiert

als Daten für die Lebenszeit des Anaximander ca. 610-545. Zu Anaximander (Diels-Kranz,
Vorsokratiker4, Nr. 12) s. W. K. C. Guthrie, A History ofGreek Philosophy I (Cambridge 1962)
72-115, dort zur Datierung 72f.; besonders zur Geographie K. v. Fritz, Die griechische
Geschichtsschreibung I (Berlin 1967) Text 39-43 mit den Anmerkungen 74-98 (Anmerkungsband

S. 23-29).
23 Jucker 195f.
24 Vgl. dazu v. Fritz, Geschichtsschreibung (oben Anm. 22) 39.42f.; Anaximander nahm an, dass

die säulenstumpfförmige Erde zwei einander entgegengesetzte Oberflächen habe, auf deren
einer wir gehen, und dass der Mittelpunkt der Erde im Mittelpunkt des Alls liege A 11

Hippol. Ref. 1, 6, 3) und A 25 Aet. 3, 10, 2).



176 Thomas Geizer: Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Arkesilas-Schale

Grenzen der Erde anweisen zu wollen. Für die Schlange bietet sich von Hesiod
aus eine Erklärung an im Zusammenhang mit den Hesperiden, 'vor' denen
Atlas steht (Theog. 518). Hesiod zählt sie auf unter jenen ohne Vater geborenen
Kindern der Nacht (Theog. 215f.) und lässt sie jenseits des Okeanos wohnen:

'Ecntepi5a<; 9', at<; pf|A.a 7t£pT]v k^utoü 'Qkecivoio
Xpuaea tcaXa pe^ouai cpspovra te 8Ev8pEa Kap7töv.

Und als Wächterin ihrer Äpfel lässt sich jene Schlange verstehen, die Keto dem
Phorkys gebar (Theog. 333ff.)

Kr|i(b 8' ort^öraTOV OopKui (piXotTyn piyeioa
yeivaro Seivöv öcpiv, oq epEpvti? keuSecti yairic;

TtEtpaotv ev pEya^on; nayxpvaea pfj^a cpokaaaEt.

Sie könnte in der Tat hier gemeint sein, zwar nicht unter der Erde dargestellt,
aber in jenem äussersten Raum zwischen dem Rand der Erde und der Sphaira
des Kosmos. Der Vogel auf der Säule scheint hingegen eher zum Bereich des
Himmels zu gehören. Könnte der Maler mit diesen beiden Tieren in der Weite
des Weltraums etwa gleichzeitig auch die Elemente des aus dem Meer aufsteigenden

Wassers und der Luft andeuten wollen, die in der Kosmogonie, in der
Himmelsmechanik und in der Meteorologie des Anaximander25 eine so bedeutende

Rolle spielen?
Anaximanders Versuch, die Entstehung und das Wesen des Kosmos zu

erklären, bedeutet einen entscheidenden Schritt zur Ablösung einer mythischen
Vorstellung von der Welt durch eine mit methodischer Kritik und praktischer
Empirie gewonnene Kenntnis der Wirklichkeit. An diesem Übergang steht
auch die Darstellung des Kosmos durch den Arkesilas-Maler. Er hat auf eine
ältere mythische Formulierung zurückgegriffen und sie im Lichte der ionischen
Naturwissenschaft seiner eigenen Zeit interpretiert. Kaum zufällig hat er dafür
jene Schilderung des ordnenden Genealogen Hesiod in der Theogonie ausgewählt,

die zu solcher Interpretation besonders geeignet war26. Daraus ist also
wohl zu entnehmen, dass 'man' damals Hesiod so las und verstand. Neu sind
auch die künstlerischen Mittel, deren er sich zur Verbildlichung des Kosmos
bedient. Dass er erwarten durfte, von seinen Zeitgenossen mit dieser
Darstellungsweise verstanden zu werden, lassen jene schlagenden Parallelen erkennen,
die H. Jucker gefunden hat.

25 Siehe dazu Guthrie, a.O. (oben Anm. 22) 89ff. 105f.
26 Vgl. zur 'Interpretation' des Hesiod durch die Späteren etwa O. Gigon, Der Ursprung der

griechischen Philosophie. Von Hesiod bis Parmenides (Basel 1945) 28ff.

[Korrekturzusatz: Dazu, dass der Westen links, der Osten rechts dargestellt wird. vgl. //. M
238ff.; später wurde das interpretiert: Se^iä jap icaA.£i 6 "Optipoi; tä ävaxoXuca, äpicxepä 8s xa
Suxuca (Schal, vet. in Pind. carm., vol. III 306 Drach.); zur antiken und modernen Diskussion vgl.
die Schol. zu 'äpiaxepo^' LfgrE Sp. 1281, und Leaf zu M 239.]



Thomas Geizer: Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Arkesilas-Schale

12 Museum Helveticum



Thomas Geizer: Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Arkesilas-Schale

Abb. 2. Atlas und Herakles auf einer Schale des Nearchos, Privatbesitz Bern.
Photo J. Zbinden, archäol. Seminar Bern.



Thomas Geizer: Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Arkesilas-Schale

Abb. 3. Atlas, Herakles und Athena auf einem Schildband, Sammlung Ludwig,
Antikenmuseum Basel. Photo D. Widmer.



Jean-Louis Zimmermann: Une cuirasse de Grande Grece

Planche 1. Cuirasse, collection privee Suisse: plastron





Jean-Louis Zimmermann' Une cuirasse de Grande Grece



Jean-Louis Zimmermann: Une cuirasse de Grande Grece




	Zur Darstellung von Himmel und Erde auf einer Schale des Arrkesilas-Malers in Rom : ein Nachtrag

