
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 3

Artikel: Apuleius' Darstellung der providentia tripertita

Autor: Krafft, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Apuleius' Darstellung der Providentia tripertita

Von Peter Krafft, Eichstätt

Ioanni Hertero magistro octogenario

Der Vergleich zwischen den in Albinos' Epitome und in Apuleius' Traktat1
De dogmate Piatonis DDP) vorliegenden Abrissen der mittelplatonischen
Philosophie, den man seit Sinkos und Praechters Herleitung beider Abreges aus
der «Schule» des Gaios anzustellen pflegt2, hat bekanntlich - hierin nicht
unähnlich der Synkrisis zwischen griechischem und apuleischem Eselsroman3 -
dazu gefuhrt, dass Apuleius als der schlechtere, weil immer wieder lückenhaft,
unsachlich oder fahrig berichtende, Zeuge erscheint4. Da seiner Schrift
überwiegend ein dogmengeschichtliches Interesse entgegengebracht und ihrer
Literarisierung infolgedessen kaum mehr als ein «carattere manuahstico» (Mores-
chini) zugebilligt wurde5, fand das gesicherte Ergebnis der Romansynkrisis,

1 Die von G. Barra, La questione dell'autenticitä del 'De Piatone et etus dogmate' e de! 'De
mundo' dt Apuleio, Rendic. Accad Archeol. Napoli 41 (1966) 127-188, F Regen, Apuleius
philosophus Platonicus (Berlm/New York 1971) 84fT undJ Beaujeu, Apulee Opuscules philo-
sophiques (Pans 1973) Introd p XI-XXIX aufgezeigten Gemeinsamkeiten zwischen dem
Traktat De dogm Plat und den Philosophumena der unstreitig echten Werke des Apuleius
machen die Echtheit auch des Traktats glaubhaft Ich bezeichne daher im folgenden den
Autor ebenfalls als Apuleius, ziehe Belegmatenal jedoch nur aus dem Traktat selbst heran

2 Th. Sinko, De Apulei et Albini doctnnae Platonicae adumbratione (Krakau 1905), K Praechter,
Zum Platoniker Gaios, Hermes 51 (1916) 510-529 Kl Sehr, Hildesheim/New York 1973,

81-100); id., RESuppl 3, s v Gaios (1918) 536f, id Die Philosophie des Altertums, Überwegs
Grundnss d. Gesch. d Philos 1 (Berlin 121926) 546, Beaujeu 49-59, J Dillon, The Middle
Platomsts(London 1977)311-338 Divergenzen zwischen den beiden Abrissen betonen E Pe-

losi, Stud Cath 16 (1940) 236f; J H Loenen, Mnemosyne IV 10 (1957) 35-56, Barra, Ann
Fac Lett e Filos. Napoli 9 (1960/61) 80-88

3 P Junghanns, Die Erzählungstechnik von Apuleius' Metamorphosen und ihrer Vorlage Philol
Suppl 24, 1 (Leipzig 1932); H van Thiel, Der Eselsroman, I Untersuchungen, Zetemata 54

(München 1971)9-21.
4 Praechter, Die Philosophie 546 findet z B die «weitgehende Übereinstimmung» zwischen

Apuleius und Albmos «nicht selten durch Flüchtigkeiten des Rhetors(') getrübt», C. Mores-
chim, Studi sul 'de dogmate Piatonis' di Apuleio (Pisa 1966) 10 sieht die in DDP häufigen
«difetti di costruzione, quali oscuntä, lmprecisiom, ripetiziom ed errori» u a als Folge von
Apuleius' «temperamento fantastico-religioso che mal si adattava ad una precisa e sistema-
tica esposizione filosofica», Beaujeu 58 wertet Apuleius' Abriss als Werk eines «homme de
lettres» und philosophischen «amateur, qui r£pugne ä toute techmcite dans le vocabulaire et
mime dans le raisonnement» gegenüber der fachkundigen Darstellung des Albinos ab

5 Moreschini 10, vgl P Vallette, L'Apologie d'Apulee (Pans 1908) 213 « l'on ne saurait
trouver dans le de Piatone l'expression d'une pensde personnelle II faut y voir plutöt un
recueil de Soynaxa», Beaujeu 49. Die ausgeprägte Vorliebe des Verfassers von DDP Fur

vanetas in Ausdruck und Stil (s. M Bernhard, Der Stil des Apuleius von Madaura, Tub Beitr



154 Peter Krafft

dass Eigenheiten apuleischer Darstellung den persönlichen Intentionen oder
Präferenzen des Autors entspringen, in die Erklärung der Divergenzen, die
DDP von Albinos' Parallelbericht trennen, kaum Einlass6; sie gelten mehr nur
als Fehler in der Sache oder als Unzulänglichkeiten des dilettierenden Platoni-
kers (s. Anm. 4). Zwar hatte schon A. Gercke beobachtet, dass Apuleius in dem
einen Fall der Theorie einer - analog zur ontologischen Dreischichtigkeit der
Götterwelt (DDP 1,11 fin § 204) - dreigestuften Providentia (DDP 1, 12 §§ 205-
206) ein durch weitere Zeugen7 als echt mittelplatonisch erwiesenes und trotzdem

vom Hauptzeugen Albinos unterschlagenes Lehrstück bewahrt8; aber
selbst diese einmal grössere Vollständigkeit seines Referats wurde ihm wenig
gelohnt, sollen sich doch die einer Doxographie abträglichen Unarten seiner
Darstellungsweise, Unvollständigkeit in der Sache9 und Fahrigkeit in der
Durchführung (s. unten), gerade in diesem Abschnitt (§§ 205-206) zu deutlich
abzeichnen.

Noch ohne Rücksicht auf Gerckes Entdeckung eines Zusammenhangs
mit der Providentia tripertita-Lehre erhob diesen Vorwurf zuerst Sinko 143f.
Nach seiner Interpretation hätte Apuleius hier nicht nur zweimal, und jedesmal
«tamquam de re nova», von denselben Dämonen10 - richtiger wohl: von derselben

aus deus ultramundanus, dei caelicolae und den Dämonen aufgebauten
Göttersphäre - gehandelt", sondern auch noch den in der «Dublette» §§ 205f.
nachgeholten Gesichtspunkt der von dieser Sphäre ausgehenden Providenz so

2, Stuttgart 1927, 330ff.) und für Archaismen oder «lexikalische Raritäten» (s. J Redford,
Echtheitskrit Untersuchung d. apuleischen Schriften De Piatone und De mundo, Lund 1960,

51f.) lassen aber eine so rigorose Reduzierung von DDP auf ein unpersönliches «resume
scolaire et assez terne» (Beaujeu 49) fraglich erscheinen

6 Ansätze zu einer solchen, positiveren Würdigung mancher Eigenheiten von DDP begegnen
bei Barra, Ann Fac Lett, e Filos. Napoh 9 (1960/61) 81-84, der die «diverse mentalitä e

indirizzi filosofici» des Albinos und des Apuleius an mehreren Beispielen sichtbar macht.
7 Ps.Plutarch Defato 572F-574A, Nemesios Ernes Nat. hom 345, 2-346, 10 Matth
8 A Gercke, Eine piaton Quelle des Neuplatomsmus, Rhein. Mus 41 (1886) 285f.; W. Theiler,

Forschungen zum Neuplatomsmus (Berlin 1966) 8 83f.; J. den Boeft, Calctdtus on Fate

Philosophia Antiqua 18 (Leiden 1970) 16; Beaujeu 273, Dillon 325f.
9 Dass DDP der von Albinos übergangenen Providentia tripertita-Lehre breiteren Raum widmet,

dafür aber die von Albinos näher untersuchten Teilfragen des Providenzproblems -
Theodizee, Rolle der Willensfreiheit, Verhältnis zwischen itpövoia und eipappcvq - nur
streift, heben Theiler 83 und Beaujeu 274 § 206, 4 5, § 207, 1 als Manko hervor, ohne zu
erwägen, ob dieses Ungleichgewicht in DDP das andersartige subjektive Interesse des Autors
an jenen vier Teilproblemen widerspiegle Wie starkjedenfalls die Frage einer providentiellen
Fürsorge der Gottheit für die Welt Apuleius in seinen anderen Werken bewegt, zeigt Regen
83-91

10 § 204, p 95, 12-15 Th: Tertium habent, quos medtoxtmos Romam veteres appellant, quodest sut
ratione, sed loco et potestate dtts summts sunt minores, natura homtnum profecto matores. § 206,

p 96, 13-15 Th Daemonas vero, quos Gemos et Lares possumus nuncupare, mintstros deorum
arbitratur (sc. Plato) custodesque homtnum et mterpretes, st quid a dets velint

11 Sinko suchte für DDP zwei Quellen, eine mit Albinos verwandte Epitome und Piatons Dia¬
loge, nachzuweisen, die der Verfasser nicht mitemander verschmolzen habe, sondern hinter-



Apuleius' Darstellung der Providentia tripertita 155

wenig durchzuhalten vermocht, dass am Schluss der Dublette von eben den
Dämonen nur noch ihr Status als ministri deorum (p. 96, 14 Th.) angegeben sei,
ein Zusammenhang mit der hier doch eigentüch untersuchten Providentia aber
schon nicht mehr erwähnt werde12.

Mit diesem zweiten Einwand stellt Sinko freilich den ersteren, später auch
nirgends mehr erhobenen, selbst in Frage. Die §§ 205-206 stellen eben keine
Rekapitulation oder um einen akzessorischen Seitenblick auf die Providenz
erweiterte Dublette des rein ontologischen § 204 über die drei Götterränge dar,
sondern bilden ein selbständiges Kapitel über die Providenz, wie der Autor
selbst durch das eingangs (p. 95, 15 Th.) verwendete Stichwort Sed omnia
providentiae13 custodia gubernantur14 deutlich macht. Dass Apuleius diese neue
Thematik auch wirklich durchfuhrt, bestätigt schon der Aufbau des Abschnitts
§§ 205-206, der mit klärenden Vorbemerkungen zum Begriff (p. 95, 15-96,
2 Th.) einsetzt, im Anschluss die Aufgliederung dieser Providentia auf die - in
der ontologischen Grundlegung § 204 bereits bekannt gemachten - dreierlei
Kategorien des Göttlichen bespricht (§§ 205f., p. 96, 2-15 Th.), um endlich
(§ 206fin, p. 96,15-24 Th.) zur Abgrenzung dieser göttlichen Kraft vonfortuna
und Willensfreiheit überzugehen. Ebenso zeigt der Vergleich zwischen dem
Mittelstück §§ 205f. (p. 96, 2-15 Th.) über das Bestehen einer providentiellen
Dreistufung und dem § 204 über die ontologische Dreischichtigkeit der Götterwelt,

dass Apuleius nicht rekapituliert, sondern zum neuen Thema der Providenz

fortschreitet: während § 204 der erste Gott nur als unus et solus..., ultra-
mundanus, incorporeus, quem patrem et architectum huius divini orbis... ostendi-
mus definiert wird, handelt § 205fin (zit. Anm. 18) von der prima Providentia
summi exsuperantissimique deorum und deren Massnahmen; während § 204 die
Götter des zweiten Ranges nur als aliud genus..., quale astra habent ceteraque
numina, quos caelicolas nominamus bestimmt, beschreibt § 206 ihr Tun als dei

secundaeprovidentiae (p. 96, 9-10 Th.: Unde susceptam providentiam dei secun-

einander zu referieren pflege. Daher soll DDP zahlreiche Dubletten (wie § 204/§§ 205-206)
aufweisen.

12 Sinko 143: «Igitur si daemones secundum dei voluntatem omnia perflciunt, mundus dei
Providentia regitur. Hanc tarnen conclusionem facillimam Apuleius facere supersedit.»
Regen 85f. übernimmt diesen Teil von Sinkos Kritik an §§ 205-206.

13 Stichwortgebrauch am Kapitelanfang ist in DDP überall zu beobachten, vgl. z. B. p. 86, 9; 87,

2.20; 88, 1; 91,20; 92,23; 94,9Th. Zur Verwendung eines mit sed eingeleiteten Satzes zwecks

Einführung des Stichworts vgl. p. 86, 12 (Sed haec de deo sentit eqs.); 90, 6 (Sed de primis
elementis constare corpora eqs.); 92, 3 (Sedillam caelestem animam eqs.); 99, 14 (Sed
totius corporis habitus et figura membrorum eqs.).

14 Die von Sinko und Regen (s. Anm. 12) infolge der Annahme, Apuleius wolle §§ 205-206 die

göttliche Providenz beweisen, erst am Schluss des «Beweisgangs» - wenngleich vergeblich -
erwartete conclusio facillima ist von Apuleius schon in diesem Einleitungssatz vorab aufgestellt

worden. Das lässt vermuten, dass die §§ 205-206 nicht einer resultierenden These

ermangeln, sondern umgekehrt jenen einleitenden Satz explizieren (und dabei mit der
Dreiteilung der Göttersphäre abstimmen) sollen.



156 Peter Krafft

dae providentiae ita naviter retinent eqs.); während § 204 die Dämonen nur
ontologisch unter den Göttern, aber über den Menschen einordnet, stattet § 206
sie als ministri deorum custodesque hominum et interpretes, si quid a deis velint
mit Aufgaben aus, die zwar nicht als tertia Providentia bezeichnet werden, aber
doch dem entsprechen, was Ps.Plutarch 573A, Nemesios 346, 5-7 Matth, und
Apuleius, De deo Socr. §§ 132-137 als den spezifischen Anteil der Dämonen an
der Providenz beschreiben.

Gelten aber §§ 205-206 der Providenz, insbesondere derProvidentia triper-
tita, so verschärft sich Sinkos zweiter Einwand, wie Barra und Dillon bemerken15,

zu dem gravierenden Versäumnis des Apuleius, nach der korrekten
Aufzählung einerprima Providentia (p. 96,2 Th.) und von dei secundae providentiae
(p. 96, 10 Th.) die Existenz auch einer tertia Providentia unerwähnt oder gar
unbeachtet gelassen zu haben, obwohl er p. 96, 13-15 Th. von den Dämonen
handelt und die griechischen Paralleltexte im Hinblick auf diese Götterklasse
übereinstimmend von einer rpuq Jipövova sprechen16. Beaujeu 274 sieht Apuleius

sogar schon bei der Deskription der den Dämonen vorgeordneten dei
secundae providentiae (p. 96, 9-12 Th.) vom Thema abgleiten, insofern er
anstelle einer Ausführung über deren spezifischen Anteil an der Providenz «quelques

lignes banales sur la belle ordonnance de l'univers» vorbringe, die ihm bei
der anschliessenden Erörterung über fortuna das Providenzthema nurmehr ex
abrupto wieder aufzunehmen gestatteten17. So hätte sich der «amateur» Apuleius

selbst bei einer, wie die grössere Ausführlichkeit (s. Anm. 9) vermuten
lässt, ihn persönlich interessierenden Teilfrage als fahrigen und unzuverlässigen

Berichterstatter verraten.
Ausgangspunkt für Beaujeus Kritik ist Apuleius' Aussage über die dei

secundae providentiae p. 96, 9-12 Th., in der allerdings weniger deren spezifischer

Zuständigkeitsbereich umrissen wird - dies war noch in der Beschreibung
der prima Providentia (p. 96, 2-9 Th.) in Form eines Mandats seitens des ersten
Gottes vorab geschehen18 - als vielmehr die Art und Weise geschildert ist, in
der nun die Sekundärgötter diesen Auftrag verwalten: Unde susceptam19 provi-

15 G. Barra, Apuleio e il problema dell'origine del male, Vichiana 1 (1972) 108f.; Dillon 325f.
16 Ps.Plutarch De fato 573A: rpirri 8'äv eiköt&k; pr|9eiri rcpövotd te Kai ttpopr|9cia xcöv öooi

itEpi yijv 8aipove<; TExaypevot rtov <5tv9pomva>v npa^scov cpoXaKEi; te Kai fetiiaKotioi ciaiv;
Nemes. Emes. Nat. hom. 346, 5-6 Matth.: xfiv xpixqv slvai itpövotav nXaxov dirotpaivExat,
jtpoiaxaa9ai 8e rauxri^ xiva<; TEiaypevo»; Saipova^ jtEpi xqv yf|v tpuXaKai; xöv äv9ptoitivtov
itpa^Etov.

17 Beaujeu 274 § 206, 3: «Apulee... läche le fil du raisonnement, pour 6crire quelques lignes ba¬

nales sur la belle ordonnance de l'univers et le röle des ddmons ...; aussi, lorsqu'il le ressaisit
ensuite (nec sane omnia...), le hiatus est-il sensible.» Vgl. Dillon 325f.

18 § 205fin: Et primam quidemprovidentiam esse summt exsuperantissimique deorum omnium, qui
non solum deos caelicolas ordinavit, quos ad tutelam et decusper omnia mundi membra dispersit,
sed fundatis(que) legibus reliquarum dispositionem ac tutelam rerum, quas cottidie fieri ne-
cesse est, dis ceteris tradidit.

19 Zur Responsion tradere!suscipere vgl. DDP 1 § 187 (de diversis officinis haec ei essent philoso-



Apuleius' Darstellung der Providentia tnpertita 157

dentiam20 dei secundae providentiae ita naviter retinent, ut omnia etiam, quae21
caelitus22 mortalibus exhibentur, immutabilem ordinatioms paternae23 statum
teneant. Die - allerdings unsichere - Ortsangabe caelitus und die geläufige
Verwendung des Passivs exhiberi als Synonyms von conspici führten Beaujeu 72

zu dem Schluss, Apuleius sei hier vom providentiellen Wirken der Götter zur
kosmologischen Wohlgeordnetheit von «tout ce qui, dans le ciel, est expose aux
regards des hommes» abgeschweift24, was insofern denkbar erschiene, als Apu-

phiae membra suscepta), § 188 (cum principes harum famiharum impohtas sententias audito-
ribus tradidissent)

20 providentiam codd provmciam Thomas, Beaujeu P Thomas, Bull de l'Acad Royale de

Belgique, cl. des lettres 6 (1899) 475 hielt die Änderung fur erforderlich, weil hier von den
«fonctions confines aux dieux» die Rede sei Da aber diese «fonctions» eben in der secunda

Providentia bestehen und Apuleius das ebensogut konkret als suscepta Providentia wie formal
als suscepta provmcia bezeichnet haben kann, ist die Notwendigkeit jenes Eingriffs schwach

begründet Beaujeu 72 (ähnlich Dillon 325) zieht die nach seiner Ansicht durch das dazwi-
schengesetzte Subjekt dei gesperrten Worte susceptam provmciam secundae providentiae
(«les dieux ayant re$u la charge d'une providence de second rang») zusammen, doch macht
diese Rückkehr zur inhaltlichen statt, wie m Thomas' Konjektur, formalen Bestimmung des

an die Sekundargötter Delegierten die Notwendigkeit eines textkritischen Eingriffs noch

weniger einsichtig' dass diese Götter «une providence de second rang» ausüben, ergibt sich

hinlänglich aus dem überlieferten Ausdruck susceptam providentiam
21 Thofhas (Ausg Leipzig 1908, p 96, 11), Beaujeu 72 (dessen Übersetzung dies jedoch ibid

nicht berücksichtigt s Anm 24) und Dillon 325 interpungieren ut omnia, etiam quae
exhibentur, teneant Die Junktur etiam quae findet sich zwar auch DDP 1 § 194 (p 88, 15-17
Th )' intellegendi substantia, quomam constanti nititur robore, etiam quae de ea disputantur,
ratione stabih sunt), doch lässt die deutliche Vorliebe des Verfassers von DDP fur die
Postposition von etiam (Redfors 382') die Interpunktion, ut omnia etiam, quae exhibentur,
teneant nicht weniger zulassig erscheinen Zu dieser Postposition vgl DDP p 82,9 Th (mense

etiam, qui Thargehon dicitur), 98,7 (eorum etiam, quae mutantur), 100, 12 (ilia etiam, quae
nexa sunt), 109, 4 (bonorum et malorum, eorum etiam, quae media dicuntur), 115, 3 (ut ea

etiam, quae sunt)
22 Das von Thomas und Beaujeu rezipierte caelitus, ein bei Apuleius sonst nicht belegtes Wort,

stammt vom Korrektor B2, den Thomas (Etudes sur la trad manuscr des ceuvres philos
d'Apulee, Brüssel 1907,46) als «faiseur de conjectures» beurteilt Die Handschriften (caeleslus
B caelestis MV) deuten eher darauf hm, dass die caelestes genannt waren, denkbar wäre quae
(a) caelest(ib)us exhibentur, vgl p 131,24Th opus B copns MV op(ib)us Thomas, Beaujeu
recte

23 Zum Terminus vgl DDP 2 § 253 quippe cum summus deorum cuncta haec non solum cogitatio-
num ratione consideret, sedprima media ultima obeat compertaque intime providae ordinatioms
umversitate et constantia regat, DDP 1 § 201 tlle rerum ordinator, § 204 summus tlle (sc. deus),

quem patrem et architectum huius divtni orbis ostendimus
24 Vgl die Übersetzung von Beaujeu 72 « les dieux ayant re^u la charge d'une providence de

second rang s'y attachent avec tant de zele que tout ce qui, dans le ciel, est expose aux regards
des hommes conserve aussi l'ordonnance immuable que le pere lui a donnee» und von Dillon
325 «... that everything, including (s. Anm 21) those things, which are visible to mortals in the

heavens, preserve unaltered the order of their Father's dispensation » Ahnlich verstand den
Passus schon H Clouard, Apulee Apologie, Florides, Traites philos (Pans, Garnier 1934)325
« que meme tout ce qui du ciel se montre aux regards des mortels reste dans l'etat immuable
fixe par la volonte du Pbre »



158 Peter Krafft

leius die astra zu eben dieser zweiten Götterklasse zählt25 und den KÖaptx; des

supralunaren Bereichs auch sonst gerne hervorhebt26. Trotzdem bleibt diese

Auslegung unsicher, da der Autor von DDP auch die nicht weniger geläufige
Verwendung des Verbs exhibere als Synonyms für praebere, tribuere sim.
kennt27 und demnach hier auch von «all dem, was caelitus den Sterblichen28
gewährt wird», also von der Providenz der himmlischen Götter29 statt von der
Ordnung der perEcopa, gesprochen haben kann. Ausserdem deklariert der
Autor von DDP die kosmische «belle ordonnance» so regelmässig als Werk der
prima Providentia des höchsten Gottes30 und schränkt die an die Sekundärgottheiten

delegierte Providenz so klar auf die reliquae res, quae cottidiefieri necesse
est, ein (s. Anm. 18), dass die Annahme, er habe hier plötzlich und unachtsam
dieselbe kosmische Ordnung in eine Beschreibung ausgerechnet jener sekundären

suscepta Providentia einfliessen lassen31, reichüch schwer fallt.
Für das, was der Autor von DDP hier als löbliche Folge der von den sekundären

Göttern kraft Auftrags ausgeübten Providenz darstellen will, liegen somit
je nach der Interpunktion (s. Anm. 21) und dem Verständnis des Verbs exhiberi
drei verschiedene Deutungsmöglichkeiten vor: er kann ihrem Wirken
zugeschrieben haben, «that everything, including those things, which are visible to
mortals in the heavens, preserve unaltered the order of their Father's dispensa-

25 § 204, p. 95, 11 Th.: aliud genus (sc. deorum) est, quale astra habent ceteraque numina, quos
caelicolas nominamus. Aus Apuleius' unstreitig echten Schriften vgl. Dedeo Socr. §§ 119-121.

26 DDP 1 §§ 198.201.203.211; De deo Socr. §§ 119f.; vgl. Barra, Ann. Fac. Lett, e Filos. Napoli 9
(1960/61) 82; Moreschini 53.

27 DDP 1 § 213, p. 100,6 Th.: ut... utilitatem suiac censumanimantibusexhiberent (cf. Tert. Cult,
fem. 1, 5, 2: ita est disposita utensilitas, ut et proprias operas exhibeant rebus humanis). Von
der Gottheit wird exhibere in diesem Sinne ausgesagt bei Tert. Adv. lud. 2, 9 (legem Deus
genlibus exhibuit repromissam); Adv. Marc. 4, 6 (non exhibens mihi mercedem praecepti) und
bei Cypr. Fort. 13 (occiso mundus eripitur, sed restituto Paradisus exhibetur).

28 Da in den Paralleltexten das Objekt der secunda Providentia xd 9vrixd (Ps.Plut. Defato 573A)
bzw. xa ev yevectei Kai (päopqi (Nemes. Nat. hom. 345,10-11 Matth.) genannt wird, könnte die
Verwendung des Terminus mortalibus in DDP ein Indiz dafür sein, dass Apuleius hier von der
Providenz, nicht von der Kosmologie spricht. Jedenfalls verwendet DDP 1 § 202fin beim
Beschreiben der himmlischen «ordonnance» das schlichtere Wort homines: Esse autem stella-
rum certos ambitus legitimis curriculis perpetuo servatos, quos vix hominum sollertia com-
prehendit.

29 Die mit der suscepta Providentia betraute zweite Götterklasse bilden ja laut DDP 1 § 204 die
astra und sonstigen dei caelicolae (s. Anm. 25). Als donum der Götter an die Menschen
umschreibt Apuleius die Providenz De deo Socr. § 133.

30 § 198: perfectissimo et pulcherrimo mundo instarpulchrae etperfectae sphaerae afabricatore deo

quaesitum est. § 201: ille rerum ordinator ita reversiones earum (sc. stellarum), ortus, obitus,
recessus, moras progressusque constituit, ut ne modico quidem errori locus esset. § 205fin:

summi exsuperantissimique deorum omnium, qui... deos caelicolas ordinavit, quos ad tutelam
et decus per omnia mundi membra dispersit.

31 Daher ist auch Dillons Interpretation (zitiert Anm. 24) unhaltbar: dass sich überhaupt «every¬
thing» an die ordinatio paterna hält, ist doch nur zum Teil das Verdienst der Sekundärgötter
und ihrer auf den Bereich der reliquae res bzw. der mortales beschränkten Providenz.



Apuleius' Darstellung der Providentia tripertita 159

tion» (Dillon 325) oder «que tout ce qui, dans le ciel, est expose aux regards des

hommes conserve aussi l'ordonnance immuable que le pere lui a donnee»
(Beaujeu 72) oder «dass auch all das, was von Seiten des Himmels (d. h. von der
Sphäre der dei caelicolae her) den Sterblichen gewährt wird, die unveränderliche

ordinatio paterna einhält». Dillons Vorschlag ist abzuweisen, da er falschlich

impliziert, die suscepta Providentia der rangniedrigeren Götter erfasse
schlechthin omnia, nicht den ihrem ordnenden Walten p. 96, 7-8 Th. allein
überstellten Teilbereich der reliquae res, quas cottidie fieri necesse est. Damit
wird aber auch Dillons Interpunktion hinfallig: etiam ist hier doch, wie in DDP
häufig (s. Anm. 21), seinem Bezugswort omnia nachgestellt. Aus dem Gebrauch
dieser Konjunktion folgt aber, dass der Autor hier nicht, wie Beaujeu meint, die
bereits als unmittelbares Werk der prima Providentia vorgeführte «belle
ordonnance» des Kosmos wiederholen will, sondern die Geltung derselben ordinatio
paterna auch bzw. sogar (etiam) in einem anderen Bereich konstatiert: nicht nur
für jene primäre «ordonnance», die den höchsten Gott und fabricator mundi
selbst zum Urheber hat, sondern auch bzw. sogar für das an die suscepta
Providentia der zweiten Götterklasse Delegierte bleibt die ordinatio paterna des
ersten Gottes Grundgesetz und Richtschnur. Da ja p. 96,7-8 Th. den ceteri dei ihr
Amt nicht ins Belieben gestellt, sondern vom höchsten Gott fundatis legibus32

anvertraut wurde, erscheint es nicht unangemessen, wenn Apuleius ihnen
anschliessend (p. 96,9-12 Th.) eine entsprechend 'gesetzestreue' Verwaltung ihres
Auftrags bestätigen will: susceptamprovidentiam... ita naviter retinent, ut omnia
etiam, quae caelitus mortalibus exhibentur, ordinationis paternae statum te-
neant. Trotz der Verteilung der göttlichen Providenz auf verschiedene rcpovor|-
xai bleibt somit die eine ordinatio paterna des höchsten und ersten Gottes das

eigentlich Bestimmende, sowohl in dessen eigenem Wirkungsbereich wie in
dem der zweiten Götterklasse übertragenen Bereich der mortalia.

Was Beaujeu und Dillon zu wenig würdigten, ist demnach der fühlbare
Unterschied zwischen einer rein doxographischen Aufreihung der verschiedenen

providentiae, wie sie die beiden vorwiegend am Definieren und damit
Abgrenzen der drei yevt| ttpovoiac;33 interessierten griechischen Paralleltexte
vornehmen, und der eigentümlichen Tendenz des apuleischen Berichts, die
sekundäre Providenz gerade umgekehrt auf die prima Providentia des höchsten
Gottes zurückzubinden. Daher erfolgt die inhaltliche Bestimmung der secunda

Providentia nicht wie bei den griechischen Abrissen unter dem entsprechenden
Stichwort bzw. nicht in einem eigenen Lehrsatz, sondern in Form eines

Auftrags des höchsten Gottes an die ceteri dei (p. 96, 8-9 Th.) noch innerhalb der
Deskription des von der prima Providentia Bewirkten; daher wird diese sekundäre

Providenz im Anschluss (p. 96, 10 Th.) statt mit dem klassifizierenden

32 Zum Text s. Anm. 18.

33 Zum Ausdruck vgl. Ps.Plut. De falo 573A: xpixxü<; rf|? itpovoiat; äsoipoupEVTi?; Nemes.
Ernes. Nat. hom. 345, 3 Matth.: Statp&v xöv xf|<; jtpovoia^ Xöyov si? xpia.



160 Peter Krafft

Terminus mit dem Abhängigkeit signalisierenden Ausdruck suscepta Providentia

belegt; daher wird schliesslich bei der Besprechung der dei secundae provi-
dentiae nicht mehr berichtet, was sie tun, sondern wie das von ihnen Bewirkte
an die ordinatio paterna gebunden bleibt. Neigen die griechischen Paralleltexte
mehr zur gesonderten Klassifizierung und Vereinzelung der yevr| ttpovoiac;34,
rückt DDP umgekehrt den inneren Zusammenhang von erster und zweiter
Providentia in den Vordergrund: sie werden nicht nebeneinander gestellt und
spezifiziert, sondern als Grundgesetz und Mandat35 miteinander verknüpft36.
In dieser eigenwilligen Betrachtungsweise, nicht jedoch in einem Gedankensprung

vom Providentiellen zum Kosmologischen, dürfte die 'Abweichung' des

Apuleius von seiner - aus dem Konsens von Ps.Plutarchs und Nemesios' Ttpö-

voiai-Tabellen erschliessbaren - Vorlage in Wirklichkeit bestehen.
Zur Verifizierung dieses Interpretationsvorschlags scheint mir der zweite

'Fehler' in Apuleius' Providenzkapitel zu verhelfen, der darin bestehen soll,
dass er bei der schliesslichen Besprechung der dritten 7tpovoT)T0U, der Dämonen
(p. 96, 13-15 Th.), deren Aufgabe zwar korrekt, d.h. im Einklang mit den
griechischen Paralleltexten, als Vermittlung zwischen Göttern und Menschen um-
reisse, nicht aber auch als tertia Providentia bezeichne, wie dies die Paralleltexte
tun, oder wenigstens als Teil der Providenz kenntlich mache: Daemonas vero,

quos Genios et Lares possumus nuncupare, ministros deorum37 arbitratur (sc.

Plato) custodesque hominum38 et interpretes39, si quid a deis velint. Regen 85f.

34 Nur Nemesios fugt seinem längeren Referat über die dreierlei ttpövotai (p. 345, 2-346, 7

Matth.) eine knappe Bemerkung (p. 346,7-10 Matth.) über deren mittelbare Einheit an: etvai
5e xf| Ssoxeptj Kai xf| xpixTt tipovoiqt xö elvai napä xf|? JcpcbxTi?, &<; Suvapet ttavxa rtapa xoü
Jtpibxou OeoCi 8ioiKeta9ai, xoü xäl;avxo? Kai xoü? Seuxepou? Kai xoü? xpixou? itpovor|xä?.

35 Apuleius' unstreitig echte Schriften bieten keine ausdrückliche Parallele zu diesem Verhältnis
zwischen deus primus und dei secundae providenliae, vielleicht weil ihm der höchste Gott als

ineffabilis (De deo Socr. § 124, cf. DDP 1 § 191) einer solchen Untersuchung entrückt schien.
Sein Lobpreis auf diesen höchsten Gott als den summus animi genitor, aeternus animantium
sospitator, assiduus mundi sui opifex, sed enim sine opera opifex, sine cura sospitator, sine

propagalione genitor (Apol. 64, 4) dürfte jedoch die Vorstellung sekundärer, im Dienst und
Auftrag des höchsten Gottes wirkender Götter implizieren. - Klar ist die Bindung aller
Gottheiten, auch der dei caelicolae, an die ordinatio des ersten Gottes in der (hierin das

griechische Original abändernden) Schrift De mundo (§§ 289fin. 350ff.; cf. Regen 45f.; Beau-

jeu 332) dargelegt.
36 Beaujeu bedenkt zu wenig, dass Apuleius hier die «belle ordonnance» all der Dinge, quae

caelitus mortalibus exhibentur, unabhängig von deren näherer Bestimmung, als Folgewirkung
der suscepta Providentia der Sekundärgötter darstellt.

37 Vgl. Apul. De deo Socr. § 134: quae cuncta caelestium volunlate et numine et auctoritate. sed

daemonum obsequio et ministerio fieri arbitrandum est.
38 Zur - platonischen: cf. Rep. 620 d - Wächterrolle der Dämonen vgl. Ps.Plut. De fato 573A:

Saipove? xwv äv9p(üjttva>v itpa^ccov tpüXaKE? xe Kai snioKottoi; Nemes. Ernes. Nat. hom.
346, 6-7 Matth.: Saipova? tpüXaKa? xtbv äv9p<ojtiv<uv ttpä^etov; Apul. De deo Socr. § 155:

ex hac daemonum copia... singulis hominibus in vita agenda testes et custodes additos; § 155fin:
nihil hominiprae istis custodibus... esse secreti.

39 Zur - platonischen: cf. Sympos. 202 e; Epinom. 984 e - Vermittlerrolle der Dämonen vgl.



Apuleius' Darstellung der Providentia tripertita 161

sucht dieses Versäumnis mit dem Hinweis erträglich zu machen, dass auch in
Albinos' Beschreibung der spezifischen Tätigkeit der Saipoveg (Epit. 15) das
Stichwort npövoia fehle, doch bleibt ein Vergleich zwischen Albinos und Apuleius

jedenfalls hinsichtlich der Providentia tripertita kaum verlässüch, da Albinos

ja eben dieses Philosophem gänzlich übergeht40. Barra, Vichiana 1 (1972)
108f. vermutet statt dessen, die Diskrepanz zwischen der nur dienenden Rolle
der Dämonen und der (allerdings geliehenen und begrenzten) Eigenkompetenz
der dei secundae providentiae beim Ausüben der Providenz habe Apuleius,
freilich nicht auch die griechischen Parallelautoren, davon abgehalten, das Tun
dieser dritten Götterklasse ausdrücklich tertia Providentia zu nennen. Während
somit auch Barra noch voraussetzt, dass Apuleius hier - wie die beiden griechischen

Zeugen - eine Aufzählung der drei providentiae vorlegen wolle und in
dieser allenfalls aus besonderem Grunde auf das Rubrum tertia Providentia
verzichten könne, hegt die eigentliche Intention dieses Dämonenpassus eher in
der (von Barra beobachteten) Abschwächung ihrer providentiellen Rolle: gelten

die 8aipove<; bei Ps.Plutarch und Nemesios als <puA.aK£<; über die Menschen,
betraut Apuleius sie als ministri deorum custodesque hominum et interpretes, si
quid a deis velint41, mit Funktionen, die sie noch viel deutlicher als nur Ausführende

göttlicher (und selbst wiederum der ordinatio paterna verpflichteter)
Weisungen oder als Vermittler menschlicher Bitten an die providentiellen Götter
erscheinen lassen und so einer möglichen Eigenkompetenz im providentiellen
Bereich entkleiden. Offenbar zielt Apuleius weniger auf die Klassifizierung
oder Rubrizierung der Dämonen innerhalb derProvidentia tripertita als auf den
Nachweis ihrer «Ungefährlichkeit» für die Herrschaft der ordinatio paterna im
gesamten Bereich des Providentiellen: solange die Dämonen nur im Dienst der
dei caelicolae wirken oder gar nur menschliche Bitten vor deren Entscheidung
tragen, bleibt der Einklang zwischen prima Providentia und delegierter Providenz

unangefochten. Aus diesem Bestreben erscheint Apuleius der rubrizierende,

verselbständigende Terminus tertia Providentia heikel und entbehrlich,
der verstärkte Hinweis auf die Subalternität der Dämonen im Bereich der
Providenz aber vordringlich42.

Apul. DedeoSocr. § 133: daemonas... inter (lerricolas) caelicolasque vectores hincprecum inde
donorum, qui ultro citro portant hinc petitiones inde suppetias ceu quidam utrisque interpretes et
salutigeri.

40 Ausserdem siedelt das Albinos-Kapitel (Epit. 15) die Dämonen ev re aiOepi Kai rcupi, depi xe

Kai Ü6axt an, während DDP sie wie die sicher echten Apuleiana (vgl. Regen 66f.) auf den
Luftraum beschränkt (p. 95, 1-2 Th.: ex aeria qualitate, hanc etiam daemonum dicii).

41 Der Konsens der griechischen Paralleltexte lässt vermuten, dass auch die mittelplatonische
Quelle von DDP die Dämonen nur custodes hominum nannte und erst Apuleius die weiteren
Titel (ministri, interpretes) hinzufügte. Da die unstreitig echte Schrift De deo Socr. diese
letzteren Titel ebenfalls zum Wächteramt der Dämonen hinzufügt (s. Anm. 37.39), könnte die
Erweiterung der Titulatur in DDP 1 § 205f. ein zusätzliches Indiz für die Echtheit von DDP
abgeben.

42 Da die Dämonen in DDP 1 §§ 205f. so kurz abgetan, in der Schrift De deo Socr. dagegen

11 Museum Helveticum



162 Peter Krafft

Der oft getadelte Passus §§ 205-206 verrät somit zwar eine persönliche,
eigenwillige Sicht jenes mittelplatonischen Lehrstücks, führt diese aber doch
folgerichtig und ohne Abirrungen43 aus. Wie planvoll diese Umformung des
aus dem Konsens der griechischen Paralleltexte erschliessbaren Theorems
vorgenommen wurde, zeigt sich schon an einer von den Kommentatoren übersehenen

Einzelheit. Der Autor von DDP pflegt die auffallend zahlreichen 8icupe-
aen; seiner Abhandlung regelmässig mit der Angabe der Gesamtzahl des zu
Gliedernden einzuleiten und dann erst die Einzelglieder durchzunehmen, so
z.B. § 204 (p. 95, 7-12 Th.): deorum Irinas nuncupat (sc. Plato) species, quorum
est prima..., aliud genus est..., tertium habent44 hat aber gerade im Abschnitt
über die Providentia tripertita jenen Vorverweis auf die Anzahl der vorzuführenden

ysvri jtpovoicu; weggelassen (p. 96, 2 Th.), so dass der Leser zwar von einer
prima Providentia und danach auch von dei secundae providentiae erfährt, die
Nennung einer tertia Providentia aber nicht erwarten bzw. vermissen kann. Die
singulare Auslassung der summierenden Voranzeige, die den Autor vom
Zwang, nun auch drei einzelne species klassifizieren zu müssen, befreit, ist
angesichts der sonstigen Regelmässigkeit solcher Vorverweise kaum ein Versehen.

Bei der Kommentierung von DDP dürfte also die rein doxographische, die
Person des Autors höchstens als Fehlerquelle anerkennende Betrachtungsweise
doch zu modifizeren sein.

Dass Apuleius seine Ausführungen über die Providentia tripertita nicht als
doxographisches Referat nach Art der griechischen Paralleltexte konzipierte,
bestätigt sich an einer weiteren bisher übersehenen Einzelheit: der Einleitungssatz

p. 96, 2 Th. {Et primam quidem providentiam esse summi exsuperantissimi-
que deorum eqs.: s. Anm. 18) entspricht in Struktur und Formulierung Sätzen,
mit denen der Autor von DDP innerhalb eines Grosskapitels die Darlegung,
meist unter einem neu hinzutretenden Teilaspekt, weiterführt45. Diesen grösseren

Zusammenhang gibt für das Providenzkapitel der eigentliche Einleitungssatz

p. 95, 15-16 Th. an: Sed omnia providentiae custodia gubernantur nec

ausgiebig abgehandelt werden, vermutet Barra, Ann. Fac. Lett, e Filos. Napoli 9 (1960/61)71,
in ersterem Traktat liege ein Frühstadium, in letzterem die entwickelte Dämonologie des

Apuleius vor. Die geringere Beachtung, die die Dämonen DDP 1 §§ 205f. finden, geht jedoch
weniger auf die Entstehungszeit dieser Schrift als vielmehr darauf zurück, dass für den

speziellen Aspekt von Apuleius' Darstellung, den Zusammenhang der von drei Ausführenden
besorgten einen Providenz, die Dämonen wegen ihrer nur dienend-vermittelnden, nicht
mitgestaltenden Beteiligung hieran auch das geringste Gewicht unter den species deorum haben.

43 Dass sich an eine Darstellung der Suväpci einen göttlichen Providenz die Betrachtung der

Gegenkräfte fortuna und Willensfreiheit nicht unmotiviert und abrupt anschliesst, wie Beau-

jeu (s. Anm. 17) furchtet, liegt auf der Hand.
44 Vgl. DDP 1 p. 85,17-86, 1; 86,9; 88,2-4; 92.10-15. 19-22; 94,21-95,2; 95,7-12; 97,2-7; 101,

10-14; 102,5-7. 19-21; DDP 2 p. 106,2-5; 107,5-15; 111, 16-17; 117,3-7. 25-27 Th.
45 Vgl. DDP 1 p. 88, 9 Th. (Fortsetzung der p. 88, 1 begonnenen Erörterung der zweierlei oü-

oiai); 89, 5 (Fortsetzung der p. 88,21 einsetzenden Darlegung über die vier Elemente); 89,9;
91, 12; 92, 15; 96, 17 (Fortsetzung der p. 96, 15 angeschnittenenfortuna-Problematik).



Apuleius' Darstellung der Providentia tripertita 163

ullius mali causa deo poterit adscribi. Für die erste dieser beiden Thesen war die
Abklärung des Verhältnisses zwischen dieser einen providentiae(\) custodia und
den dreierlei Formen der Providenz p. 96, 2-15 Th.) erforderlich, und aus
diesem Grund tendiert Apuleius' Bericht über die Providentia tripertita so deutlich

zur (wenngleich differenzierten) Einheit statt zu einer selbständigen Doxo-
graphie. Folgerichtig schliesst sich daran p. 96, 15-23 Th. mit der Besprechung
von fortuna und Willensfreiheit die Explikation der zweiten These des

Einleitungssatzes an.


	Apuleius' Darstellung der providentia tripertita

