Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 3

Artikel: Apuleius' Darstellung der providentia tripertita
Autor: Krafft, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-28450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-28450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Apuleius’ Darstellung der providentia tripertita

Von Peter Krafft, Eichstdtt

Ioanni Hertero magistro octogenario

Der Vergleich zwischen den in Albinos’ Epitome und in Apuleius’ Traktat!
De dogmate Platonis (= DDP) vorliegenden Abrissen der mittelplatonischen
Philosophie, den man seit Sinkos und Praechters Herleitung beider Abrégés aus
der «Schule» des Gaios anzustellen pflegt?, hat bekanntlich — hierin nicht un-
dhnlich der Synkrisis zwischen griechischem und apuleischem Eselsroman? —
dazu gefiithrt, dass Apuleius als der schlechtere, weil immer wieder liickenhaft,
unsachlich oder fahrig berichtende, Zeuge erscheint4. Da seiner Schrift tiber-
wiegend ein dogmengeschichtliches Interesse entgegengebracht und ihrer Lite-
rarisierung infolgedessen kaum mehr als ein «carattere manualistico» (Mores-
chini) zugebilligt wurdes, fand das gesicherte Ergebnis der Romansynkrisis,

1 Die von G. Barra, La questione dell’autenticita del ‘De Platone et eius dogmate’ e del ‘De
mundo’ di Apuleio, Rendic. Accad. Archeol. Napoli 41 (1966) 127-188; F. Regen, Apuleius
philosophus Platonicus (Berlin/New York 1971) 84ff. und J. Beaujeu, Apulée. Opuscules philo-
sophiques (Paris 1973) Introd. p. XI-XXIX aufgezeigten Gemeinsamkeiten zwischen dem
Traktat De dogm. Plat. und den Philosophumena der unstreitig echten Werke des Apuleius
machen die Echtheit auch des Traktats glaubhaft. Ich bezeichne daher im folgenden den
Autor ebenfalls als Apuleius, ziche Belegmaterial jedoch nur aus dem Traktat selbst heran.

2 Th. Sinko, De Apulei et Albini doctrinae Platonicae adumbratione (Krakau 1905); K. Praechter,
Zum Platoniker Gaios, Hermes 51 (1916) 510-529 (= KI. Schr., Hildesheim/New York 1973,
81-100); id., RE Suppl. 3, s.v. Gaios (1918) 536f.; id., Die Philosophie des Altertums, Uberwegs
Grundriss d. Gesch. d. Philos. 1 (Berlin '21926) 546; Beaujeu 49-59; J. Dillon, The Middle
Platonists (London 1977) 311-338. Divergenzen zwischen den beiden Abrissen betonen E. Pe-
losi, Stud. Cath. 16 (1940) 236f.; J. H. Loenen, Mnemosyne IV 10 (1957) 35-56; Barra, Ann.
Fac. Lett. e Filos. Napoli 9 (1960/61) 80-88.

3 P. Junghanns, Die Erzdhlungstechnik von Apuleius’ Metamorphosen und ihrer Vorlage: Philol.
Suppl. 24, 1 (Leipzig 1932); H. van Thiel, Der Eselsroman, I. Untersuchungen, Zetemata 54
(Miinchen 1971) 9-21.

4 Praechter, Die Philosophie 546 findet z.B. die «weitgehende Ubereinstimmung» zwischen
Apuleius und Albinos «nicht selten durch Fliichtigkeiten des Rhetors(!) getriibt»; C. Mores-
chini, Studi sul ‘de dogmate Platonis’ di Apuleio (Pisa 1966) 10 sicht die in DDP héufigen
«difetti di costruzione, quali oscurita, imprecisioni, ripetizioni ed errori» u.a. als Folge von
Apuleius’ «temperamento fantastico-religioso ..., che mal si adattava ad una precisa e sistema-
tica esposizione filosofica»; Beaujeu 38 wertet Apuleius’ Abriss als Werk eines «<homme de
lettres» und philosophischen «amateur, qui répugne a toute technicité dans le vocabulaire et
méme dans le raisonnement» gegeniiber der fachkundigen Darstellung des Albinos ab.

5 Moreschini 10; vgl. P. Vallette, L’Apologie d’Apulée (Paris 1908) 213: «... 'on ne saurait
trouver dans le de Platone ... 'expression d’une pensée personnelle. Il faut y voir plutét un
recueil de doypatan; Beaujeu 49. Die ausgeprigte Vorliebe des Verfassers von DDP fir
varietas in Ausdruck und Stil (s. M. Bernhard, Der Stil des Apuleius von Madaura, Tib. Beitr.




154 Peter Krafft

dass Eigenheiten apuleischer Darstellung den personlichen Intentionen oder
Priferenzen des Autors entspringen, in die Erklirung der Divergenzen, die
DDP von Albinos’ Parallelbericht trennen, kaum Einlassé; sie gelten mehr nur
als Fehler in der Sache oder als Unzuldnglichkeiten des dilettierenden Platoni-
kers (s. Anm. 4). Zwar hatte schon A. Gercke beobachtet, dass Apuleius in dem
einen Fall der Theorie einer — analog zur ontologischen Dreischichtigkeit der
Gotterwelt (DDP 1, 11fin § 204) — dreigestuften providentia (DDP 1, 12 §§ 205—
206) ein durch weitere Zeugen’ als echt mittelplatonisch erwiesenes und trotz-
dem vom Hauptzeugen Albinos unterschlagenes Lehrstiick bewahrt?; aber
selbst diese einmal grossere Vollstindigkeit seines Referats wurde ihm wenig
gelohnt, sollen sich doch die einer Doxographie abtriglichen Unarten seiner
Darstellungsweise, Unvollstdndigkeit in der Sache? und Fahrigkeit in der
Durchfithrung (s. unten), gerade in diesem Abschnitt (§§ 205-206) zu deutlich
abzeichnen.

Noch ohne Riicksicht auf Gerckes Entdeckung eines Zusammenhangs
mit der providentia tripertita-Lehre erhob diesen Vorwurf zuerst Sinko 143f.
Nach seiner Interpretation hétte Apuleius hier nicht nur zweimal, und jedesmal
«tamquam de re nova», von denselben Ddmonen!? - richtiger wohl: von dersel-
ben aus deus ultramundanus, dei caelicolae und den Diamonen aufgebauten
Gottersphire — gehandelt!!, sondern auch noch den in der «Dublette» §§ 205f.
nachgeholten Gesichtspunkt der von dieser Sphire ausgehenden Providenz so

2, Stuttgart 1927, 330ff.) und fiir Archaismen oder «lexikalische Rarititen» (s. J. Redford,
Echtheitskrit. Untersuchung d. apuleischen Schriften De Platone und De mundo, Lund 1960,
51f.) lassen aber eine so rigorose Reduzierung von DDP auf ein unpersénliches «résumé
scolaire et assez terne» (Beaujeu 49) fraglich erscheinen.

6 Ansitze zu einer solchen, positiveren Wiirdigung mancher Eigenheiten von DDP begegnen
bei Barra, Ann. Fac. Lett. e Filos. Napoli 9 (1960/61) 81-84, der die «diverse mentalita e
indirizzi filosofici» des Albinos und des Apuleius an mehreren Beispielen sichtbar macht.

7 Ps.Plutarch De fato 5712F-574A; Nemesios Emes. Nar. hom. 345, 2-346, 10 Matth.

8 A. Gercke, Eine platon. Quelle des Neuplatonismus, Rhein. Mus. 41 (1886) 285f.; W. Theiler,
Forschungen zum Neuplatonismus (Berlin 1966) 8. 83f.; J. den Boeft, Calcidius on Fate:
Philosophia Antiqua 18 (Leiden 1970) 16; Beaujeu 273; Dillon 325f.

9 Dass DDP der von Albinos iibergangenen providentia tripertita-Lehre breiteren Raum wid-
met, dafiir aber die von Albinos nidher untersuchten Teilfragen des Providenzproblems —
Theodizee, Rolle der Willensfreiheit, Verhiltnis zwischen npovowa und eipappévn — nur
streift, heben Theiler 83 und Beaujeu 274 § 206, 4. 5; § 207, 1 als Manko hervor, ohne zu
erwiégen, ob dieses Ungleichgewicht in DDP das andersartige subjektive Interesse des Autors
an jenen vier Teilproblemen widerspiegle. Wie stark jedenfalls die Frage einer providentiellen
Firsorge der Gottheit fiir die Welt Apuleius in seinen anderen Werken bewegt, zeigt Regen
83-91.

10 § 204, p. 95, 1215 Th.: Tertium habent, quos medioximos Romani veteres appellant, quod est sui
ratione; sed loco et potestate diis summis sunt minores, natura hominum profecto maiores. § 206,
p. 96, 13—15 Th.: Daemonas vero, quos Genios et Lares possumus nuncupare, ministros deorum
arbitratur (sc. Plato) custodesque hominum et interpretes, si quid a deis velint.

11 Sinko suchte fir DDP zwei Quellen, eine mit Albinos verwandte Epitome und Platons Dia-
loge, nachzuweisen, die der Verfasser nicht miteinander verschmolzen habe, sondern hinter-




Apuleius’ Darstellung der providentia tripertita 155

wenig durchzuhalten vermocht, dass am Schluss der Dublette von eben den
Déamonen nur noch ihr Status als ministri deorum (p. 96, 14 Th.) angegeben sei,
ein Zusammenhang mit der hier doch eigentlich untersuchten providentia aber
schon nicht mehr erwédhnt werde!2,

Mit diesem zweiten Einwand stellt Sinko freilich den ersteren, spéter auch
nirgends mehr erhobenen, selbst in Frage. Die §§ 205-206 stellen eben keine
Rekapitulation oder um einen akzessorischen Seitenblick auf die Providenz
erweiterte Dublette des rein ontologischen § 204 iiber die drei Gotterriange dar,
sondern bilden ein selbstindiges Kapitel iiber die Providenz, wie der Autor
selbst durch das eingangs (p. 95, 15 Th.) verwendete Stichwort Sed omnia ...
providentiae'? custodia gubernantur'* deutlich macht. Dass Apuleius diese neue
Thematik auch wirklich durchfiihrt, bestitigt schon der Aufbau des Abschnitts
§8§ 205206, der mit klirenden Vorbemerkungen zum Begriff (p. 95, 15-96,
2 Th.) einsetzt, im Anschluss die Aufgliederung dieser providentia auf die — in
der ontologischen Grundlegung § 204 bereits bekannt gemachten — dreierlei
Kategorien des Géttlichen bespricht (§§ 205f., p. 96, 2-15 Th.), um endlich
(§ 206fin, p. 96, 15-24 Th.) zur Abgrenzung dieser goéttlichen Kraft von fortuna
und Willensfreiheit iiberzugehen. Ebenso zeigt der Vergleich zwischen dem
Mittelstiick §§ 205f. (p. 96, 2—-15 Th.) iiber das Bestehen einer providentiellen
Dreistufung und dem § 204 iiber die ontologische Dreischichtigkeit der Gotter-
welt, dass Apuleius nicht rekapituliert, sondern zum neuen Thema der Provi-
denz fortschreitet: wihrend § 204 der erste Gott nur als unus et solus ..., ultra-
mundanus, incorporeus, quem patrem et architectum huius divini orbis ... ostendi-
mus definiert wird, handelt § 205fin (zit. Anm. 18) von der prima providentia
summi exsuperantissimique deorum und deren Massnahmen; wihrend § 204 die
Gotter des zweiten Ranges nur als aliud genus ..., quale astra habent ceteraque
numina, quos caelicolas nominamus bestimmt, beschreibt § 206 ihr Tun als dei
secundae providentiae (p. 96, 9-10 Th.: Unde susceptam providentiam dei secun-

einander zu referieren pflege. Daher soll DDP zahlreiche Dubletten (wie § 204/§§ 205-206)
aufweisen.

12 Sinko 143: «Igitur si daemones secundum dei voluntatem omnia perficiunt, mundus dei
providentia regitur. Hanc tamen conclusionem facillimam Apuleius facere supersedit.» Re-
gen 85f. iibernimmt diesen Teil von Sinkos Kritik an §§ 205-206.

13 Stichwortgebrauch am Kapitelanfang ist in DDP iiberall zu beobachten, vgl. z.B. p. 86, 9; 87,
2.20; 88, 1; 91, 20; 92, 23; 94, 9 Th. Zur Verwendung eines mit sed eingeleiteten Satzes zwecks
Einfithrung des Stichworts vgl. p. 86, 12 (Sed haec de deo sentit eqs.); 90, 6 (Sed de primis
elementis ... constare ... corpora €qs.); 92, 3 (Sed illam ... caelestem animam eqs.); 99, 14 (Sed
totius corporis habitus et figura membrorum eqs.).

14 Die von Sinko und Regen (s. Anm. 12) infolge der Annahme, Apuleius wolle §§ 205-206 die
gottliche Providenz beweisen, erst am Schluss des «Beweisgangs» — wenngleich vergeblich —
erwartete conclusio facillima ist von Apuleius schon in diesem Einleitungssatz vorab aufge-
stellt worden. Das lidsst vermuten, dass die §§ 205-206 nicht einer resultierenden These
ermangeln, sondern umgekehrt jenen einleitenden Satz explizieren (und dabei mit der Drei-
teilung der Gottersphire abstimmen) sollen.




156 Peter Krafft

dae providentiae ita naviter retinent eqs.); wihrend § 204 die Dimonen nur
ontologisch unter den Géttern, aber iiber den Menschen einordnet, stattet § 206
sie als ministri deorum custodesque hominum et interpretes, si quid a deis velint
mit Aufgaben aus, die zwar nicht als rertia providentia bezeichnet werden, aber
doch dem entsprechen, was Ps.Plutarch 573A, Nemesios 346, 5-7 Matth. und
Apuleius, De deo Socr. §§ 132-137 als den spezifischen Anteil der Ddmonen an
der Providenz beschreiben.

Gelten aber §§ 205-206 der Providenz, insbesondere der providentia triper-
tita, so verschirft sich Sinkos zweiter Einwand, wie Barra und Dillon bemer-
ken's, zu dem gravierenden Versdaumnis des Apuleius, nach der korrekten Auf-
zidhlung einer prima providentia (p. 96, 2 Th.) und von dei secundae providentiae
(p. 96, 10 Th.) die Existenz auch einer tertia providentia unerwihnt oder gar
unbeachtet gelassen zu haben, obwohl er p. 96, 13-15 Th. von den Damonen
handelt und die griechischen Paralleltexte im Hinblick auf diese Gotterklasse
iibereinstimmend von einer 1pitn npovoa sprechen!s. Beaujeu 274 sieht Apu-
leius sogar schon bei der Deskription der den Ddmonen vorgeordneten dei
secundae providentiae (p. 96, 9—12 Th.) vom Thema abgleiten, insofern er an-
stelle einer Ausfithrung iiber deren spezifischen Anteil an der Providenz «quel-
ques lignes banales sur la belle ordonnance de I'univers» vorbringe, die ihm bei
der anschliessenden Erdrterung iiber fortuna das Providenzthema nurmehr ex
abrupto wieder aufzunehmen gestatteten!’. So hitte sich der «<amateur» Apu-
leius selbst bei einer, wie die grissere Ausfithrlichkeit (s. Anm. 9) vermuten
lasst, ihn personlich interessierenden Teilfrage als fahrigen und unzuverléssi-
gen Berichterstatter verraten.

Ausgangspunkt fiir Beaujeus Kritik ist Apuleius’ Aussage iiber die dei
secundae providentiae p. 96, 9—-12 Th., in der allerdings weniger deren spezifi-
scher Zusténdigkeitsbereich umrissen wird — dies war noch in der Beschreibung
der prima providentia (p. 96, 2-9 Th.) in Form eines Mandats seitens des ersten
Gottes vorab geschehen!® — als vielmehr die Art und Weise geschildert ist, in
der nun die Sekundirgétter diesen Auftrag verwalten: Unde susceptam'® provi-

15 G. Barra, Apuleio e il problema dell’origine del male, Vichiana 1 (1972) 108f.; Dillon 325f.

16 Ps.Plutarch De fato 573A: 1tpitn §dv eikotmg pndein npovowd te xai npopndeia 1dv doot
nepi yijv daipoveg tetaypévor tdv dvipornivov tpatewv UAAKES TE Kai ENioKONOl EiC1V;
Nemes. Emes. Nat. hom. 346, 5-6 Matth.: thv tpitnv elvar tpdvowav [MAdrov drogaivetar,
npoiocTacIa ¢ TavTng TIVAG TETAYHEVOLG daipovag Tepi THV Yiv puAakag TV dvipwrivav
Tpagewv.

17 Beaujeu 274 § 206, 3: «Apulée ... lache le fil du raisonnement, pour écrire quelques lignes ba-
nales sur la belle ordonnance de I'univers et le role des démons ...; aussi, lorsqu’il le ressaisit
ensuite (nec sane omnia ...), le hiatus est-il sensible.» Vgl. Dillon 325f.

18 § 205fin: Et primam quidem providentiam esse summi exsuperantissimique deorum omnium, qui
non solum deos caelicolas ordinavit, quos ad tutelam et decus per omnia mundi membra dispersit,
sed ... fundatis(que) legibus reliquarum dispositionem ac tutelam rerum, quas cottidie fieri ne-
cesse est, dis ceteris tradidit. &

19 Zur Responsion tradere/suscipere vgl. DDP 1 § 187 (de diversis officinis haec ei essent philoso-




Apuleius’ Darstellung der providentia tripertita 157

dentiam?® dei secundae providentiae ita naviter retinent, ut omnia etiam, quae?'
caelitus*> mortalibus exhibentur, immutabilem ordinationis paternae?* statum
teneant. Die — allerdings unsichere — Ortsangabe caelitus und die geldufige
Verwendung des Passivs exhiberi als Synonyms von conspici fiihrten Beaujeu 72
zu dem Schluss, Apuleius sei hier vom providentiellen Wirken der Gotter zur
kosmologischen Wohlgeordnetheit von «tout ce qui, dans le ciel, est exposé aux
regards des hommes» abgeschweift24, was insofern denkbar erschiene, als Apu-

phiae membra suscepta); § 188 (cum principes harum familiarum impolitas sententias ... audito-
ribus tradidissent).

20 providentiam codd.: provinciam Thomas, Beaujeu. P. Thomas, Bull. de I’Acad. Royale de

21

22

23

24

Belgique, cl. des lettres 6 (1899) 475 hielt die Anderung fiir erforderlich, weil hier von den
«fonctions confiées aux dieux» die Rede sei. Da aber diese «fonctions» eben in der secunda
providentia bestehen und Apuleius das ebensogut konkret als suscepta providentia wie formal
als suscepta provincia bezeichnet haben kann, ist die Notwendigkeit jenes Eingriffs schwach
begriindet. Beaujeu 72 (4hnlich Dillon 325) zieht die nach seiner Ansicht durch das dazwi-
schengesetzte Subjekt dei gesperrten Worte susceptam provinciam ... secundae providentiae
(«les dieux ayant requ la charge d’une providence de second rang») zusammen, doch macht
diese Riickkehr zur inhaltlichen statt, wie in Thomas’ Konjektur, formalen Bestimmung des
an die Sekundirgdtter Delegierten die Notwendigkeit eines textkritischen Eingriffs noch
weniger einsichtig: dass diese Gotter «une providence de second rang» ausiiben, ergibt sich
hinldnglich aus dem iiberlieferten Ausdruck susceptam providentiam.

Thornas (Ausg. Leipzig 1908, p. 96, 11), Beaujeu 72 (dessen Ubersetzung dies jedoch ibid.
nicht beriicksichtigt: s. Anm. 24) und Dillon 325 interpungieren: ut omnia, etiam quae ...
exhibentur, ... teneant. Die Junktur etiam quae findet sich zwar auch DDP 1 § 194 (p. 88, 15-17
Th.): intellegendi substantia, quoniam constanti nititur robore, etiam quae de ea disputantur,
ratione stabili ... sunt), doch lisst die deutliche Vorliebe des Verfassers von DDP fiir die
Postposition von etiam (Redfors 382') die Interpunktion: ut omnia etiam, quae ... exhibentur, ...
teneant nicht weniger zuléssig erscheinen. Zu dieser Postposition vgl. DDP p. 82, 9 Th. (mense
etiam, qui ... Thargelion dicitur); 98, 7 (eorum etiam, quae ... mutantur); 100, 12 (illa etiam, quae
... hexa sunt); 109, 4 (bonorum et malorum, eorum etiam, quae media dicuntur); 115, 3 (ut ea
etiam, quae sunt).

Das von Thomas und Beaujeu rezipierte caelitus, ein bei Apuleius sonst nicht belegtes Wort,
stammt vom Korrektor B2, den Thomas (Etudes sur la trad. manuscr. des ceuvres philos.
d’Apulée, Briissel 1907, 46) als «faiseur de conjectures» beurteilt. Die Handschriften (caelestus
B: caelestis MV) deuten eher darauf hin, dass die caelestes genannt waren; denkbar wire quae
{a) caelest(ib)us exhibentur, vgl. p. 131, 24 Th.: opus B: copiis MV: op(ib)us Thomas, Beaujeu
recte.

Zum Terminus vgl. DDP 2 § 253: quippe cum summus deorum cuncta haec non solum cogitatio-
num ratione consideret, sed prima media ultima obeat compertaque intime providae ordinationis
universitate et constantia regat; DDP 1 § 201: ille rerum ordinator; § 204: summus ille (sc. deus),
quem patrem et architectum huius divini orbis ... ostendimus.

Vgl. die Ubersetzung von Beaujeu 72: «... les dieux ayant requ la charge d’une providence de
second rang s’y attachent avec tant de zéle que tout ce qui, dans le ciel, est exposé aux regards
des hommes conserve aussi 'ordonnance immuable que le pére lui a donnée» und von Dillon
325: «... that everything, including (s. Anm. 21) those things, which are visible to mortals in the
heavens, preserve unaltered the order of their Father’s dispensation.» Ahnlich verstand den
Passus schon H. Clouard, Apulée. Apologie, Florides, Traités philos. (Paris, Garnier 1934) 325:
«... que méme tout ce qui du ciel se montre aux regards des mortels reste dans I'état immuable
fixé par la volonté du Pére.»




158 Peter Krafft

leius die astra zu eben dieser zweiten Gotterklasse zahlt?5 und den x6opoc des
supralunaren Bereichs auch sonst gerne hervorhebt?s. Trotzdem bleibt diese
Auslegung unsicher, da der Autor von DDP auch die nicht weniger geldufige
Verwendung des Verbs exhibere als Synonyms fir praebere, tribuere sim.
kennt?” und demnach hier auch von «all dem, was caelitus den Sterblichen?23
gewihrt wird», also von der Providenz der himmlischen Gotter2? statt von der
Ordnung der petéwpa, gesprochen haben kann. Ausserdem deklariert der
Autor von DDP die kosmische «belle ordonnance» so regelmiissig als Werk der
prima providentia des hochsten Gottes?? und schrinkt die an die Sekundargott-
heiten delegierte Providenz so klar auf die reliquae res, quae cottidie fieri necesse
est, ein (s. Anm. 18), dass die Annahme, er habe hier plétzlich und unachtsam
dieselbe kosmische Ordnung in eine Beschreibung ausgerechnet jener sekunda-
ren suscepta providentia einfliessen lassen3!, reichlich schwer fillt.

Fiir das, was der Autor von DDP hier als 16bliche Folge der von den sekun-
diren Gottern kraft Auftrags ausgeiibten Providenz darstellen will, liegen somit
je nach der Interpunktion (s. Anm. 21) und dem Verstindnis des Verbs exhiberi
drei verschiedene Deutungsmoglichkeiten vor: er kann ihrem Wirken zuge-
schrieben haben, «that everything, including those things, which are visible to
mortals in the heavens, preserve unaltered the order of their Father’s dispensa-

25 § 204, p. 95, 11 Th.: aliud genus (sc. deorum) est, quale astra habent ceteraque numina, quos
caelicolas nominamus. Aus Apuleius’ unstreitig echten Schriften vgl. De deo Socr. §§ 119-121.

26 DDP 1 §§ 198.201.203.211; De deo Socr. §§ 119f.; vgl. Barra, Ann. Fac. Lett. e Filos. Napoli 9
(1960/61) 82; Moreschini 53.

27 DDP 1§ 213, p. 100, 6 Th.: ut ... utilitatem sui ac censum animantibus exhiberent (cf. Tert. Cult.
fem. 1, 5, 2: ita est disposita utensilitas, ut et proprias operas ... exhibeant rebus humanis). Von
der Gottheit wird exhibere in diesem Sinne ausgesagt bei Tert. Adv. Tud. 2, 9 (legem ... Deus
gentibus exhibuit repromissam); Adv. Marc. 4, 6 (non exhibens mihi mercedem praecepti) und
bei Cypr. Fort. 13 (occiso mundus eripitur, sed restituto Paradisus exhibetur).

28 Da in den Paralleltexten das Objekt der secunda providentia ta Yvntd (Ps.Plut. De fato 573A)
bzw. ta &v yevéoer kai dopd (Nemes. Nat. hom. 345, 10-11 Matth.) genannt wird, konnte die
Verwendung des Terminus mortalibus in DDP ein Indiz dafiir sein, dass Apuleius hier von der
Providenz, nicht von der Kosmologie spricht. Jedenfalls verwendet DDP 1 § 202fin beim
Beschreiben der himmlischen «ordonnance» das schlichtere Wort homines: Esse autem stella-
rum ... certos ambitus legitimis curriculis perpetuo servatos, quos vix hominum sollertia com-
prehendit.

29 Die mit der suscepta providentia betraute zweite Gotterklasse bilden ja laut DDP 1 § 204 die
astra und sonstigen dei caelicolae (s. Anm. 25). Als donum der Goétter an die Menschen
umschreibt Apuleius die Providenz De deo Socr. § 133.

30 § 198: perfectissimo et pulcherrimo mundo instar pulchrae et perfectae sphaerae a fabricatore deo
quaesitum est. § 201: ille rerum ordinator ita reversiones earum (sc. stellarum), ortus, obitus,
recessus, moras progressusque constituit, ut ne modico quidem errori locus esset. § 205fin:
... Summi exsuperantissimique deorum omnium, qui ... deos caelicolas ordinavit, quos ad tutelam
et decus per omnia mundi membra dispersit.

31 Daherist auch Dillons Interpretation (zitiert Anm. 24) unhaltbar: dass sich iiberhaupt «every-
thing» an die ordinatio paterna hilt, ist doch nur zum Teil das Verdienst der Sekundirgotter
und ihrer auf den Bereich der reliquae res bzw. der mortales beschrinkten Providenz.




Apuleius’ Darstellung der providentia tripertita 159

tion» (Dillon 325) oder «que tout ce qui, dans le ciel, est exposé aux regards des
hommes conserve aussi ’ordonnance immuable que le pére lui a donnée»
(Beaujeu 72) oder «dass auch all das, was von seiten des Himmels (d. h. von der
Sphire der dei caelicolae her) den Sterblichen gewidhrt wird, die unverinderli-
che ordinatio paterna einhilt». Dillons Vorschlag ist abzuweisen, da er félsch-
lich impliziert, die suscepta providentia der rangniedrigeren Gotter erfasse
schlechthin omnia, nicht den ihrem ordnenden Walten p. 96, 7-8 Th. allein
tiberstellten Teilbereich der reliquae res, quas cottidie fieri necesse est. Damit
wird aber auch Dillons Interpunktion hinfillig: etiam ist hier doch, wie in DDP
hiufig (s. Anm. 21), seinem Bezugswort omnia nachgestellt. Aus dem Gebrauch
dieser Konjunktion folgt aber, dass der Autor hier nicht, wie Beaujeu meint, die
bereits als unmittelbares Werk der prima providentia vorgefiihrte «belle ordon-
nance» des Kosmos wiederholen will, sondern die Geltung derselben ordinatio
paterna auch bzw. sogar (etiam) in einem anderen Bereich konstatiert: nicht nur
fur jene primire «ordonnance», die den hochsten Gott und fabricator mundi
selbst zum Urheber hat, sondern auch bzw. sogar fiir das an die suscepta provi-
dentia der zweiten Gotterklasse Delegierte bleibt die ordinatio paterna des er-
sten Gottes Grundgesetz und Richtschnur. Da ja p. 96, 7-8 Th. den ceteri dei ihr
Amt nicht ins Belieben gestellt, sondern vom hdchsten Gott fundatis legibus3?
anvertraut wurde, erscheint es nicht unangemessen, wenn Apuleius ihnen an-
schliessend (p. 96, 9—12 Th.) eine entsprechend ‘gesetzestreue’ Verwaltung ihres
Auftrags bestédtigen will: susceptam providentiam ... ita naviter retinent, ut omnia
etiam, quae caelitus mortalibus exhibentur, ... ordinationis paternae statum te-
neant. Trotz der Verteilung der gottlichen Providenz auf verschiedene npovon-
tai bleibt somit die eine ordinatio paterna des hochsten und ersten Gottes das
eigentlich Bestimmende, sowohl in dessen eigenem Wirkungsbereich wie in
dem der zweiten Goétterklasse libertragenen Bereich der morralia.

Was Beaujeu und Dillon zu wenig wiirdigten, ist demnach der fiithlbare
Unterschied zwischen einer rein doxographischen Aufreihung der verschiede-
nen providentiae, wie sie die beiden vorwiegend am Definieren und damit
Abgrenzen der drei yévn mpovoiag?? interessierten griechischen Paralleltexte
vornehmen, und der eigentiimlichen Tendenz des apuleischen Berichts, die
sekundire Providenz gerade umgekehrt auf die prima providentia des hochsten
Gottes zuriickzubinden. Daher erfolgt die inhaltliche Bestimmung der secunda
providentia nicht wie bei den griechischen Abrissen unter dem entsprechenden
Stichwort bzw. nicht in einem eigenen Lehrsatz, sondern in Form eines Auf-
trags des hochsten Gottes an die ceteri dei (p. 96, 8-9 Th.) noch innerhalb der
Deskription des von der prima providentia Bewirkten; daher wird diese sekun-
didre Providenz im Anschluss (p. 96, 10 Th.) statt mit dem klassifizierenden

32 Zum Text s. Anm. 18.

33 Zum Ausdruck vgl. Ps.Plut. De fato 573A: tprttiic ... TG npovoiag Yewpovpévng; Nemes.
Emes. Nat. hom. 345, 3 Matth.: Sumipdv 10V Tiig Tpovoiag Adyov eig Tpia.




160 Peter Krafft

Terminus mit dem Abhingigkeit signalisierenden Ausdruck suscepta providen-
tia belegt; daher wird schliesslich bei der Besprechung der dei secundae provi-
dentiae nicht mehr berichtet, was sie tun, sondern wie das von ihnen Bewirkte
an die ordinatio paterna gebunden bleibt. Neigen die griechischen Paralleltexte
mehr zur gesonderten Klassifizierung und Vereinzelung der yévn npovoiac4,
rickt DDP umgekehrt den inneren Zusammenhang von erster und zweiter
providentia in den Vordergrund: sie werden nicht nebeneinander gestellt und
spezifiziert, sondern als Grundgesetz und Mandat35 miteinander verkniipft3¢.
In dieser eigenwilligen Betrachtungsweise, nicht jedoch in einem Gedanken-
sprung vom Providentiellen zum Kosmologischen, diirfte die ‘Abweichung’ des
Apuleius von seiner — aus dem Konsens von Ps.Plutarchs und Nemesios’ npo-
voiar-Tabellen erschliessbaren — Vorlage in Wirklichkeit bestehen.

Zur Verifizierung dieses Interpretationsvorschlags scheint mir der zweite
‘Fehler’ in Apuleius’ Providenzkapitel zu verhelfen, der darin bestehen soll,
dass er bei der schliesslichen Besprechung der dritten npovontai, der Démonen
(p. 96, 13—15 Th.), deren Aufgabe zwar korrekt, d. h. im Einklang mit den grie-
chischen Paralleltexten, als Vermittlung zwischen Goéttern und Menschen um-
reisse, nicht aber auch als rertia providentia bezeichne, wie dies die Paralleltexte
tun, oder wenigstens als Teil der Providenz kenntlich mache: Daemonas vero,
quos Genios et Lares possumus nuncupare, ministros deorum?’ arbitratur (sc.
Plato) custodesque hominum?3? et interpretes?®, si quid a deis velint. Regen 85f.

34 Nur Nemesios fiigt seinem ldngeren Referat iiber die dreierlei mpovown (p. 345, 2-346, 7
Matth.) eine knappe Bemerkung (p. 346, 7-10 Matth.) iiber deren mittelbare Einheit an: elva
8¢ ) devtépa xai TH Tpity mpovoig 10 eivar mapd TiHE TPOTNG, O duvdper ndvia nopd Tod
npwtov Y£0d doikeicdat, Tod taEavtog xail Toug SEVTEPOLE Kai TOVE TPITOVS TPOVONTAS.

35 Apuleius’ unstreitig echte Schriften bieten keine ausdriickliche Parallele zu diesem Verhéltnis
zwischen deus primus und dei secundae providentiae, vielleicht weil ihm der héchste Gott als
ineffabilis (De deo Socr. § 124, cf. DDP 1 § 191) einer solchen Untersuchung entriickt schien.
Sein Lobpreis auf diesen hochsten Gott als den summus animi genitor, aeternus animantium
sospitator, assiduus mundi sui opifex, sed enim sine opera opifex, sine cura sospitator, sine
propagatione genitor (Apol. 64, 4) diirfte jedoch die Vorstellung sekundérer, im Dienst und
Auftrag des hochsten Gottes wirkender Gotter implizieren. — Klar ist die Bindung aller
Gottheiten, auch der dei caelicolae, an die ordinatio des ersten Gottes in der (hierin das
griechische Original abidndernden) Schrift De mundo (§§ 28%fin. 350fT.; cf. Regen 45f.; Beau-
jeu 332) dargelegt.

36 Beaujeu bedenkt zu wenig, dass Apuleius hier die «belle ordonnance» all der Dinge, quae
caelitus mortalibus exhibentur, unabhingig von deren niherer Bestimmung, als Folgewirkung
der suscepta providentia der Sekundirgotter darstellt.

37 Vgl. Apul. De deo Socr. § 134: quae cuncta caelestium voluntate et numine et auctoritate, sed
daemonum obsequio et ministerio fieri arbitrandum est.

38 Zur - platonischen: cf. Rep. 620 d — Wichterrolle der Damonen vgl. Ps.Plut. De fato 573A:
daipoveg ... Tdv dvIponivov npatewv pUAaKES te kai éniokonor; Nemes. Emes. Nat. hom.
346, 6-7 Matth.: daipovag ... pOAakac tdv aviporivev tpateov; Apul. De deo Socr. § 155:
ex hac daemonum copia ... singulis hominibus in vita agenda testes et custodes additos; § 155fin:
nihil homini prae istis custodibus ... esse secreti.

39 Zur - platonischen: cf. Sympos. 202 e; Epinom. 984 ¢ — Vermittlerrolle der Dimonen vgl.




Apuleius’ Darstellung der providentia tripertita 161

sucht dieses Versiumnis mit dem Hinweis ertriglich zu machen, dass auch in
Albinos’ Beschreibung der spezifischen Tatigkeit der daipoveg (Epit. 15) das
Stichwort npovowa fehle, doch bleibt ein Vergleich zwischen Albinos und Apu-
leius jedenfalls hinsichtlich der providentia tripertita kaum verlisslich, da Albi-
nos ja eben dieses Philosophem ginzlich iibergeht40. Barra, Vichiana 1 (1972)
108f. vermutet statt dessen, die Diskrepanz zwischen der nur dienenden Rolle
der Diamonen und der (allerdings geliechenen und begrenzten) Eigenkompetenz
der dei secundae providentiae beim Ausiiben der Providenz habe Apuleius,
freilich nicht auch die griechischen Parallelautoren, davon abgehalten, das Tun
dieser dritten Gétterklasse ausdriicklich tertia providentia zu nennen. Wihrend
somit auch Barra noch voraussetzt, dass Apuleius hier — wie die beiden griechi-
schen Zeugen — eine Aufzihlung der drei providentiae vorlegen wolle und in
dieser allenfalls aus besonderem Grunde auf das Rubrum tertia providentia
verzichten kénne, liegt die eigentliche Intention dieses Ddmonenpassus eher in
der (von Barra beobachteten) Abschwichung ihrer providentiellen Rolle: gel-
ten die daipoveg bei Ps.Plutarch und Nemesios als puAakec iiber die Menschen,
betraut Apuleius sie als ministri deorum custodesque hominum et interpretes, si
quid a deis velint*!, mit Funktionen, die sie noch viel deutlicher als nur Ausfiih-
rende gottlicher (und selbst wiederum der ordinatio paterna verpflichteter) Wei-
sungen oder als Vermittler menschlicher Bitten an die providentiellen Gotter
erscheinen lassen und so einer moglichen Eigenkompetenz im providentiellen
Bereich entkleiden. Offenbar zielt Apuleius weniger auf die Klassifizierung
oder Rubrizierung der Ddmonen innerhalb der providentia tripertita als auf den
Nachweis ihrer «Ungeféhrlichkeit» fiir die Herrschaft der ordinatio paterna im
gesamten Bereich des Providentiellen: solange die Ddmonen nur im Dienst der
dei caelicolae wirken oder gar nur menschliche Bitten vor deren Entscheidung
tragen, bleibt der Einklang zwischen prima providentia und delegierter Provi-
denz unangefochten. Aus diesem Bestreben erscheint Apuleius der rubrizie-
rende, verselbstindigende Terminus tertia providentia heikel und entbehrlich,
der verstiarkte Hinweis auf die Subalternitdt der Didmonen im Bereich der
Providenz aber vordringlich42. _

Apul. De deo Socr. § 133: daemonas ... inter (terricolas) caelicolasque vectores hinc precum inde

donorum, qui ultro citro portant hinc petitiones inde suppetias ceu quidam utrisque interpretes et

salutigeri.

40 Ausserdem siedelt das Albinos-Kapitel (Epit. 15) die Ddmonen &v 1€ ai3€ép: xai nopt, dépt 1€
kai bdan an, wihrend DDP sie wie die sicher echten Apuleiana (vgl. Regen 66f.) auf den
Luftraum beschrinkt (p. 95, 1-2 Th.: ex aeria qualitate, hanc etiam daemonum dicit).

41 Der Konsens der griechischen Paralleltexte ldsst vermuten, dass auch die mittelplatonische
Quelle von DDP die Diamonen nur custodes hominum nannte und erst Apuleius die weiteren
Titel (ministri, interpretes) hinzufiigte. Da die unstreitig echte Schrift De deo Socr. diese
letzteren Titel ebenfalls zum Wichteramt der Ddmonen hinzufiigt (s. Anm. 37. 39), konnte die
Erweiterung der Titulatur in DDP 1 § 205f. ein zusétzliches Indiz fiir die Echtheit von DDP

abgeben.
42 Da die Diamonen in DDP 1 §§ 205f. so kurz abgetan, in der Schrift De deo Socr. dagegen

Il Museum Helveticum




162 Peter Krafft

Der oft getadelte Passus §§ 205—206 verrit somit zwar eine personliche,
eigenwillige Sicht jenes mittelplatonischen Lehrstiicks, fiihrt diese aber doch
folgerichtig und ohne Abirrungen** aus. Wie planvoll diese Umformung des
aus dem Konsens der griechischen Paralleltexte erschliessbaren Theorems vor-
genommen wurde, zeigt sich schon an einer von den Kommentatoren iibersehe-
nen Einzelheit. Der Autor von DDP pflegt die auffallend zahlreichen diopé-
oglg seiner Abhandlung regelmaissig mit der Angabe der Gesamtzahl des zu
Gliedernden einzuleiten und dann erst die Einzelglieder durchzunehmen, so
z.B. § 204 (p. 95, 7-12 Th.): deorum trinas nuncupat (sc. Plato) species, quarum
est prima ..., aliud genus est ..., tertium habent*4 ..., hat aber gerade im Abschnitt
iiber die providentia tripertita jenen Vorverweis auf die Anzahl der vorzufiihren-
den yévn mpovoiag weggelassen (p. 96, 2 Th.), so dass der Leser zwar von einer
prima providentia und danach auch von dei secundae providentiae erfahrt, die
Nennung einer tertia providentia aber nicht erwarten bzw. vermissen kann. Die
singuldre Auslassung der summierenden Voranzeige, die den Autor vom
Zwang, nun auch drei einzelne species klassifizieren zu miissen, befreit, ist
angesichts der sonstigen Regelmaissigkeit solcher Vorverweise kaum ein Verse-
hen. Bei der Kommentierung von DDP diirfte also die rein doxographische, die
Person des Autors hochstens als Fehlerquelle anerkennende Betrachtungsweise
doch zu modifizeren sein.

Dass Apuleius seine Ausfithrungen iiber die providentia tripertita nicht als
doxographisches Referat nach Art der griechischen Paralleltexte konzipierte,
bestitigt sich an einer weiteren bisher iibersehenen Einzelheit: der Einleitungs-
satz p. 96, 2 Th. (Et primam quidem providentiam esse summi exsuperantissimi-
que deorum eqs.: s. Anm. 18) entspricht in Struktur und Formulierung Sitzen,
mit denen der Autor von DDP innerhalb eines Grosskapitels die Darlegung,
meist unter einem neu hinzutretenden Teilaspekt, weiterfithrt4s. Diesen grosse-
ren Zusammenhang gibt fiir das Providenzkapitel der eigentliche Einleitungs-
satz p. 95, 15-16 Th. an: Sed omnia ... providentiae custodia gubernantur nec

ausgiebig abgehandelt werden, vermutet Barra, Ann. Fac. Lett. e Filos. Napoli 9 (1960/61) 71,
in ersterem Traktat liege ein Frithstadium, in letzterem die entwickelte Ddmonologie des
Apuleius vor. Die geringere Beachtung, die die Dimonen DDP 1 §§ 205f. finden, geht jedoch
weniger auf die Entstehungszeit dieser Schrift als vielmehr darauf zuriick, dass fiir den
speziellen Aspekt von Apuleius’ Darstellung, den Zusammenhang der von drei Ausfithrenden
besorgten einen Providenz, die Dimonen wegen ihrer nur dienend-vermittelnden, nicht mit-
gestaltenden Beteiligung hieran auch das geringste Gewicht unter den species deorum haben.

43 Dass sich an eine Darstellung der duvaper einen gottlichen Providenz die Betrachtung der
Gegenkrifte forruna und Willensfreiheit nicht unmotiviert und abrupt anschliesst, wie Beau-
jeu (s. Anm. 17) furchtet, liegt auf der Hand.

44 Vgl. DDP 1 p. 85, 17-86, 1; 86, 9; 88, 2-4; 92, 10-15. 19-22; 94, 21-95, 2; 95, 7-12; 97, 2-7; 101,
10-14; 102, 5-7. 19-21; DDP 2 p. 106, 2-5; 107, 5-15; 111, 16-17; 117, 3-7. 25-27 Th.

45 Vgl. DDP 1 p. 88, 9 Th. (Fortsetzung der p. 88, 1 begonnenen Erorterung der zweierlei o0-
oia); 89, 5 (Fortsetzung der p. 88, 21 einsetzenden Darlegung iiber die vier Elemente); 89, 9;
91, 12; 92, 15; 96, 17 (Fortsetzung der p. 96, 15 angeschnittenen forruna-Problematik).




Apuleius’ Darstellung der providentia tripertita 163

ullius mali causa deo poterit adscribi. Fiir die erste dieser beiden Thesen war die
Abklarung des Verhiltnisses zwischen dieser einen providentiae(!) custodia und
den dreierlei Formen der Providenz (= p. 96, 2—-15 Th.) erforderlich, und aus
diesem Grund tendiert Apuleius’ Bericht iiber die providentia tripertita so deut-
lich zur (wenngleich differenzierten) Einheit statt zu einer selbstindigen Doxo-
graphie. Folgerichtig schliesst sich daran p. 96, 15-23 Th. mit der Besprechung
von fortuna und Willensfreiheit die Explikation der zweiten These des Einlei-
tungssatzes an.




	Apuleius' Darstellung der providentia tripertita

