
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 36 (1979)

Heft: 1

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen

Zwei Textvorschläge zu Aischylos' Agamemnon

Von Gerhard Müller, Glessen

Ich schlage im Agamemnon gegen E. Fraenkel, den Kommentator, und

gegen alle anderen Erklärer zwei Emendationen vor, die beide paläographisch
leicht und, wie mir scheint, gedanklich naheliegend sind. Es wundert mich, dass

sie bisher noch von niemandem erwogen wurden, wenigstens soweit ich die
älteren Ausgaben und Kommentare kenne. R. E. Dawe im Repertory of
conjectures on Aeschylus (Oxford 1965) nennt sie nicht.

1. In v. 1272 ändere ich pdxt|v zu paxqi und verstehe so: Kassandra hat
(v. 1265) CTKfixxpa und pavxsia axe<pr| abgeworfen und zertrampelt. Nun legt
sie, wie nach dem Wortlaut von v. 1269f. anzunehmen natürlich scheint (so
auch D. Page im kleinen Oxford-Kommentar 1957), auch das Obergewand der
Seherin ab. Dies Abwerfen erlebt sie als vom Gott inspiriert und bewirkt; es

bedeutet für sie, dass sie der Gott endgültig verstösst. Er will nichts für sie tun,
in diesem Sinne «versagt er» (paxü). Darauf geht das einleitende iSou, es liegt
eine mantische Einsicht vor (vgl. i5oö i5ou v. 1125). Für diese nennt sie zwei
Indizien, die nicht divergieren, sondern dasselbe bedeuten, ob Sixopponox;
meint dies (vgl. v. 349 xö 5' eu Kpaxoiri pf) öixopporcax; iSsiv). Das erste Indiz
erlebt sie eben, das zweite ist die lange Erfahrung der verkannten und verhöhnten

Seherin. Apollon schaute zu, gleichgültig oder gar erfreut, wie sie sich von
den Ihrigen, die ihr zu Feinden geworden waren, laut (peya G. Hermann)
verlachen lassen musste. Diese beiden Indizien formuliert sie im folgenden Satz
noch einmal in umgekehrter Reihenfolge, um so bei der gegenwärtigen, für sie

tödlichen Situation zu enden. 6 pdvxic; pdvxtv £K7tpd£,a<; nimmt in v. 1275 das

ai>xö<; ekSucov von v. 1269 wieder auf. Dieser Gedankengang ist von durchsichtiger

Klarheit. Daher leuchtet mir die Diagnose Fraenkels (z. St.) nicht ein,
Überfülle des Gedankens sprenge den Satzbau und führe zu einem typisch
aischyleischen Anakoluth. Ferner behält die überlieferte Verbindung ob 5i-
XoppÖTtcoc; pdxr|v nach allen Erklärungen doch etwas sehr Unnatürliches. Was

soll es bedeuten, wenn die Möglichkeit ausgeschlossen wird, das Verlachen
könnte in manchen Fällen berechtigt, in manchen pdxiiv gewesen sein? D. Page

verlangt (z. St.) ein ganz anderes verbum finitum statt pdxt)v oder den Ausfall
eines Verses danach. Schon Fraenkel hatte immerhin zugegeben: «de voce

pdxr|V dubitari potest». Unbestreitbar scheint mir, dass \5ou (v. 1269) wie überall

bei den Tragikern von einer unmittelbar folgenden eindeutigen Feststellung



Miszellen 59

eines Tatbestands oder seiner Beurteilung seinen Sinn bekommen muss, also

von einem Indikativ oder Imperativ; es könnte auch ein Akkusativ oder Nominativ

genügen. Zwar würde A. ek8Ü(ov diese Forderung erfüllen. Aber das
zweite Partizip, EKonzevaai;, fängt hier trotz G. Hermann keinen neuen Satz an,
sondern ist dem ekSuodv parallel (mit 8e auch ohne vorangehendes pev): das
mantische Gewand wird der Seherin jetzt genommen, aber es war schon früher
kein Schutz. Dies beides gehört zusammen und ergibt die mit I8o0> angekündigte

Einsicht: paxqL
2. In v. 1640 ist nach meinem Urteil zu lesen: t^ev^o) itapsicrt«;. Zum überlieferten

ßapeiaic; aus dem Verbum ^Euytaxv«; zu ergänzen, ist zuviel verlangt. Mit
Recht sagt Page (z. St.), dass das eine ganz ungewöhnliche Ellipse wäre, mit
keiner der bei Wilamowitz im Herakleskommentar zu v. 681 aufgezählten Fälle
vergleichbar, vor allem nicht mit solchen, bei denen ein innerer Akkusativ leicht
ergänzt wird, und auch nicht mit den zu Abstrakten erstarrten adjektivischen
Feminina. Das von mir vorgeschlagene Substantiv bedeutet in den homerischen

Hymnen (31,11) Backenstücke an Helmen. Das im Singular allein zulässige

gleichbedeutende jtaprpov steht in der Ilias (A 142) für die (allerdings nur
schmückenden) Backenstücke am Pferdezaum. Dann ist es wohl nicht zu kühn,
an unserer Stelle rcapeiaü; als pars pro toto vom Zaumzeug zu verstehen, nämlich

als den Teil, wo der Zaum physisch wirksam wird. Es kommt an unserer
Stelle nur auf den Gegensatz zwischen dem locker gehaltenen Leinpferd und
den unter den Zaum gezwungenen Tieren an; und da wäre ßapsiaig müssig,
auch wenn ^evykaig zulässig wäre.



60 Miszellen

Helping the Writings

By G. J. de Vries, Wolfheze (Netherlands)

Dr Szlezäk's paper "Dialogform und Esoterik" in Mus. Helv. 35 (1978) 18-
32 is certainly interesting, stimulating and important. It is provocative, too, and
some comments, in my opinion, should be made on it. I will not attempt a full
discussion of the paper's contents, as this would run to a very great length; for
brevity's sake I offer only some notes which mainly bear on the author's
interpretation of the final passages of Plato's Phaedrus.

1. S. rejects Vlastos' explanation1 of eAiyxetv in 278 c 5, "to vindicate one's
statements against stupid or malicious misunderstanding, to refute sophistical
objections to them" (though he thinks that in his next words, "to reinforce them
by showing how they follow from strong premises or have illuminating implications",

Vlastos is on his way towards a better insight). S. argues that any somewhat

intelligent author would be able to help his writings in this way, forgetting
that philosophical knowledge is explicitly stated as a condition (el5tb<; fj to
dA.p9&; eyei, 278 c 4-5): clearly the philosopher alone is qualified to use the
IXzyxoq.

Dr Szlezäk puts the question whether the philosophical author would be

disqualified if, though writing well, he is beaten in oral discussion about his
work by a sophist or an eristic. The case is imaginary: the philosopher is an ideal
construct, and so he may be thought to possess all necessary qualifications
(whereas in such a discussion the sophist as well as the dnaiSeuxoi; may be

supposed to elXiyyiäv, Theaet. 175 d 2).
The author fails to see that in 278 c 7 <paöÄ.a is a relative concept. Neither

the philosopher nor the great artist are content with their achievements; their
"recherche de Pabsolu" makes them aspire to still better works -which does not
mean that they will look for "higher" subject-matter, nor that they regard their
achievements as worthless2.

2. Dr Szlezäk seems to suppose that xtptcbxepa in 278 d 8 can bear on the

activity of eXeyxetv. His polemics on this point are a fight against windmills:
xtpuoxepa exeiv is, of course, required in order to be able to eAiyxeiv. Further
he takes xipuoxepa to indicate a shift to more "elevated" subject-matter. But just
as nowadays the many branches of learning which are seeking a philosophical
base of their activity rightly regard this quest as a part of themselves, the
philosophical reflection of the writer in the Phaedrus must be regarded as a legiti-

1 G. Vlastos, Gnomon 1963, 653 (reprinted in the author's Platonic Studies, 1973).
2 Cp. G. J. de Vries, A Commentary on the Phaedrus ofPlato (1969) 20-22.



Miszellen 61

mate and necessary part of his craft. One may grant to S. that this reflection
could be regarded by outsiders (and in the modern counterpart is regarded,
even by insiders) as pExecopoXoyia and aSoXfiaxict.

3. S. argues that the help which the written work requires (275 e 4) can be
found in another written work. He clearly disregards the explicit statement of
278 c 6, Xeywv a6x6<;, which is fatal to his interpretation. In support of his
contention he refers to Laws 890 d ff., where ßopÖEtv xoti; Xoyou; occurs. Certainly
the passage may be considered to contain "ascending" dialectic, ending upon a

jtpwxov cüxiov, and so may be thought to be xipttoxepov. And undoubtedly, in
the discussion of laws this is a case of vopo&eoiac; ekxcx; ßaivetv (891 d 8). But
it occurs in the course of a dialogue, reported in a written work - what does it
prove for S.'s contention?

A still more impressive case S. finds in Rep. II-X which books are said to
"help" Socrates' objection to the thesis of Thrasymachus. He points to the rich
and varied content of these books; nobody will contest. But must all their details
be thought to be xipicbxspa than Socrates' statements about justice in book I,
because they are "helping" his X6yo<;? S. seems to think so.

Moreover, the Republic is a written dialogue, books II-X also, which
unavoidably suffers from the weakness of the written word and needs support.
To which dialogue should one turn now? avdyicri aTteutelv.

4. Apparently Dr S. has overlooked the possibility that ßoqSeiv xoi<; Xoyou;
or xrö Xoytp bears on the discussion as a whole, not on a specific theory proposed
in its course. In Rep. 368 c 5, quoted by S., Glaucon (not Socrates, a slight
inaccuracy on the author's part) begs pq avetvai xöv Xoyov. This is a request for
continuation of the discussion; not, as S. says, for support of Socrates' thesis. It
seems that the author has paid too little attention to the "suprapersonal"3 use of
Xoyoi; which even is prevalent in the dialogues.

Anyhow, the reference to Rep. 368 c 5 and similar passages is a mistake.
The help which is asked for in the course of a conversation is not the same thing
as the support which is needed by the written word.

5. In Phaedr. 276 e 2 one finds SiKcuoaüvqt; nepi pu9oXoyoövxa. Now
puäoXoyeiv also occurs in Rep. 376 d 9 and 501 e 4. This makes S. regard the
Republic as the work which has to offer the "help" asked for in the Phaedrus.
Now, leaving alone chronology (in my opinion, the Phaedrus is later than the
Republic), one may agree that in order to elucidate the Phaedrus one may profit
from inquiring into the psychology of the Republic. But S.'s argument is not
valid, as Plato uses puBoXoyeiv and cognate terms, not only in the Republic and
in the Phaedrus but everywhere in his works, with a tinge of self-irony in order
to denote his philosophizing4.

3 Rightly and clearly pointed out by R. Schaerer in several publications, beginning with La
question platonicienne (1938).

4 Cp. R. Schaerer, supra note 3, and idem, Dieu, l'homme et la vie d'apres Platon (1944); G. J. de



62 Miszellen

6.1 fully agree with Dr Szlezäk that in IV century Greek ouyypanna has a

wider denotation than "treatise" (this holds for Epist. 341 c 4, too; but being an
obstinate disbeliever in the authenticity of the "Platonic letters" I leave this
passage alone). S. may be right in holding that the opposition oi»YYpappa -
SmXoyoc; should not be pressed too much. In Phaedr. 278 c 4 <rf>YYP<Wa needs

not mean "treatise"5. But arguing that "systematic exposition can be offered
in a dialogue" mistakes the essential character of Plato's writings: not even the
second part of the Parmenides can bear this out.

7. I am glad to see that Dr Szlezäk regards the Phaedrus as a unity and
handling of words as its main theme or at least one of its main themes (I hope
that he will acknowledge my formula6 as similar to his own). But I regret that he
thinks that Phaedrus' asking for sxepa xouxoiv pei£<j> Kai Ttkeito (234 e 3) and
aXXa Jitevco Kai ttXeiovo«; ä£,ia (235 b 4-5) foreshadow the xipicbxepa of278 d 8.

Those words serve to characterize the (ptAoXoyo«; Phaedrus. Especially the
occurrence of p£i£(D and TtXeico is telling.

Vries, Spelbij Plato (1949); H. Gundert, Zum Spiel bei Piaton (in L. Landgrebe, ed., Beispiele,
1965).

5 Cp. G. J. de Vries, A General Theory ofLiterary Composition in the Phaedrus (in J. Mansfeld
and L. M. de Rijk, eds., Kephalaion, 1975, 50-52); idem, Miscellaneous Notes on Plato (1975)
17.

6 Commentary 23.


	Miszellen

